Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 1

Artikel: Wachsen im Glauben

Autor: Vergouwen, Lia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wachsen im Glauben

Einleitung

Sehr geehrte Damen und Herren,

Auf die Bitte der Organisation der Altkatholischen Theologenkonfe-
renz hin werde ich ein Referat zum Thema «Wachsen im Glauben»
halten. Ich tue dies anhand des Entwicklungsmodells von James Fow-
ler's

Wer selbst pastoral arbeitet, wird wahrscheinlich tdglich damit kon-
frontiert, in wie vielen verschiedenen Schattierungen Menschen ihren
Glauben erleben. Die vielen Gestalten, die Glaube annehmen kann,
werden zum Beispiel in Gespriachsgruppen iiber Glaubenserziehung
sichtbar: Manche Erwachsene scheinen den Glauben ihrer Jugend
recht unversehrt bewahrt zu haben, wihrend andere ihre Beziehung
zur Religion durch regelmissige einschliagige Lektiire und Selbstrefle-
xion einigermassen aufrechterhalten. Wer in der Jugendarbeit Jugend-
liche wirklich zu Wort kommen lisst, stellt iiberrascht fest, dass selbst
unter Altersgenossen grosse Unterschiede bestehen, was ihr Interesse
an Fragen der Religion und der Art und Weise, wie man damit um-
geht, angeht. Auch in meiner eigenen Forschungsarbeit, die sich mit
der Entwicklung von Glauben und der Suche nach Sinn bei Jugendli-
chen und ihren Eltern beschiftigt, sind diese Unterschiede evident.
Indem ich auf die Besprechung meiner Forschungsarbeit vorausgreife,
mochte ich Thnen schon jetzt zwei kurze Beispiele zum Vergleich nen-
nen.

Brigitte (18 Jahre alt) sagt iiber ihren Glauben an Gott: «Ja, ich sehe
da oben so ein Koépfchen herausschauen. Ein uralter Mann mit einem
grossen, langen weissen Bart, der ab und zu von oben herabschaut,
wenn ich etwas wissen will oder Hilfe brauche (...).»

Femke (20 Jahre alt) antwortet auf dieselbe Frage: «Frither dachte
ich, dass es etwas gibt, zu dem ich sprechen kénnte, wenn ich irgend-
etwas loswerden wollte ... etwas Personliches. So wie manche Leute

' Anm. d. Ubers.: Die Teilnehmer der Konferenz konnten sich mit Hilfe ei-
nes Artikels von James Fowler, Theologie und Psychologie in der Erforschung
der Glaubensentwicklung, in: Concilium (D) 18 (1982) 444-447, mit dessen
Entwicklungsmodell bekannt machen.

48



jemanden erfinden, zu dem sie sprechen kénnen. Inzwischen habe ich
mehr eine Art Glauben an eine bestimmte Treue, an etwas Gutes, das
sich zum Beispiel dem Faschismus widersetzt.»

In diesen zwei Beispielen tun sich uns zwei gédnzlich verschiedene
Welten auf, die mit einem unterschiedlichen Entwicklungsstand auf
religiosem Gebiet zusammenzuhingen scheinen.

Im letzten Jahrzehnt wurde zunehmend versucht, solche unter-
schiedliche (Glaubens-)Welten zu sortieren und systematisch Einsicht
in die komplizierte Materie der Glaubensentwicklung zu erhalten.
Nicht nur der wissenschaftlichen Diskussion ist mit diesen Einsichten
geholfen, auch die heutige pastorale Praxis kann davon profitieren.
Denn das Erkennen- und Unterscheidenkénnen von Unterschieden in
der Weise, wie Menschen ihren Glauben erfahren, und der adidquate
Umgang damit durch den Pastor? und andere kirchliche Mitarbeiter
ist ein wichtiges Erfordernis heutiger Pastoral. In der Praxis wird
diese Anforderung aber hidufig genug nicht erfiillt. Zwar werden wéh-
rend der Ausbildung ausfiihrlich die Fragen der guten Verpackung
und der richtigen Ablieferung der pastoralen Botschaft behandelt,
aber es ist fraglich, ob der Pastor auch lernt, sich zu vergewissern, ob
er wirklich an der richtigen Adresse anklopft und ob ihm dann auch
wirklich geoffnet wird. Um dieses Bild noch etwas weiter durchzufiih-
ren: Wissen wir, was sich danach noch in der guten Stube abspielt?
Wird das Piackchen mit der pastoralen Botschaft gleichgiiltig wegge-
legt und vergessen, oder freut sich der Empfinger iiber den Inhalt und
erfdhrt er es als passendes Geschenk, als genau das, was er gesucht
und notig hatte?

Dass ich diesen Punkt so hervorhebe, hat mit der Erfahrung zu tun,
dass Pastoren sich zwar meist bewusst sind, dass in ihrer Gemeinde
enorme Unterschiede in bezug auf die Glaubensiiberzeugungen beste-
hen, dass sie diese Unterschiede aber recht selten beim Namen nen-
nen und in ihrer Arbeit tatséichlich nur wenig darauf eingehen.

Das erwihnte Modell des amerikanischen Theologen James Fowler
kann in dieser Hinsicht hilfreich sein. Es ist ein effizientes Modell, um

* Anm. d. Ubers.: Der Begriff «pastor» ist im Niederlandischen nicht be-
schriankt auf Pfarrer im engen Sinn; mit «Pastor» konnen alle diejenigen um-
schrieben werden, die aufgrund ihrer Ausbildung einen (bezahlten) seelsorger-
lichen Dienst ausiiben (d.h. Pfarrerinnen und Pfarrer, Pastoralassistentinnen
und -assistenten usw.). Um anzudeuten, dass es hier um diesen Aspekt geht,
wird der Begriff «Pastor» auch im Deutschen beibehalten.

49



innerhalb der recht diversen Gruppen, mit denen man in der Pastoral
zu tun hat, Differenzierungen anzubringen. Diejenigen, denen das
Modell bekannt ist — wobei die Bandbreite von Pastoren zu Kateche-
ten, Jugendbetreuern, Taufeltern usw. reichen kann —, bestitigen im
allgemeinen, dass es sich um ein brauchbares Modell handelt, das da-
bei hilft, sich bewusst zu werden, fiir wen und mit wem man eigentlich
arbeitet.

Fowlers Modell verschafft Einsicht in Fragen wie: Wie setzt sich
meine Zielgruppe zusammen? Wie kann ich Menschen «einordnen»
und Unterschiede zwischen ithnen erkennen und benennen?

Fowlers Stufenmodell der Glaubensentwicklung

Im Jahre 1981 verdffentlichte James Fowler sein Buch «Stages of
Faith» als einen ausfiithrlichen Forschungsbericht dariiber, wie
«Glaube» sich im menschlichen Lebenslauf entwickelt. In Fowlers
theoretischem Konzept nimmt der Begriff «Glaube» einen zentralen
Platz ein. «Faith» ist dabei sowohl mit «Glaube» als auch mit «Suche
nach Sinn» (bzw. «Sinngebung») zu tlibersetzen. Fowler fasst «faith»
als ein allgemeines, universales Kennzeichen des Versuches von Men-
schen auf, thren Erfahrungen Sinn zu verleihen.?

Fowler beginnt sein Buch mit der Wiedergabe einer Begebenheit,
die auch nach wiederholtem Lesen beeindruckt. Er beschreibt eine ei-
gene Erfahrung, durch die er — buchstéiblich — den existentiellen Wert
von «Glauben» begreift: «Um vier Uhr friih, in der Dunkelheit eines
kalten Wintermorgens, bin ich plotzlich hellwach, schrecklich wach.
Ich sehe es deutlich: Ich werde sterben. Ich werde sterben. Dieser

3 James Fowler, Stages of Faith, New York 1981 (= Fowler, 1981), S.92. -

Ebd., S.4, verweist Fowler auf auf Glauben als die Weise, wie Menschen ver-
suchen, in den verschiedenen Kriftefeldern und Beziehungen, die ihr Leben
ausmachen, Kohirenz zu finden und ihnen Bedeutung zu verleihen. Das Indi-
viduum orientiert sich dabei auf «Wert- und Kraftzentren», die versprechen,
dem Leben Richtung, Einheit und Sinn zu geben. Das Individuum formt sein
Leben in Ubereinstimmung mit den Bildern, die es sich von diesen zentralen
Werten gemacht hat (Fowler 1980, 1981).
Anm. d. Ubers.: Im Jahre 1991 erschien die deutsche Ubersetzung von «Stages
of Faith» unter dem Titel «Stufen des Glaubens. Die Psychologie der mensch-
lichen Entwicklung und die Suche nach Sinn», Giitersloh 1991 (= Fowler,
1991).

50



Korper, dieser Geist, dieser gelebte und lebende Mythos, dieser Ehe-
mann, Vater, Lehrer, Sohn, Freund werden aufhdren zu sein. Die Flut
des Lebens, die mich mit solcher Kraft weitertreibt, wird aufhéren,
und ich — dieses Ich, das ich fiir so selbstverstindlich gehalten habe —
werde nicht ldnger auf dieser Erde wandeln. Ein seltsames Gefiihl der
Entriickung beschleicht mich. Meine Frau im Bett neben mir scheint
vollig unerreichbar zu sein. Meine Tochter, die in anderen Zimmern
des Hauses schlafen, erscheinen mir in diesem Augenblick wie vage
Erinnerungen an Menschen, die ich einmal gekannt habe. Meine Ar-
beit, meine Berufskollegen, meine Pline, meine Traume und die Pro-
jekte, die mich ganz in Beschlag genommen hatten, kommen mir wie
eine Fiktion vor. Das «wirkliche Leben> kommt mir pldtzlich vor wie
ein vergdnglicher Traum. In dem merkwiirdigen Alleinsein dieses von
der Gewissheit des Todes gekennzeichneten Moments erwache ich zu
den wahren Tatsachen des Lebens*.»

Im nachhinein beschreibt Fowler diese Erfahrung wie folgt: «Ich ...
sah (...) mich plétzlich in den Abgrund des Mysteriums starren, das
unser Leben umgibt.» Er schreibt, dass er sein Leben, seine Familie,
seine Arbeit usw. betrachtete, wie jemand einen Mantel ansieht, der
am anderen Ende des Raumes aufgehéngt ist>. Wihrend dieser Erfah-
rung, sagt er, «war ich nicht in meinem Glauben®. Ich schien vollig
nackt dazustehen — eine Seele ohne Korper, Bekleidung, Beziehungen
oder Rollen.»’

Glaube ist also sozusagen vergleichbar mit einer Jacke gegen diese
Nacktheit.

Glaube an sich kann sich sowohl positiv als auch negativ auswir-
ken. «Fiir die meisten von uns bildet der Glaube [bzw. die Suche nach
Sinn] in der meisten Zeit unseres Lebens eine Art von Schutzschirm
gegeniiber dem Abgrund des Mysteriums, das uns umgibt.» ® Zu Recht
bemerkt der niederlindische Priester und Psychotherapeut Frans An-
driessen dazu: Fowler erfihrt, «dass Religion (...) uns den Kontakt mit
diesem Seinsmysterium entziehen [kann]»®. Andererseits sagt Fowler:

* Fowler, 1991, S.21.
*Ebd., S.21.

* Dies ist eine fiir Fowler wesentliche Bemerkung.

"Ebd., S.21.

"Ebd., S.22.

" H. C. I. Andriessen, Volwassenheid in perspectief. Inleiding tot de psycho-
logie van de volwassen levensloop, Nijmegen 1984, S.161.

51



«Aber zu gewissen Zeiten brauchen wir den Glauben, um die Kraft zu
haben, im Angesicht des Abgrundes zu stehen — nackt, der Lebens-
grundlagen beraubt, nur mit dem Vertrauen in das Sein, die Gnade
und die Macht des Anderen in der Dunkelheit. Der Glaube hilft uns,
einen vertrauenswiirdigen <Lebensraumy, eine letzte Umwelt zu schaf-
fen.» 10

Fowler wollte mehr Einsicht in die Frage erhalten, wie sich Glaube
von Menschen genau zusammensetzt, wie er zustande kommt und sich
im Laufe des Lebens entwickelt oder zum Stillstand kommt. Zusam-
men mit einigen Mitarbeitern fiihrte er in den USA fast 400 For-
schungsinterviews mit Personen aller Altersgruppen und Glaubens-
richtungen durch. Aufgrund davon konstruierte Fowler ein Modell, in
dem er sechs Stufen der Glaubensentwicklung unterscheidet.

Es geht in diesem Modell nicht um den Inhalt eines bestimmten Glau-
bens.

Fowlers Absicht war, dass dieses Modell fir allerlei verschiedene
Glaubensinhalte geeignet sein sollte. Bei Glaube handelt es sich ja um
eine allgemein menschliche Befindlichkeit. Glaube kann darum auch
— auf diesen Punkt weist Fowler ausdriicklich hin — sowohl auf reli-
giose als auch auf nicht-religiose Weise zum Ausdruck kommen. An-
gesichts des gestellten Referatsthemas werde ich mich aber vor allem
mit der religiosen Ausdrucksform des Glaubens beschéftigen.

Aspekte des Glaubens

Fowler wollte durch seine Forschungsarbeit zu einer sorgfaltigen Be-
schreibung der Glaubensentwicklung von Menschen gelangen. Wie
gesagt, es geht ihm nicht in erster Linie um den Inhalt einer bestimm-
ten Glaubensiiberzeugung. Fowler ist vor allem an einigen strukturel-
len Aspekten interessiert, die der Sinnsuche von Menschen zugrunde
liegen. Ein solcher struktureller Aspekt ist zum Beispiel das kognitive
Vermogen oder die Intelligenz. Inwieweit denken Menschen iiber ih-
ren Glauben oder ihre Einstellung zum Leben nach? Fowler iiber-
nimmt diesen Aspekt von Piaget, der die Entwicklung des Denkens
beschrieben hat; dieser untersuchte zum Beispiel, wie aus dem kon-
kreten Denken das abstrakte Denken entsteht usw. Der Entwicklung

10 Fowler, 1991, S.22.

52



im kognitiven Bereich und der Entwicklung des Moralbewusstseins,
die Fowler von Lawrence Kohlberg iibernimmt, fiigt er selbst vier
Aspekte hinzu, die er als wichtige Kriteria fiir die Beschreibung der
Glaubensentwicklung ansieht.

Anhand dieser Aspekte kann festgestellt werden, in welcher Phase
der Glaubensentwicklung sich jemand befindet.

Es fallt auf, dass in populdrwissenschaftlichen Zusammenfassungen
von Fowlers Werk diese Aspekte meistens nicht ausdriicklich genannt
werden, obwohl sie eine Voraussetzung fiir das Verstidndnis sowohl
der Entwicklungsstufen als auch der Menschen sind, die sich auf ver-
schiedenen Stufen befinden.

Um feststellen zu konnen, auf welcher Stufe der Glaubensentwick-
lung sich eine Person befindet, achtet Fowler vor allem auf die folgen-
den vier Kriterien'':

1. Grenzen des sozialen Bewusstseins (Bounds of Social Awareness '?)

Hier geht es vor allem um die Frage, wie weit der soziale Blick einer
Person reicht. Interessiert sich jemand hauptsichlich fiir sich selbst
und seine eigenen Angelegenheiten, oder richtet jemand den Blick
auch auf andere Gruppen, andere Linder usw.? Kiimmert man sich
um Unrecht in der Welt, oder ldsst Unrecht einen gleichgiiltig? Es
geht hier folglich um eine Art «soziale Brille». Dieser Aspekt hingt
natiirlich mit dem empathischen Vermdgen zusammen, inwieweit man
sich tatsdchlich in eine andere Person hineinversetzen und ihre Per-
spektive iibernehmen kann.

2. Wer/was besitzt Autoritiit (Locus of Authority)?

Es geht hier um die Rolle, die wichtige andere Personen («significant
others») beim Zustandekommen des eigenen Glaubens spielen. Be-
stimmt eine Person ihre eigene lebensanschauliche Entwicklung oder

"' Die ersten drei Aspekte werden hier ausser acht gelassen, da sie u. E. nicht
wirklich essentiell zur Bestimmung der jeweiligen Glaubensstufe beitragen. Es
handelt sich um die folgenden Aspekte: die Entwicklung der Intelligenz (Pia-
get); die Entwicklung des moralischen Denkens (Kohlberg) und die Entwick-
!ung der Perspektiveniibernahme (Selman). Der zuletzt genannte Aspekt weist
I der Praxis der Interviewanalyse weitgehende Ubereinstimmung mit dem
von Fowler hinzugefiigten Aspekt «Bounds of Social Awareness» (Grenzen
des sozialen Bewusstseins) auf.

" In Klammern ist Fowlers eigene Begrifflichkeit zugefiigt.



ldsst sie sich in ihrer Meinung massgeblich durch Andere beeinflus-
sen?

In diesem Aspekt wird etwas liber das Mass der Abhdngigkeit bzw.
der Autonomie des Gldubigen gesagt. Es geht um die Frage, ob ein
Prozess stattgefunden hat, in dessen Verlauf man sich mehr oder weni-
ger vom Einfluss der Anderen geldst hat, und wie dieser Prozess ver-

laufen ist.

3. Struktur des Weltbildes (Form of World Coherence)

Dies ist einer der schwierigsten Aspekte von Fowlers Modell. Er be-
zieht sich auf Fragen wie: wie setzt sich das Weltbild einer Person zu-
sammen? Wie sorgt die Person dafiir, dass ihr Weltbild konsistent ist?
Wer die Welt eines Kindergartenkindes untersucht, wird z. B. ein gros-
ses Mass an Phantasie vorfinden. Eine Welt voller Elfen und Heinzel-
ménnchen ist eine wesentlich andere Welt als die strenge, ideologische
Welt totalitdrer Regimes.

Es geht bei diesem Aspekt vor allem um Fragen wie: findet Refle-
xion tiber die Welt statt oder nicht? Ist man sich bewusst, dass man
eine bestimmte Sicht der Dinge vertritt? Ist die eigene Sichtweise
quasi universal oder ist man in der Lage, ihre begrenzte Giiltigkeit
(an) zu erkennen? usw.

Eng mit diesem Aspekt ist der letzte Aspekt verkniipft:

4. Umgang mit Symbolen (Symbolic Function)

Hier geht es um die Frage, auf welche Weise Symbole interpretiert
werden. Angewendet auf ein wichtiges religioses Symbol wie die Vor-
stellung von Gott heisst das z.B.: Interpretiert man dieses Symbol
buchstiblich (wie z. B. Brigitte im ersten Beispiel) oder nicht?

Die Stufen nach Fowlers Modell

Als Fowler seine Interviews unter Zuhilfenahme der soeben beschrie-
benen Aspekte analysierte, entdeckte er zwei Dinge. Einerseits, dass
die Glaubensgeschichte jedes einzelnen Menschen inhaltlich vollkom-
men einzigartig ist; andererseits, dass in jeder dieser einzigartigen
Glaubensgeschichten allgemeine strukturelle Muster entdeckt werden
konnen. So kommt Fowler zu einem allgemein giiltigen Modell Giber
die menschliche Glaubensentwicklung, die insgesamt sechs Stufen
durchlaufen kann.

54



Bevor wir uns diesen Stufen im einzelnen zuwenden, mdchte ich
noch eine wichtige Vorbemerkung machen: Fowlers Stufen sind nicht
altersgebunden. Man hort manchmal, dass sich Erwachsene auf der
vierten Stufe befinden. Dies ist aber nicht notwendigerweise so; Er-
wachsene konnen sich prinzipiell auf jeder Stufe befinden. Das Umge-
kehrte gilt hingegen nicht; ein Kind von sieben kann sich nicht auf der
dritten Stufe oder hoher befinden.

Weil die Glaubensentwicklung in Relation mit der Entwicklung des
Denkens steht, gelten bestimmte untere Altersgrenzen, bei denen die
einzelne Stufe frithestens anfangen kann. Obere Altersgrenzen beste-
hen hingegen nicht. Deshalb ist im folgenden angegeben, ab welchem
Alter die jeweilige Stufe vorkommen kann.

Stufen

(Vorstufe: Undifferenzierter Glaube)

Stufe 1 (ab 2 Jahre): Intuitiv-projektiver Glaube

Stufe 2 (ab 7 Jahre): Mythisch-wortlicher Glaube

Stufe 3 (ab 12 Jahre): Synthetisch-konventioneller Glaube
Stufe 4 (ab 20 Jahre): Individuierend-reflektierender Glaube
Stufe 5 (ab 35/40 Jahre): Verbindender Glaube

Stufe 6: Universalisierender Glaube

Die Existenz dieser letzten Stufe ist recht umstritten; ich selbst habe
ebenfalls Einwinde dagegen, weshalb ich die Stufe VI im weiteren
Verlauf ausser acht lassen werde.

Diese sechs Stufen werden in Fowlers Buch «Stufen des Glaubens»
ausfiihrlich beschrieben und dargestellt, dessen Lektiire ich Ihnen
wirmstens empfehlen mochte. In diesem Referat werde ich mich auf
die Besprechung einiger Beispiele aus den am hiufigsten vorkommen-
den Stufen 2, 3 und 4 beschrinken.

Ausarbeitung einzelner Stufen

Stufe 2: Mythisch-wortlicher Glaube

Als erstes mochte ich Thnen zwei Vertreter von Stufe 2, der mythisch-
wortlichen Stufe, vorstellen. Die Bedeutung dieser beiden Adjektive
wird gleich deutlicher werden.

53



Brigitte ist 18 Jahre alt und Schiilerin an einer Hotelfachschule. Von
Haus aus ist sie romisch-katholisch. Wir haben bereits etwas iiber ihre
Gottesvorstellung gehort: Gott ist ein uralter Mann mit einem langen
weissen Bart. Weiter sagt Brigitte dariiber: «Ich nehme ihn eigentlich
nur dann in Anspruch, wenn ich wirklich etwas brauche und so wei-
ter... Es ist noch niemals schief gegangen, deshalb brauchte ich noch
nie bose auf ithn zu sein. Na ja, und wenn es wirklich mal schief laufen
sollte, dann werde ich mir halt sagen: niemand ist perfekt.» Nicht nur
ihr Glaube an Gott gibt Brigitte Halt, sondern auch ihre Uberzeugung,
dass das Leben in grossen Ziigen feststeht: «Ich bin in die Welt gesetzt
worden als Miadchen, ich wachse auf und werde eine Frau, und wenn
meine Zeit abgelaufen ist, werde ich sterben, und ich werde ein gliick-
liches Leben haben.»

Auf die Frage nach dem Sinn ihres Lebens antwortet Brigitte: «Ein-
fach, dass ich noch so lange wie moglich einen Haufen Spass haben
kann». Spiter will sie «eine feste Anstellung (...), und irgendwann will
ich dann heiraten und eine Familie griinden und ganz viele Kinder ha-
ben. Und was ganz toll wire: wenn ich einen eigenen Betrieb aufma-
chen wiirde und die Kinder dann dort mithelfen wiirden. Ich sehe es
schon richtig vor mir!» Dass etwas passieren konnte, wodurch ihr Le-
ben keinen Sinn mehr haben konnte, kann sie sich nicht vorstellen:
«Vielleicht fiithre ich ja jetzt ein sehr gliickliches Leben. Na ja, ich
denke nun mal nicht so kompliziert.»

Eigentlich treffen wir die zweite Stufe hauptsichlich bei Kindern im
Grundschulalter an, d. h. zwischen 7 und 12 Jahren. In der Welt eines
solchen Kindes spielen Geschichten und Mythen eine grosse Rolle.
Wer ein Kind etwas fragt, bekommt lange Geschichten mit viel kon-
kreten Details zu héren. Wer nur eine kurze Zusammenfassung oder
eine Schlussfolgerung héren will, bringt das Kind ernsthaft durchein-
ander. Es kann ndmlich noch nicht abstrakt denken, d.h. Abstand von
seinen Geschichten nehmen und sie reflektieren. Fowler bemerkt, dass
das Weltbild der mythisch-wértlichen Stufe durch eine narrative
Struktur gekennzeichnet ist. Der Glaube ist ebenfalls erzidhlend, reich
an konkreten Details, und wird nicht explizit gemacht. Die religidsen
Symbole sind anthropomorph, und eine instrumentale Sichtweise
herrscht vor, die im «Do-ut-des»-Prinzip ihren Ausdruck findet: wie
du mir, so ich dir.

Brigitte erzéhlt, dass ihr Glaube «wie ein Witz» angefangen hat.
Weil ihre Mutter immer eine Kerze bei Maria fiir sie anziindete, wenn
sie in der Schule eine Arbeit schreiben musste, beschloss sie, dies

56



selbst auch einmal zu tun. «Und weil es geholfen hat, dachte ich: beim
nidchsten Mal werde ich es wieder probieren ... es geht wirklich gut
so.» Situationen, in denen sie den Glauben jetzt wirklich braucht, sind
fiir Brigitte: Zeiten, in denen sie Klausuren in der Schule schreibt,
grosse Feste im Restaurant, wo sie arbeitet, und ihre Fiihrerscheinprii-
fung, die in Kiirze ansteht. In solchen Fillen muss sie «etwas Beson-
deres fiir Gott tun»: jeden Abend wirklich ihr Gebet verrichten «und
dann hoffen, dass alles gut geht».

In diese Sicht der letzten Wirklichkeit passt auch das Bild vom Jen-
seits, wo Belohnung oder Strafe ausgeteilt wird. Brigitte erzihlt, dass
jeden, der ein schlechtes Leben fihrt, die Holle erwartet: « Die Holle,
das ist eigentlich das, woran ich noch immer am meisten glaube (...).
Dass du, um es mal so auszudriicken, noch im Sarg gequélt wirst und
dann fiithlst du, wie all die Tierchen an dir rumknabbern. Aber im
Himmel wirst du in Ruhe gelassen (...); das ist wie ruhiges Wasser auf
deine alten Tage.»

Mit ihren Altersgenossinnen und -genossen spricht Brigitte iiber
diese Dinge nicht: «Ich glaube, dass es fiir viele Jugendliche tabu ist,
dariiber miteinander zu reden. Das passiert nicht. Bist du verriickt,
wenn du davon anfingst, kannst du echt einpacken.» Wenn man da-
von absieht, dass sie ihre Lebensanschauungen verborgen hilt, konnte
man Brigittes Einstellung in dieser Hinsicht vielleicht als recht auto-
nom bezeichnen. Es gibt jedoch in Brigittes unmittelbarer sozialer
Umgebung eine Person, die ihre Auffassungen iiber Glauben ganz
und gar bestimmt hat, und zwar ihre Mutter. Brigitte ist sich deren
Einflusses aber kaum bewusst. Eher das Gegenteil ist der Fall:
«Meine Mutter ist eine iiberzeugte Glaubige», sagt Brigitte einiger-
massen herablassend, «die glaubt alles.»

Ich mochte jetzt einige Teile aus dem Interview mit Brigittes Mutter
zitieren und damit zugleich eine Erwachsene vorstellen, die sich auf
der zweiten Stufe befindet.

Auch fiir Brigittes Mutter spielt der Gedanke, an irgendetwas Halt
zu haben, eine grosse Rolle. «Das Leben muss eine Richtschnur ha-
beny, sagt sie. «Ich sehe es so: Gott ist mein Seil, an dem ich entlang
laufe und das lasse ich nicht los. Es ist eigentlich ganz einfach.»

Gott ist fiir sie «noch genau derselbe wie frither. Ein Vertrauens-
mann, er ist immer da, man kann ihn immer in Anspruch nehmen...
Ich bin mir sicher, dass er mich immer sieht. Das tut mir gut. Ich
glaube wirklich, dass er allwissend und allgegenwiirtig ist.» Wir sehen,
dass Brigitte in ihrer Art zu glauben ihrer Mutter folgt. Aber auch ihre

57



Mutter sagt von sich selbst: «Ich glaube, wie ich es zu Hause gesehen
habe. Meine Mutter war sehr glaubig, und das war einfach schon. Sie
war sehr unkompliziert.» Zu einer ihrer Schwestern, die im Augen-
blick einen Bibelkurs belegt hat, hat Brigittes Mutter dann auch ge-
sagt: «Das ist doch nichts fiir dich, das haben wir zu Hause aber nicht
gelernt, all diese Haarspaltereien.»

Kurzum, wir begegnen hier einem einfachen Glauben, in dem im
Laufe des Lebens keine Verdnderungen auftreten und den man nicht
zu reflektieren wiinscht. Es handelt sich um einen Glauben, der Si-
cherheit und Halt garantieren muss und in dem Instrumentalitit eine
grosse Rolle spielt. Es ist ein Glaube, der obendrein nicht aus eigener
Kraft, sondern ausschliesslich durch die Identifikation mit einem oder
beiden Elternteilen erworben wurde. Es ist evident, dass eine solche
Art und Weise zu glauben viel Beschrinkungen kennt und enge Gren-
zen hat. Dieselbe Beschrinktheit sehen wir im Mass des sozialen Be-
wusstseins. Die eigene Gruppe, vor allem der eigene Familienverband,
spielen die Hauptrolle. Man richtet sich eigentlich nur auf «Menschen
wie wir». Auf dieser Stufe, so Fowler (1987), kennt man das eigene In-
nenleben nicht gut und genausowenig das Innenleben von anderen.
Vom Rest der Welt hat man nur eine vage Vorstellung und Menschen,
die ausserhalb des unmittelbaren Blickfeldes fallen, werden durch ein-
fache Stereotypierungen und Vorurteile beschrieben. So sagt Brigitte,
befragt auf ihre Sicht der Gesellschaft, dass sie «sehr rechte» politi-
_ sche Auffassungen hat: «Nicht ultrarechts, das geht mir doch etwas zu
weit. Obwohl ich ab und zu schon mal denke: Auslinder raus, ich
habe euch satt.» Und ihre Mutter sagt, indem sie sich vertraulich zur
Fragestellerin vorbeugt: «Wissen Sie, was mit diesen Leuten in der
Dritten Welt los ist: die sitzen einfach zuviel herum.»

Leider kann ich hier aus den langen Interviews, die ich mit Brigitte
und ihrer Mutter durchgefiihrt habe, nur wenige Zitate anfiihren. Es
konnte noch viel mehr gesagt werden, zum Beispiel zur Frage, wo
diese dem Anschein nach so geschlossenen Systeme von Glaubens-
iberzeugungen doch fiir Riickfragen offen sind, wo mogliche Zugénge
vorhanden sind, bei denen ein pastorales Gesprich ansetzen konnte.
Ich beschrinke mich auf ein einziges Beispiel. Brigitte sagt irgend-
wann mit einem gewissen Zogern das Folgende iiber ihren Glauben:
«Ich finde mich selbst schon ein bisschen egoistisch, weil ich nur
dann glaube, wenn ich es wirklich brauche, und ansonsten ist es mir
schnuppe.» Schnell wieder weggefegte Gedanken wie diese bedeuten
eine Unterbrechung der endlosen Geschichten, sie stellen eine Art

58



kleine Atempause dar, wihrend der unerwartet eine Besinnung statt-
findet. Fiir einen aufmerksamen Pastor sind dies goldene Momente '3.

Stufe 3: Synthetisch-konventioneller Glaube

Der Ubergang zur dritten Stufe ist alles andere als einfach. Fiir diesen
Ubergang ist nicht weniger erforderlich als z.B. das Loslassen des
buchstédblichen, wortlich genommenen Glaubens und infolgedessen
auch das Abstandnehmen vom buchstédblich interpretierten Gottes-
bild. Auf der dritten Stufe beginnt man, die Selbstverstindlichkeit der
fritheren Auffassungen in Frage zu stellen. Das Grundschulkind, das
nach und nach in die Pubertit kommt, konnte fir diese Stufe als Pro-
totyp genannt werden. Es sei aber nochmals betont, dass viele diese
Entwicklung erst spiter oder auch tiberhaupt nicht mitmachen.

Aus der Einflusssphiare der Eltern gelangt man jetzt in mehrere
Gruppen, in denen oft andere Lebensiiberzeugungen und Werte gel-
ten. Identitdtsfragen werden nun gestellt: Wer bin ich eigentlich
selbst? Was will ich? Was glaube ich? Zur Beantwortung dieser Fra-
gen orientiert man sich stark an Menschen, die fiir einen personlich
wichtig sind; man identifiziert sich mit diesen Menschen und ihrer Le-
benseinstellung. Fowler nennt die dritte Stufe nicht umsonst die kon-
ventionelle Stufe. Identifikation geschieht aber nur dann, wenn die
andere Person die «richtigen» personlichen Charaktereigenschaften
aufweist: sie muss z. B. ehrlich und vertrauenswiirdig sein; sie muss je-
mand sein, die tut, was sie sagt usw. Wird der andere «genehmigt»,
dann ist man bereit, sich der Tradition, aus der er oder sie stammt, in
hohem Masse anzugleichen.

Dieses starke Gerichtetsein auf Beziehung tritt auch auf der religio-
sen Ebene auf. Gott wird z. B. als ein echter Freund erfahren, oder als
der einzige, der einen wirklich versteht.

Gerda ist 17 Jahre alt und Gymnasialschiilerin. Sie erzdhlt, dass sie
als Kind vor allem von der gemeinsamen Weihnachtsfeier sehr beein-
druckt war: «Ja, einfach ... Friede, wenn ich in der Kirche sass, alle
Leute nebeneinander, miteinander und beieinander — es war echt ge-
miitlich. Und so feierten wir zu Hause auch, wir waren einfach eine

' Uber die pastorale Anwendung seines Stufenmodells hat Fowler beherzi-
genswerte Dinge geschrieben in «Faith Development and Pastoral Care»
(1987). (Deutsche Ubersetzung: «Glaubensentwicklung. Perspektiven fiir Seel-
Sorge und kirchliche Bildungsarbeit», eingefiihrt und herausgegeben von
F.Schweitzer, Miinchen 1989.)

39



Einheit.» Das Wichtigste, das sie ihrer Meinung nach von zu Hause
mitbekommen hat, ist «dass ich in jedem Fall ehrlich sein musste. Sie
haben mir nie gesagt: Gott bestraft dieses oder tut jenes. Sondern: ich
habe einfach gelernt zu glauben, dass Gott Liebe ist, und: seid gut
zueinander.»

Fir Gerda ist Gott «einfach jemand, der ehrlich ist, zu dem man ge-
hen und mit dem man reden kann; dem man einfach alles erzédhlen
kann, ohne Angst haben zu miissen, dass er dir ein Bein stellt». Jesus
ist fiir sie «ein Vorbild». «Er war kein Typ, der sich iiber jeden erha-
ben fiihlte, er war ehrlich und versuchte, seinen Mitmenschen zu hel-
fen.» Sie fiihlt «eine Art Band» mit ihm und erlebt dieses Band da-
durch, «dass ich meinen Mitmenschen so viel wie moglich helfe.
Nicht stillstehen bei den Geschichten, die in der Bibel stehen, sondern
einfach versuchen, zu jedem so freundlich wie mdéglich zu sein.»

Fowler stellt fest, dass die Suche nach Sinn auf der dritten Stufe vor
allem auf den Aufbau des eigenen Lebens und auf das Nachdenken
tiber die Zukunft gerichtet ist. Beziehungen spielen auf der dritten
Stufe die Hauptrolle. Auf die Frage nach dem Sinn des Lebens ant-
wortet Gerda: «Ich habe meine Hobbys, Schule, Freundinnen und
Freunde, Eltern, ich habe alles, was ich mir wiinsche. Und den Men-
schen, die meine Freunde sind, vertraue ich. Deshalb hat das Leben
fiir mich Sinn, denke ich. Wenn ich Probleme habe, kann ich zu mei-
nen Eltern gehen; wenn ich nichste Woche sterben sollte, dann
konnte man auf meinen Grabstein schreiben: sie hat gelebt. Ich
glaube, dass sehr viele Leute das nicht von sich sagen lassen kdénn-
ten.»

Gerdas Mutter befindet sich ebenfalls auf der dritten Stufe. In ihrer
Lebensanschauung finden wir dieselbe Struktur wie bei ihrer Tochter
vor: auch hier ist ein starkes Gerichtetsein auf Beziehungen festzustel-
len, wobei zwischenmenschliche Werte wie Liebe und Ehrlichkeit ei-
nen hohen Rang einnehmen. Das Weltbild von Gerdas Mutter beruht
vor allem auf Intuition; die — emotional geladene — Begegnung mit
Menschen und das Erleben der Natur spielt eine wichtige Rolle in ih-
rem Leben. Uber ihren jetzigen Glauben erzihlt Gerdas Mutter: «Ich
lebe jetzt und ich lebe sehr bewusst (...). Die schénen Dinge draussen,
die Natur, die wieder erwacht ... Menschen, Kinder vor allem. Jeden
Tag bewusst geniessen: alles beriihrt mich zutiefst.» Sie hat ihre Kin-
der «sehr bewusst» taufen lassen und aktiv an der Vorbereitung ihrer
Kinder auf Kommunion und Firmung mitgearbeitet. Weiter will sie
von der Glaubenserziehung «nicht zu viel Aufhebens machen: (...)

60



«Glaube bedeutet genausogut, zu den Kindern zu sagen: Schaut mal,
was fiir eine schone Bliite. Oder wenn ich einen Vogel singen hore,
sage ich: Mein Gott, Kinder, hért doch! Ich gehe nicht jedes Mal bis
auf Gott zuriick. Ich gehe mehr davon aus: Gott in den schénen Din-
gen um mich herum sehen (...), Gott im Andern sehen. Die Liebe fiir-
einander ist fiir mich wichtiger als das ganze Geschehen in der Kirche
und das ganze Brimborium drum herum.»

Nachdem sie diese Beispiele gehort haben, fragen Sie sich viel-
leicht, ob diese Zitate aus den Interviews wirklich zur dritten Stufe,
wie ich sie beschrieben habe, gehoren. Diese Geschichten sind nicht
besonders global (synthetisch) oder konventionell. In beiden Ge-
schichten aber herrscht ein emotionaler Grundton im Glauben vor,
was fiir die dritte Stufe sehr bezeichnend ist. Uber Glaube und Kirche
wird nicht wirklich nachgedacht, ja es scheint sogar eine Abneigung
gegen Reflexion zu bestehen, die zum Ausdruck kommt in Zitaten
wie: «Das ganze Geschehen in der Kirche und das ganze Brimborium
drum herum» und «nicht bei den Geschichten der Bibel stillstehen»
usw. Dies wird um so deutlicher, wenn wir Gerda und ihre Mutter als
Néichstes mit zwei Personen vergleichen, die wirklich auf der Suche
nach einer personlichen, autonomen und reflexiven Art zu glauben
sind.

Stufe 4: Individuierend-reflektierender Glaube

Chris ist 21 Jahre alt und macht eine Ausbildung zum Musikinstru-
mentenbauer. Spiter will er Geigenbauer werden. Auf die Frage, ob er
als Kind glaubte, was erzihlt wurde, sagt Chris: «Ich habe mich nie
sehr nach dem gerichtet, was andere sagten. Ich habe immer meine ei-
genen Erfahrungen bevorzugt. (...) Ich habe alles nicht so mir nichts
dir nichts angenommen, obwohl das vielleicht so schien. Aber fiir
mich war das nie so. Gott als der Hochste und ich als sein niedriger
Diener, das kam fiir mich nicht in Frage. Ich habe den Leuten in der
Kirche immer zugehort, wenn sie etwas gesagt haben und ich habe et-
was davon mitgenommen. Wenn etwas gesagt wurde, was mir in den
Kram passte, oder etwas, was ich zwar nicht selbst glaubte, aber nach-
vollziehen konnte, iibernahm ich es. Ich dachte dariiber nach.» Uber
sein jetziges Glaubenserleben sagt er: «Als ich klein war, wusste ich
noch nicht so gut, was es bedeutete. Aber dann ging ich mit den Din-
gen bewusster um und fing an nachzudenken... Jetzt entspreche ich
zwar dem Massstab von Christlichkeit, aber ich glaube nicht beson-
ders stark an Gott.»

61



Er sagt auch, dass er dem Glauben «recht niichtern» gegeniiber-
stehe: «Es gibt keinen Gott. Religion brauche ich nicht. Und doch
weiss ich — und im Unterbewusstsein gilt dies vielleicht fiir mich auch
— dass es etwas Unmissbares ist. Fiir viele Leute ist es das sicher. Ich
finde es gut, dass es Religionen wie den Hinduismus und den Islam
gibt. Dinge, an die Menschen glauben, Halt haben und sogar ihr Le-
ben darauf ausrichten. Das finde ich unheimlich toll. Das Schéne an
der Religion ist, dass Menschen sich dadurch miteinander verbunden
fiihlen und darin Halt finden.»

Auf der vierten Stufe sind Menschen nach Fowler vor allem damit
beschiftigt, danach zu fragen, wofiir der Glaube eigentlich steht, wozu
er dient, was er eigentlich bedeutet. Es ist eine Stufe der Erniichte-
rung, der Entmythologisierung, in der das Verstandesdenken domi-
niert. Auch Chris beruft sich wiederholt auf logisches Denken und auf
die Giltigkeit von Argumenten. Zu gleicher Zeit spricht er aber z. B.
durchaus ambivalent tiber Gott: «Fiir manche Menschen ist das etwas
Hoheres, aber ich muss dann immer an Abgotterei denken. Ich kann
mir nicht mehr so viel darunter vorstellen... ich denke natiirlich viel
dariiber nach. Ich habe kein Bild von Gott, ich glaube nicht so beson-
ders an Gott». Kurz darauf aber sagt er: «Ich bekomme schon das Ge-
fiithl, dass es etwas Ubernatiirliches ist, aber ich glaube eigentlich nicht
so besonders an tibernatiirliche Dinge. Sehr vage ist es und doch wie-
derum sehr stark. ... Gut, dass es fiir andere Menschen existiert.»

Auch Beten hat fiir Chris vor allem die Bedeutung von Reflexion.
Zugleich tritt in seinem Gebet ein Stiick seines sozialen Bewusstseins
zutage: «Einfach mehr eine Hoffnung aussprechen in der Art: Gib,
dass es eine bessere Welt wird. Es ist hier ein grosses Chaos, in mei-
nen eigenen Worten gesagt. Gebet ist einfach in Gedanken in mir
selbst sprechen.» Oder wenn er im Bett liegt, «dann meditiere ich
manchmal: wie kann ich diese Welt verbessern? Oder ich denke dar-
iiber nach, was Leute tagsiiber gesagt haben. Oder warum baue ich
Geigen und bastle nicht wie andere Jungen an Motorridern herum?
Das frage ich mich immer noch.»

Den Sinn des Lebens sieht Chris vor allem in der Musik und in sei-
nen Freunden. «Der Tod ist fiir mich nicht so bedeutend, aber das Le-
ben auch nicht. (...) Ich finde mich selbst nicht so wichtig. Die grosste
Freude am Leben habe ich, wenn ich etwas fiir andere tun kann und
sie damit gliicklich machen kann. Dafiir brauche ich kein Geld zu ver-
dienen. Das ist fiir mich der Sinn des Lebens.»

Zum Schluss meines Referates méchte ich Sie mit einem Erwachse-

62



nen auf der vierten Stufe bekannt machen. Die Eltern von Chris befin-
den sich beide auf dieser Stufe, aber das Interview mit seinem Vater
ist unvollstdndig. Deshalb lassen wir auch diesmal die Mutter zu Wort
kommen. Sie erzdhlt: «Als ich noch zu Hause wohnte, habe ich mir
den Glauben angeeignet als etwas von mir selbst. Ich stimmte mein ei-
genes Ich darauf ab. Ich wollte keinen Alltagstrott und fragte mich:
Was tust du da? Damals wurde ich gewahr, dass es eine Gewohnheit
geworden war. Ich dachte: Schluss damit! (...) Ich habe nicht mir
nichts, dir nichts mitgemacht.»

Chris’ Mutter findet Glauben wichtig, weil man Dinge nicht einfach
«ins Blaue hinein» interpretieren kann. «Menschen kdnnen nicht le-
ben ohne Basis. Man kann natiirlich alles biologisch erkldren, aber
viele Dinge kann man doch nicht verstehen, ohne sie einem hoheren
Wesen zuzuschreiben, wie das auch immer heissen mag. Das sieht
man in allen Kulturen.»

Uber ihre Gottesvorstellung erzihlt sie: «Frither war das ein Gott,
der alles geschaffen hatte. Die Figur mit dem Auge, die dort sass, wo
alles herkam, wie die Natur und die Bdume. Jetzt habe ich kein Bild
von Gott. Gott ist etwas, aber nicht jemand, etwas, das von oben sehr
viele Fiden in den Hinden hilt. Dieser Gott sagt mir: Jetzt reicht es
mit all euren Erfindungen, wie das Atom zum Beispiel. Dann sind wir
doch wieder beim freien Willen des Menschen, der alles benutzen
darf. Die Frage ist nur: Was tut er damit, benutzt er es gut oder
nicht ?»

Genau wie ihr Sohn Chris erwartet diese Mutter von der Kirche,
dass diese ihr — wie sie es nennt — «geistliche Nahrung» gibt. «Die
Kirche muss mich ans Denken setzen ..., denn es gibt mehr.» Sie fin-
det es wichtig, sich fiir eine solche Kirche aktiv einzusetzen. «Die Kir-
che muss im Hier und Jetzt leben und Leute einbeziehen; die miissen
das Gefiihl haben: wir gehéren dazu, wir passen in diese Zeit, die Kir-
che ist von dieser Zeit. Es geht um uns ... die Kirche hat den Men-
schen etwas zu geben.»

Den Sinn des Lebens sucht sie unter anderem — wie im iibrigen Ger-
das Mutter auch — darin, das Leben geniessen zu konnen. Doch sie
fiigt hinzu: «Aber im Leben musst du auch fiir etwas kimpfen konnen
und dich gegen Dinge wehren, auch auf geistlichem Gebiet. Ich habe
Zu Hause gelernt, nicht uniiberlegt iiber Dinge hinwegzustampfen,
sondern iiber die Folgen nachzudenken und den Dingen Sinn zu ge-
ben. (...) Ich denke, dass man das Leben auch fiir andere sehr sinnvoll
machen kann.»

63



Soweit einige Beispiele aus den Stufen 2—-4. Es sind nur wenige Zi-
tate aus stundenlangen Gespréichen, aber ich hoffe, dass Sie trotzdem
ein bisschen vom Reichtum des Fowlerschen Modells gekostet haben
und vielleicht auf sein weiteres Werk neugierig geworden sind.

Der weitere Verlauf der Entwicklung nach Fowlers Modell

Zum Schluss mochte ich noch kurz etwas tiber den Verlauf der Ent-
wicklung nach Fowlers Modell sagen. Global zusammengefasst spie-
len in der religiosen Entwicklung Reflexion und Autonomie eine im-
mer wichtigere Rolle. Dies kulminiert in der vierten Stufe, die Fowler
nicht zufillig den «individuierend-reflektierenden» Glauben genannt
hat. Die Betonung, die hier auf der Reflexion und der Ausbildung ei-
ner personlichen Lebensanschauung liegt, ldsst fiir Phantasie und fiir
eine eher passive und auf Empfangen ausgerichtete Lebenseinstellung
nur wenig Platz. Fowler weist auf die Gefahr einer gewissen Einseitig-
keit hin. Jugenderinnerungen verblassen, die Stimme des Unbewuss-
ten ist kaum noch zu verstehen. Hat jemand dies erkannt, kann er
oder sie das Leben trotz einer erfolgreichen gesellschaftlichen Kar-
riere und eines deutlichen Glaubens dennoch als flach und steril er-
fahren. Fowler ist der Ansicht, dass dies der Anfang einer sog. «mid-
life crisis» sein kann, in der die sorgféltig aufgebaute Deutlichkeit zu-
nehmend wieder losgelassen wird. Nach und nach kann es dann zur
Anerkennung kommen, dass das Leben sehr kompliziert ist und einfa-
che Schemas sprengt. Die Wahrheit und die Wirklichkeit erweisen
sich als weitaus umfassender als irgendeine Ideologie jemals beschrei-
ben konnte; zudem erkennen wir immer nur Teile der Wahrheit und
der Wirklichkeit. Die Welt ist nicht linger nur iiber den Verstand zu
erkennen; mehrere Interpretationen kénnen nebeneinander bestehen.
Verstand und Gefiihl werden immer mehr wirklich integriert. Auf die-
ser Stufe steht man anderen, auch anderen (Glaubens-)Traditionen,
wirklich offen gegeniiber. Man sieht ein, dass auch diese Traditionen
versuchen, die Wahrheit zu erfassen und dass dies auch ihnen immer
nur bruchstiickhaft gelingt. Schliisselworte der fiinften Stufe sind des-
halb: Relativierung, Offensein fiir Paradoxe und Ergebung.
Jetzt 1st man wirklich gewachsen im Glauben.

Amsterdam Lia Vergouwen
Ubersetzung: Angela Berlis

64



	Wachsen im Glauben

