
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 1

Artikel: Wachsen im Glauben

Autor: Vergouwen, Lia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wachsen im Glauben

Einleitung

Sehr geehrte Damen und Herren.

Auf die Bitte der Organisation der Altkatholischen Theologenkonferenz

hin werde ich ein Referat zum Thema «Wachsen im Glauben»
halten. Ich tue dies anhand des Entwicklungsmodells von James Fowler1.

Wer selbst pastoral arbeitet, wird wahrscheinlich täglich damit
konfrontiert, in wie vielen verschiedenen Schattierungen Menschen ihren
Glauben erleben. Die vielen Gestalten, die Glaube annehmen kann,
werden zum Beispiel in Gesprächsgruppen über Glaubenserziehung
sichtbar: Manche Erwachsene scheinen den Glauben ihrer Jugend
recht unversehrt bewahrt zu haben, während andere ihre Beziehung

zur Religion durch regelmässige einschlägige Lektüre und Selbstreflexion

einigermassen aufrechterhalten. Wer in der Jugendarbeit Jugendliche

wirklich zu Wort kommen lässt, stellt überrascht fest, dass selbst

unter Altersgenossen grosse Unterschiede bestehen, was ihr Interesse

an Fragen der Religion und der Art und Weise, wie man damit
umgeht, angeht. Auch in meiner eigenen Forschungsarbeit, die sich mit
der Entwicklung von Glauben und der Suche nach Sinn bei Jugendlichen

und ihren Eltern beschäftigt, sind diese Unterschiede evident.
Indem ich auf die Besprechung meiner Forschungsarbeit vorausgreife,
möchte ich Ihnen schon jetzt zwei kurze Beispiele zum Vergleich nennen.

Brigitte (18 Jahre alt) sagt über ihren Glauben an Gott: «Ja, ich sehe

da oben so ein Köpfchen herausschauen. Ein uralter Mann mit einem

grossen, langen weissen Bart, der ab und zu von oben herabschaut,

wenn ich etwas wissen will oder Hilfe brauche (...).»
Femke (20 Jahre alt) antwortet auf dieselbe Frage: «Früher dachte

ich, dass es etwas gibt, zu dem ich sprechen könnte, wenn ich irgendetwas

loswerden wollte etwas Persönliches. So wie manche Leute

1 Anm. d. Übers.: Die Teilnehmer der Konferenz konnten sich mit Hilfe
eines Artikels von James Fowler. Theologie und Psychologie in der Erforschung
der Glaubensentwicklung, in: Concüium (D) 18 (1982) 444-447, mit dessen

Entwicklungsmodell bekannt machen.

48



jemanden erfinden, zu dem sie sprechen können. Inzwischen habe ich
mehr eine Art Glauben an eine bestimmte Treue, an etwas Gutes, das
sich zum Beispiel dem Faschismus widersetzt.»

In diesen zwei Beispielen tun sich uns zwei gänzlich verschiedene
Welten auf, die mit einem unterschiedlichen Entwicklungsstand auf
religiösem Gebiet zusammenzuhängen scheinen.

Im letzten Jahrzehnt wurde zunehmend versucht, solche
unterschiedliche (Glaubens-)Welten zu sortieren und systematisch Einsicht
in die komplizierte Materie der Glaubensentwicklung zu erhalten.
Nicht nur der wissenschaftlichen Diskussion ist mit diesen Einsichten
geholfen, auch die heutige pastorale Praxis kann davon profitieren.
Denn das Erkennen- und Unterscheidenkönnen von Unterschieden in
der Weise, wie Menschen ihren Glauben erfahren, und der adäquate
Umgang damit durch den Pastor2 und andere kirchliche Mitarbeiter
ist ein wichtiges Erfordernis heutiger Pastoral. In der Praxis wird
diese Anforderung aber häufig genug nicht erfüllt. Zwar werden während

der Ausbildung ausführlich die Fragen der guten Verpackung
und der richtigen Ablieferung der pastoralen Botschaft behandelt,
aber es ist fraglich, ob der Pastor auch lernt, sich zu vergewissern, ob

er wirklich an der richtigen Adresse anklopft und ob ihm dann auch
wirklich geöffnet wird. Um dieses Bild noch etwas weiter durchzuführen:

Wissen wir, was sich danach noch in der guten Stube abspielt?
Wird das Päckchen mit der pastoralen Botschaft gleichgültig weggelegt

und vergessen, oder freut sich der Empfänger über den Inhalt und
erfährt er es als passendes Geschenk, als genau das, was er gesucht
und nötig hatte?

Dass ich diesen Punkt so hervorhebe, hat mit der Erfahrung zu tun,
dass Pastoren sich zwar meist bewusst sind, dass in ihrer Gemeinde
enorme Unterschiede in bezug auf die Glaubensüberzeugungen bestehen,

dass sie diese Unterschiede aber recht selten beim Namen nennen

und in ihrer Arbeit tatsächlich nur wenig darauf eingehen.
Das erwähnte Modell des amerikanischen Theologen James Fowler

kann in dieser Hinsicht hilfreich sein. Es ist ein effizientes Modell, um

2 Anm. d. Übers.: Der Begriff «pastor» ist im Niederländischen nicht
beschränkt auf Pfarrer im engen Sinn; mit «Pastor» können alle diejenigen
umschrieben werden, die aufgrund ihrer Ausbildung einen (bezahlten) seelsorgerlichen

Dienst ausüben (d.h. Pfarrerinnen und Pfarrer, Pastoralassistentinnen
und -assistenten usw.). Um anzudeuten, dass es hier um diesen Aspekt geht,
wird der Begriff «Pastor» auch im Deutschen beibehalten.

49



innerhalb der recht diversen Gruppen, mit denen man in der Pastoral

zu tun hat, Differenzierungen anzubringen. Diejenigen, denen das

Modell bekannt ist - wobei die Bandbreite von Pastoren zu Katecheten,

Jugendbetreuern, Taufeltern usw. reichen kann -, bestätigen im

allgemeinen, dass es sich um ein brauchbares Modell handelt, das
dabei hilft, sich bewusst zu werden, für wen und mit wem man eigentlich
arbeitet.

Fowlers Modell verschafft Einsicht in Fragen wie: Wie setzt sich

meine Zielgruppe zusammen? Wie kann ich Menschen «einordnen»
und Unterschiede zwischen ihnen erkennen und benennen?

Fowlers Stufenmodell der Glaubensentwicklung

Im Jahre 1981 veröffentlichte James Fowler sein Buch «Stages of
Faith» als einen ausführlichen Forschungsbericht darüber, wie
«Glaube» sich im menschlichen Lebenslauf entwickelt. In Fowlers
theoretischem Konzept nimmt der Begriff «Glaube» einen zentralen
Platz ein. «Faith» ist dabei sowohl mit «Glaube» als auch mit «Suche

nach Sinn» (bzw. «Sinngebung») zu übersetzen. Fowler fasst «faith»
als ein allgemeines, universales Kennzeichen des Versuches von
Menschen auf, ihren Erfahrungen Sinn zu verleihen.3

Fowler beginnt sein Buch mit der Wiedergabe einer Begebenheit,
die auch nach wiederholtem Lesen beeindruckt. Er beschreibt eine

eigene Erfahrung, durch die er - buchstäblich - den existentiellen Wert

von «Glauben» begreift: «Um vier Uhr früh, in der Dunkelheit eines

kalten Wintermorgens, bin ich plötzlich hellwach, schrecklich wach.

Ich sehe es deutlich: Ich werde sterben. Ich werde sterben. Dieser

3 James Fowler, Stages of Faith, New York 1981 Fowler. 1981), S.92. -
Ebd., S.4, verweist Fowler auf auf Glauben als die Weise, wie Menschen
versuchen, in den verschiedenen Kräftefeldern und Beziehungen, die ihr Leben

ausmachen, Kohärenz zu finden und ihnen Bedeutung zu verleihen. Das
Individuum orientiert sich dabei auf «Wert- und Kraftzentren», die versprechen,
dem Leben Richtung, Einheit und Sinn zu geben. Das Individuum formt sein

Leben in Übereinstimmung mit den Bildern, die es sich von diesen zentralen
Werten gemacht hat (Fowler 1980, 1981).
Anm. d. Übers.: Im Jahre 1991 erschien die deutsche Übersetzung von «Stages
of Faith» unter dem Titel «Stufen des Glaubens. Die Psychologie der menschlichen

Entwicklung und die Suche nach Sinn», Gütersloh 1991 Fowler,

1991).

50



Körper, dieser Geist, dieser gelebte und lebende Mythos, dieser
Ehemann, Vater, Lehrer, Sohn, Freund werden aufhören zu sein. Die Flut
des Lebens, die mich mit solcher Kraft weitertreibt, wird aufhören,
und ich - dieses Ich. das ich für so selbstverständlich gehalten habe -
werde nicht länger auf dieser Erde wandeln. Ein seltsames Gefühl der
Entrückung beschleicht mich. Meine Frau im Bett neben mir scheint
völlig unerreichbar zu sein. Meine Töchter, die in anderen Zimmern
des Hauses schlafen, erscheinen mir in diesem Augenblick wie vage
Erinnerungen an Menschen, die ich einmal gekannt habe. Meine
Arbeit, meine Berufskollegen, meine Pläne, meine Träume und die
Projekte, die mich ganz in Beschlag genommen hatten, kommen mir wie
eine Fiktion vor. Das (wirkliche Leben) kommt mir plötzlich vor wie
ein vergänglicher Traum. In dem merkwürdigen Alleinsein dieses von
der Gewissheit des Todes gekennzeichneten Moments erwache ich zu
den wahren Tatsachen des Lebens4.»

Im nachhinein beschreibt Fowler diese Erfahrung wie folgt: «Ich
sah mich plötzlich in den Abgrund des Mysteriums starren, das

unser Leben umgibt.» Er schreibt, dass er sein Leben, seine Familie,
seine Arbeit usw. betrachtete, wie jemand einen Mantel ansieht, der
am anderen Ende des Raumes aufgehängt ist5. Während dieser Erfahrung,

sagt er, «war ich nicht in meinem Glauben6. Ich schien völlig
nackt dazustehen - eine Seele ohne Körper, Bekleidung, Beziehungen
oder Rollen.»7

Glaube ist also sozusagen vergleichbar mit einer Jacke gegen diese
Nacktheit.

Glaube an sich kann sich sowohl positiv als auch negativ auswirken.

«Für die meisten von uns bildet der Glaube [bzw. die Suche nach
Sinn] in der meisten Zeit unseres Lebens eine Art von Schutzschirm
gegenüber dem Abgrund des Mysteriums, das uns umgibt.»8 Zu Recht
bemerkt der niederländische Priester und Psychotherapeut Frans An-
driessen dazu: Fowler erfährt, «dass Religion uns den Kontakt mit
diesem Seinsmysterium entziehen [kann]»9. Andererseits sagt Fowler:

4 Fowler. 1991, S.21.
5 Ebd., S.21.
6 Dies ist eine für Fowler wesentliche Bemerkung.
7 Ebd., S.21.
8 Ebd., S.22.
9 H.C.I.Andriessen. Volwassenheid in perspectief. Inleiding tot de psycho-

•ogie van de volwassen levensloop, Nijmegen 1984, S. 161.

51



«Aber zu gewissen Zeiten brauchen wir den Glauben, um die Kraft zu

haben, im Angesicht des Abgrundes zu stehen - nackt, der
Lebensgrundlagen beraubt, nur mit dem Vertrauen in das Sein, die Gnade
und die Macht des Anderen in der Dunkelheit. Der Glaube hilft uns,
einen vertrauenswürdigen (Lebensraum>, eine letzte Umwelt zu
schaffen.»10

Fowler wollte mehr Einsicht in die Frage erhalten, wie sich Glaube

von Menschen genau zusammensetzt, wie er zustande kommt und sich

im Laufe des Lebens entwickelt oder zum Stillstand kommt. Zusammen

mit einigen Mitarbeitern führte er in den USA fast 400

Forschungsinterviews mit Personen aller Altersgruppen und
Glaubensrichtungen durch. Aufgrund davon konstruierte Fowler ein Modell, in

dem er sechs Stufen der Glaubensentwicklung unterscheidet.
Es geht in diesem Modell nicht um den Inhalt eines bestimmten Glaubens.

Fowlers Absicht war, dass dieses Modell für allerlei verschiedene

Glaubensinhalte geeignet sein sollte. Bei Glaube handelt es sich ja um
eine allgemein menschliche Befindlichkeit. Glaube kann darum auch

- auf diesen Punkt weist Fowler ausdrücklich hin - sowohl auf
religiöse als auch auf nicht-religiöse Weise zum Ausdruck kommen.
Angesichts des gestellten Referatsthemas werde ich mich aber vor allem

mit der religiösen Ausdrucksform des Glaubens beschäftigen.

Aspekte des Glaubens

Fowler wollte durch seine Forschungsarbeit zu einer sorgfältigen
Beschreibung der Glaubensentwicklung von Menschen gelangen. Wie

gesagt, es geht ihm nicht in erster Linie um den Inhalt einer bestimmten

Glaubensüberzeugung. Fowler ist vor allem an einigen strukturellen

Aspekten interessiert, die der Sinnsuche von Menschen zugrunde

liegen. Ein solcher struktureller Aspekt ist zum Beispiel das kognitive
Vermögen oder die Intelligenz. Inwieweit denken Menschen über
ihren Glauben oder ihre Einstellung zum Leben nach? Fowler
übernimmt diesen Aspekt von Piaget, der die Entwicklung des Denkens

beschrieben hat; dieser untersuchte zum Beispiel, wie aus dem
konkreten Denken das abstrakte Denken entsteht usw. Der Entwicklung

10 Fowler. 1991, S.22.

52



im kognitiven Bereich und der Entwicklung des Moralbewusstseins,
die Fowler von Lawrence Kohlberg übernimmt, fügt er selbst vier
Aspekte hinzu, die er als wichtige Kriteria für die Beschreibung der

Glaubensentwicklung ansieht.
Anhand dieser Aspekte kann festgestellt werden, in welcher Phase

der Glaubensentwicklung sich jemand befindet.
Es fällt auf, dass in populärwissenschaftlichen Zusammenfassungen

von Fowlers Werk diese Aspekte meistens nicht ausdrücklich genannt
werden, obwohl sie eine Voraussetzung für das Verständnis sowohl
der Entwicklungsstufen als auch der Menschen sind, die sich auf
verschiedenen Stufen befinden.

Um feststellen zu können, auf welcher Stufe der Glaubensentwicklung

sich eine Person befindet, achtet Fowler vor allem auf die folgenden

vier Kriterien11:

1. Grenzen des sozialen Bewusstseins (Bounds of Social Awarenessl2)

Hier geht es vor allem um die Frage, wie weit der soziale Blick einer
Person reicht. Interessiert sich jemand hauptsächlich für sich selbst
und seine eigenen Angelegenheiten, oder richtet jemand den Blick
auch auf andere Gruppen, andere Länder usw.? Kümmert man sich

um Unrecht in der Welt, oder lässt Unrecht einen gleichgültig? Es

geht hier folglich um eine Art «soziale Brille». Dieser Aspekt hängt
natürlich mit dem empathischen Vermögen zusammen, inwieweit man
sich tatsächlich in eine andere Person hineinversetzen und ihre
Perspektive übernehmen kann.

2. Wer/was besitzt Autorität (Locus ofAuthority)?

Es geht hier um die Rolle, die wichtige andere Personen («significant
others») beim Zustandekommen des eigenen Glaubens spielen.
Bestimmt eine Person ihre eigene lebensanschauliche Entwicklung oder

11 Die ersten drei Aspekte werden hier ausser acht gelassen, da sie u. E. nicht
wirklich essentiell zur Bestimmung der jeweiligen Glaubensstufe beitragen. Es
handelt sich um die folgenden Aspekte: die Entwicklung der Intelligenz (Pia-
8et); die Entwicklung des moralischen Denkens (Kohlberg) und die Entwick-
•ung der Perspektivenübernahme (Selman). Der zuletzt genannte Aspekt weist
in der Praxis der Interviewanalyse weitgehende Übereinstimmung mit dem
von Fowler hinzugefügten Aspekt «Bounds of Social Awareness» (Grenzen
des sozialen Bewusstseins) auf.

12 In Klammern ist Fowlers eigene Begrifflichkeit zugefügt.

53



lässt sie sich in ihrer Meinung massgeblich durch Andere beeinflussen?

In diesem Aspekt wird etwas über das Mass der Abhängigkeit bzw.

der Autonomie des Gläubigen gesagt. Es geht um die Frage, ob ein

Prozess stattgefunden hat, in dessen Verlauf man sich mehr oder weniger

vom Einfluss der Anderen gelöst hat, und wie dieser Prozess

verlaufen ist.

3. Struktur des Weltbildes (Form of World Coherence)

Dies ist einer der schwierigsten Aspekte von Fowlers Modell. Er
bezieht sich auf Fragen wie: wie setzt sich das Weltbild einer Person
zusammen? Wie sorgt die Person dafür, dass ihr Weltbild konsistent ist?

Wer die Welt eines Kindergartenkindes untersucht, wird z. B. ein grosses

Mass an Phantasie vorfinden. Eine Welt voller Elfen und
Heinzelmännchen ist eine wesentlich andere Welt als die strenge, ideologische
Welt totalitärer Regimes.

Es geht bei diesem Aspekt vor allem um Fragen wie: findet Reflexion

über die Welt statt oder nicht? Ist man sich bewusst, dass man
eine bestimmte Sicht der Dinge vertritt? Ist die eigene Sichtweise

quasi universal oder ist man in der Lage, ihre begrenzte Gültigkeit
(an) zu erkennen? usw.

Eng mit diesem Aspekt ist der letzte Aspekt verknüpft:

4. Umgang mit Symbolen (Symbolic Function)

Hier geht es um die Frage, auf welche Weise Symbole interpretiert
werden. Angewendet auf ein wichtiges religiöses Symbol wie die
Vorstellung von Gott heisst das z.B.: Interpretiert man dieses Symbol
buchstäblich (wie z.B. Brigitte im ersten Beispiel) oder nicht?

Die Stufen nach Fowlers Modell

Als Fowler seine Interviews unter Zuhilfenahme der soeben beschriebenen

Aspekte analysierte, entdeckte er zwei Dinge. Einerseits, dass

die Glaubensgeschichte jedes einzelnen Menschen inhaltlich vollkommen

einzigartig ist; andererseits, dass in jeder dieser einzigartigen
Glaubensgeschichten allgemeine strukturelle Muster entdeckt werden

können. So kommt Fowler zu einem allgemein gültigen Modell über

die menschliche Glaubensentwicklung, die insgesamt sechs Stufen

durchlaufen kann.

54



Bevor wir uns diesen Stufen im einzelnen zuwenden, möchte ich
noch eine wichtige Vorbemerkung machen: Fowlers Stufen sind nicht
altersgebunden. Man hört manchmal, dass sich Erwachsene auf der
vierten Stufe befinden. Dies ist aber nicht notwendigerweise so;
Erwachsene können sich prinzipiell auf jeder Stufe befinden. Das Umgekehrte

gilt hingegen nicht; ein Kind von sieben kann sich nicht auf der
dritten Stufe oder höher befinden.

Weil die Glaubensentwicklung in Relation mit der Entwicklung des

Denkens steht, gelten bestimmte untere Altersgrenzen, bei denen die
einzelne Stufe frühestens anfangen kann. Obere Altersgrenzen bestehen

hingegen nicht. Deshalb ist im folgenden angegeben, ab welchem
Alter die jeweilige Stufe vorkommen kann.

Stufen

(Vorstufe: Undifferenzierter Glaube)
Stufe 1 (ab 2 Jahre): Intuitiv-projektiver Glaube
Stufe 2 (ab 7 Jahre): Mythisch-wörtlicher Glaube
Stufe 3 (ab 12 Jahre): Synthetisch-konventioneller Glaube
Stufe 4 (ab 20 Jahre): Individuierend-refiektierender Glaube
Stufe 5 (ab 35/40 Jahre): Verbindender Glaube
Stufe 6: Universalisierender Glaube

Die Existenz dieser letzten Stufe ist recht umstritten; ich selbst habe
ebenfalls Einwände dagegen, weshalb ich die Stufe VI im weiteren
Verlauf ausser acht lassen werde.

Diese sechs Stufen werden in Fowlers Buch «Stufen des Glaubens»
ausführlich beschrieben und dargestellt, dessen Lektüre ich Ihnen
wärmstens empfehlen möchte. In diesem Referat werde ich mich auf
die Besprechung einiger Beispiele aus den am häufigsten vorkommenden

Stufen 2, 3 und 4 beschränken.

Ausarbeitung einzelner Stufen

Stufe 2: Mythisch-wörtlicher Glaube

Als erstes möchte ich Ihnen zwei Vertreter von Stufe 2, der
mythischwörtlichen Stufe, vorstellen. Die Bedeutung dieser beiden Adjektive
wird gleich deutlicher werden.

55



Brigitte ist 18 Jahre alt und Schülerin an einer Hotelfachschule. Von
Haus aus ist sie römisch-katholisch. Wir haben bereits etwas über ihre

Gottesvorstellung gehört: Gott ist ein uralter Mann mit einem langen
weissen Bart. Weiter sagt Brigitte darüber: «Ich nehme ihn eigentlich
nur dann in Anspruch, wenn ich wirklich etwas brauche und so
weiter... Es ist noch niemals schiefgegangen, deshalb brauchte ich noch
nie böse auf ihn zu sein. Naja, und wenn es wirklich mal schieflaufen
sollte, dann werde ich mir halt sagen: niemand ist perfekt.» Nicht nur
ihr Glaube an Gott gibt Brigitte Halt, sondern auch ihre Überzeugung,
dass das Leben in grossen Zügen feststeht: «Ich bin in die Welt gesetzt
worden als Mädchen, ich wachse auf und werde eine Frau, und wenn
meine Zeit abgelaufen ist, werde ich sterben, und ich werde ein glückliches

Leben haben.»
Auf die Frage nach dem Sinn ihres Lebens antwortet Brigitte: «Einfach,

dass ich noch so lange wie möglich einen Haufen Spass haben

kann». Später will sie «eine feste Anstellung und irgendwann will
ich dann heiraten und eine Familie gründen und ganz viele Kinder
haben. Und was ganz toll wäre: wenn ich einen eigenen Betrieb aufmachen

würde und die Kinder dann dort mithelfen würden. Ich sehe es

schon richtig vor mir!» Dass etwas passieren könnte, wodurch ihr
Leben keinen Sinn mehr haben könnte, kann sie sich nicht vorstellen:
«Vielleicht führe ich ja jetzt ein sehr glückliches Leben. Na ja, ich
denke nun mal nicht so kompliziert.»

Eigentlich treffen wir die zweite Stufe hauptsächlich bei Kindern im

Grundschulalter an, d.h. zwischen 7 und 12 Jahren. In der Welt eines

solchen Kindes spielen Geschichten und Mythen eine grosse Rolle.
Wer ein Kind etwas fragt, bekommt lange Geschichten mit viel
konkreten Details zu hören. Wer nur eine kurze Zusammenfassung oder
eine Schlussfolgerung hören will, bringt das Kind ernsthaft durcheinander.

Es kann nämlich noch nicht abstrakt denken, d.h. Abstand von
seinen Geschichten nehmen und sie reflektieren. Fowler bemerkt, dass

das Weltbild der mythisch-wörtlichen Stufe durch eine narrative
Struktur gekennzeichnet ist. Der Glaube ist ebenfalls erzählend, reich

an konkreten Details, und wird nicht explizit gemacht. Die religiösen
Symbole sind anthropomorph, und eine instrumentale Sichtweise
herrscht vor, die im «Do-ut-des»-Prinzip ihren Ausdruck findet: wie

du mir, so ich dir.
Brigitte erzählt, dass ihr Glaube «wie ein Witz» angefangen hat.

Weil ihre Mutter immer eine Kerze bei Maria für sie anzündete, wenn
sie in der Schule eine Arbeit schreiben müsste, beschloss sie, dies

56



selbst auch einmal zu tun. «Und weil es geholfen hat, dachte ich: beim
nächsten Mal werde ich es wieder probieren es geht wirklich gut
so.» Situationen, in denen sie den Glauben jetzt wirklich braucht, sind
für Brigitte: Zeiten, in denen sie Klausuren in der Schule schreibt,
grosse Feste im Restaurant, wo sie arbeitet, und ihre Führerscheinprüfung,

die in Kürze ansteht. In solchen Fällen muss sie «etwas Besonderes

für Gott tun» : jeden Abend wirklich ihr Gebet verrichten «und
dann hoffen, dass alles gut geht».

In diese Sicht der letzten Wirklichkeit passt auch das Bild vom
Jenseits, wo Belohnung oder Strafe ausgeteilt wird. Brigitte erzählt, dass

jeden, der ein schlechtes Leben führt, die Hölle erwartet: «Die Hölle,
das ist eigentlich das, woran ich noch immer am meisten glaube
Dass du, um es mal so auszudrücken, noch im Sarg gequält wirst und
dann fühlst du, wie all die Tierchen an dir rumknabbern. Aber im
Himmel wirst du in Ruhe gelassen (...); das ist wie ruhiges Wasser auf
deine alten Tage.»

Mit ihren Altersgenossinnen und -genossen spricht Brigitte über
diese Dinge nicht: «Ich glaube, dass es für viele Jugendliche tabu ist,
darüber miteinander zu reden. Das passiert nicht. Bist du verrückt,
wenn du davon anfängst, kannst du echt einpacken.» Wenn man
davon absieht, dass sie ihre Lebensanschauungen verborgen hält, könnte
man Brigittes Einstellung in dieser Hinsicht vielleicht als recht autonom

bezeichnen. Es gibt jedoch in Brigittes unmittelbarer sozialer
Umgebung eine Person, die ihre Auffassungen über Glauben ganz
und gar bestimmt hat, und zwar ihre Mutter. Brigitte ist sich deren
Einflusses aber kaum bewusst. Eher das Gegenteil ist der Fall:
«Meine Mutter ist eine überzeugte Gläubige», sagt Brigitte einigermassen

herablassend, «die glaubt alles.»
Ich möchte jetzt einige Teile aus dem Interview mit Brigittes Mutter

zitieren und damit zugleich eine Erwachsene vorstellen, die sich auf
der zweiten Stufe befindet.

Auch für Brigittes Mutter spielt der Gedanke, an irgendetwas Halt
zu haben, eine grosse Rolle. «Das Leben muss eine Richtschnur
haben», sagt sie. «Ich sehe es so: Gott ist mein Seil, an dem ich entlang
laufe und das lasse ich nicht los. Es ist eigentlich ganz einfach.»

Gott ist für sie «noch genau derselbe wie früher. Ein Vertrauensmann,

er ist immer da, man kann ihn immer in Anspruch nehmen...
Ich bin mir sicher, dass er mich immer sieht. Das tut mir gut. Ich
glaube wirklich, dass er allwissend und allgegenwärtig ist.» Wir sehen,
dass Brigitte in ihrer Art zu glauben ihrer Mutter folgt. Aber auch ihre

57



Mutter sagt von sich selbst: «Ich glaube, wie ich es zu Hause gesehen
habe. Meine Mutter war sehr gläubig, und das war einfach schön. Sie

war sehr unkompliziert.» Zu einer ihrer Schwestern, die im Augenblick

einen Bibelkurs belegt hat, hat Brigittes Mutter dann auch

gesagt: «Das ist doch nichts für dich, das haben wir zu Hause aber nicht

gelernt, all diese Haarspaltereien.»
Kurzum, wir begegnen hier einem einfachen Glauben, in dem im

Laufe des Lebens keine Veränderungen auftreten und den man nicht

zu reflektieren wünscht. Es handelt sich um einen Glauben, der
Sicherheit und Halt garantieren muss und in dem Instrumentalität eine

grosse Rolle spielt. Es ist ein Glaube, der obendrein nicht aus eigener
Kraft, sondern ausschliesslich durch die Identifikation mit einem oder
beiden Elternteilen erworben wurde. Es ist evident, dass eine solche

Art und Weise zu glauben viel Beschränkungen kennt und enge Grenzen

hat. Dieselbe Beschränktheit sehen wir im Mass des sozialen
Bewusstseins. Die eigene Gruppe, vor allem der eigene Familienverband,
spielen die Hauptrolle. Man richtet sich eigentlich nur auf «Menschen
wie wir». Auf dieser Stufe, so Fowler (1987), kennt man das eigene
Innenleben nicht gut und genausowenig das Innenleben von anderen.
Vom Rest der Welt hat man nur eine vage Vorstellung und Menschen,
die ausserhalb des unmittelbaren Blickfeldes fallen, werden durch
einfache Stereotypierungen und Vorurteile beschrieben. So sagt Brigitte,
befragt auf ihre Sicht der Gesellschaft, dass sie «sehr rechte» politische

Auffassungen hat: «Nicht ultrarechts, das geht mir doch etwas zu

weit. Obwohl ich ab und zu schon mal denke: Ausländer raus, ich

habe euch satt.» Und ihre Mutter sagt, indem sie sich vertraulich zur

Fragestellerin vorbeugt: «Wissen Sie, was mit diesen Leuten in der

Dritten Welt los ist: die sitzen einfach zuviel herum.»
Leider kann ich hier aus den langen Interviews, die ich mit Brigitte

und ihrer Mutter durchgeführt habe, nur wenige Zitate anführen. Es

könnte noch viel mehr gesagt werden, zum Beispiel zur Frage, wo

diese dem Anschein nach so geschlossenen Systeme von
Glaubensüberzeugungen doch für Rückfragen offen sind, wo mögliche Zugänge
vorhanden sind, bei denen ein pastorales Gespräch ansetzen könnte.
Ich beschränke mich auf ein einziges Beispiel. Brigitte sagt irgendwann

mit einem gewissen Zögern das Folgende über ihren Glauben:
«Ich finde mich selbst schon ein bisschen egoistisch, weil ich nur
dann glaube, wenn ich es wirklich brauche, und ansonsten ist es mir

schnuppe.» Schnell wieder weggefegte Gedanken wie diese bedeuten
eine Unterbrechung der endlosen Geschichten, sie stellen eine Art

58



kleine Atempause dar, während der unerwartet eine Besinnung
stattfindet. Für einen aufmerksamen Pastor sind dies goldene Momente13.

Stufe 3: Synthetisch-konventioneller Glaube

Der Übergang zur dritten Stufe ist alles andere als einfach. Für diesen
Übergang ist nicht weniger erforderlich als z.B. das Loslassen des

buchstäblichen, wörtlich genommenen Glaubens und infolgedessen
auch das Abstandnehmen vom buchstäblich interpretierten Gottesbild.

Auf der dritten Stufe beginnt man, die Selbstverständlichkeit der
früheren Auffassungen in Frage zu stellen. Das Grundschulkind, das

nach und nach in die Pubertät kommt, könnte für diese Stufe als

Prototyp genannt werden. Es sei aber nochmals betont, dass viele diese

Entwicklung erst später oder auch überhaupt nicht mitmachen.
Aus der Einflusssphäre der Eltern gelangt man jetzt in mehrere

Gruppen, in denen oft andere Lebensüberzeugungen und Werte gelten.

Identitätsfragen werden nun gestellt: Wer bin ich eigentlich
selbst? Was will ich? Was glaube ich? Zur Beantwortung dieser Fragen

orientiert man sich stark an Menschen, die für einen persönlich
wichtig sind; man identifiziert sich mit diesen Menschen und ihrer
Lebenseinstellung. Fowler nennt die dritte Stufe nicht umsonst die
konventionelle Stufe. Identifikation geschieht aber nur dann, wenn die
andere Person die «richtigen» persönlichen Charaktereigenschaften
aufweist: sie muss z.B. ehrlich und vertrauenswürdig sein; sie muss
jemand sein, die tut, was sie sagt usw. Wird der andere «genehmigt»,
dann ist man bereit, sich der Tradition, aus der er oder sie stammt, in
hohem Masse anzugleichen.

Dieses starke Gerichtetsein auf Beziehung tritt auch auf der religiösen

Ebene auf. Gott wird z. B. als ein echter Freund erfahren, oder als
der einzige, der einen wirklich versteht.

Gerda ist 17 Jahre alt und Gymnasialschülerin. Sie erzählt, dass sie

als Kind vor allem von der gemeinsamen Weihnachtsfeier sehr
beeindruckt war: «Ja, einfach Friede, wenn ich in der Kirche sass, alle
Leute nebeneinander, miteinander und beieinander - es war echt
gemütlich. Und so feierten wir zu Hause auch, wir waren einfach eine

11 Über die pastorale Anwendung seines Stufenmodells hat Fowler
beherzigenswerte Dinge geschrieben in «Faith Development and Pastoral Care»
(1987). (Deutsche Übersetzung: «Glaubensentwicklung. Perspektiven für
Seelsorge und kirchliche Bildungsarbeit», eingeführt und herausgegeben von
F.Schweitzer, München 1989.)

59



Einheit.» Das Wichtigste, das sie ihrer Meinung nach von zu Hause
mitbekommen hat, ist «dass ich in jedem Fall ehrlich sein müsste. Sie

haben mir nie gesagt: Gott bestraft dieses oder tut jenes. Sondern: ich
habe einfach gelernt zu glauben, dass Gott Liebe ist, und: seid gut
zueinander.»

Für Gerda ist Gott «einfach jemand, der ehrlich ist, zu dem man
gehen und mit dem man reden kann; dem man einfach alles erzählen

kann, ohne Angst haben zu müssen, dass er dir ein Bein stellt». Jesus

ist für sie «ein Vorbild». «Er war kein Typ, der sich über jeden erhaben

fühlte, er war ehrlich und versuchte, seinen Mitmenschen zu
helfen.» Sie fühlt «eine Art Band» mit ihm und erlebt dieses Band
dadurch, «dass ich meinen Mitmenschen so viel wie möglich helfe.
Nicht stillstehen bei den Geschichten, die in der Bibel stehen, sondern
einfach versuchen, zu jedem so freundlich wie möglich zu sein.»

Fowler stellt fest, dass die Suche nach Sinn auf der dritten Stufe vor
allem auf den Aufbau des eigenen Lebens und auf das Nachdenken
über die Zukunft gerichtet ist. Beziehungen spielen auf der dritten
Stufe die Hauptrolle. Auf die Frage nach dem Sinn des Lebens
antwortet Gerda: «Ich habe meine Hobbys, Schule, Freundinnen und
Freunde, Eltern, ich habe alles, was ich mir wünsche. Und den
Menschen, die meine Freunde sind, vertraue ich. Deshalb hat das Leben

für mich Sinn, denke ich. Wenn ich Probleme habe, kann ich zu meinen

Eltern gehen; wenn ich nächste Woche sterben sollte, dann
könnte man auf meinen Grabstein schreiben: sie hat gelebt. Ich

glaube, dass sehr viele Leute das nicht von sich sagen lassen könnten.»

Gerdas Mutter befindet sich ebenfalls auf der dritten Stufe. In ihrer
Lebensanschauung finden wir dieselbe Struktur wie bei ihrer Tochter
vor: auch hier ist ein starkes Gerichtetsein auf Beziehungen festzustellen,

wobei zwischenmenschliche Werte wie Liebe und Ehrlichkeit
einen hohen Rang einnehmen. Das Weltbild von Gerdas Mutter beruht

vor allem auf Intuition; die - emotional geladene - Begegnung mit
Menschen und das Erleben der Natur spielt eine wichtige Rolle in
ihrem Leben. Über ihren jetzigen Glauben erzählt Gerdas Mutter: «Ich
lebe jetzt und ich lebe sehr bewusst Die schönen Dinge draussen,
die Natur, die wieder erwacht Menschen, Kinder vor allem. Jeden

Tag bewusst geniessen: alles berührt mich zutiefst.» Sie hat ihre Kinder

«sehr bewusst» taufen lassen und aktiv an der Vorbereitung ihrer
Kinder auf Kommunion und Firmung mitgearbeitet. Weiter will sie

von der Glaubenserziehung «nicht zu viel Aufhebens machen:

60



«Glaube bedeutet genausogut, zu den Kindern zu sagen: Schaut mal,
was für eine schöne Blüte. Oder wenn ich einen Vogel singen höre,

sage ich: Mein Gott, Kinder, hört doch! Ich gehe nicht jedes Mal bis
auf Gott zurück. Ich gehe mehr davon aus: Gott in den schönen Dingen

um mich herum sehen Gott im Andern sehen. Die Liebe
füreinander ist für mich wichtiger als das ganze Geschehen in der Kirche
und das ganze Brimborium drum herum.»

Nachdem sie diese Beispiele gehört haben, fragen Sie sich
vielleicht, ob diese Zitate aus den Interviews wirklich zur dritten Stufe,
wie ich sie beschrieben habe, gehören. Diese Geschichten sind nicht
besonders global (synthetisch) oder konventionell. In beiden
Geschichten aber herrscht ein emotionaler Grundton im Glauben vor,
was für die dritte Stufe sehr bezeichnend ist. Über Glaube und Kirche
wird nicht wirklich nachgedacht, ja es scheint sogar eine Abneigung
gegen Reflexion zu bestehen, die zum Ausdruck kommt in Zitaten
wie: «Das ganze Geschehen in der Kirche und das ganze Brimborium
drum herum» und «nicht bei den Geschichten der Bibel stillstehen»
usw. Dies wird um so deutlicher, wenn wir Gerda und ihre Mutter als

Nächstes mit zwei Personen vergleichen, die wirklich auf der Suche

nach einer persönlichen, autonomen und reflexiven Art zu glauben
sind.

Stufe 4: Individuierend-refiektierender Glaube

Chris ist 21 Jahre alt und macht eine Ausbildung zum
Musikinstrumentenbauer. Später will er Geigenbauer werden. Auf die Frage, ob er
als Kind glaubte, was erzählt wurde, sagt Chris: «Ich habe mich nie
sehr nach dem gerichtet, was andere sagten. Ich habe immer meine

eigenen Erfahrungen bevorzugt. Ich habe alles nicht so mir nichts
dir nichts angenommen, obwohl das vielleicht so schien. Aber für
mich war das nie so. Gott als der Höchste und ich als sein niedriger
Diener, das kam für mich nicht in Frage. Ich habe den Leuten in der
Kirche immer zugehört, wenn sie etwas gesagt haben und ich habe
etwas davon mitgenommen. Wenn etwas gesagt wurde, was mir in den
Kram passte, oder etwas, was ich zwar nicht selbst glaubte, aber
nachvollziehen konnte, übernahm ich es. Ich dachte darüber nach.» Über
sein jetziges Glaubenserleben sagt er: «Als ich klein war, wusste ich
noch nicht so gut, was es bedeutete. Aber dann ging ich mit den Dingen

bewusster um und fing an nachzudenken... Jetzt entspreche ich
zwar dem Massstab von Christlichkeit, aber ich glaube nicht besonders

stark an Gott.»



Er sagt auch, dass er dem Glauben «recht nüchtern» gegenüberstehe:

«Es gibt keinen Gott. Religion brauche ich nicht. Und doch
weiss ich - und im Unterbewusstsein gilt dies vielleicht für mich auch

- dass es etwas Unmissbares ist. Für viele Leute ist es das sicher. Ich
finde es gut, dass es Religionen wie den Hinduismus und den Islam
gibt. Dinge, an die Menschen glauben, Halt haben und sogar ihr
Leben darauf ausrichten. Das finde ich unheimlich toll. Das Schöne an
der Religion ist, dass Menschen sich dadurch miteinander verbunden
fühlen und darin Halt finden.»

Auf der vierten Stufe sind Menschen nach Fowler vor allem damit
beschäftigt, danach zu fragen, wofür der Glaube eigentlich steht, wozu
er dient, was er eigentlich bedeutet. Es ist eine Stufe der Ernüchterung,

der Entmythologisierung, in der das Verstandesdenken dominiert.

Auch Chris beruft sich wiederholt auf logisches Denken und auf
die Gültigkeit von Argumenten. Zu gleicher Zeit spricht er aber z. B.

durchaus ambivalent über Gott: «Für manche Menschen ist das etwas

Höheres, aber ich muss dann immer an Abgötterei denken. Ich kann
mir nicht mehr so viel darunter vorstellen... ich denke natürlich viel
darüber nach. Ich habe kein Bild von Gott, ich glaube nicht so besonders

an Gott». Kurz darauf aber sagt er: «Ich bekomme schon das

Gefühl, dass es etwas Übernatürliches ist, aber ich glaube eigentlich nicht
so besonders an übernatürliche Dinge. Sehr vage ist es und doch
wiederum sehr stark. Gut, dass es für andere Menschen existiert.»

Auch Beten hat für Chris vor allem die Bedeutung von Reflexion.
Zugleich tritt in seinem Gebet ein Stück seines sozialen Bewusstseins

zutage: «Einfach mehr eine Hoffnung aussprechen in der Art: Gib,
dass es eine bessere Welt wird. Es ist hier ein grosses Chaos, in meinen

eigenen Worten gesagt. Gebet ist einfach in Gedanken in mir
selbst sprechen.» Oder wenn er im Bett liegt, «dann meditiere ich
manchmal: wie kann ich diese Welt verbessern? Oder ich denke
darüber nach, was Leute tagsüber gesagt haben. Oder warum baue ich

Geigen und bastle nicht wie andere Jungen an Motorrädern herum?
Das frage ich mich immer noch.»

Den Sinn des Lebens sieht Chris vor allem in der Musik und in
seinen Freunden. «Der Tod ist für mich nicht so bedeutend, aber das
Leben auch nicht. Ich finde mich selbst nicht so wichtig. Die grösste
Freude am Leben habe ich, wenn ich etwas für andere tun kann und

sie damit glücklich machen kann. Dafür brauche ich kein Geld zu
verdienen. Das ist für mich der Sinn des Lebens.»

Zum Schluss meines Referates möchte ich Sie mit einem Erwachse-

62



nen auf der vierten Stufe bekannt machen. Die Eltern von Chris befinden

sich beide auf dieser Stufe, aber das Interview mit seinem Vater
ist unvollständig. Deshalb lassen wir auch diesmal die Mutter zu Wort
kommen. Sie erzählt: «Als ich noch zu Hause wohnte, habe ich mir
den Glauben angeeignet als etwas von mir selbst. Ich stimmte mein
eigenes Ich darauf ab. Ich wollte keinen Alltagstrott und fragte mich:
Was tust du da? Damals wurde ich gewahr, dass es eine Gewohnheit
geworden war. Ich dachte: Schluss damit! Ich habe nicht mir
nichts, dir nichts mitgemacht.»

Chris' Mutter findet Glauben wichtig, weil man Dinge nicht einfach
«ins Blaue hinein» interpretieren kann. «Menschen können nicht
leben ohne Basis. Man kann natürlich alles biologisch erklären, aber
viele Dinge kann man doch nicht verstehen, ohne sie einem höheren
Wesen zuzuschreiben, wie das auch immer heissen mag. Das sieht

man in allen Kulturen.»
Über ihre Gottesvorstellung erzählt sie: «Früher war das ein Gott,

der alles geschaffen hatte. Die Figur mit dem Auge, die dort sass, wo
alles herkam, wie die Natur und die Bäume. Jetzt habe ich kein Bild
von Gott. Gott ist etwas, aber nicht jemand, etwas, das von oben sehr
viele Fäden in den Händen hält. Dieser Gott sagt mir: Jetzt reicht es

mit all euren Erfindungen, wie das Atom zum Beispiel. Dann sind wir
doch wieder beim freien Willen des Menschen, der alles benutzen
darf. Die Frage ist nur: Was tut er damit, benutzt er es gut oder
nicht?»

Genau wie ihr Sohn Chris erwartet diese Mutter von der Kirche,
dass diese ihr - wie sie es nennt - «geistliche Nahrung» gibt. «Die
Kirche muss mich ans Denken setzen denn es gibt mehr.» Sie findet

es wichtig, sich für eine solche Kirche aktiv einzusetzen. «Die Kirche

muss im Hier und Jetzt leben und Leute einbeziehen; die müssen
das Gefühl haben: wir gehören dazu, wir passen in diese Zeit, die Kirche

ist von dieser Zeit. Es geht um uns die Kirche hat den
Menschen etwas zu geben.»

Den Sinn des Lebens sucht sie unter anderem - wie im übrigen Gerdas

Mutter auch - darin, das Leben geniessen zu können. Doch sie

fügt hinzu: «Aber im Leben musst du auch für etwas kämpfen können
und dich gegen Dinge wehren, auch auf geistlichem Gebiet. Ich habe
zu Hause gelernt, nicht unüberlegt über Dinge hinwegzustampfen,
sondern über die Folgen nachzudenken und den Dingen Sinn zu
geben. Ich denke, dass man das Leben auch für andere sehr sinnvoll
machen kann.»

63



Soweit einige Beispiele aus den Stufen 2-4. Es sind nur wenige
Zitate aus stundenlangen Gesprächen, aber ich hoffe, dass Sie trotzdem
ein bisschen vom Reichtum des Fowlerschen Modells gekostet haben

und vielleicht auf sein weiteres Werk neugierig geworden sind.

Der weitere Verlaufder Entwicklung nach Fowlers Modell

Zum Schluss möchte ich noch kurz etwas über den Verlauf der
Entwicklung nach Fowlers Modell sagen. Global zusammengefasst spielen

in der religiösen Entwicklung Reflexion und Autonomie eine

immer wichtigere Rolle. Dies kulminiert in der vierten Stufe, die Fowler
nicht zufällig den «individuierend-reflektierenden» Glauben genannt
hat. Die Betonung, die hier auf der Reflexion und der Ausbildung
einer persönlichen Lebensanschauung liegt, lässt für Phantasie und für
eine eher passive und auf Empfangen ausgerichtete Lebenseinstellung
nur wenig Platz. Fowler weist auf die Gefahr einer gewissen Einseitigkeit

hin. Jugenderinnerungen verblassen, die Stimme des Unbewussten

ist kaum noch zu verstehen. Hat jemand dies erkannt, kann er

oder sie das Leben trotz einer erfolgreichen gesellschaftlichen
Karriere und eines deutlichen Glaubens dennoch als flach und steril
erfahren. Fowler ist der Ansicht, dass dies der Anfang einer sog. «midlife

crisis» sein kann, in der die sorgfältig aufgebaute Deutlichkeit
zunehmend wieder losgelassen wird. Nach und nach kann es dann zur

Anerkennung kommen, dass das Leben sehr kompliziert ist und einfache

Schemas sprengt. Die Wahrheit und die Wirklichkeit erweisen
sich als weitaus umfassender als irgendeine Ideologie jemals beschreiben

könnte; zudem erkennen wir immer nur Teile der Wahrheit und

der Wirklichkeit. Die Welt ist nicht länger nur über den Verstand zu

erkennen; mehrere Interpretationen können nebeneinander bestehen.

Verstand und Gefühl werden immer mehr wirklich integriert. Auf dieser

Stufe steht man anderen, auch anderen (Glaubens-)Traditionen,
wirklich offen gegenüber. Man sieht ein, dass auch diese Traditionen
versuchen, die Wahrheit zu erfassen und dass dies auch ihnen immer

nur bruchstückhaft gelingt. Schlüsselworte der fünften Stufe sind
deshalb: Relativierung, Offensein für Paradoxe und Ergebung.

Jetzt ist man wirklich gewachsen im Glauben.

Amsterdam Lia Vergouwen
Übersetzung: Angela Berlis

64


	Wachsen im Glauben

