
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 1

Artikel: Die Situation unserer Gemeinden als Herausforderung für
altkatholische Spiritualität

Autor: Vercammen, Joris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Situation unserer Gemeinden als Herausforderung für
altkatholische Spiritualität

Die Zeit der grossen Ideale und der grossartigen Lebensperspektiven
ist vorbei. Damals nahmen wir das Wort «Gott» noch mühelos in den
Mund - zu mühelos, wie wir heute oft denken. Denn Gott wurde oft
mit allzu menschlichen Massstäben verbunden. Und auch die grossartigen

Lebensperspektiven wurden im nachhinein oft als heimlicher
Griff nach der Macht über die wehrlose Masse aufgedeckt, die mit eitlen

Hoffnungen hingehalten wurde. Wir sind kritisch und sachlich
geworden. Das ist zwar zu verstehen, aber deshalb leben wir mit dieser
Situation nicht unbedingt glücklicher. Wir leiden zwar nicht mehr an
dieser Art «überhitzter Sprache», durch die Ereignisse aufgebauscht
wurden, aber das heisst noch nicht, dass unser Sprechen jetzt eher
«unterkühlt» genannt werden darf. Unsere Sachlichkeit macht uns
für die Bedeutung unserer Erfahrungen blind. Wir gehen mit ihnen
einseitig instrumental-technisch um, und ihre Botschaft dringt nur
unvollständig zu uns durch.

Das Interesse von heutigen Menschen für die unterschiedlichsten
neuen Geistesströmungen ist ein Ausdruck ihres Hungers nach einer

«Tiefenlesung» ihres Lebens. Damit wird die Frage nach der Spiritualität

wieder ausserordentlich aktuell. Das ist nicht zuletzt eine
Herausforderung an uns Christen, auch jetzt Zeugnis von der Hoffnung
abzulegen, die in uns lebt (l.Petr. 3, 15). Dazu müssen wir unsere Wirklichkeit

auf eine derartige Weise durchleben, dass wir uns der Kraft von
Ihm und Ihr gewahr werden, der und die uns trägt und treibt2.

Dies ist auch eine Herausforderung an uns Altkatholiken. Die
Frage, die uns in diesem Referat beschäftigen wird, lautet: Was kann
unser Beitrag sein zu dieser «Tiefenlesung» von Leben und Welt? Das

Forschungsprojekt «Förderung von Beteiligung in der Altkatholischen

Kirche» («Participatiebevordering in de oudkatholieke kerk»),
das im Augenblick in der niederländischen Kirche durchgeführt wird,
soll dabei als Hintergrund dienen. Zuerst werde ich aber darauf eingehen,

was wir mit «Spiritualität» meinen. Danach werde ich mich auf

1 F. Steffenskv. Feier des Lebens. Spiritualität im Alltag, Stuttgart M991,
S.58.

2 E. Nickel. Spiritualität für unsere Zeit - für unsere Kirche - für unsere
Welt. Ein Bericht über die 29. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz,

in: IKZ 82(1992), S.l.

21



die Suche nach konstitutiven Elementen einer altkatholischen Spiritualität

begeben. Als drittes gehe ich auf die sozio-kulturelle Situation
unserer Gemeinden ein. Zum Schluss hoffe ich, einige Grundzüge einer

heutigen altkatholischen Spiritualität zu skizzieren und diese auf
unsere kirchliche Wirklichkeit anzuwenden.

«Spiritualität»

Die Spiritualität betrifft die Glaubenshaltung und das Glaubenserleben,

wie diese im Anschluss an eine bestimmte Kultur bestehen3.

Diese Definition verweist auf die zwei wesentlichen Komponenten
jeder Spiritualität: eine bestimmte formulierte und gelebte Interpretation

der Wirklichkeit einerseits und die Wirklichkeit selbst andererseits,

auf die diese Interpretation sich bezieht.
Ich denke, dass wir oft die Wichtigkeit dieser zweiten Komponente

unterschätzen. Sie ist essentiell, auch in bezug auf die erste Komponente.

Darum will ich die zweite Komponente jetzt zuerst behandeln.
Formal gesehen ist nach Sobrino «Spiritualität» nichts anderes als

«der Geist des Subjektes (...)» - wobei dieses Subjekt eine Person oder
eine Gruppe sein kann - «der verbunden wird mit der Totalität der

Wirklichkeit»4. Sobrino betont, dass «Spiritualität» immer eine Beziehung,

einen Dialog mit der Wirklichkeit voraussetzt und dass dieser

Dialog sich auf die gesamte Wirklichkeit bezieht. Die Grundlage von

«Spiritualität» bildet Aufrichtigkeit und Treue gegenüber der
Wirklichkeit. Des weiteren setzt nach Sobrino der spirituelle Prozess das

Antworten auf ein sich von einem «Mehr» der Wirklichkeit getragenes

Wissen voraus. Diese Bedingungen sind im übrigen «théologal»,
d.h. sie können zu unserer Beziehung mit Gott beitragen. Würde man

die Erfahrung (bzw. die Erfahrbarkeit) Gottes ausschliesslich in die

Vergangenheit versetzen, die in einer Art «Depositum» niedergelegt
wäre, dann wäre es nur möglich, Lehrsätze über Gott zu formulieren.
Diese Lehrsätze könnten uns keine Erfahrung von Gott garantieren.
«Dazu ist es notwendig, dass Gott sich weiterhin offenbart. Aber das

geschieht, wie auch innerhalb der biblischen Offenbarung, nur in der

wirklichen Geschichte. Darum sind Aufrichtigkeit und Treue gegen-

3 A. Vergole. Profielen van een hedendaagse spiritualiteit, Baarn 1985, S.9.
4 J. Sobrino. Bevrijding fnet Geest. Notifies voor een nieuwe spiritualiteit,

Averbode/Kampen 1988, S.40.

22



über dem Wirklichen nicht nur Voraussetzungen, sondern die grundlegendste

Basis der Spiritualität5.»
Spiritualität ist folglich ein diskursives Geschehen. Es ist eine Art

zu glauben, die das Resultat von impliziten oder expliziten Gesprächssituationen

ist6. Denn Spiritualität macht eine Dauerreflexion7
erforderlich, in der wir, die jetzt leben, und die Menschen früherer Zeiten
dialogisch aufeinander und auf die Wirklichkeit bezogen sind in unserem

Streben, den Sinn davon zu erschliessen. Frühere Glaubens- und
Gotteserfahrungen, die unter anderem in die (Heilige) Schrift
aufgenommen wurden, müssen folglich immer wieder neu zur Hand
genommen und in Konfrontation mit den aktuellen Existenzfragen mit
neuem Leben gefüllt werden.

Mit diesen letzten Überlegungen ist die Glaubenskomponente der

Spiritualität zur Sprache gekommen. Ich will diese Glaubenskomponente

noch etwas weiter ausführen. Die Spiritualität setzt sich ja mit
der Nachfolge Jesu auseinander; Nachfolge wird aber nicht als reine
Imitation verstanden, sondern als ein Prozess, in dem das Subjekt
(eine Person oder eine Gruppe) lernt, christliches Leben zu verwirklichen.

Spiritualität ist nach Guttiérez ein «Wandeln im Geiste» und
hat eine trinitarische Struktur: Es geht um die Begegnung mit Christus,

um das Leben im Geist und um das Auf-dem-Weg-Sein zum
Vater8. Diese Begegnung, dieses Leben und dieser Weg müssen in und
«durch» die Wirklichkeit «hindurch» gesucht werden. Im «Mehr» der
Wirklichkeit selbst wird sich die Kraft der Auferstehung, die heilende
Wirkung des Geistes und die schöpferische Liebe Gottes erweisen.
Die «Nachfolge» besteht darin, sich ihr zu ergeben. Spiritualität ist
nichts anderes, als an der Geschichte Gottes selbst teilzunehmen".

Diese allgemeine Übersicht über das Phänomen «christliche
Spiritualität» anhand der Beschreibung ihrer zwei wesentlichen Aspekte
lässt sich noch etwas weiter ausmalen.

Die Existenz von verschiedenen sogenannten «Spiritualitätsschulen»

ist uns bekannt. Man spricht in diesem Zusammenhang oft von

5 Ebd., S. 50.
6 H. Schilderman. Charisma en consensus. Mogelijkheden voor een discur-

sieve spiritualiteit, in: Kerkopbouw en Spiritualiteit III, Titus Brandsma Insti-
tuut, Nijmegen 1992, S. 18-31.

7 Der Begriff stammt von H. Schelsky. zitiert bei Schilderman, S.28.
8 Zitiert bei Sobrino. S. 84.

'Ebd., S.84.

23



den bewährten «historischen Synthesen»: von der Spiritualität der

Märtyrer, der augustinischen Spiritualität, der benediktinischen, der

Spiritualität der Bettelorden oder jener der Reformation usw. Was

Menschen in ihrem Suchen nach Gott erfahren haben, fand in diesen

so tradierten Synthesen seinen Niederschlag10. Eine Analyse zeigt,
dass es trotz Unterschieden in der Form konstitutive Konstanten im

Erscheinungsbild jeder Spiritualitätsschule gibt. Auf diese Konstanten
wollen wir jetzt etwas näher eingehen, weil sie uns später dabei helfen

können, die konstitutiven Momente einer altkatholischen Spiritualität
zu erkennen ".

So zeigt sich, dass jeder Schule eine sog. «Ursprungs-Erfahrung»
zugrunde liegt. Dabei geht es um eine durchlebte Begegnung mit dem

Absoluten, die das felsenfeste Fundament «der Architektur der
Spiritualitätsschule»12 bildet.

Des weiteren fällt auf, in welchem Masse eine Spiritualitätsschule
eine Einheit ist: sie ist eine geistliche Architektur13. Dies hängt mit der

ursprünglichen Integrität und der innerlichen Konsistenz der Schule

zusammen, die sich selbst als einen deutlich zu unterscheidenden Weg

zu Gott sieht.
Jede Schule setzt zudem bestimmte Akzente innerhalb des Wertesystems.

Sie stellt bestimmte Glaubenswahrheiten in den Vordergrund
und formuliert innerhalb der grundsätzlichen Orientierung am
Evangelium eine eigene Zielsetzung. Der Genius der Gründerfigur(en) und
der spezifische historische Kontext, in dem man lebt, ermöglichen es,

in der Schrift auf originelle Weise Kontur anzubringen14.

10 H.Arts. Naar een nieuwe spiritualiteit, in: Collationes. Vlaams tijdschrift
voor théologie en pastoraal, 17 (1987/2), S. 175.

11 Wir folgen hier K. Waaijman. De lokale kerkelijke gemeenschap als

school van spiritualiteit, in: Kerkopbouw en Spiritualiteit II, Titus Brandsma
Instituut, Nijmegen 1991, S. 71-91.

12 Ebd., S.78.
13 Ebd., S.80.
14 Eine moderne Illustration dafür ist das folgende Zitat von Sobrino: «Die

Geschichte selbst ruft uns dazu auf, auf die Wahrheit der Geschichte und auf
die eigene Wahrheit zu antworten; dabei soll eine Form gefunden werden, die
sich weder von der Geschichte beherrschen lässt noch sich ihr passiv entzieht.
Diese Aufgabe ist eine immerwährende, aber in Augenblicken von Krise und

Entgleisung, wenn die alten Gelenke das Gewicht des Leibes nicht mehr
tragen können, wird sie dringend und unausweichlich. Viele Elemente sind nötig,
um neue Gelenke zu schaffen, damit die Geschichte weitergehen und gut
weitergehen kann, und die Menschen (wieder) als menschliche Wesen leben kön-

24



Auch hier zeigt sich die Wichtigkeit des jeweiligen historischen
Kontextes - oder, anders gesagt, der «Zeichen der Zeit». Der historische

Kontext ist in der Tat in hohem Masse bestimmend für den

neuen Weg, den man im Licht des Evangeliums entdeckt und
einschlägt.

Es geht hier sowohl um den «kirchlichen Kontext» (wobei alles
eingeschlossen ist, was an Worten, Bildern und Taten aus der Tradition
überkommen ist) als auch um das Spezifische der jeweiligen historischen

Situation. Theologisch betrachtet ist dieser kontextuelle Faktor
der «kairos»: der gute Augenblick und der richtige Ort, wo diese
bestimmte «Erschliessung des Evangeliums» geschehen kann.

Zum Schluss will eine Spiritualitätsschule einen Veränderungspro-
zess in Gang setzen. Sie ist ein geistlicher Weg zur Identifikation mit
der Ursprungs-Erfahrung. Diese Identifikation wird jedoch wiederum
im Rahmen der Originalität jeder einzelnen Persönlichkeit vollzogen.

Konstitutive Elemente einer altkatholischen Spiritualität, oder:
Wo ist unsere geistliche Heimat?

Anhand des theoretischen Rahmens, den ich oben formuliert habe,
will ich nun auf das Entstehen der altkatholischen Bewegung in der
zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts eingehen. Ich werde versuchen,

die geistliche Erfahrung der altkatholischen Väter und Mütter
auszuloten. Natürlich wird dieses Unterfangen in diesem Zusammenhang

beschränkt bleiben. Wie aber das oben Gesagte zeigt, ist dieses

Ausloten notwendig, um einer eventuell vorhandenen «altkatholischen

Spiritualität» auf die Spur zu kommen15.

nen. Und es ist nicht allein die Aufgabe der Wissenschaft oder der Ideologie,
all diese Elemente adäquat zu integrieren, sondern auch die Aufgabe des Geistes.

Dieses Mensch-Sein mit dem Geist, das der Krise und der Verheissung
der Wirklichkeit gewachsen ist, und das die verschiedenen Elemente der
Wirklichkeit miteinander vereinigt, damit diese zum Schluss mehr Verheissung als
Krise ist, nennen wir Spiritualität.» (Sobrino. S.ll).

15 Wir sind uns dessen bewusst, dass dies nicht die einzige Quelle altkatholischer

Spiritualität ist. Es gibt daneben z. B. den Jansenismus oder die mehr
nationalistisch gefärbten Strömungen. Wir beschränken uns hier auf die
«alt-katholische Bewegung» des 19. Jahrhunderts im strengen Sinn, und zwar nicht
deshalb, weil die anderen Strömungen nicht von Wichtigkeit sind, sondern
weil diese Bewegung eine starke Ausstrahlung auch auf die anderen Kirchen

25



Im Laufe des 19. Jahrhunderts vollzogen sich in Europa sehr
einschneidende gesellschaftliche und kulturelle Veränderungen. Die
politische Neustrukturierung des Kontinents hatte auch das Verhältnis

von Kirche und Staat gründlich verändert. Moderne geistige Strömungen,

wie der Liberalismus, Sozialismus und Kommunismus, kündigen
sich an16. Diese betonen, indem sie alle auf je eigene Weise auf den

modernen bürgerlichen «Fortschrittsglauben» einspielen, die Emanzipation

des Individuums einerseits und die Emanzipation bestimmter
unterdrückter Gruppen andererseits.

Seit der Französischen Revolution und verstärkt durch das
Aufkommen dieser bürgerlichen Werte, sieht sich die römisch-katholische
Kirche immer eindringlicher mit einem Machtproblem konfrontiert.
Sie kann nicht mehr länger ihre Macht mit Hilfe eines Staates
ausüben, der ihr Privilegien zugesteht. Sie hätte sich in dieser modernen
Situation als «gesellschaftliches Institut» neu orientieren17 und dabei

möglicherweise Abstand von der Macht nehmen müssen.
Statt dessen aber erweist sie sich als eine späte, aber resolute

Verfechterin antimoderner, feudaler Ideen. An diesen letzteren hielt sie

gerade dort wie an «Glaubenswahrheiten» fest, wo es um die - heute

so genannten - «modernen» bürgerlichen Grundprinzipien ging, die

auf die Aufklärung zurückgehen. Die römisch-katholische Kirche
wurde in dieser Hinsicht global gesprochen mit drei Problemen
konfrontiert18.

Als erstes hielt sie gegenüber der aufkommenden Demokratie an
einem feudal-hierarchischen Verwaltungssystem fest. Die Herrschaft,
die Christus über die ganze Welt ausübt, ist ausschliesslich in die

Hände der kirchlichen Hierarchie gelegt. Als zweites Problem erweist
sich der Gegensatz zwischen bürgerlichem Fortschrittsglauben und
katholischer Kirche. In der damaligen Welt fand die Vorstellung von
der Geschichtlichkeit des Menschen und der Glaube an den historischen

Fortschritt der Menschheit immer grössere Verbreitung. Dieser
«neue Mensch», der sich im wachsenden Bewusstsein seiner eigenen

hatte, die nicht direkt aus dieser Bewegung hervorgegangen sind. Eine
vollständige Studie müsste natürlich auch den anderen Quellen Rechnung tragen.

16 J. Visser. Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung, in: IKZ 79 (1989),
S. 176.

17 J. Visser. Einführung bei der Eröffnung der Ausstellung «Kunst uit Oud-
Katholieke Kerken», Utrecht 1989.

18 E. Schillebeeckx. Mensen als verhaal van God Mensen), Baarn 21990,

S.219-221.

26



Kreativität und Verantwortlichkeit emanzipiert, wurde aber von der
Kirche als Sünder angesehen, der sich «säkularisiert».

Zum Schluss ist der Konflikt zwischen dem Wahrheitsbegriff der

Aufklärung und der nicht-historischen Wahrheitsauffassung der
kirchlichen Hierarchie zu nennen. Nach der letzteren Auffassung ist
die Wahrheit nicht an Zeit und Raum gebunden. Wahrheit ist abstrakt
und ewig und räum- und zeitlos. Faktisch wird damit aber eine
bestimmte Gestalt der Wahrheit - und zwar die scholastische - als absolut

angesehen. Die scholastische Sichtweise geht sogar so weit, zu
behaupten, dass Wahrheit ausschliesslich in der linguistischen Gestalt
der scholastischen Metaphysik zu finden ist, die der objektive
Ausdruck von Gottes Willen sei.

Die ersten Altkatholiken und zahlreiche andere Geistesverwandte
wollten auf die Welt, in der sie lebten, eingehen, ihr treu sein und in
ihr nach den Spuren Gottes suchen. Dabei war ihre Grundüberzeugung,

dass «das Ziel der Glaubensvermittlung die Fortsetzung des mit
Jesus Christus angefangenen Traditionsprozesses ist» ". Sie wollten
das Evangelium in ihre Kultur pflanzen. Dies entsprach ihrer Berufung

als Christen. Aber sie wollten dies nicht als autoritäre Besserwisser

tun, sondern als konstruktive Denker. «Nachfolge» bedeutete für
sie, die «Jesusbewegung» in ihrer Zeit und mit ihren (neuen) Möglichkeiten

fortzusetzen20. Sie waren empfänglich für die Möglichkeiten,
die der Fortschritt in Gesellschaft und Wissenschaft bot, und machten
diese für ihre Theologie und Spiritualität fruchtbar. Aufgrund dieser

entspannten Offenheit waren sie aber auch in der Lage, die Grenzen
ihrer Zeit zu erkennen und sich der moralischen Kraft des Evangeliums

bewusst zu werden, das auch ihrer Kultur die notwendige
Befreiung bringen konnte21.

Wenn wir die «Ursprungserfahrung» der ersten Altkatholiken
ausloten wollen, dann kommen wir unweigerlich auf ihren Umgang mit
Mensch und Schöpfung zu sprechen. Kurz zusammengefasst könnte

19 J. Visser. Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung, in: IKZ 79 (1989),
S.188.

20 E. Schillebeeckx. Jezus, het verhaal van een levende, Baarn 81982, S.545.
21 U. Küry. Chemins vers la vérité, Genf, Labor et fides, 1980, S. 225; J. Visser.

Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung, IKZ 79 (1989), S. 178f.;
A. J. Glazemaker. Dialog als unsere entscheidende Existenzform. Vortrag
anlässlich der Verleihung der Ehrendoktorwürde durch die Christlich-Theologische

Akademie Warschau, Warschau, 13.12.1989 (vgl. Christkatholisches
Kirchenblatt [1990/2], S. 14-16).

27



man sagen, dass für sie «der Mensch» und «die Schöpfung» nicht
Hindernisse auf dem Weg zum Absoluten darstellen, sondern dass sie

eher als Exponenten des Absoluten zu verstehen sind. «Glaube»
erscheint dann als die Vollendung dessen, was bereits in der Schöpfung
an Möglichkeiten angelegt ist. Einen Gegensatz zwischen «Wissenschaft»

und «Glauben», zwischen «menschlichem Bewusstsein» und
«Gott» usw. zu postulieren, ist folglich falsch22. Die Wissenschaft
eröffnet dem Menschen deutlich Möglichkeiten in seinem Suchen nach
Gott. In gleicher Weise, wie die Naturwissenschaften die Schöpfung
entmystifizieren und zum Objekt ihrer Forschung machen und so auf
den Glauben eine säubernde Wirkung haben, so holen die
Geisteswissenschaften z. B. die Schrift, die Tradition und die Kirchenväter hinter
dem scholastischen Vorhang hervor. Das menschliche Können
entfremdet den Menschen also nicht notwendigerweise von Gott. Im
Gegenteil, das menschliche Bewusstsein wird zum möglichen Ort der

Begegnung mit Gott, und dies selbst in einem rein mystischen Sinn23.

Nicht dort, wo sich das Individuum hochmütig als pseudoallmächtig

aufspielt, sondern dort, wo es unbefangen und dankbar neue
Möglichkeiten entdecken kann, strahlt etwas vom göttlichen Vertrauen in
den Menschen durch. Das Vertrauen nämlich, dass neue Möglichkeiten

auch neue Chancen bedeuten, das, was verletzt ist, zu verbinden
und das, was verteilt und gebrochen ist, zu Einheit und Ganzheit zu

bringen. Und das Vertrauen, dass der Mensch sich als Gottes Partner
erweisen wird und seinen Platz im göttlichen Liebesspiel, das sich
innerhalb der Trinität abspielt, einnehmen wird. Denn es ist ja die Trinität,

die das umfassende Fundament für den Menschen und für die

ganze Schöpfung ist24. Hierin liegt der eigentliche Grund dafür, dass

Menschen nur in Verbundenheit miteinander «zum wahren Leben
kommen» und dass sie nur in dieser Verbundenheit Gott begegnen
können. Oder, wie Stalder es formuliert: die Intersubjektivität gehört
zur ontologischen Ebene des Menschseins, weil sie aus der Beziehung
entsteht, die Gott in sich selbst ist25.

22 P.Amiet. Wie Friedrich Michelis die Kirche sah, in: IKZ 79 (1989),
S. 136-138.

23 Siehe z. B. den Abschnitt über Sailer bei U. Küry. Die Alt-Katholische
Kirche, Stuttgart 1966, S.47.

24 Amiet. a.a.O., S. 138.
25 K. Stalder. Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen

und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute. Zürich/Köln
1984, S. 178-179.

28



Es mag vielleicht schmerzhaft sein, aber zum Kern dieser
Ursprungserfahrung gehören die Elemente, die in der Auseinandersetzung

mit der römisch-katholischen Kirche als Spaltpilz gewirkt haben.
Denken wir nur an das Abweisen von entfremdenden Machtstrukturen

durch die ersten Altkatholiken und parallel dazu die nachdrückliche

Einforderung der Mündigkeit, Freiheit und Verantwortung des

Menschen. In engem Zusammenhang damit steht die Erkenntnis, dass

jede Wahrheit prinzipiell eine historische Wahrheit ist und als solche
auch historisch belegbar sein muss26. Diese Menschen waren dazu
bereit, Gewissensnot (die im übrigen als Streit um den Gehorsam dem

Herrn selbst gegenüber erfahren wurde27) und Leiden auf sich zu nehmen

für ihre Einstellung, die das Resultat des treuen Festhaltens an
ihrer Erfahrung war. Diese grosse Leidensbereitschaft kann als Anzeichen

dafür gedeutet werden, wie tiefgreifend diese Erfahrung gewesen
sein muss28.

Es ist deutlich, dass in dieser Erfahrung ein Weg zu Gott gezeigt
wird. Es ist der Weg des Dialogs, in erster Linie des Dialogs der Christen

(aller Zeiten) untereinander, daneben aber auch des Dialogs von
Gläubigen, Evangelium und Tradition mit der Kultur. Dieser Dialog
stiftet Gemeinschaft: Gemeinschaft der Menschen, aber auch der
Christen untereinander. Es geht bei diesem dialogischen Prozess um
die Suche nach Versöhnung, d.h. nach Partnerschaft, nach einer
Gemeinschaft gegen die alles trennende Sünde29. Deshalb führt dieser

Dialog letztendlich auch zur Gemeinschaft mit Gott.
Die Akzente, die man im christlichen Glauben setzen will, sind

einerseits das Ernstnehmen der Subjektivität und andererseits das
Gerufensein jedes Menschen zur Gemeinschaft. Unwidersprochen
entspricht dies auch der Haltung Jesu und müssen beide Elemente als

Basis für jegliches Kirchenverständnis gelten30. «Kirche» kann nichts
anderes tun, als Menschen in einen versöhnenden und verbindenden

Dialog zueinander zu bringen. Denn «Kirche» selbst ist eine Emanation

des versöhnenden und verbindenden Lebens, dessen Quelle der

dreieinige Gott ist. Diese Versöhnung ist prinzipiell universal, da Je-

26 Ebd., S.190L
27 Küry. a.a.O., S.64.
28 Die berühmte Antwort Döllingers an den Erzbischofvon München ist dafür

illustrativ. Siehe bei Küry. a.a.O., S.62.
29 Stalder. a.a.O., S. 180; zur Illustration vgl. Glazemaker, a.a.O.
30 Visser. a.a.O., S. 189.

29



sus für alle Menschen gekommen ist. «Kirche» ist deshalb, insoweit
sie wirklich «Kirche» ist, Vorhut und Modell der erlösten, universalen
Menschheit31. Es ist dieser Traum, oder besser gesagt: diese Berufung,
die die Altkatholiken im Leben der Alten Kirche vielfarbig widerspiegelt

finden.
Über den Kontext, in dem diese altkatholische Spiritualität entstanden

ist, haben wir bereits ausführlich gesprochen. Es ist deutlich
geworden, dass das kulturelle Klima des 19. Jahrhunderts als Kairos für
das Zustandekommen dessen gewirkt hat, was wir in der Tat eine

«moderne Spiritualität» nennen dürfen, weil sie den Glauben
grundsätzlich auf neue kulturelle Anforderungen und Herausforderungen
bezieht.

Zum Schluss noch ein Wort über den «Veränderungsprozess», den

altkatholische Spiritualität in Gang setzen will. Sie will Kirche und
Christen für die angegebene Ursprungserfahrung empfänglich
machen. Die Bekehrung, die sie bewerkstelligen will, betrifft die Bereitschaft

zum Dialog und das In-Gang-Setzen der Kommunikation, die

letztendlich zu Gott führt. Hier liegt auch die Basis des grossen
ökumenischen Einsatzes der altkatholischen Väter. Daneben ist es einzig
und allein diese Bekehrung, die eine wirkliche Inkulturation des

christlichen Glaubens in eine bestimmte Kultur möglich macht und so

Weltfremdheit vermeidet. Damit ist sofort der eigentliche Grund für
die ausserordentlich grosse Sorge der altkatholischen Väter und Mütter

um die Kirche angegeben32. Ihr Protest gegen die Ereignisse von
1870 war darum auch nicht gerichtet gegen die Zerstörung des katholischen

Christentums, sondern konzentrierte sich auf dessen Rettung33.
Viele Quellen sind sich darüber einig, dass man nicht die Trennung
suchte. So sah auch Döllinger die altkatholische Protestbewegung als

«eine katholische Reform im altkirchlichen Sinn» und weiter als

«Werkzeug einer grossen zukünftigen Wiedervereinigung der
Christen»34. Obendrein waren sie davon überzeugt, dass die autoritäre
Haltung der Kirche die kreativen Möglichkeiten beeinträchtige, die

die neue Kultur der Menschheit bot.

31 H.Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverständnis der Altkatholischen

Kirchen, in: Österreichisches Archiv für Kirchenrecht, 31 (1980), S.407.
32 Küry. a.a.O., S.58.
33 U. von Arx. Reflexionen über Weg und Zukunft der christkatholischen

Kirche, in: W. Flückiger/C. Jenzer (Hrsg.), Christkatholisch. Die Christkatholische

Kirche der Schweiz in Geschichte und Gegenwart, Zürich 1978, S.207.
34 C. Oeyen. Döllinger als Altkatholik, in: IKZ 80 (1990), S. 100.

30



Die Situation unserer Gemeinden

Es gibt keine soziologische Studie über die altkatholischen Gemeinden

in den Niederlanden. Soweit mir bekannt ist, gilt dasselbe auch
für die anderen Kirchen. Zur Vorbereitung des Projektes «Förderung
von Beteiligung in der Altkatholischen Kirche» («Participatiebevorde-
ring in de oud-katholieke kerk») wurde eine Dokumentenstudie
erarbeitet, wobei eine grosse Anzahl von offiziellen und offiziösen
Rapporten aus der Zeit zwischen 1967 und heute auf die Fragestellung hin
untersucht wurden, was als Problem für (u.a.) die lokalen Gemeinden
angesehen wurde35. Aus dieser Studie schöpfen wir hauptsächlich
unsere Informationen, die wir für diesen Punkt benötigen. Dort, wo es

uns nützlich erscheint, ergänzen wir die Information aus den vier
«Pilotprojektgemeinden», die in das Beteiligungsprojekt einbezogen wurden

und über die uns in manchen Punkten detaillierte Informationen
zur Verfügung stehen. Obwohl ich dies nicht systematisch verifizieren
konnte, habe ich den Eindruck, dass die meisten der genannten
Problemfelder auch für die westeuropäischen Kirchen ausserhalb der
Niederlande wiederzuerkennen sein werden.

Bei der Beschreibung der Situation unserer Gemeinden werde ich
zuerst ein paar Elemente der «sozialen Morphologie» untersuchen
(Welche individuellen Kennzeichen haben unsere Mitglieder? Wo
wohnen sie?). Danach kommen Problemfelder zur Sprache, die unter
die Kategorie «sozial-kulturelles Klima» fallen (Welche Werte und
Normen handhaben Kirchenmitglieder? Welches Sozialverhalten
legen sie an den Tag? Welchen kulturellen Einfluss haben sie?), und
zum Schluss werde ich die Gemeinde als «soziale Institution»
betrachten (der Gemeinschaftsaspekt - der Organisationsaspekt [Lei-

35 Diese Studie versetzte uns in die Lage, eine vorläufige Diagnose im
Zusammenhang mit der Beteiligungsproblematik zu stellen. Dies war der
Ausgangspunkt für ein Projekt, bei dem erst in vier experimentellen Situationen
eine Methode für Beteiligungsförderung entwickelt wird, die später dann in
den anderen altkatholischen Gemeinden durchgeführt werden kann. - Ansatz
und Methode dieses wissenschaftlichen Ansatzes sind zu finden in: A.J. Baari.
Participatiebevordering in de oud-katholieke kerk. Achtergrond bij een voor-
stel tot onderzoek. Amsterdam, Katholieke Theologische Universiteit, 1990,
37 S. zuzügl. Beilagen; J. Vercammen. Theorie en praktijk van het (parochiëel)
identiteitsberaad in de plaatselijke geloofsgemeenschap van de oud-katholieke
kerk. Onderzoeksdesign. Amsterdam, Katholieke Theologische Universiteit
1991, 42 S.

31



tung, Ziele, Aktivitäten, Befugnisse und Arbeitsverteilung usw.] - der

Aspekt des Soziale-Bewegung-Sein: Wofür setzt man sich z. B. ein?)36.
Es würde den Rahmen dieses Referates sprengen, dieses Schema

vollständig auszufüllen, und im übrigen steht uns dafür auch noch
nicht genug Information zur Verfügung. Das Schema erscheint mir
aber als ein brauchbarer Rahmen, um die Gegebenheiten zu präsentieren.

Zunächst noch eine Vorbemerkung: Das Aufzählen von Problemen
hinterlässt oft einen deprimierenden Eindruck. Ich weiss aber sehr

genau, dass in unseren Gemeinden mehr zu erleben ist als nur diese

Probleme allein. In diesem Sinn sind die folgenden Ausführungen
einseitig.

a) Die soziale Morphologie unserer Gemeinden

In unseren Gemeinden gibt es bereits seit einigen Jahrzehnten eine

stetig wachsende Zahl älterer Menschen. Vor allem in der Gruppe der

aktiven Gemeindemitglieder ist der Anteil der Älteren (und Betagten)
relativ bzw. sehr hoch. Dennoch gibt es auch eine recht grosse Anzahl

junger Menschen, die zwar Mitglied der Kirche sind, aber nicht
gerade glänzen in bezug auf Beteiligung an Liturgie oder Gemeindeaktivitäten.

Individuelle Übertritte zur altkatholischen Kirche erfolgen in
der Regel durch (relativ) junge Menschen. Massenübertritte gibt es

nicht, so dass die Mitgliederzahl überall rückläufig ist.
Das Ausbildungs- und Berufsniveau ist von Gemeinde zu

Gemeinde verschieden, so dass die eine einen eher elitären Charakter
trägt, was man von einer anderen nicht sagen kann. Alle Gemeinden
haben eine mehr oder weniger grosse bis extreme Diaspora. Dies hat
Einfluss auf die Kirchennähe bzw. -ferne der Mitglieder und bringt
spezifische Probleme für die kirchliche Sozialisation von jungen
Menschen mit sich. Die grössere Mobilität ist eine der Ursachen dieser

Diaspora-Problematik, die oft noch den Minderheitsaspekt einer
Gemeinde verstärkt: Von einer recht bekannten kirchlichen Gemeinschaft

in einer Provinzstadt mittlerer Grösse bleibt nach einiger Zeit

nur noch ein Kirchengebäude übrig, das ab und zu von einer Anzahl
Menschen besucht wird, die mit der Stadt selbst nichts mehr zu tun

36 Dieses Schema ist entnommen aus: K.A.Schippers/J. B.G.Jonkers, Kerk
en buurt. Theologisch en sociologisch commentaar op de relatie tussen kerk en

buurt in vier oude stadswijken, (Kamper cahiers 64), Kampen 1989.

32



haben. Die einzelnen Gemeindemitglieder wohnen ausserdem so weit
voneinander entfernt, dass sie ausserhalb der organisierten Veranstaltungen

nur wenig Kontakt mit anderen Altkatholiken haben können.
Die Gemeinden haben in der Regel eine eigene Kirche mit einem

Sitzungs- oder Begegnungsraum sowie ein Pfarrhaus zu ihrer Verfügung.

Oft macht die Sorge für diese Liegenschaften grossen finanziellen

Einsatz erforderlich und stellt zugleich eine schwere Belastung in
bezug auf deren Verwaltung dar37.

b) Das sozial-kulturelle Klima

Es ist wichtig, sich klarzumachen, dass allerlei Auffassungen, Normen
und Werte, die in der Gesellschaft vorhanden sind, nicht vor den
Grenzen der lokalen kirchlichen Gemeinschaft haltmachen. Das
umfassende Problemfeld der Säkularisation stellt dabei die schwierigste
Herausforderung dar, von der alle betroffen sind.

Diese Thematik wurde in diesem Kreis bereits früher besprochen,
weshalb wir uns jetzt damit begnügen können, einige Zusammenhänge

zu nennen38.

Auf der kulturellen Ebene geht es um «diese massive Entfremdung
des heutigen Denkens in der westlichen Gesellschaft gegenüber der

Kirche», die wiederum Ursprung von vielen anderen Entfremdungen
ist39. Global gesehen hat sich die postindustrielle Gesellschaft mehr
und mehr von ihren eigenen religiösen und kulturellen Wurzeln
entfremdet40. Die Kirche, aber auch der Gottesglaube selbst, wirkt auf
viele Menschen bedrohlich und betrügerisch, da ein tiefverwurzeltes
Misstrauen gegenüber jeglicher optimistischer Lebenseinstellung Fuss

gefasst hat. Dieses Misstrauen ist zudem noch verbunden mit einem

37 Eine Reihe der genannten Punkte beschreibt Jenzer auch für die Schweiz,
z.B. den Aspekt, eine Minderheitskirche zu sein, den Diasporacharakter usw.
Vgl. dazu: C. Jenzer. Die Christkatholische Kirche als Minderheitskirche, in:
Flückiger/Jenzer. a.a.O., S. 102-117.

38 Vgl. z. B. L. Laeyendecker. Analyse der gegenwärtigen Gesellschaft in
Hinblick auf Kirche in der heutigen Gesellschaft. Altkatholische Theologentagung
1989.

39 A. Nayak. Die Herausforderung des christlichen Glaubens durch östliche
Religionen und New Age, IKZ 82 (1992), S. 10-11.

40 Ebd., S.21.

33



starken Drang zu «unabhängiger Selbstbestätigung»41. Vor dem

Hintergrund dieser tiefverwurzelten affektiven Gründe wird die Religion
mehr und mehr als eine Angelegenheit betrachtet, die der Vergangenheit

angehört. Kurz gesagt haftet Glauben das Image von Bevormundung

an, während Unglauben das Image von Befreiung anklebt42.

Auf der strukturellen Ebene vollzieht sich Säkularisation als ein
Prozess «gesellschaftlicher Differenzierung», wobei die Kirche der

besondere und isolierte Ort wird, an dem man sich mit lebensanschaulichen

Fragen beschäftigt. Für die individuelle Ebene hat dies zur
Folge, dass Menschen Fragen der Lebensanschauung, des Glaubens
und Unglaubens gegenüber eine Konsumentenhaltung einnehmen: In
einem Supermarkt der Möglichkeiten wählt jede(r) das Angebot aus,
das einem selbst als das beste erscheint. Die Säkularisation zieht eine

«Verkirchlichung des Glaubens» nach sich. Die Kirche beschäftigt
sich nur noch mit «Religion im strengen Sinn», d.h. mit Liturgie,
Katechese, Individualpastoral usw., und dies alles hat nur noch wenig
Verbindung mit dem gesellschaftlichen Geschehen. Eine ausgeprägte
«Privatisierung des religiösen Lebens» ist die Folge davon.

Unsere Gemeinden sind die Leidtragenden davon. Dies zeigt sich

z.B. in einer Studie nach dem «Stundenplan» von Pfarrern: Es wurde
dabei gefragt, wofür die niederländischen altkatholischen Pfarrer ihre
Arbeitszeit verwenden. Der grösste Teil ihrer Zeit ist der Verwaltung
und Leitung der Gemeinde, Liturgie und Individualpastoral gewidmet43.

Ausserdem ist es kein leichtes, sich als kleine Kirche im
«Supermarkt der Lebensanschauungen» zu behaupten. Auf dieses
Problem reagiert man mit einer verstärkten Hinwendung zur
Öffentlichkeitsarbeit. Dabei ist es aber fraglich, ob eine kleine Kirche, die von
ihrer soziologischen Situation her doch schon eine mehr oder weniger
maximale Umschreibung dessen, was Mitgliedschaft beinhaltet, geben

muss, mit einem « Lebensanschauungsangebot, das weniger hohe
Anforderungen stellt», überhaupt konkurrieren kann.

41 A. Vergole. Godsdienstpsychologische notifies, in: W. Goddijn et al, Hebben

kerken nog toekomst?, Commentaar op het onderzoek «opnieuw: God in

Nederland», Baarn 1981, S. 151.
42 A. Vergote. De huidige geloofssituatie. Een godsdienstpsychologische be-

lichting, in: Collationes. Vlaams tijdschrift voor théologie en pastoraal, 18

(1988/3), S.274 und 277.
43 R. Schölten. De tijdsbesteding van oud-katholieke pastores. Unveröffentlichter

interner Rapport, 1988.

34



c) Unsere Gemeinden als soziale Institution

In bezug auf die Beteiligung eines grossen Teils der Gemeindemitglieder
darf man nicht allzu optimistisch sein. Die aktivere Gruppe innerhalb

der Gemeinde klagt zudem über einen Mangel an Schulung. Es

ist festzustellen, dass Laien im allgemeinen von den Pfarrern vehält-
nismässig wenig zur kirchlichen Mitarbeit herangezogen werden.
Lediglich 8% der Zeit eines Pfarrers sind im Durchschnitt Kontakten mit
Laien bzw. mit freiwilligen Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern gewidmet44.

Man muss sich fragen, ob wir es hier mit einer echten
«NichtBeteiligung» zu tun haben oder mit einer nicht in die Tat umgesetzten
«Bereitschaft zur Teilnahme».

Des weiteren besteht der Eindruck, dass der Kreis der stark am
kirchlichen Leben beteiligten Gläubigen auch untereinander viel Kontakt

miteinander hat. Die «gegenseitige Pastoral» aneinander wird
gepflegt und funktioniert gut. In den letzten zwei Jahrzehnten ist ein
abnehmendes Interesse von Jugendlichen an der Kirche festzustellen.
Man weiss offensichtlich nicht, wie man auf dieses Problem adäquat
zu reagieren hat.

Global gesehen kann man in der Gruppe der Gemeindemitglieder
zwei Untergruppen unterscheiden: eine eher traditionelle Gruppe und
eine Gruppe, die mehr auf das gesellschaftliche Geschehen hin orientiert

ist. Diese beiden Gruppen tolerieren einander zwar, aber es ist

fraglich, ob sie wirklich füreinander fruchtbar sind. Im allgemeinen ist
die Offenheit der lokalen Gemeinden für die gesellschaftlichen
Probleme gering. Auch auf ökumenischem Gebiet hat man oft das
Gefühl, den Anforderungen nicht gewachsen zu sein, die man sich selbst

gestellt hat und die - zumindest in der Theorie - hohen Ansprüchen
genügen müssen.

Wo es darum geht, als Altkatholiken an die Öffentlichkeit zu treten,
muss man im Normalfall eine grosse Inadäquatheit des Sprechens
und ein bestimmtes Unvermögen, sich selbst darzustellen, überwinden.

Dabei spielt eine gewisse «Versteckmentalität» eine Rolle.
Auf der Ebene von Leitung und Verwaltung klagt man über ein

«bürokratisches Leitungsmodell», das darin besteht, dass Initiativen
meist von oben ausgehen und dann aufgrund formaler Autorität
durchgeführt werden. In diesem Zusammenhang sollte das mangel-

Ebd.

35



hafte Funktionieren der Gemeindeversammlung genannt werden:
Entweder kommen nur wenige, oder die Versammlung wird abgesagt.

Einige Merkmale des skizzierten Befundes sind als Symptome für
eine umfassendere «Identitätskrise» zu bewerten. Die Fachliteratur
nennt die folgenden vier Komponenten, die die Grundzüge einer
solchen Identitätskrise beschreiben45: Eine erste Komponente ist «die
Identitätsdiffusion». Adam und Schmidt beschreiben diese folgender-
massen: «eine krampfhafte innere Zurückhaltung, ein vorsichtiges
Vermeiden von Verpflichtungen, was schliesslich zu Unfähigkeit zur
Gemeinschaft führt». Vielleicht sind hier die eigentlichen Ursachen
für die genannte Beteiligungsproblematik zu finden46.

Die zweite Komponente wird «die Diffusion der Zeitperspektive»
genannt. «Sie besteht in dem Gefühl, in grosser Zeitbedrängnis zu

sein, zugleich aber auch den Zeitbegriff als eine Dimension des

Lebens verloren zu haben.» Diese Ungeduld ist in unseren Gemeinden
oft feststellbar, man hat das Gefühl, dass die Zeit drängt. Man spricht
über eine «Sache, die bald zu Ende ist, wenn nicht schnell etwas
passiert», und dennoch verwendet man zugleich fast die ganze Zeit darauf,

«alles auch weiterhin wie gewohnt zu tun».
Die dritte Komponente wird als «Diffusion des Werksinns»

beschrieben. «Diese Phase kann in Gemeinden gekennzeichnet sein von
starkem Widerstand gegen alle Formen von Kooperation oder von
exzessiven Tätigkeiten wie Bauwut, Fixierung auf grössere, neuere,
ansehnlichere Besitzungen.» In den Niederlanden wird in der Tat viel
Geld und Energie in die Restauration von Kirchen, Paramenten und

Kunstwerken investiert. Der Gemeindeaufbau hat dabei deutlich
weniger Priorität.

Zum Schluss ist noch «die Flucht in die negative Identität» als

vierte Komponente der Identitätskrise zu nennen. «Die Gemeinde
weiss zwar nicht, was sie will, aber sie weiss, was sie nicht will.» Hier

spielt die negative Bezugnahme auf die römisch-katholische Kirche
eine Rolle, die in den letzten Jahrzehnten von manchem wie folgt in

Worte gekleidet wurde: «Bei uns bleibt alles das bestehen, was in der

45 I.Adam/E.Schmidt. Gemeindeberatung, Gelnhausen/Freiburg/Stein
1977, S. 155-158. Die Autorinnen wenden Eriksons Identitätskrisentheorie auf

kirchliche Gemeinden an. Vgl. E. H. Erikson. Identiteit, Jeugd en crisis,
Antwerpen-Utrecht 1971.

46 Das Desinteresse, das von Arx bei Schweizer Altkatholiken feststellt, ist

vielleicht auch eine Weise, wie diese Problematik zutage tritt. Vgl. dazu von

Arx. a.a.O., in: Flückiger/Jenzer (Hrsg.), a.a.O., S.216.

36



nachkonziliären römisch-katholischen Kirche nach und nach
verkommt.» Man weiss zwar, was man nicht will (man will z. B. nicht
aussterben), aber es gelingt nicht, im Gegenzug ein positives Zukunftsbild
zu entwerfen.

Grundzüge einer zeitgenössischen altkatholischen Spiritualität

Die Vitalität unserer Gemeinden ist in Entwicklung begriffen. Wer
aber «Vitalität» sagt, sagt damit zugleich «Spiritualität». Und dabei
geht es um «das lebendige Ganze von Worten, Bildern und Taten, die
(einerseits) aus der kirchlichen Tradition stammen und (andererseits
entstehen) aus motivierenden Erfahrungsentdeckungen dessen, was in
der eigenen Lebenssituation als gutes und heilsames Denken, Fühlen
und Handeln erfahren wird»47.

Spiritualität ist diskursiv, wie bereits gesagt wurde. Die Erfahrung,
aus der die Spiritualität entsteht, und die Worte und Bilder, mit denen
diese Erfahrung (aufbewahrt wird, werden ständig neu auf die sich
ändernden Zeitumstände bezogen. So bleibt die Erfahrung selbst
immer wieder neu erfahrbar.

An diesem Punkt unserer Ausführungen können wir uns die Frage
stellen: Wie können wir in dieser Zeit mit unseren (begrenzten)
Möglichkeiten die «altkatholische Ursprungserfahrung» neu beleben (und
neu erleben)?

Vielleicht ist der Dialog das altkatholische Charisma par excellence.

Ausgehend von der Überzeugung, dass der Mensch und seine
Geschichte Gott am Herzen liegt, wollen wir diese Wirklichkeit ernst
nehmen. Wie mangelhaft und sündig diese Wirklichkeit auch sein

mag, wir sehen es doch als unsere Aufgabe an, sie gegen die Sünde auf
die Versöhnung und die Bildung von Gemeinschaft hin zu orientieren.
Denn wo Menschen sich miteinander (aber auch mit der Schöpfung)
versöhnen und Gemeinschaft werden, da bekommen sie Anteil an der

Gemeinschaft, die Gott selbst ist. Die Versöhnung ist der wesentliche
Existenzgrund der Kirche48. Denn sind wir nicht als Kirche die
Anamnese dieser göttlichen Solidarität mit der menschlichen Geschichte?

47 R. Van Kessel, Zes kruiken water. Enkele theologische bijdragen voor
kerkopbouw. (Studies voor kerkopbouw 1), Hilversum 1989, S. 17.

48 Stalder, a.a.O., S.180.

37



Die Inkarnation als die höchste Äusserung dieser Solidarität überliefern

wir von Generation zu Generation als das bedeutsamste Ereignis
dieser Geschichte. Wir dürfen diese Inkarnation in Gebet und Liturgie
feiern, aber wenn die Erinnerung daran nicht inhaltslos werden soll,
müssen wir sie fortsetzen, sie immer wieder neu aktualisieren49.
Inkarnation hat einen aktiven und praktischen Sinn: Es heisst, sich bewusst

auf das einlassen, was unter und mit Menschen geschieht. Dieses

Sich-Einlassen geschieht derart, dass die Welt der Menschen auch

wirklich durch die Kirchentür in die Kirche hineinkommt50. Die Welt
wird also nicht auf Distanz gehalten. Innerhalb der Welt sollten wir
am meisten für diejenigen Sorge tragen, die gebrochen, verletzt,
verachtet und einsam sind, denn dorthin muss Versöhnung, Heilung und
Gemeinschaft gebracht werden. Heilend da sein bei der Zukunft von
Mensch und Welt, vor allem dort, wo Menschen individuell oder
gesellschaftlich festgefahren sind; darum geht es im Dialog und damit
machen wir uns als Kirche wahr. Das zeigt uns die Struktur des

gesamten Offenbarungs- und Erlösungsgeschehens sehr deutlich51.
Durch diesen Dialog nehmen Christen faktisch an einer Art

umfassenden «Diskurses» oder «Gesprächs» teil, in dem sich alle
Menschen implizit oder explizit untereinander beratschlagen. Es geht in
diesem Diskurs um die gemeinsame Suche nach dem Sinn des Lebens

vor dem Hintergrund so vieler Erfahrungen von Un-Sinn und Sinnlosigkeit.

Die Ergebnisse dieses «Diskurses» finden wir in Wissenschaft und

Kultur, in Politik und Gesellschaft usw. Wenn die Kirche sich in diesen

Diskurs hineinwagt, dann tut sie dies, weil sie sich dazu gerufen
weiss, Zeugnis davon abzulegen, dass der Weg, den Jesus uns
vorangegangen ist, der einzige ist, der authentischen Lebenssinn offenbart.
Die Teilnahme an diesem niemals endenden und grenzenlosen
Diskurs ist das Basismodell für die «Kommunikation des Evangeliums»,
d.h. für die Verkündigung52. Das Engagement für diesen menschlichen

Diskurs heisst «Evangelisation».

49 Schillebeeckx, Mensen, S.33.
50 Sobrino. a.a.O., S. 15. Derselbe Autor sagt übrigens anderswo: «Die

Inkarnation von Christen in der Geschichte der Menschen bleibt der erste
logische Schritt des christlichen Lebens» (a.a.O., S. 158).

51 Schillebeeckx. Mensen, S.252.
52 C. Bäumler, Kommunikative Gemeindepraxis. Eine Untersuchung ihrer

Bedingungen und Möglichkeiten, München 1984, S. 138.

38



Wir möchten noch darauf hinweisen, dass der Dialog an bestimmte
Voraussetzungen gebunden ist. Dialog ist nur möglich, wenn Offenheit,

Freiheit von Dominanz (eine Ausnahme ist die «moralische
Priorität», die nach biblischem Grundsatz «dem/der Schwachen»
zukommt), die Möglichkeit zur Partizipation und Solidarität gewährleistet

sind53. Damit ist zugleich gesagt, dass Dialog uns nicht einfach in
den Schoss fällt, sondern dass er im Gegenteil das Resultat eines oft
mühsamen Prozesses ist, der viel Einsatz und Geduld erfordert. Zum
Schluss können wir die Richtung des Dialoges mit einem Wort aus der
kommunikativen Theorie als die Suche nach «Verständigung»
definieren. Durch den Gebrauch des Begriffs «Verständigung» möchte
ich andeuten, dass es nicht um das künstliche Schaffen einer sinnlosen
Einheit (Einheitlichkeit), sondern um eine gemeinsame Suche nach
verantwortlichem Handeln im Dienste des Aufbaus einer Gemeinschaft

geht. Konflikte können dabei im übrigen unter bestimmten
Voraussetzungen konstruktiv sein54.

Wir möchten noch kurz angeben, welche Rolle dieses «Charisma
des Dialogs» im kirchlichen Kontext und im Umgang der Kirche mit
der Kultur spielen kann.

Die genannten Bedingungen sind für die Kirche die konstitutiven
Dimensionen realer Konziliarität. Kirche ist ein Kommunikationspro-
zess, in den alle Mitglieder als Subjekte einbezogen sind.

Dem liegt die Sichtweise der Kirche als «Volk Gottes» zugrunde55.
Dabei ist die Alte Kirche zu Recht eine Quelle der Inspiration. Die
Kirche sah sich als ein «priesterliches Volk», von dem jedes Mitglied
aufgrund seines prinzipiellen Gott-geweiht-Seins Anteil an dem einen
Amt hatte56. Dieses Amt ist die Anamnese des Heilsgeschehens.

Diese Konziliarität spielt auch zwischen den Kirchen eine Rolle.
Der Alten Kirche gelang es, durch Kommunikation, die bestimmt war
von der Gleichwertigkeit der Gesprächspartner, einer «Gemeinschaft
in Verschiedenheit» Gestalt zu geben. Dies entspricht unserer grund-

53 Ebd., S.45f.
54 Sobrino. a.a.O., 185.
55 Auch Küry bevorzugt solche Beziehungsmuster, die durch diesen Begriff

suggeriert werden, vor denjenigen, die von anderen Bildern wie «Leib Christi»
oder «Tempel des Heiligen Geistes» impliziert werden. Vgl. Kurv. a.a.O.,
S.247.

56 Siehe in diesem Zusammenhang z.B. N.Afanassieff. L'église du Saint-
Esprit, Paris 1975, S.65-67 und allgemein S.35-107.

39



sätzlichen Haltung in der Ökumene57. Heutzutage sehen wir ein, dass

dieser «ökumenische Dialog» nicht bei unseren christlichen Kirchentüren

aufhört, sondern sich weiter auf Wege wagt, die zur Begegnung
mit anderen Religionen führen. Auch hier kann der Einsatz, zu einer

«gemeinschaftlichen Erfahrung» zu kommen, zu einer gleichlautenden

hermeneutischen Interpretation führen. Dieses Ziel haben wir
natürlich noch lange nicht erreicht, aber es ist wichtig, einen Beitrag zu
diesem Prozess zu liefern, der vielleicht jahrhundertelang dauern
wird58. Die Anwesenheit einer wachsenden Zahl «Andersgläubiger»
in unserer Gesellschaft bietet dafür bisher ungekannte Möglichkeiten.

Von der Alten - vor allem von der vorkonstantinischen - Kirche
können wir im übrigen auch in der Frage des Dialogs mit der Kultur
lernen. Das Urchristentum, das sich inmitten einer heidnischen Umgebung

befand, wies dieses Heidentum ja nicht ab. Grosse Apologeten
weisen immer wieder darauf hin, wie sehr das Christentum mit dem

eigentlichen Anliegen des Heidentums übereinstimme. Das Heidentum

beschwor die existentiellen Probleme der Menschheit herauf:
Gesundheit, Leben, Gerechtigkeit, Frieden und Glück. Demgegenüber
fühlten die Christen sich dafür verantwortlich, den Heiden durch ihre

eigene Lebensweise neue Werte zu vermitteln, die Jesus der Menschheit

gebracht hatte. Auf diese Art und Weise wollten sie ihnen den

Weg zu einem authentischen Glück öffnen. Das taten sie aber nicht
aus Verachtung den Heiden gegenüber. Im Gegenteil: wie sehr sie die
Suche der Heiden schätzten, zeigt sich z.B. in der Weise, wie Paulus

sich verschiedener (heidnischer) philosophischer Begriffe und Ideen
bedient59. Damit ist wohl gleichzeitig klar geworden, dass der Einfluss
nicht nur in eine Richtung verlief, sondern dass eine gegenseitige
Beeinflussung stattfand. Diese offene Haltung des ersten Christentums
könnte auch für unser Denken über Inkulturation inspirierend sein.

In diesem Rahmen können Christen nicht umhin, ihr Verhältnis zur
Modernität näher zu bestimmen. In der Nachfolge der altkatholischen
Väter dürfen wir die Modernität als eine rechtmässige Bestätigung der

57 Küry. a.a.O., S.361L; J. Visser, Inleiding bij de Tentoonstelling «Kunst
uit oud-katholieke kerken», 1989; von Arx. a.a.O., S.210.

58 Schillebeeckx. Mensen, S. 183.
59 E. Hoornaert. Zo moet de kerk eenst geweest zijn. Op zoek naar de bron.

Averbode/Apeldoorn 1990, S.265L Der Autor verweist daneben auf Schriften
von Justin, Athenagoras, Aristides von Athen, Tertullian, Irenäus, Clemens
von Alexandria und Origines.

40



menschlichen Autonomie und als Reinigung des Glaubens begrüssen.
Das heisst aber nicht, dass wir nicht auch die zahlreichen Schattenseiten,

die ich oben bereits kurz angedeutet habe, im Auge behalten sollten.

Zum Schluss sei noch vermerkt, dass genau in dieser Öffnung nach
draussen, im Hinaustreten vor die eigenen Türen, die Lösung für die
angedeutete Identitätsproblematik liegt. Wir können diesen Punkt hier
nicht weiter ausarbeiten. Eines sei aber deutlich gesagt: Wenn wir uns
bewusst werden, dass wir zum Dialog berufen sind, wird dies nicht
nur die Auswirkung haben, dass wir besser wissen, warum wir
altkatholisch sind. Wenn wir den Dialog praktizieren, werden dadurch
auch unsere eigenen Gesichtszüge klarer zu erkennen sein60.

«Die Berufung zum Dialog» und die Situation unserer Gemeinden

Dass unsere Gemeinden oft kleine bis winzige Minderheiten sind,
muss noch nicht heissen, dass sie genausogut nicht existieren könnten.
Die ersten Christen z.B. waren erwiesenermassen nur eine ausserordentlich

kleine Minderheit inmitten ihrer jüdischen Umgebung und
einer griechisch-römischen Kultur. Ihre Überzeugung, ihr Sendungs-
bewusstsein und ihre Lebensform waren aber derart, dass diese kleine
Minderheit eine Umwälzung innerhalb der Alten Welt bewerkstelligte61.

Im übrigen könnte man ebensogut die These vertreten, dass der
Altkatholik in seiner isolierten Existenz mehr und mehr zu einem Vertreter

des Durchschnittschristen wird, da Glauben ja allgemein immer
weniger selbstverständlich wird62.

60 Vgl. dazu z.B. L Laeyendecker. Identiteit in discussie. Meppel 1974;
R. Weverberg. Open systeem-model als hulpmiddel voor kerkelijk handelen.
Handboek pastoraat. Deventer 1985, S. 1-22; ders.. Missionaire kerk als open
systeem, in: H. Van de Ven (Hrsg.), Toekomst voor de kerk. Studies voor Frans
Haarsma, Kampen 1985, S.227-239. Auch Sobrino. a.a.O., S.13, bemerkt:
«Die grundlegende These über die Kirche von El Salvador lautet, dass sie
ihren wahren Platz dadurch gefunden hat, dass sie nicht bei sich selbst, sondern
in ihrer unmittelbaren Umgebung gesucht hat.»

61 A. Vergote. De huidige geloofssituatie. Een godsdienstpsychologische be-

Hchting, in: Collationes. Vlaams tijdschrift voor théologie en pastoraal, 18

(1988/3) S. 273.
62 Vgl. Schillebeeckx. Mensen, S.65 f.

41



Was die Überzeugung angeht, so habe ich oben schon zu zeigen
versucht, in welcher Richtung diese zu suchen wäre. Wenn es uns gelingt,
die Altkatholiken für diese «Berufung zum Dialog» zu motivieren und
dafür auszubilden, dann können wir vielleicht die skizzierte Identitätskrise

überwinden63.
Ich möchte nun zum Schluss in einer Art Übersicht zeigen, welche

konkreten Ausdrucksformen diese Spiritualität in unseren Gemeinden
und unserer Kirche annehmen könnte. Da es schwierig wäre, diese

Ausdrucksformen vollständig zu umschreiben, möchte ich darum
bitten, diese Gedanken als eine Art vorläufigen Entwurf anzusehen, der
noch offen für weitere Überlegungen ist. Das Folgende orientiert sich

in hohem Masse an der niederländischen Situation, da diese mir am
besten bekannt ist. Trotzdem hoffe ich, dass zumindest der Tenor
auch für andere altkatholische Kirchen überlegenswert sein wird.

Nach meiner Einschätzung sollte den zwei folgenden, wichtigen
Aspekten unseres Kirche-Seins in Zukunft die gebührende Aufmerksamkeit

gezollt werden: dem Aufbau der Gemeinschaft und dem
weiteren Ausbau der «Kirche als Bewegung». Mit beiden Aspekten sind
Altkatholiken bereits vertraut, und für beides bietet unsere Geschichte
und unsere Situation Anknüpfungspunkte.

Betrachten wir zuerst den Aufbau der Gemeinschaft. Für eine
bestimmte Gruppe von Kirchenmitgliedern ist Kirche mehr als der
sonntägliche Gottesdienst und das höfliche Händeschütteln danach. Diese

Gemeindemitglieder wollen mehr Kontakt miteinander haben. Sie
gehören zu denen, die die «gegenseitige Pastoral» vertiefen. Die
Übersichtlichkeit unserer Gemeinden sehen sie dabei als Vorteil an.
Ausserdem bietet diese Übersichtlichkeit ihnen die Möglichkeit, selbst

mitzubestimmen, für was die Gruppe steht und wie man dieses Ziel
zusammen erreicht.

Solche Gruppen können als Antwort auf die Säkularisation mit
ihrer Privatisierung und Spezialisierung des Religiösen eine sehr wichtige

Funktion haben. Gerade in solchen Gruppen kann man nämlich
zusammen erleben, dass der christliche Glaube keine separate Dimension

des Lebens ist, sondern das ganze Leben in all seinen Dimensionen

umfasst.64 Dort kann gezeigt werden, dass der christliche Glaube

63 Vgl. Kerkopbouw en spiritualiteit I, Nijmegen 1990, S. 106 f.
64 J. De Kesel. Kerk in de moderne samenleving. Een ecclesiologische bezin-

ning, in: Collationes. Vlaams tijdschrift voor théologie en pastoraal, 18

(1988/3), S. 355. Der Autor verweist in diesem Punkt auf : N Lohfink, Deutsche

42



nicht einfach das herrschende Bild vom Menschen und die dominanten

gesellschaftlichen Verhältnisse widerspiegelt. Eine solche christliche

Gemeinschaft, die anders lebt, andere Werte und Prioritäten setzt,
ist nicht weltfremd oder im Abseits der Welt, sondern stellt eine wirkliche

Alternative dar. Zugleich sind damit aber auch die wichtigsten
Bedingungen genannt, womit die Ebene der «gemütlichen
Freizeitbeschäftigung» verlassen wird.

Es geht hier um ein Gemeinschaftsmodell, das wir auch im frühen
Christentum vorfinden. Die ersten Christen wollten geschwisterlich
miteinander umgehen. Dies taten sie vor allem in den kleinen alltäglichen

Dingen, was mit der ursprünglichen Absicht Jesu
übereinstimmte, der das Zusammenleben der Menschen von innen her
heilmachen wollte. Die Christen wollten mit ihrer Art zu leben in der Tat
die Gesellschaft in einer Bewegung von drinnen nach draussen, von
der Familie bzw. von der kleinen Gruppe in die Gesellschaft hinein
«mit neuem Leben füllen»65.

Der Aufbau der Gemeinschaft in unseren Gemeinden kann noch
mehr Stimulans und Orientierung erhalten, wenn bewusster auf eine

«ständige Gemeindeversammlung» - dies entspricht dem «universalen

Diskurs oder Gespräch», das ich oben nannte - hingearbeitet
wird. Was ich damit meine, ist das Gegenteil einer Dienstleistungskirche,

in der die Subjektwerdung der Mitglieder auf ein Minimum
beschränkt ist. Dagegen ist jedes Mitglied dazu aufgerufen, an der Beratung

teilzunehmen, wobei man versucht, wahre, gerechte und
wahrhaftige Zielvorstellungen für die Gruppe zu formulieren. Man geht
dabei von einer gemeinsam - durch «Verhandlungen» - festgestellten
Analyse bzw. Beschreibung der Situation, in der man sich befindet,
aus und setzt sich daraufhin selbst neue Verhaltensorientierungen und
Verhaltensalternativen zum Ziel66. Faktisch ist eine solche Beratung

Kirche - wohin? Apostolische Orden - für welche Kirche?, in: Geist und
Leben (1987), S. 367-372; ders.. Kirchenträume. Reden gegen den Trend, Freiburg

1982; ders.. Wem gilt die Bergpredigt?, Beiträge zu einer christlichen
Ethik, Freiburg 1988. Daneben verweist De Kesel auf F.X.Kaufmann/
J. B. Metz. Zukunftsfähigkeit. Suchbewegungen im Christentum, Freiburg
1987. Siehe dazu auch: H. Rüegger. Christus als Gemeinde existierend: Grundzüge

der Sozialgestalt des christlichen Glaubens, in: IKZ 82 (1992/1) S.65-66.
65 E.Hoornaert. a.a.O., S. 175f.
66 Baart. a.a.O., S. 13; vgl. auch: Adam/Schmidt. a.a.O., und H.Steinkamp.

Gemeindeberatung, in: C. Bäumler/N. Mette (Hrsg.), Gemeindepraxis in

43



eine ständige Aktivität, die sich ab und zu zu konkreten Versammlungen

verdichtet, wo Teile oder die gesamte Identität der Gruppe explizit

zur Sprache kommen.
Wir sollten unseren Gemeinden die nötigen Modelle dazu zur

Verfügung stellen. Dabei müssen unsere Gemeindemitglieder in dieser

Art des Umganges miteinander und mit ihrer Kirche geschult werden.
Ausserdem ist es meines Erachtens nötig, dass für die Gemeinden (ab
und zu) die Möglichkeit besteht, auf Berater von ausserhalb zurückzugreifen.

Des weiteren wäre es angebracht, wenn im Rahmen unseres Ge-

meinschaftsaufbaus mehr Rücksicht für die Diversität von Gruppenbildung

entstünde. In Extremdiasporasituationen könnten
Kirchenmitglieder z.B. kleine Zellen bilden. Voraussetzung dafür ist, dass ein

solches «Zellenmodell» ausgearbeitet wird, dass Beratung von aussen

(Supervision) gewährleistet wird und dass solchen (sehr) kleinen

Gruppen eine «Satzung» gegeben wird. Dazu gehört auch, dass im

Zuge des Gemeinschaftsaufbaus den Familien mehr Aufmerksamkeit
geschenkt werden sollte. Die Alte Kirche nahm den «oikos» oder das

griechisch-römische Stadtfamilienhaus als pastoralen Ansatzpunkt67.
Auch wenn unser heutiges Familienmodell anders aussieht als das der
antiken Familie, bleibt es doch wahr, dass Familien echte Stützpunkte
für christliche Gemeinschaften sein können. Das gilt nicht nur für die

klassische Familie, sondern für alle Beziehungsformen, in denen
Menschen miteinander eine Lebensgemeinschaft aufzubauen versuchen.
Ich denke dabei z. B. auch an homosexuelle Paare oder an
Wohngemeinschaften von mehreren Personen usw. Dies müssen wir deshalb

weiter unterstützen und begleiten. Sind im übrigen diese Gemeinschaften

nicht selbst kleine Glaubensgemeinschaften? Ich denke z.B.

an die Ausarbeitung von Methoden für «Familienkatechese», die
Eltern in der Glaubenserziehung ihrer Kinder unterstützt.

Natürlich soll dies nicht heissen, dass wir durch die Aufmerksamkeit,

die der Gemeinschaftsbildung gewidmet wird, die randständigen
Gemeindemitglieder aus dem Auge verlieren. Es ist wohl deutlich
geworden, dass die engagierteren Gemeindemitglieder einen Auftrag
denen gegenüber haben, die nur an Festtagen und/oder bei den sog.
«Rites de passage» (Heirat, Geburt und Tod) Kontakt mit der Kirche

Grundbegriffen. Ökumenische Orientierungen und Perspektiven, Düsseldorf/
München 1987, S. 176-185.

67 Schillebeeckx. Mensen, S. 166; Hoornaert. a.a.O., S.238-258.

44



suchen. Viele dieser Randständigen suchen in bestimmten Augenblik-
ken ihres Lebens Sinn und Einheit für ihr eigenes Leben, was in einer
säkularisierten (und deshalb nach Lebensbereichen getrennten) Welt
ja nicht unwichtig ist68.

Im Zusammenhang mit dem Gemeinschaftsaufbau müssen wir auch
noch etwas über unsere Berufung zur Ökumene sagen. Die Tatsache

nämlich, dass die altkatholische Kirche eine bedeutende Zahl ihrer
Mitglieder durch Übertritte aus anderen Kirchen erhält, eröffnet auf
dem Gebiet der Ökumene spezifische Möglichkeiten. Alle diese
verschiedenen kirchlichen Hintergründe, die Menschen mitbringen, sind
ein Reichtum. Wenn diese Übergetretenen eine bestimmte «kirchliche
Zweisprachigkeit»69 kultivieren, können unsere Gemeinschaften
Brutnester der Ökumene werden. Im begrenzten Raum der (kleinen)
Gruppe werden dann Gegensätze überwunden und kommt man zu
Einsichten, die zu einem realen Nährboden für die «grosse Ökumene»
werden können. Auch die experimentelle Zusammenarbeit zwischen
altkatholischen Gemeinden und Gemeinden anderer Konfession, die
hier und da praktiziert wird, stellt einen unersetzlichen Beitrag zur
Communio der Christen dar.

Als zweites will ich noch etwas über die «Kirche als Bewegung»
sagen. Es geht hier um einen Aspekt, der wesentlich mit dem Entstehen

einiger europäischer altkatholischer Kirchen verbunden ist. Gläubige
fanden zueinander aufgrund einer bestimmten Einstellung und - wie
ich gezeigt habe - auch aufgrund einer bestimmten Spiritualität. Dieser

Aspekt, sich auf der Basis bestimmter Auffassungen, Werte und
Erlebnisformen zu treffen, kann auch jetzt noch wichtig und deshalb
ein Weg sein, den es weiter zu verfolgen gilt. Dies beinhaltet, dass man
Regelungen bezüglich einer individuellen Mitgliedschaft trifft. Das
will nicht heissen, dass Gläubige nicht an eine lokale Gemeinde
angebunden wären oder sein sollten, sondern es hiesse, dass Gläubige das

Gefühl hätten, auch als Individuum Mitglied einer grösseren Bewegung

zu sein. Einzelne Gläubige würden dann auch als solche
angesprochen werden.

68 K. Dobbelaere, Een minderheidskerk?, Enkele sociologische bedenkingen,
in: Collationes. Vlaams tijdschrift voor théologie en pastoraal, 18 (1988/3),
S.265. Die Wahl zwischen «Kirche aus Freiwilligen» oder «Volkskirche», vor
die auch z.B. Küry Aie Kirche gestellt sieht, ist zum grossen Teil eine verkehrte
Wahl. Besser ist es, wie auch der Autor selbst angibt, die Vorteile beider
miteinander zu kombinieren. Vgl. dazu U. Küry. Chemin vers la vérité, S. 260.

""Steffensky. a.a.O., S.U.

45



Des weiteren verdient die Schulung der Kirchenmitglieder unsere
verstärkte Aufmerksamkeit. Die Schulung betrifft sowohl die
Glaubensebene als auch andere kulturelle und gesellschaftliche Fragen. In
bezug auf die Glaubensebene sollten wir uns dessen bewusst sein,
dass die allgemeine Glaubenskrise der Kultur unvermeidlich auch

eine persönliche Glaubenskrise nach sich zieht. Gläubige brauchen
darum Begleitung in ihrem Umgang mit dem Unglauben und in ihrer
suchenden Besinnung auf den Glauben70. In bezug auf die kulturelle
und gesellschaftliche Ebene könnten wir von der Kirche aus z.B.
«Denkzellen» bilden: Kleine Gruppen von Kirchenmitgliedern (aber
auch andere Personen) könnten sich eine Zeitlang in eine bestimmte
Thematik oder Problematik vertiefen und sich mit ihr auseinandersetzen.

Eine landesweite Kommission «Gesellschaft und Kirche» sollte
neben der Vorbereitung der Standpunktbestimmung der ganzen Kirche

die Aufgabe übernehmen, solche Zellen ins Leben zu rufen und zu

unterstützen. Mit der Arbeit zum «konziliaren Prozess» ist damit ein

Beginn gemacht.
Ich möchte hier nicht vorschlagen, dass jetzt jede Gemeinde ein

paar Kommissionen gründen solle, die in Ermangelung von
Kommissionsmitgliedern doch nicht richtig funktionieren könnten. Ich denke
eher an eine sehr flexible Form, wobei jede(r) die Initiative ergreifen
kann, um Menschen innerhalb der Gemeinschaft oder über die Grenzen

der Gemeinschaft hinaus zusammenzubringen. Solche «spontan
entstandenen Gruppen» haben aber nur dann eine echte Überlebenschance,

wenn sie auf regionale oder landesweite Organe zurückgreifen
können, die ihnen z. B. kompetente Ratgeber besorgen können.

Dies wäre z.B. eine realistische Weise, wie auch eine kleine Kirche
aktiv am gesellschaftlich-kulturellen Besinnungsprozess teilnehmen
könnte. Gerade weil wir eine kleine Kirche sind, ist es ausserordentlich

wichtig, dass wir Wege finden, uns an der intellektuellen, kulturellen,

gesellschaftlichen und in diesem Sinn auch politischen Diskussion

über fundamentale Probleme der heutigen Menschheit zu beteiligen71.

Dies sollte im übrigen nicht nur auf der Ebene der individuellen

Kirchenmitglieder bzw. Gemeinden geschehen, sondern ebenso

auch auf nationaler und internationaler Ebene. Einiges geschieht hier
natürlich bereits, wie z.B. die Unterstützung des «Multidisziplinären
Zentrums für Kirche und Gesellschaft» seitens der niederländischen

Vergole. a.a.O., S.280-282.
P. Valadier. Catholicisme et société moderne, Paris 1987, S. 138-140.

46



Kirche oder der Einsatz der deutschen Kirche für die Lazaruslegion.
Der letzte Altkatholiken-Kongress hat gezeigt, dass es noch viele
andere Möglichkeiten gibt.

Natürlich bieten auch die regionalen und nationalen ökumenischen
Gremien und Arbeitskreise und der Weltkirchenrat selbst uns
unersetzliche Möglichkeiten.

Es ist deutlich, dass es bei all diesen Versuchen, mit der Gesellschaft

und Kultur in einen Dialog zu treten, nicht unser Ehrgeiz sein

kann, mit bestimmten gesellschaftlichen Instanzen zu konkurrieren
oder deren Kompetenz in Frage zu stellen. Unsere Begrenztheit ist
hier wohl gleichzeitig ein Schutz. Es geht uns einzig und allein darum,
als Christen unserer Solidarität mit der Gesellschaft und der Kultur,
in der wir leben, Gestalt zu geben72.

Zum Schluss

Wir hoffen, dass wir in dieser Einführung etwas von dem verdeutlichen

konnten, was der altkatholische Beitrag zu einer «Tiefenlesung»
von Leben und Welt sein könnte. Wir haben dabei versucht, auch
einige konkrete Anweisungen zu geben, wie wir diesen Beitrag gemeinsam

in die Tat umsetzen könnten.
Am Ende dieser Besinnung drängt sich auch mir unwillkürlich die

Frage auf, die sich viele Altkatholiken stellen: Hat unsere Kirche noch
Zukunft? Und am Ende dieses Referates antworte ich: Natürlich hat

unsere Kirche Zukunft, aber nur dann, wenn sie sich nicht in ihrem
«restaurierten Kirchturm» einschliesst. Natürlich hat sie Zukunft,
wenn sie nur weiss, dass es eine grosse Sorge gibt, die all ihre kleinen
Sorgen unendlich übersteigt und die ihren vollen Einsatz erfordert. Es

geht nämlich um die Sorge, dass «Versöhnung geschieht» und
Gemeinschaft zwischen Menschen untereinander und zwischen Gott und
Menschen entsteht. Unsere Kirche hat Zukunft, wenn sie sich nur
weiterhin bewusst bleibt, dass diese Sorge ihre Berufung ist, «...auf dass

alle Leben haben in Überfluss» (Joh. 10, 10).

Brecht (Belgien) Joris Vercammen
(Übersetzung: Angela Berlis)

72 U.Küry, Chemins vers la vérité, S.243-251.

47


	Die Situation unserer Gemeinden als Herausforderung für altkatholische Spiritualität

