
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchliche Chronik

Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) der

Utrechter Union tagte im Sommer 1993 in den USA

In Scranton (USA) versammelten sich vom 29. August bis 3. September
1993 die in der Utrechter Union vereinigten Bischöfe unter dem Vorsitz

des Erzbischofs von Utrecht, Antonius Jan Glazemaker, zu ihrer
jährlichen Konferenz. Sie traten im Anschluss an die Internationale
Altkatholische Theologenkonferenz zusammen, welche sich mit der

Ekklesiologie der Utrechter Union befasst hatte. Die Utrechter Union
wurde dort auf ihre Identität überprüft und nach ihrem Selbstverständnis

befragt. Dieses Thema ist natürlich für die Verhandlungen
der Bischöfe immer wichtig, weil das Verhältnis von Autonomie der
einzelnen Ortskirche und gemeinsamer Verantwortung der Utrechter
Union hinter vielen IBK-Problemen steht. In jeder Entscheidung der
Bischöfe wird das ekklesiologische Konzept der Utrechter Union
erprobt.

Ein zentrales Thema jeder Bischofskonferenz ist natürlich die Frage
der Frauenordination. Während in einigen Ländern die Frage zu den
zentralen Diskussionspunkten gehört, spielt sie in anderen kaum eine

Rolle. Die stark divergierenden Meinungen und sehr verschiedenen

Entwicklungen in den einzelnen Mitgliedkirchen erschweren es

ausserordentlich, zu einer gemeinsam verantworteten Lösung zu finden.
Eine Entscheidung konnte nicht erwartet werden, weil die Bischöfe
noch immer nach dem Weg suchen, den die Utrechter Union gehen
kann, ohne dass sie sich spaltet und ohne dass sie ihre Nähe zu ihren
katholischen Schwesterkirchen verliert. Dabei ist sich die IBK nicht
nur bewusst, dass das Problem in einigen Bistümern brennend ist,
sondern auch dass es für die Utrechter Union nicht leicht ist, diese

Belastungen auf längere Zeit auszuhalten. - Der Entscheid der Generalsynode

der Kirche von England zur Frauenordination wurde zur
Kenntnis genommen. Dabei wurde klar festgehalten, dass die
altkatholischen Kirchen ihre Entscheide in eigener, aber gemeinsamer
Verantwortung zu treffen haben. Trotzdem zwischen beiden Kirchen seit
1931 volle Sakramentsgemeinschaft (Full Communion) besteht, können

deshalb geweihte Frauen nicht zu Amtshandlungen in altkatholischen

Kirchen zugelassen werden.

248



Die Bischöfe verabschiedeten eine offizielle Darstellung der
Beziehungen der Utrechter Union zu den anderen Kirchen. Dabei wird
nicht einfach der Stand der Dinge festgehalten, sondern es werden
auch mögliche Vertiefungen und angestrebte Ziele gezeigt. Die
Altkatholiken sollen - so der Wille der Bischöfe - ihre Verantwortung
gemäss dem Antrittsgesetz der Utrechter Erklärung von 1889 für die

Heilung der Spaltung der Christenheit ausbauen und entwickeln.
Ein intensiverer Kontakt wird auch mit der römisch-katholischen

Kirche angestrebt. Dialoge auf nationaler Basis sind ein wichtiger
Schritt dazu. Historische Belastungen (Exkommunikationen) sollten
abgelegt werden können. Die Bischöfe erstreben eine gute Beziehung
zur römisch-katholischen Kirche. Sie tun das im Wissen, dass die

Papstdogmen von 1870 ein Haupthindernis auf dem Weg zur Einheit
bleiben und dass die unbefriedigende Stellung der Laien und die
schwache synodale Struktur in der römisch-katholischen Kirche noch

ausgebaut werden müssen.

Mit dem Ziel, die alten Beziehungen wieder aufzunehmen, wird zurzeit

ein theologischer Dialog mit der Altkatholischen Kirche der
Mariaviten von Plock (Polen) geführt.

Schwierige Probleme haben die altkatholischen Kirchen des östlichen

Europa zu bewältigen. In Kroatien belastet und bedroht der
Bürgerkrieg die kleine Kirche. In Tschechien sind die Folgen der
zusammengebrochenen Diktatur eine tiefgehende Vertrauenskrise innerhalb
der Kirche. Die Versöhnungsversuche der IBK sind leider bisher
erfolglos geblieben. Die Anstrengungen werden mit grosser Intensität
fortgesetzt.

Vom 22. bis 26. August 1994 wird in Delft (Niederlande) der 26.

Internationale Altkatholikenkongress durchgeführt. Mehrere hundert
Menschen werden sich zu einer gemeinsamen Suche nach einem Weg
der Kirche in die Zukunft zusammenfinden.

Die nächste Internationale Altkatholische Bischofskonferenz wird
Ende August 1994 in Den Haag (Niederlande) stattfinden.

Die Beziehungen der Utrechter Union zu anderen Kirchen

Hierzu wurden folgende Erklärungen abgegeben bzw. Beschlüsse

verabschiedet:

249



A. Erklärung zu den Beziehungen der Utrechter Union

zu anderen Kirchen

1. Die Kirchen der Utrechter Union verstehen sich als Ortskirchen,
in denen unbeschadet aller menschlichen Unvollkommenheit und
Sünde und trotz der Spaltungen, die sie mit allen Kräften zu überwinden

trachten, die eine heilige, katholische und apostolische Kirche
existiert. Die in der Utrechter Union verbundenen Ortskirchen bilden
autonome Kirchen, die mehrere Bistümer umfassen, sowie autonome
Bistümer. Sie alle haben ungeachtet ihres historischen Ursprungs und
dadurch bedingter Unterschiede ihre Gemeinsamkeit darin, dass sie

die alte, ungeteilte Kirche von Ost und West im Westen fortsetzen. Sie

erstreben die Einheit der christlichen Kirchen auf der Grundlage des

Glaubens der alten ungeteilten Kirche. Dies war bereits beim
Abschluss der Utrechter Union 1889 in der damals von den Bischöfen
herausgegebenen und bis heute grundlegenden Utrechter Erklärung
zum Ausdruck gebracht worden. In diesem Sinn nehmen die Kirchen
der Utrechter Union an der ökumenischen Bewegung teil.

2.a In der Orthodoxen Kirche des Ostens erkennt die altkatholische
Kirche dieselbe altkirchliche Grundlage wie bei sich selbst und
betrachtete daher die Wiedervereinigung mit ihr seit jeher als ein zentrales

Anliegen. Sie hofft, dass der von den Kommissionen der beiden
Kirchen geführte und 1987 abgeschlossene Dialog zur Verwirklichung
dieses Zieles führen wird. Die Rezeption der Ergebnisse des Dialogs
ist in den altkatholischen Kirchen im Gang. Die IBK erwartet, dass

das auch in den orthodoxen Kirchen der Fall ist, und beabsichtigt, zur
gegebenen Zeit mit der orthodoxen Kirche Gespräche über die aus
dem Dialog zu ziehenden Konsequenzen mit dem Ziel der konkreten
Verwirklichung der Gemeinschaft aufzunehmen.

2.b Mit einzelnen altorientalischen Kirchen bestehen in mehreren
Ländern enge ökumenische Beziehungen. Ein allgemeiner Dialog der
Utrechter Union mit den altorientalischen Kirchen steht noch aus.

3.a Die anglikanische Kirchengemeinschaft wurde von den Altkatholiken

schon im letzten Jahrhundert als ihnen besonders nahestehend
angesehen, weil sie Glauben und Ordnung der alten Kirche durch die
Reformation hindurch deutlicher bewahrt hatte als die Reformationskirchen

des kontinentalen Europa. Das zeigte sich insbesondere im
sakramentalen Leben der Kirche und in der ununterbrochenen Weitergabe

ihres dreifachen Amtes. Die Kirche von Utrecht sah allerdings

250



noch längere Zeit theologische Schwierigkeiten für die Anerkennung
der anglikanischen Weihen. Diese Zweifel wurden aber überwunden,
so dass 1925 die Utrechter Kirche und im selben Jahr die Internationale

Bischofskonferenz (IBK) die anglikanischen Weihen offiziell
anerkannte.

3.b 1931 und in den folgenden Jahren wurde zwischen den anglikanischen

und altkatholischen Kirchen aufgrund der gegenseitigen
Anerkennung als katholische Kirchen die Gemeinschaft hergestellt. Der
Text der Übereinkunft war im Juli 1931 in Bonn von einer
anglikanischen/altkatholischen Kommission ausgearbeitet worden. Die
Polnisch-Nationale Katholische Kirche in den Vereinigten Staaten von
Amerika und in Kanada (PNCC) hatte 1946 mit der Bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten von Amerika und 1958 mit der
Anglikanischen Kirche von Kanada ein eigenes Abkommen geschlossen
und diese Abkommen 1978 wegen der Ordination von Frauen zu
Priestern in diesen beiden anglikanischen Kirchen gekündigt.

3.C Seither haben einzelne Beschlüsse anglikanischer Kirchen über
die Beziehungen zu anderen Kirchen und über die Priesterweihe von
Frauen der IBK Anlass zu Stellungnahmen gegeben. Die IBK betonte,
dass die Wiederherstellung der Einheit, die in den anglikanischen
Unionsplänen angestrebt wurde, auch ihr sehr am Herzen liege, dass

dafür aber die nötigen Voraussetzungen im Glauben und Leben der
betreffenden Kirchen gegeben sein müssen. Die IBK wies daraufhin,
dass diese Voraussetzungen nicht in allen anglikanischen Unionsplänen

in genügendem Mass erfüllt waren und dass sich daraus Gefahren
für die wahre Einheit ergeben könnten. Die IBK erklärte, dass die
altkatholischen Bischöfe in diesen Fragen keine Mitverantwortung für
das Vorgehen anglikanischer Kirchenprovinzen tragen könnten, dass

aber die unmittelbare Verantwortung bei den betroffenen anglikanischen

Kirchen selbst liege.
Zur Priesterweihe von Frauen in einigen anglikanischen

Kirchenprovinzen erklärte die IBK, dass sie dieser nicht zustimmen könne
und dass die Frage in Gesprächen zwischen allen Kirchen, die am
Glauben und am Amt der alten Kirche festhalten, behandelt werden
sollte. Da die Dringlichkeit der Frage seit diesen Erklärungen (1976)
sowohl in vielen Kirchen der Utrechter Union als auch ausserhalb
derselben stark zugenommen hat, halten wir das schon damals von der

IBK gewünschte Gespräch über die damit verbundenen theologischen
Grundsatzfragen heute für noch nötiger und noch weniger aufschiebbar.

251



Im Verhältnis zu den anglikanischen Kirchen hat sich die IBK von
dem Grundsatz leiten lassen, dass nicht nur darnach gefragt werden

müsse, ob genug Übereinstimmung für die Herstellung und Bewahrung

der Gemeinschaft bestehe, sondern auch, ob die Unterschiede
wirklich eine Trennung nötig machen. Das letztere hat die IBK
faktisch verneint, indem sie die Gemeinschaft trotz allen Schwierigkeiten
aufrechterhielt. Sie wird in dieser Haltung durch - allerdings
unterschiedliche - Erfahrungen der seit 1931 bestehenden Gemeinschaft
bestärkt.

4. 1965 wurde zwischen der IBK und den beschöflichen Kirchen von

Portugal und Spanien sowie mit der Philippinischen Unabhängigen
Katholischen Kirche ein Abkommen über die Herstellung der kirchlichen
Gemeinschaft geschlossen, das den gleichen Wortlaut hat wie das von
der anglikanischen und altkatholischen Kommission 1931 in Bonn
formulierte. Die bischöflichen Kirchen von Portugal und Spanien
haben einen ähnlichen geschichtlichen Ursprung wie die Kirchen der
Utrechter Union. Sie waren jedoch in engere Beziehungen zu den

Anglikanern getreten und hatten auch ihre Bischofsweihen von anglikanischen

Bischöfen empfangen. Im Verlauf der weiteren Entwicklung
wurden sie übrigens 1980 in die anglikanische Kirchengemeinschaft
aufgenommen.

Die Philippinische Unabhängige Katholische Kirche war Ende des

19. Jahrhunderts aus einer nationalkirchlichen Befreiungsbewegung
hervorgegangen und orientierte sich zunächst an altkatholischen
Grundsätzen. Später jedoch geriet ihre damalige Führung unter den

Einfluss amerikanischer Unitarier, worauf von altkatholischer Seite

alle Kontakte abgebrochen wurden. Nach dem Zweiten Weltkrieg
kam es zu einer Wende. 1947 unterzeichnete die Philippinische
Unabhängige Katholische Kirche ein trinitarisches Glaubensbekenntnis
und empfing 1948 von der Bischöflichen Kirche in Amerika die
Bischofsweihen. Damit war auch der Weg zur Herstellung der Gemeinschaft

mit den Kirchen der Utrechter Union geöffnet. 1969 nahm ein

Bischof der PNCC auch im Auftrag der IBK als Mitkonsekrator an
der Konsekration von drei philippinischen Bischöfen teil. In letzter
Zeit wird versucht, der Gemeinschaft der Utrechter Union mit der

Philippinischen Kirche mehr praktischen Inhalt zu geben.

5. Mit der römisch-katholischen Kirche haben sich seit dem 2.

Vatikanischen Konzil freundliche zwischenkirchliche Beziehungen entwik-
kelt. Schon vor dieser Zeit hatte Rom die Gültigkeit der altkatholi-

252



sehen Weihen niemals bestritten. Bedingungen, welche die
römischkatholische Kirche vor dem 2. Vatikanischen Konzil für die Aufnahme
eines Dialogs mit einzelnen Kirchen der Utrechter Union (Niederlande,

USA) gestellt hatte, wurden seither als nicht mehr bestehend
erklärt. So wurde und wird in einzelnen Ländern auf nationaler Ebene
ein offizieller Dialog mit positiven Ergebnissen geführt.

Die Altkatholiken sind sich bewusst, dass ein grosses Mass gemeinsamer

westlich-katholischer Tradition sie mit der römisch-katholischen

Kirche verbindet. Sosehr sie sich der westlich-katholischen Kirche

zugehörig fühlen und deren Einheit suchen, legen die Altkatholiken

allerdings grundsätzlich entscheidenden Wert darauf, die westliche

Tradition nicht isoliert zu sehen, sondern in ihrer Verbindung mit
der östlichen Tradition, wie das in der altkatholischen Berufung auf
die ungeteilte Kirche des 1. Jahrtausends zum Ausdruck kommt. 1970

gab die IBK eine Erklärung über den «Primat in der Kirche» heraus,
in der frühere Erklärungen bestätigt wurden, nach denen die
Altkatholiken den historischen Primat anerkennen, wie ihn die alte Kirche
dem Bischof von Rom als dem Primus inter pares (dem Ersten unter
Gleichen) zugesprochen hat. Diese Anerkennung wurde jetzt weitergeführt

mit der Aussage, dass der Primat ein Dienstamt der Einheit und
als solches auf die dienende Verbindung mit allen Bischöfen und mit
allen Ortskirchen verpflichtet sei. An dieser Stelle besteht allerdings
nach wie vor das grösste Problem für die Einheit, nämlich die
römisch-katholischen Dogmen von der vollen Rechtsgewalt des Papstes
über die ganze Kirche und von der Unfehlbarkeit seiner Lehrentscheidungen.

Die Aufnahme eines Dialogs auf internationaler Ebene wird von
der IBK gewünscht. Themen eines solchen Dialogs mussten unter
anderem die Primatsfrage und die Stellung der Laien in der Kirche sein.

6. Mit den evangelisch-lutherischen und den evangelisch-reformierten
Kirchen bestanden bereits zur Zeit des Abschlusses der Utrechter
Union freundschaftliche Beziehungen, die im Lauf der Zeit vertieft
wurden. Das geschah nicht zuletzt im Rahmen der ökumenischen

Bewegung. Trotz der an vielen Orten sehr intensiven praktischen
Zusammenarbeit und dem eingehenden theologischen Gedankenaustausch

auf persönlicher Ebene hat bisher kein offizieller theologischer Dialog
auf internationaler Ebene stattgefunden und mit Ausnahme von
Deutschland auch nicht auf nationaler oder regionaler Ebene. Die

Fragen, die in einem Dialog geklärt werden mussten, betreffen vor al-

253



lem das Verständnis der Kirche, ihrer Einheit und ihres Amtes, die
Sakramentenlehre und das Verständnis der Erlösung.

7. Die ökumenische Haltung der Kirchen der Utrechter Union zeigt
sich ferner in ihrer Mitarbeit im Ökumenischen Rat der Kirchen, wo
sie - nicht zuletzt in der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung

(Faith and Order) - am multilateralen Dialog teilnehmen. Sie tun
das auf der Grundlage des Glaubens der alten ungeteilten Kirche von
Ost und West, wobei neben anderen schon erwähnten Fragen das
Verständnis des Heiligen Geistes eine besondere Herausforderung
darstellt. Im ökumenischen Geist beteiligen sich die Kirchen der Utrechter

Union am konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und die

Bewahrung der Schöpfung und an der ökumenischen Arbeit auf
nationaler, regionaler und lokaler Ebene.

B. Erklärung zur Weihe von Frauen zum Diakonat

«Die verschiedenen Interpretationen der Beschlüsse der IBK über
die Möglichkeit der Wiederherstellung des ständigen Diakonates von
Frauen und von Männern haben zu Schwierigkeiten in den Beziehungen

zwischen einzelnen Kirchen der Utrechter Union geführt. Es gibt
Kirchen, die die Weihe von Frauen zum Diakonat für ungültig halten.
Die Bischöfe, in deren Bistümern Diakoninnen wirken, werden
deshalb darauf aufmerksam machen, dass sie, wie jedes Mitglied der
Geistlichkeit, für die Amtsausübung in einem anderen Bistum der
Utrechter Union die ausdrückliche Zustimmung des Ortsbischofs
benötigen.»

C. Beschluss zu Amtshandlungen anglikanischer Priesterinnen
in Bistümern der Utrechter Union

«Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der Utrechter

Union (IBK) hat 1987 festgestellt, dass die Einführung der
Priesterweihe der Frau durch eine anglikanische Kirchenprovinz
Probleme mit sich bringe, dass sie aber keine Kündigung des Bonner
Abkommens von 1931 zur Folge habe, und dass das Weiterbestehen des

Abkommens kein Einverständnis mit der Einführung der Priesterweihe

für Frauen bedeute. Die IBK bestätigt ihre Äusserung und
erklärt ausserdem, dass geweihte Frauen in den Kirchen der Utrechter
Union zu priesterlichen Amtshandlungen nicht zugelassen sind. Diese

Feststellungen betreffen alle Mitglieder der IBK.»

254



Die Kirche von England gibt Zustimmung zur Frauenordination

Nach rund zwanzigjährigem Entscheidungsprozess, in dessen Verlauf
befürwortende und ablehnende Stimmen sich immer wieder zu Worte
meldeten, hat die Generalsynode der Kirche von England am 11.

November 1992 mit der erforderlichen Zweidrittelmehrheit einer Zulassung

von Frauen zum Priesteramt zugestimmt. Das «House of
Bishops» stimmte mit einer Mehrheit von 75% (39 Ja / 13 Nein) zu, das
«House of Priests» ergab eine solche von 70,4% (176 Ja / 74 Nein),
während das «House of Laity» mit 67,3% das erforderliche Quorum
(169 Ja / 82 Nein) am knappsten erreichte. Ganze 2 Stimmen waren
ausschlaggebend zugunsten der «Ordination of Women Measure»1.
Inzwischen hat das Parlament diesem Synodeentscheid seine Zustimmung

erteilt: am 29.Oktober 1993 - einen Tag nachdem das oberste

Zivilgericht in London eine Anfechtungsklage gegen die Parlamentsdebatte

abgewiesen hatte - billigte das britische Unterhaus mit grosser
Mehrheit (215 Ja / 21 Nein) den Synodebeschluss. Am 2. November
1993 erfolgte ebenso deutlich die Zustimmung im Oberhaus, das

mit 135 gegen 25 Stimmen einen Antrag ablehnte, der sich gegen die

Ordinierung von Frauen aussprach. Damit der Synode-Entscheid
Rechtskraft erhält, ist noch seine Unterzeichnung durch Königin Elisabeth

IL in ihrer Eigenschaft als Staats- und Kirchenoberhaupt
erforderlich, doch besteht kaum Zweifel, dass dies nicht der Fall sein wird.
Das weitere praktische Vorgehen ist so geplant, dass eine Sondersession

der Generalsynode der «Church of England» im kommenden
Februar die Richtlinien zur Frauenordination in Kraft setzen wird, so

dass die ersten Frauenordinationen in der Kirche von England an
Ostern 1994 vorgenommen werden können2. In England gibt es

gegenwärtig rund 1300 als Diakoninnen tätige Frauen, von denen die
meisten ordiniert zu werden wünschen. Weltweit die erste Ordination
einer Frau zum Priesteramt in der anglikanischen Kirche fand vor
ungefähr vier Jahrzehnten in Hongkong statt, als Ching-Chee Lee zum
Priesteramt in der «Kirche Christi in China» ordiniert wurde. Nachdem

die Lambeth-Konferenz der Anglikanischen Kirchengemeinschaft

(Anglican Communion) im Jahre 1988 ihren 27 Mitgliedkirchen
die Frauenordination freigestellt hatte, machten seither mehrere angli-

«Church Times» vom 13. November 1992.

«Church Times» vom S.November 1993.

255



kanische Kirchenprovinzen (u.a. USA, Neuseeland, Australien) von
diesem Recht Gebrauch, so dass heute insgesamt etwa 1500 zum
Priesteramt geweihte Frauen im Dienst ihrer Kirche stehen.

Angesichts der teilweise massiven Opposition bereits im Vorfeld des

endgültigen Entscheides wurden von seiten der Kirche von England
Massnahmen zur sog. «Schadensbegrenzung» ins Auge gefasst. Diese
sehen unter anderem vor, dass kein bereits amtierender Bischof in seiner

Diözese Frauen zum Priesteramt zulassen muss. Ferner erhalten
Pfarrer das Recht, weiblichen Priestern den Zutritt zu ihrer Kirche zu

versagen, und diejenigen Geistlichen, die aus Glaubensgründen sich

nicht mehr in der Lage sehen, weiterhin in einer Kirche zu dienen,
welche die Zulassung von Frauen zum Priesteramt gestattet, sollen die

Möglichkeit erhalten, dank grosszügiger finanzieller Regelung ihr Amt
niederzulegen und sozusagen vorzeitig in den Ruhestand zu treten.
Damit soll offensichtlich sowohl der Gefahr eines innerkirchlichen
Schismas als auch einem massiven Übertritt in die Kirche Roms
vorgebeugt werden. Denn unmittelbar nach Bekanntwerden des Synode-
Entscheids haben ein Bischof und mehrere hundert Geistliche ihren
Willen zur Niederlegung ihres Amtes bekundet. Wie viele Laien dem

Beispiel der britischen Sozialministerin, Ann Widdecombe, folgen
werden, welche bereits ihren Austritt ankündigte, ist noch ungewiss.

Nach der Zustimmung des Parlamentes liess sich der Vorsitzende
der römisch-katholischen Bischofskonferenz von England und Wales,
Kardinal Basil Hume (London), dahingehend vernehmen, dass er
nach der Herbstversammlung der römisch-katholischen Bischöfe nach
Rom reisen werde, um im Vatikan über einen möglichen Übertritt
anglikanischer Priester in die Kirche Roms zu beraten. Schon jetzt
sei man sich einig, dass eine «Vervielfachung der Kirchen» in diesem
Land nicht wünschenswert sei. Man plädiere weder für eine Personal-

prälatur noch für eine Unierten-Lösung. - Man darf gespannt sein,
wie die heikle Frage geregelt wird3. Hans A. Frei

3 «Church Times» vom 20. November 1993; öki (Ökumenische Informationen
der KIPA, Fribourg) Nr.45 vom 11. November 1993.

256


	Kirchliche Chronik

