
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 4

Artikel: Notizen eines Altkatholiken zum neuen römischen Katechismus

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notizen eines Altkatholiken
zum neuen römischen Katechismus

Wenn ein Altkatholik den neuen «Katechismus der katholischen
Kirche» liest, so kann er beobachten, in welch grossem Mass sich die
Befürchtungen der altkatholischen Väter über die Auswirkungen des

I.Vatikanums auch hier als berechtigt erweisen. Die Papstdogmen
zeigen sich an zahllosen Stellen und scheinen in der «Hierarchie der
Wahrheiten» eine Schlüsselposition einzunehmen.

Diese Beobachtung ist auch an Stellen zu machen, die liberal-
katholische/altkatholische Positionen nicht mehr ablehnen, sondern
geradezu übernehmen wie etwa diejenige über das Gewissen. Dieser
Abschnitt könnte fast von einem Bischof Reinkens stammen. Kein Wort
mehr davon, dass die Lehre von der Gewissensfreiheit ein «delira-
mentum» sei (Gregor XVI. 1832 in seiner Enzyklika «Mirari vos arbi-
tramur»), sie wird vielmehr bejaht. «Wenn er auf sein Gewissen hört,
kann der kluge Mensch die Stimme Gottes vernehmen, die darin
spricht» (1777), lesen wir und fragen uns höchstens, was das Wörtlein
«klug» hier meint. Wie das Folgende zeigt, betrifft es nicht die Höhe
des Intelligenzquotienten, sondern will eine - etwas schulmeisterliche

- Ermunterung sein, das Gewissen ernst zu nehmen. Diese Ausführungen

sind dann durchgehend überzeugend (d.i. mein Urteil, welches
nicht beansprucht, objektiv richtig zu sein, sondern nur, dem altkatholischen

Standpunkt zu entsprechen), und dies auch beim zweimaligen
Hinweis darauf, dass die Lehren der kirchlichen Autorität zu beachten
seien. Und doch ist bei diesem Punkt etwas schief, dies nämlich, dass

die Kirche, die Gemeinschaft der Christen, nicht genannt ist; die
Bemerkung, dass wir bei der Gewissensbildung u.a. durch die
Ratschläge anderer unterstützt werden, genügt wohl kaum. Eigentlich
mussten die Konsequenzen gezogen werden, die sich aus dem
Erwähnten aufdrängen: Der Mensch - und natürlich auch die andern
Menschen - vernimmt die Stimme Gottes in seinem Gewissen, d.h. in
ihm ist oberste Autorität. Das ist ja auch der Hintergrund für die
Lehre von der Gewissensfreiheit. Daraus müsste ein Wechselspiel von
Autoritäten, von Mensch zu Mensch in der Gemeinschaft folgern, ein

Wechselspiel, das die kirchlichen Autoritäten miteinbezieht - es ist ja
nicht chaotisch, sondern kirchlich - das sich aber eventuell auch

gegen diese Autoritäten richtet, die ja, wie z.B. die päpstliche Haltung
zur Gewissensfreiheit zeigt, einmal so und vielleicht einmal anders

lehren. Sie bieten keinen festen Halt im Sinne objektiver Sicherheit.

233



Mit einem solchen Halt aber rechnet Nr. 892, wo gefordert wird,
dass den Lehren des Papstes religiöser Gehorsam des Willens und des

Verstandes zu leisten sei nicht nur bei Ex-cathedra-Definitionen,
sondern auch da, wo er in Ausübung seines ordentlichen Lehramtes eine

Lehre vorlegt, die zu einem besseren Verständnis der Offenbarung in

Fragen des Glaubens und der Sitte führt. Dieser Gehorsam
unterscheide sich zwar von der Glaubenszustimmung, unterstütze diese

aber. Dabei wird auch das Lehren der Bischöfe genannt, doch ist das

insofern ohne grosse Bedeutung, als die Bischöfe nur in Gemeinschaft
mit dem Papst, dieser aber auch ohne jene, etwas tun können (vgl. 882,

883 u.a.).
Wenn man an den altkatholischen Vorwurf denkt, in der

römischkatholischen Kirche werde zu oft faktisch nach dem Grundsatz «Der
Zweck heiligt die Mittel» gehandelt, so liest man nun mit Befriedigung,

dass dieser Grundsatz klar abgelehnt ist (1753, 1756, 1959,

1789). Ob nun diese eindeutige Ablehnung ganz richtig ist, fragt sich

dennoch. Bei der Darstellung der Gesellschaftsethik lesen wir: «Ohne
die Hilfe der Gnade sind die Menschen ausserstande, den schmalen
Pfad zu erkennen zwischen der Feigheit, die dem Bösen weicht, und

der Gewalt, die sich zwar einbildet, das Böse zu bekämpfen, es aber in

Wirklichkeit verschlimmert» (1889). Praktisch heisst das eben doch,
dass Mittel eingesetzt werden müssen, die fragwürdig sein können.

Mag sein, ist gemeint, dass dem von höchster, objektiver Warte aus
gesehen nicht so ist, faktisch wird es doch so sein. Aber wie sieht das

Problem nun nicht beim Text, sondern in der Wirklichkeit aus? Das

Beispiel des Verbotes der künstlichen Empfängnisverhütung (2368,

2370) mag dies illustrieren. Nehmen wir an, dieses Verbot sei an sich

richtig nicht nur für eine moderne, desorientierte Gesellschaft,
sondern es entspreche auch der Menschenwürde der 3.-Welt-Völker. Nun
wird dieses Verbot von Millionen Armer beachtet - ein kurzer
Papstbesuch kann jahrelange gegenteilige Bemühungen von Missionaren

vernichten. Dass die Wirkung dieses Gehorsams grauenhaft ist,

wird niemand leugnen können. Nicht annehmbar erscheint mir die

Auskunft, die mir ein römisch-katholischer Theologe gegeben hat, es

mussten jene Leute eben alle päpstlichen Anweisungen beachten,
nicht bloss die eine. Dazu sind sie eben nicht fähig. Was zählt mehr:
die ideale Reinheit der Lehre oder das reale Unglück der Menschen?

Da wäre zur Gewissensfrage noch nachzutragen, dass zum Gewissen

auch gehört, dass die Wirkung einer Tat beachtet werden muss,

was (1780) zwar mitgemeint sein könnte, wenn es heisst: «Zum Gewis-

234



sen gehören die Wahrnehmung der Moralprinzipien, ihre Anwendung
durch eine Beurteilung der Gründe und Güter unter den gegebenen
Umständen, und schliesslich das Urteil über die auszuführenden oder
bereits durchgeführten konkreten Handlungen.» Es ist aber nicht
deutlich, ob das auch heissen kann, eine an sich gute Handlung habe
eventuell zu unterbleiben und eine Lehre sei zu verschweigen.

Aus den Aussagen über die Kirche sei die über Unterschiede zu
allen andern Religions- und Volksgruppen wie zu politischen und kulturellen

Gruppen zum Anlass genommen, selber Vergleiche anzustellen
zwischen der Lehre von der Kirche und der vom Staat, wie sie sich im
Katechismus finden.

Es zeigt sich zum Teil Gleichartiges, so z. B. dass da wie dort in der
Gemeinschaft der Menschen eine Ähnlichkeit zur innergöttlichen
trinitarischen Gemeinschaft gesehen wird (z.B. 877, 1878, 1890). Leider
ist dieser Ansatz nur sehr sporadisch und nicht durchgestaltet. Und
dann ist hier wie dort das Bild der Trinität schief, wobei auffällt, dass
das im weltlichen Bereich des Staates viel weniger der Fall ist und
dort das Bild der Gesellschaft viel leichter mit der Trinitätslehre zu
vergleichen ist als bei der Kirche. In der Kirche wird das Miteinander
der Apostel und dann der Bischöfe als Widerschein und ein Zeugnis
der Gemeinschaft der göttlichen Personen gesehen, wobei dann dieser
Widerschein recht subordinatianisch aussieht, indem der Inhaber des

Petrusamtes alle völlig dominiert (877 ff). Zum Staat finden wir zwar
längere Ausführungen über die Autorität (fast dünkt einen, es gehe um
eine natürliche Anlage der Gesellschaft auf das Papsttum hin), aber
dann plötzlich Aussagen, die einer völligen Gleichberechtigung aller
gleichkommen. Während in der Kirche der Papst uneingeschränkt alle
kirchlichen Rechte hat, gibt es im Staat einmal das Subsidiaritätsprinzip,

welches Kompetenzen von untergeordneten Gesellschaften nicht
verletzen darf und Grenzen für das Eingreifen des Staates zieht
(1883 ff), und dann verweist zwar die Autorität als solche auf eine von
Gott vorgebildete Ordnung, doch es muss die Bestimmung der

Regierungsform und die Auswahl der Regierenden dem freien Willen der

Staatsbürger überlassen bleiben (1901). Das ist ein Grundsatz, der für
die Kirche nicht gilt, auch wenn er nicht explizit geleugnet wird. Es

wird ja auch nicht gesagt, dass die Bischöfe von der Kirche zu wählen
wären (was allerdings irgendwie beim Bischof von Basel, dem von
Rom und einigen unierten doch geschieht, was der Katechismus
natürlich nicht erwähnt).

Es ist aber doch ein hoffnungsvolles Zeichen, wenn der Staat «trini-

235



tarischer» gesehen wird als die Kirche, sind doch die Überlegungen
zum Staat jüngerer Art.

Die Kirche ist nun einmal als straff strukturierte gesehen und nicht
altkirchlich als die, welche überall da ist, wo in der Gemeinschaft mit
dem Bischof Eucharistie gefeiert wird. Aber dennoch kann man
Andeutungen in dieser Richtung finden (z.B. 832).

«Der Papst, der Bischof von Rom und Nachfolger des hl. Petrus...»

(882), «Da der Papst mit dem Petrusdienst in der Kirche betraut ist, ist

er an jeder Eucharistiefeier beteiligt, in der er als Zeichen und Diener
der Einheit der Gesamtkirche genannt wird» (1369). Es war wohl
bloss altkatholische Neugier, wenn ich im Katechismus - erfolglos -
nach einer Begründung dafür suchte, dass der Papst der Nachfolger
des Petrus sei. Eine gewisse Antwort hat dafür die internationale
altkatholische Theologentagung von 1969 gegeben (s. IKZ 1969, 4.Heft):
«...5. Ohne den Bereich dogmatischer Folgerungen zu berühren, kann
festgestellt werden, dass die Funktion, die Rom in der Geschichte der
Kirche zuwuchs, im Zeichen der Aufnahme dieses Auftrags (d.i. des

Petrusdienstes, dem vor allem das Ergreifen von Initiativen zukomme)
stand. Diese Feststellung behält ihre Bedeutung für die ganze
Geschichte des römischen Primats, wenn auch oft stark verdunkelt.» Ein
Jahr danach hat die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz
sich zum Primat in der Kirche geäussert (IKZ 1970, 2. Heft) und dabei
ebenfalls von einem geschichtlichen Prozess gesprochen. Wie etwas,
das in der römisch-katholischen Kirche in der Hierarchie der Wahrheiten

vielleicht nicht oben, aber doch in einer Schlüsselstellung steht,
einfach behauptet und nicht dargelegt wird, ist schwer verständlich.

Das Kirchenbild des Katechismus ist ein Bild der hierarchischen
Ordnung. Oben sind die Macht- und Schlüsselstellungen. Das zeigt
sich z.B. auch im kurzen, aber schönen Abschnitt über die Charismen
da, wo es um deren Prüfung geht. Diese Prüfung obliegt in besonderer
Weise den Hirten (801), von der Prüfung durch die Kirche wird nichts

gesagt. (In 1. Joh. 4,1 z. B. aber fehlt die Erwähnung der Hirten, da
haben einfach die Christen, da hat die Kirche zu prüfen, ähnlich I.Kor.
14,29).

Dass das Kirchenvolk dem, was oben gesagt wird, einfach zu glauben

hat, zeigt sich an vielen Stellen, so etwa bei der Frage der
Reinkarnation - gewiss kein römisch-katholisch-altkatholisches
Kontroversthema, aber doch in der heutigen Zeit von vitalem pastoralem
Interesse. Es erstaunt schon, wenn ein heutiger Katechismus von diesem

Umfang (die deutsche Ausgabe zählt ca. 800 Seiten) zu diesem Thema

236



bloss schreibt: «Es ist dem Menschen bestimmt, ein einziges Mal zu
sterben (Hebr. 9,27). Nach dem Tod gibt es keine (Reinkarnation>»
(1013). Der einfache Gläubige hat das also blind zu glauben, ohne
einen andern als den fundamentalistischen Hinweis zu erhalten, der erst
noch schief ist, da die Hebräerbriefstelle die Einmaligkeit des Todes
nicht behauptet, sondern voraussetzt. Wie soll man denn die Phänomene

verstehen, welche etwa als Beweise oder doch Hinweise für und
auf die Reinkarnation berichtet oder selber erfahren werden? Kürzlich

hat mir ein Reinkarnationstherapeut wesentlich mehr Eindruck
gemacht, der mir sagte, er frage sich in letzter Zeit, ob die Theorie der
Reinkarnation nicht eine falsche Deutung solcher Phänomene sei und
ob man sich nicht zuerst Gedanken über unsern Zeitbegriff des
Nacheinander machen sollte. Vielleicht gäbe es auch eine Art höherer
Gleichzeitigkeit.

Ja, die Bewegung ist eine aktive von oben nach unten, vom Papst
über die Bischöfe und Priester zu den Laien. Von unten her darf man
entgegennehmen und gehorchen. Immer wieder gibt es Ansätze für
anderes, für ein trinitarisches synodales Kirchenbild, aber nie werden
diese Ansätze weiter durchgeführt.

Trotzdem ist der Katechismus, wie schon angedeutet, reich an schönen

Stellen, auch an solchen, die dieses «von oben nach unten»
übersteigen, wie etwa diese, wo die Kirche nicht als das straffe hierarchische

System beschrieben wird, sondern als die Braut Christi, als das

Mysterium der Vereinigung der Menschen mit Gott. Da wird gesagt,
dass der Sinn der hierarchischen Struktur ganz für die Heiligkeit der
Glieder bestimmt sei. Und diese Heiligkeit wird nun gemessen (nicht
etwa am Grad der Einordnung in das hierarchische System, sondern)
an dem tiefen Geheimnis, in dem die Braut in ihrer Hingabe der Liebe
die Hingabe des Bräutigams erwidert. Als die Braut ohne Flecken und
Falten (Eph. 5,27) geht Maria uns allen auf dem Weg der Heiligkeit,
die das Mysterium der Kirche ausmacht, voran. In diesem Sinn geht
die marianische Dimension der Kirche der Petrusdimension voraus
(773). Solches ist gerade für Altkatholiken bedenkenswert, sei es als

Trost, dass Rom doch nicht so «petrinisch» sei, sei es als Ansporn
(natürlich nicht für die polnischen Altkatholiken), wieder etwas mehr
sich auf das «Marianische» zu besinnen.

Bedenkenswert ist die «marianische Dimension» auch im Hinblick
auf die für die altkatholischen Kirchen aktuelle Frage der Möglichkeit
der Ordination von Frauen zum Priesteramt. Direkt bietet der
Katechismus leider wenig Hilfreiches zu dieser Frage. Es heisst einfach,

237



Christus habe ja nur Männer gewählt zur Bildung des Kreises der
zwölf Apostel, und gleicherweise handelten die Apostel bei der Wahl
von Mitarbeitern, die ihnen in ihrer Aufgabe nachfolgen sollten
(1577). Indem nur dieses Argument gegen die Frauenordination
genannt ist, wird eigentlich die Gegenposition gestärkt. Ich frage mich,
weshalb man nicht mehr dazu findet. Ob es vielleicht Uneinigkeit in
der Beurteilung der Argumente durch die Verfasser war? Viele Köche
verderben den Brei. Aber alles hat zwei Seiten. Die Tatsache, dass es

nicht einfach ein römischer Koch war, erklärt einerseits die grossen
Niveauunterschiede des Katechismus, ist aber andrerseits doch positiv
hervorzuheben als Bemühung um einen synodalen Prozess. Und wenn
in diesem Prozess Pannen widerfahren sind, so ist das verständlich,
wenn man daran denkt, dass sich die Altkatholiken schon viel länger
um Synodales bemühen und es auch noch nicht können.

Aber zurück zum Thema Mann und Frau im Priesteramt: Wenn der
Katechismus auch direkt nur das Erwähnte zu dieser Frage sagt, so

findet man andernorts doch erwägenswerte Aussagen dazu, bloss dass

sie nicht als solche gekennzeichnet sind. Es geht bei unserer Frage um
das Mann- und Frausein des Menschen. Was ist der Sinn dessen, dass

Gott den Menschen nicht einfach als Menschen, sondern als Mann
und Frau erschaffen hat? Es geht also zuerst um dieselbe Frage, welche

sich auch bei der Ehe und beim jungfräulichen Stand stellt. Man
hat demnach bei den entsprechenden Abschnitten nachzusehen. Und
da finden wir die grosse Linie von der Schöpfung über die
Heilsgeschichte hin zur eschatologischen Vision der «Hochzeit des Lammes»

(1602). Der Sinn der Ehe ist also von ewiger Art. Er führt hin zur grossen

«Ehe» Christi mit der Kirche (1612, 1616). «Das ganze christliche
Leben trägt die Handschrift der bräutlichen Liebe Christi und der
Kirche. Schon die Taufe, der Eintritt in das Volk Gottes, ist ein bräutliches

Mysterium, sie ist sozusagen das (Hochzeitsbad), das dem
Hochzeitsmahl, der Eucharistie vorausgeht...» (1617). Was die Jungfräulichkeit

um des Himmelreiches willen betrifft, über die gleich
anschliessend an den Abschnitt über die Ehe gehandelt wird, so ist sie

u.a. gesehen als Vorwegnahme des erwähnten Zieles der Ehe. «Die

Hochschätzung der Jungfräulichkeit um des Himmelreiches willen
und der christliche Sinn der Ehe lassen sich nicht voneinander trennen;

sie fördern einander» (1620).
Nach diesem Abschnitt folgt der über die Trauung, zu dem bloss

angemerkt sei, dass zur Frage, wer Spender des Sakramentes sei, ohne

theologische Reflexion nur angegeben wird, man halte in der lateini-

238



sehen Kirche allgemein die Brautleute dafür, wogegen es nach den
östlichen Liturgien Priester und Bischof seien (1623). Es fehlt ein Hinweis

auf die westliche vorscholastische Tradition sowie darauf, dass

sich diese auch im Westen noch lange gehalten hat und über Frankreich

und Holland heute noch von der altkatholischen Kirche vertreten

wird.
Unterschiede zur östlichen Theologie werden auch sonst etwa

erwähnt, was ökumenisch hilfreich ist. Relativ ausführlich geschieht
dies bei der Firmung, da auch gezeigt wird, dass die orthodoxe Kirche
dem altchristlichen Brauch näher geblieben ist. Etwas verworren sind
die Angaben über den westlichen Brauch der Trennung von Taufe
und Firmung, da die Firmung dem Bischof vorbehalten bleibe. Das ist
der historische Grund des Auseinanderreissens der Initiation, doch
dürfte wohl weithin heute die Mehrzahl der Firmungen im Westen

von Priestern gespendet werden, wodurch der Sinn der Firmung noch
mehr verunklärt wird. Da kann man sich nicht wundern, wenn (leider
auch bei Altkatholiken) nach einer neuen Form und Sinngebung der

Firmung gerufen wird, welche mit dem eigentlichen Sinn des Sakraments

nichts mehr zu tun haben.

Mit gespannter Erwartung liest man, was bei der Filioquefrage an
west-östlichen Unterschieden erwähnt wird. Es ist enttäuschend
wenig. Der Sinn der Frage wird nicht merkbar. Wir finden vage
«diplomatische» Formulierungen. Das ist gewiss bedauerlich. Die Frage ist
wohl für Rom noch zu heiss.

Angesichts des Niederganges der schönen Kunst in Ost und West,
in Kirche und Welt, ist das Bekenntnis zur Schönheit, das der
Katechismus ablegt, beeindruckend. Mag uns heute die Kraft zu gültiger
Schönheit auch weithin mangeln, wir wissen irgendwie doch, dass

«die unsichtbare, über alles erhabene Schönheit der Wahrheit und
Liebe, die in Christus erschienen ist, der Abglanz von Gottes Herrlichkeit

und Abbild seines Wesens (Hebr. 1 3) ist» (2502).

Wettingen Peter Amiet

239


	Notizen eines Altkatholiken zum neuen römischen Katechismus

