Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 4

Artikel: Der "Katechismus der katholischen Kirche"
Autor: Baumer, Iso

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der «Katechismus der katholischen Kirche»

Dieser Name fiir den Weltbestseller (in den verschiedenen Sprachen —
bis jetzt franzdsisch, italienisch, spanisch und deutsch erschienen [auf
die englische Ubersetzung muss man anscheinend noch bis zum néch-
sten Jahr warten] — sind schon mehrere Millionen Exemplare verkauft)
kam erst in allerletzter Zeit vor der Veroffentlichung auf; vorher zirku-
lierten die Entwiirfe unter dem Namen «Universaler Katechismus»,
«Weltkatechismus» u.d. Katholisch ist natiirlich nicht im eng konfes-
sionellen Sinn, sondern im Sinn der vier Eigenschaften der «einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche» gemeint, die aller-
dings «in der katholischen Kirche, die vom Nachfolger des Petrus und
von den Bischofen in Gemeinschaft mit ihm geleitet wird» verwirk-
licht ist (subsistit in), wie der Katechismus (816!, im Anschluss an
«Lumen Gentium» des I1. Vaticanums, Kapitel 8) bekriftigt.

Die nachfolgende Untersuchung setzt sich zum Ziel, in kritisch-
wohlwollender Weise Fundament und Aufbau, Zweck und Zielset-
zung, Quellen und Entstehen vorzustellen und eine knappe Inhaltsan-
gabe mitzugeben. Der Verfasser setzt sich damit bewusst ab nicht nur
von den reisserischen Phrasen eiliger Journalisten, die jeweils nach
der Publikation des Werkes in den verschiedenen Sprachgebieten sich
wie Hydnen auf das Werk stiirzten, um es zu zerfleischen, oder die es,
mit zynischen oder obszonen Zeichnungen versehen, licherlich zu ma-
chen versuchten, sondern auch und insbesondere von den hdamischen,
von anti-romischem Affekt besetzten Ausserungen deutschsprachiger
katholischer Theologen, denen man oft nicht besondere akademische
Sorgfalt und vielleicht auch nicht ausreichend «Glaubens- und Kir-
chensinn» (was hier meint: dass man Sinn und Absicht des Werkes,
wie es sich selbst darstellt, korrekt wiedergibt) bescheinigen konnte —

' Zahlen in Klammern beziehen sich immer auf die Randnumerierung der
Abschnitte des Katechismus, die ein einfaches Zitieren und iiberdies den Ver-
gleich unter allen verschiedensprachigen Ausgaben erlaubt; dieses Verweis-
System als «Paragraphen» mit iiberdeutlichem Hinweis auf ein reines Geset-
zeswerk abzutun, wie es ein nicht unbedeutender Theologe tat — der gleich
auch vom Katechismus als «Jahrhundert-Fiasko» sprach — kann man nur als
boswillig bezeichnen. — Ich habe die entsprechenden Statements wéhrend der
Sendung des ARD vom 26. Mai 1993 (21.55 Uhr) mitstenographiert; Teile dar-
us erschienen auch im romisch-katholischen Berner Pfarrblatt (und wohl
auch in anderen schweizerischen Pfarrblittern) einige Tage darauf.

193



was nicht mit Kurien-Konformitit oder Kritiklosigkeit verwechselt
werden sollte?.

Die Legitimation zu solchem («kritisch-wohlwollenden») Vorgehen
glaubt der Verfasser darin zu sehen, dass er als romisch-katholischer
Laie 1989/90 von der Redaktionskommission das «revidierte Vor-Pro-
jekt» des Katechismus mit der ausdriicklichen Bitte um kritische Lek-
tiire zugeschickt bekam; die definitive franzosische Fassung las er un-
mittelbar vor ihrer Verodffentlichung in Buchform in der letzten von
der Redaktionskommission hergestellten Ausgabe durch, die am
16. November erschienene franzdsische Premiére allsogleich hernach -
im Hinblick auf eine von der Redaktion der « Nouvelle Revue Theolo-
gique» in Namur/Belgien gewiinschte Vorstellung des 1.Teils?, und
schliesslich arbeitete er die deutsche Ausgabe nach ihrem Erscheinen
am 17.Mai 1993 ebenso sorgfiltig durch im mannigfachen Vergleich
mit der franzosischen Originalfassung. Dass die Lektiire teilweise aus
dem Blickwinkel der ¢stlichen Kirchen geschieht, hat damit zu tun,
dass der Verfasser als Gastprofessor die «Einfiihrung in die Kenntnis
der Ostkirchen» an der Universitdt Freiburg/Schweiz betreut*®.

? Zum Thema «Glaubens- und Kirchensinn» hielt ich im August 1992 einen
Vortrag vor der «Arbeitsgemeinschaft katholischer Dogmatiker und Funda-
mentaltheologen», der vollig umgearbeitet Anfang 1994 in den «Quaestiones
disputatae» bei Herder erscheinen wird: «Glaubenssinn — Kirchensinn: Kon-
krete Annidherungen. Triger, Muster und Bedeutungen in kollektiven religio-
sen Ausserungen».

3 NRT 115 (1993) 335-355.

4 In meine Ausserungen fliessen manche Erkenntnisse ein, die ich aus den
im Gefolge der franzosischen und deutschen Fassung publizierten (empfehlen-
den bzw. kritischen oder aber sorgfiltig kommentierenden) Artikeln sowie aus
den an Pressekonferenzen gehaltenen Statements bzw. verteilten Unterlagen
gewinnen konnte, unter anderem Texte aus dem «Osservatore Romano» (Wo-
chenausgabe in deutscher Sprache) von Papst Johannes Paul I1., Kardinal Jo-
seph Ratzinger, Msgr. Raffaello Martinelli (Mitglied des Sekretariats der Ka-
techismus-Kommission) vom 13.November, vom 14. November und 8. De-
zember 1992, vom 8.Januar und vom 21.Mai 1993; Hanno Helbling in der
NZZ Nr.275 vom 25. November 1992, S.23; die Pressemappe bei der Vorstel-
lung der deutschen Ubersetzung am 17. Mai 1993 in Leipzig (und die Berichte
tiber die gleichentags in der Schweiz erfolgte Vorstellung, u.a. in der «Schwei-
zerischen Kirchenzeitung» 161 [1993] Nr.21-22 vom 27.Mai 1993, 308-311);
Th.Rey-Mermet in «Choisir» (Genf) Nr.398 vom Februar 1993, 8-12;
S. Pinckaers in «Sources» (Fribourg) 19 (1993) Nr.2, 49-58; ganz besonder_S
aber die Nr.5 der «Cahiers de I'Ecole Cathédrale» (éd. Mame, Paris) 1993 mit
Beitrigen von P. Jean-Pierre Batut, P. Patrick Chauvet, Kardinal Joseph Rat-
zinger, Weihbischof Christoph Schénborn und P. Jean Miguel Garrigues samt

194



Ist es iiberfliissig zu beteuern, dass bei einem solchen Werk, «al
quale ha posto mano e cielo e terra» (wie Dante von seiner Divina
Commedia sagt — an das also «Himmel und Erde Hand angelegt ha-
ben») wegen der zweiten Komponente — nebst viel Bewundernswer-
tem und Erfreulichem — auch manche bedauerliche Liicke, Akzentver-
schiebung, Unausgeglichenheit zu finden sind, auf die man vor allem
im Hinblick auf die ausdriicklich gewiinschten regionalen oder loka-
len Katechismen, die in Anlehnung an dieses Modell ausgearbeitet
werden sollen, deutlich hinweisen muss? Von «einem leicht parano-
iden Amalgam archaischer Theologie und von Anti-Modernismus»,
wie die italienische Zeitschrift «Il Giorno» polemisch meinte, sind wir
jedoch weit entfernt. Und wenn ein anderer Kritiker meint, «dass ein
solches Werk — wie gedorrtes Obst — viel zu kauen gibt» (er meinte es
bitterbose tadelnd), so sei er daran erinnert, dass Dorrobst in gewissen
Situationen lebensrettend sein kann.

1. Fundament und Aufbau

a) Fundament

Wie ein Blick in das umfangreiche Inhaltsverzeichnis (23 Seiten),
mehr aber noch die sorgfiiltige Lektiire zeigt, ist der Katechismus tri-
nitarisch, christozentrisch und pneumatologisch fundiert. Das zeigt
sich vom ersten Satz des Prologs an, der noch vor aller Numerierung
steht: «<VATER, ... das ist das ewige Leben, dass sie dich, den einzigen
wahren Gott erkennen und Jesus Christus, den du gesandt hast> (Joh
17,3). Gott, unser Retter, «<will, dass alle Menschen gerettet werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen> (1 Tim 2,3-4). Es «ist uns
Menschen kein anderer Name unter dem Himmel gegeben, durch den
wir gerettet werden sollen> (Apg 4, 12), als der Name Jesus.» — Dieses

einer nicht eigens gezeichneten Einleitung. — Eine hervorragende Einfihrung
in den Katechismus und in eine moderne katholische Katechese tiberhaupt
bietet Francis D. Kelly, The Mystery We Proclaim. Catechesis at the Third Mil-
lennium, Huntington, Indiana 46750: Our Sunday Visitor Publishing Division,
Our Sunday Visitor, Inc., 1993. — Der Text meiner Stellungnahme war vollstin-
dig abgeschlossen, als ich die ausfithrlichen, ausgewogenen und klaren «fun-
damentaltheologischen Anmerkungen» zum KKK von Kurt Koch in der SKZ
Nrt.34 und 35 (26. August und 2.September) 1993 zu Gesicht bekam.

195



Prooemium, in dem ausser dem Vater und dem Sohn implizit auch der
Geist mitgemeint ist, zeigt zugleich eine der Hauptquellen des Kate-
chismus, ndmlich die Heilige Schrift.

Der erste Teil, «Das Glaubensbekenntnis» (entlang dem Symbolum
Apostolicum, ergidnzt durch das Nicaeno-Constantinopolitanum) ist
trinitarisch aufgebaut, ebenso auch der zweite Teil, «Die Feier des
christlichen Mysteriums»: «Die Ausgiessung des Heiligen Geistes
ldasst in der «Vermittlung des Mysteriums»> eine neue Zeit anbrechen:
die Zeit der Kirche, in der Christus durch die Liturgie seiner Kirche
sein Heilswerk kundtut, vergegenwirtigt und mitteilt, <bis er kommbt
(1 Kor 11,26). Wiahrend dieser Zeit lebt und handelt Christus fortan in
und mit seiner Kirche auf eine neue, fiir diese neue Zeit eigene Weise.
Er handelt durch die Sakramente. Die der Kirche des Ostens und We-
stens gemeinsame Uberlieferung nennt das «sakramentale Okonomie.
Diese besteht in der Mitteilung (oder <Ausspendung>) der Friichte des
Pascha-Mysteriums Christi in der Feier der <sakramentalen> Liturgie
der Kirche» (1076). Und in den folgenden Abschnitten wird die Litur-
gie ausdriicklich als ein Werk der heiligsten Dreifaltigkeit vorgestellt
(1077-1109). Auch der dritte Teil, «Das Leben in Christus», wird mit
Bemerkungen iiber das «Leben aus Gott, dem Dreifaltigen»
(1693-1695) eingeleitet. Und der vierte Teil, «Das christliche Gebet»,
ist durchwegs in eine trinitarische Grundhaltung eingetaucht.

Die aus dieser Grundhaltung sich ganz natiirlich ergebende Chri-
stozentrik ist so allgegenwirtig, dass man mit der Aufzdhlung der Be-
lege an kein Ende kidme; das «Thematische Register» (insgesamt 44
zweispaltige Seiten) fiihrt unter «Jesus Christus» fiinf Spalten an, und
die zwei Spalten iiber den Heiligen Geist bezeugen auch seine Bedeu-
tung in diesem Werk, wozu man weitere Stichworter konsultieren
miisste, etwa Epiklese (vollig unvollstindig im Vergleich mit den tat-
sdchlichen Erwidhnungen!).

b) Aufbau

Der Aufbau (sozusagen vier Stockwerke auf dem Fundament) wurde
soeben erwihnt: es geht um das Bekenntnis des Glaubens, um seine
gemeinschaftliche Feier, um das Leben aus dem Glauben und um das
Gebet im Glauben. Diese Struktur folgt dem sog. Romischen Kate-
chismus von 1566, dessen kritische Edition® den tieferen Sinn dieser

* Catechismus Romanus, ed. P. Rodriguez et al., Citta del Vaticano — Pam-
plona 1989 (zit. in den «Cahiers de la Cathédrale» [Fn.4], 71, Anm. 129).

196



Einteilung klarlegt. Sie ist von alters her in der Katechese iiberliefert
und auch bei Luther, wenn auch in anderer Reihenfolge, lebendig ge-
blieben. Thomas von Aquin verbindet die drei Hauptpfeiler (Credo/
Sakramente — Gebet — Gebote) mit den drei theologischen Tugenden
Glaube — Hoffnung — Liebe®. Damit aber ist diese Einteilung einge-
bunden in die altchristlich-mittelalterlich-barocke Lehre vom vierfa-
chen Schriftsinn, deren Tragweite Henri de Lubac wieder neu aufgear-
beitet hat’. Natiirlich ist nicht gemeint, dass der Katechismus in me-
thodischer Hinsicht auf diese vierfache Schriftdeutung im Sinn einer
wissenschaftlichen Exegese zuriickkehrt: gemeint ist vielmehr eine
zeitenthobene, immer giiltige spirituelle Lesart des Glaubens, der Litur-
gie, des Lebens, des Betens insgesamt; doch kann diese «alte» Lehre
durchaus auch als Korrektiv und Ergdnzung gegeniiber der exklusiv
historisch-philologisch-kritischen Exegese verstanden werden. Der al-
legorische Sinn will herausheben, was zu glauben ist, der anagogische,
was zu erhoffen ist, der moralische, was zu tun ist (und zwar aus
Liebe), der historische (oder buchstibliche) will zeigen, was faktisch
vorliegt, noch vor aller Hintergrund- (d. h. «symbolischen») Deutung.
Schon der Romische Katechismus hat die letzte Ausrichtung hervor-
gehoben: «Die ganze Zielsetzung von Lehre und Unterricht muss in
die Liebe, die nie endet, eingebettet werden. Man kann sehr wohl dar-
legen, was man glauben, hoffen oder tun muss; besonders muss man
aber die Liebe Christi aufscheinen lassen, damit jeder verstehe, dass
jeder wahrhaft christliche Tugendakt keinen andern Grund hat als die
Liebe und kein anderes Ziel als die Liebe.»?

Angesichts dieses Fundaments und dieses Aufbaus von einem Man-
gel an Beriicksichtigung der «Hierarchie der Wahrheiten» zu reden,
ist abseitig. Dieser gefliigelte Ausdruck meint ja nicht mehr oder min-
der grosse Abstufungen an Wahrheitsgraden, sondern die mehr oder
minder grosse Nihe von Wahrheiten zum Zentrum, das nichts anderes

¢ Einleitung zum Opusculum III: In duo praeceptis caritatis et in decem le-
gis praeceptis expositio, kritische Edition von J.-P.Torrell in RSPhTh 69
(1985) 24; zit. bei Chr.Schonborn in «Cahiers de I’Ecole Cathédrale» (vgl.
Fn.4), 72, Anm. 130.

" Henri de Lubac, Histoire et Esprit. L’intelligence de I’Ecriture d’apres Ori-
geéne, Paris: Aubier-Montaigne, 1950; id., Exégése médiévale, 4 in 3 Bédnden,
Paris: Aubier-Montaigne, 1959, 1961, 1964 — diese alle in finf Banden neu ge-
druckt 1993.

® Catechismus Romanus, art. X, zitiert bei J. Ratzinger, «Cahiers de I'Ecole
Cathédrale» (s. Fn.4), 70, Anm. 127.

197



ist als Jesus Christus in Person; was nicht so wichtig oder so dringlich
ist, braucht deswegen nicht schon weniger wahr oder gar beildufig, ja
entbehrlich zu sein.

Hingegen wird man mit mehr Berechtigung von einem «Mangel an
Tiefenschidrfe» reden diirfen?; gemeint ist ein Mangel an historischer
Perspektive und hermeneutischer Gewichtung, indem der ganze Kate-
chismus sich als symphonische und synchrone Darstellung der ganzen
Glaubenslehre gibt und zuwenig deutlich macht, dass die entspre-
chenden Formulierungen der Glaubenswahrheiten (besser Glaubens-
geheimnisse) zu sehr verschiedenen Zeiten ihren (vorldufigen oder de-
finitiven) Abschluss gefunden haben. Die wenigen kurzen historischen
Exkurse oder Begriffserlduterungen (Theologia/Oikonomia: 236, fi-
lioque: 247f., Bildung des Trinitdtsdogmas: 249-252, Gottmenschlich-
keit Jesu Christi: 464-478, Unbefleckte Empfingnis Mariae: 490-493,
Jungfriulichkeit Mariae: 498, Liturgische Traditionen und Katholizi-
tat der Kirche: 1200-1203, Taufe: 1229-1233, Firmung: 1290-1292,
Die Messe aller Jahrhunderte: 1345-1347, Das Sakrament der Verge-
bung: 1447-1449, Diakonat: 1571) sind 16bliche Ausnahmen, aber die
Ekklesiologie z.B. ist bedauerlicherweise nicht historisch dargestellt.
Der Mythos von der «immer gleichbleibenden Lehre der Kirche», der
zu einem Topos vatikanischer Erlasse geworden ist, wird hier zwar
nicht explizit behauptet, aber doch spiirbar festgehalten; er blockiert
unndtig die Diskussion und den Weitergang der Forschung bzw. ihre
Rezeption durch das Lehramt und das Kirchenvolk.

Die daraus resultierende einebnende Darstellung des bekannten,
gefeierten, gelebten und gebeteten Glaubens hiitte eine etwas dynami-
schere Ausrichtung durchaus vertragen: die Spannungen zwischen
Gut und Bos, zwischen Bemiihen und (sichtbarem) Ergebnis, zwischen
angestrebtem Ziel und menschlicher Schwiche, zwischen existentiel-
len Fragen und der ach so abgerundeten Glaubenslehre werden zuwe-
nig deutlich; dass das Dogma und erst recht die Liturgie, das mensch-
liche Handeln und auch das Beten eigentlich ein Drama darstellen -
dass sie ein Handeln zwischen Gott und Mensch (eine Theo-Drama-
tik) sind —, hiitte schirfer heraustreten diirfen '°,

® Wie ich es in meinem Aufsatz in der NRT tat (s. Fn.3).

' Benkt-Erik Benktson, Dogma als Drama. Der hollindische Katechismus
von einem schwedischen Theologen gelesen, Stuttgart: Calwer Verlag, 1976
(= Arbeiten zur Theologie, H.60); aus dem Geleitwort von Anders Nygren:
«Durch seine griindliche Kenntnis der Existenzphilosophie konnte der Verfas-
ser seine Darstellung auf entscheidende Weise dadurch bereichern, dass er

198



2. Zweck und Zielpublikum

Die Entstehung des neuen Katechismus gibt dariiber Auskunft. Er
entspringt einem ausdriicklichen Wunsch der Ausserordentlichen Bi-
schofssynode des Jahres 1985"" und wurde von 1986 bis 1992 in inten-
sivster Arbeit ausgearbeitet, und zwar, wie Kardinal Ratzinger etwas
apologetisch unterstreicht: «Keine Zeile dieses Textes ist in Rom ge-
schrieben worden, und nichts von dem Geschriebenen hat Mitglieder
romischer Institutionen zum Verfasser. ... Der Anteil der Glaubens-
kongregation am Ganzen besteht einzig darin, dass sie ihren techni-
schen Service fiir die notige Koordination der Arbeiten zur Verfiigung
stellte.» ' Gewiss ist jedenfalls, dass das Werk nicht auf Anordnung
des Papstes oder der Kurie angeregt und erlassen wurde, und dass
noch kaum je ein Dokument der Kirche die Mitarbeit so vieler Perso-
nen und Institutionen erfuhr wie dieses, ausgenommen natiirlich die
Dokumente des II.Vatikanischen Konzils. Es gab von Februar 1987
bis 25.Juni 1992 (Approbation durch den Papst) etwa 10 Textfassun-
gen, die 4. Textstufe (Avant-Projet révisé¢) wurde 1989/90 in vier Spra-
chen und 5000 Exemplaren dem Weltepiskopat zur Vernehmlassung
vorgelegt; 938 Antworten von einzelnen Bischofen, Bischofskonferen-
zen, theologischen Fakultiten und Instituten und Experten gingen ein,
die insgesamt 24000 Anregungen («Modi») zum Ganzen, zu einzelnen
Teilen, ja einzelnen Aussagen vorlegten. Der 3.Teil z.B. wurde dar-
aufhin vollig neu geschrieben, andere erheblich modifiziert. Ange-
sichts dieser Tatsache muss man der Arbeitsgruppe unter dem Dog-
matik-Professor (dann Weihbischof) Christoph Schonborn OP héch-
stes Lob zollen, die «den naturgemiss reichlich inhomogenen Text in
eine halbwegs einheitliche Form brachte»!* — iibrigens bis zum Ab-
schluss in eine schén abgerundete, auch literarisch erfreuliche Form.

Gabriel Marcel in die Betrachtung einbezog und seine grosse Bedeutung in
diesem Zusammenhang nachwies», S.5 (die Kapitel heissen denn auch ganz
nach G.Marcel: Theologia viatorum, Homo viator, Christus victor, Gratia illu-
minans); Hans Urs von Balthasar, Theodramatik I-1V, Einsiedeln: Johannes-
Verlag, 1973-1983.

"' Diesbeziigliche Wiinsche wurden jedoch seit dem II. Vatikanischen Kon-
zil immer wieder geiussert.

"2 In: Herder-Korrespondenz H.7 1990. — Angesichts dieser dezidierten
Aussage kann ich den Seufzer eines an der Redaktion des KKK Mitbeteiligten
1989 wegen der Eingriffe irgendwelcher Instanzen nicht genauer orten.

'Y Kardinal Ratzinger (vgl. Fn.12).

199



a) Zweck

Der Katechismus will, wie er selber im Prolog sagt, und wie es der
Papst in seiner Apostolischen Konstitution «Fidei Depositum» vom
11.Oktober 1992, die dem Werk vorangestellt ist, unterstreicht, «eine
organische Synthese der wesentlichen und grundlegenden Inhalte der
katholischen Glaubens- und Sittenlehre vorlegen» (11). «Der Kate-
chismus ... ist eine Darlegung des Glaubens der katholischen Kirche
und der katholischen Lehre, wie sie von der Heiligen Schrift, der apo-
stolischen Uberlieferung und vom Lehramt der Kirche bezeugt und
erleuchtet wird. Ich erkenne ihn als giiltiges und legitimes Werkzeug
im Dienst der kirchlichen Gemeinschaft an, ferner als sichere Norm
fir die Lehre des Glaubens. Mdoge er der Erneuerung dienen, zu der
der Heilige Geist die Kirche Gottes, den Leib Christi, die Pilgerin auf
dem Weg zum unverginglichen Licht des Reiches, unablissig ruft»
(Apost. Konst. FD).

Vom Genus litterarium her ist er keine theologische Abhandlung ar-
gumentativen Stils, sondern eine affirmative, systematisch geordnete
Darlegung der katholischen Glaubens- und Sittenlehre, wie sie vom
Lehramt am Ende des 2.Jahrtausends, im Gefolge des II. Vatikani-
schen Konzils und sozusagen als dessen letzte Frucht (nach der Litur-
gie-Reform und dem Codex Iuris Canonici samt Codex Canonum Ec-
clesiarum Orientalium) vorgelegt wird. Es gibt also keine Auseinan-
dersetzungen verschiedener theologischer Meinungen oder Schulen
oder Stromungen '*; keine einzige Fussnote bezieht sich auf theologi-
sche Werke, die nach dem Mittelalter geschrieben wurden, oder auf
geistliche Schriftsteller nach dem Ende des 19.Jahrhunderts; pépstli-
che Erlasse hingegen wurden bis 1991 eingearbeitet — als ob diesen ge-
geniiber weniger historische Distanz geboten wire!'s

" «Der Katechismus soll nicht méglichst viele Meinungen spiegeln, die
kommen und gehen, sondern moglichst unverfilscht das einfache Licht von
Gottes Offenbarung durchscheinen lassen», Kardinal Ratzinger (vgl. Fn.12) -
aber es bleibt gebrochen durch das Prisma menschlicher Aufnahmefihigkeit
und menschlicher Sprache, die man sich als moglichst erleuchtet vorstellen
darf.

15 Das war schon beim 2. Vaticanum der Fall: «Si vous n’étes pas Pape, la
seule facon de vous insinuer dans les notes au bas de la page des décrets con-
ciliaires est, semble-t-il, d’étre mort avant le XIVesiécle»: Nicholas Lash,
Newman depuis Vatican 11, in: Claude Lepelley/Paul Veyriras, Newman et
I’Histoire, Lyon: Presses Universitaires 1993, S.258 (= Etudes Newma-
niennes, 8).

200



Zusammenfassend: «Dieser Katechismus ist als eine organische
Darlegung des ganzen katholischen Glaubens gedacht. Man muss ihn
somit als eine Einheit lesen» (18).

b) Zielpublikum

Hier hat sich im Laufe der Ausarbeitung eine Verschiebung ergeben.
Urspriinglich hiess es: «Der «Weltkatechismus» ist ... nicht ein Kate-
chismus, den man unmittelbar den Kindern oder den Erwachsenen in
die Hand gibt, sondern es ist ein Glaubensbuch, das den Katechese-
verantwortlichen zur Verfiigung gestellt wird.» '* Von Anfang an war
er als «Bezugspunkt» (punctum referentiae) fiir spéter auszuarbei-
tende Regional-Katechismen vorgesehen und somit primédr den Bi-
schofen und ihren Katechese-Experten zugedacht. Die endgiiltige
Formulierung lautet nun: «Der vorliegende Katechismus ist haupt-
sdchlich fiir die bestimmt, die fiir die Katechese verantwortlich sind:
in erster Linie fiir die Bischofe als Lehrer des Glaubens und Hirten
der Kirche. Er wird ihnen bei ihrer Aufgabe, das Volk Gottes zu leh-
ren, als Arbeitshilfe angeboten. Uber die Bischofe hinaus richtet er
sich auch an die Verfasser von Katechismen, an die Priester und Kate-
cheten. Er will aber auch eine niitzliche Lektiire fiir alle anderen glau-
bigen Christen sein» (12). Er wird den «Hirten der Kirche» anver-
traut, damit er ihnen «als sicherer und authentischer Bezugstext fiir
die Darlegung der katholischen Lehre und in besonderer Weise fiir die
Ausarbeitung der ortlichen Katechismen dient». Aber «er wird zu-
gleich allen Gliubigen angeboten, die die Kenntnis der unerschopfli-
chen Reichtiimer des Heiles vertiefen mdchten». Weiter soll er im
6kumenischen Gesprich hilfreich sein, um «den Inhalt und den har-
monischen Zusammenhang des katholischen Glaubens» aufzuzeigen,
und endlich soll er jedem Menschen angeboten werden, «der uns nach
dem Grund unserer Hoffnung fragt und kennenlernen mdchte, was
die katholische Kirche glaubt» (Apost. Konst. FD)".

16 Christoph Schonborn in: SKZ 158 (1990) Nr.11 vom 15.Mirz, 161-163.

'7 Man wiirde meinen, der Zweck und das Zielpublikum seien in der Apost.
Konst. und im Prolog (sowie in Dutzenden von Zeitungsartikeln) deutlich ge-
nug bezeichnet worden: das hindert den Bischof von Chur nicht daran, «allen
Gldubigen und Menschen guten Willens» (welch hohle Formel ist das mittler-
weile geworden!) zu sagen, sie hiitten «das Recht und die Pflicht, all jene, die
im Dienst der Glaubensverkiindigung stehen, daraufhin zu befragen, ob deren
Verkijndigung mit dem Gibereinstimmt, was der Katechismus der Katholischen

201



Das urspriinglich eher restriktiv gedachte Zielpublikum (Bischofe
und Katecheseverantwortliche) hat sich im letzten Spurt vor der Ver-
offentlichung zu einem Riesen-Publikum ausgeweitet: die Verleger,
die das Rennen machten (und iiber deren Auswahl viel Staub aufge-
wirbelt wurde) setzten auf Massenauflagen, und ihre Spekulation hat
sich als richtig erwiesen; die Pressekonferenzen und das darauf fol-
gende Medienspektakel haben nicht wenig Anteil am Weltbestseller,
wie der Katechismus einleitend schon genannt wurde. Weihbischof
Schonborn sieht aber im sensationellen Absatz auch etwas mehr: «Die
unerwartet grosse Nachfrage nach dem Katechismus spricht dafiir,
dass viele Menschen, ob sie der Kirche angehdren oder nicht, nach et-
was suchen, <woran man sich halten kann>!»1?

Der Verkauf nicht nur in Buchhandlungen, sondern auch im Super-
markt und an Kiosken wirft aber die Frage nach der Sprache auf, in
der der Katechismus verfasst ist: Er ist im ganzen Sprachduktus, im
Aufbau und in der Denkweise eindeutig mitteleuropdisch-nordameri-
kanisch angelegt (nicht so sehr territorial als von der Bildungstradi-
tion her zu verstehen) und setzt fiir ein addquates Verstindnis etwa
eine Matura oder einen vergleichbaren Bildungsstand bzw. ein ent-
sprechendes Bildungsinteresse voraus. Die Verfasser, Redaktoren und
Mitarbeiter mogen aus noch so vielen Lindern und Kontinenten
stammen — sie sind alle eines gehobenen Bildungsniveaus ganz be-
stimmter, ziemlich einheitlicher Prigung, zudem besteht der engste
Kern der Hauptverantwortlichen aus lauter Bischéfen und Kardinélen
(der einzige Weltpriester, Jean Corbon aus Beirut, wurde oft ver-

Kirche lehrt!» usw. Der Katechismus als Waffe in der Hand selbsternannter,
aber zum vorneherein bischoflich approbierter Inquisitoren und Zensoren!
Das anderwiirts propagierte « Lehramt der Glaubigen» sieht man plétzlich hier
frohlich Urstind feiern. Die Aufmunterung wurde prompt in der — gelinde ge-
sagt «konservativen» — Zeitschrift «Timor Domini» begierig aufgenommen.
Es war zu erwarten, dass auch aus dieser Ecke ein unangemessenes Echo
kommt.

'8 Bei der Vorstellung des Katechismus in Leipzig am 17.Mai 1993; dieser
Satz wurde im «Osservatore Romano», deutsche Wochenausgabe vom 21. Mai
1993 (Nr.20), nicht abgedruckt. Kardinal Ratzinger (in seinem Statement im
ARD vom 26.Mai 1993, vgl. Fn. 1) sieht im Absatz sogar ein Plebiszit fiir den
Katechismus, was man wohl so unbesehen kaum behaupten darf. Es wird mit
dem Katechismus wie mit den Papstreisen sein: ihr wirklicher Nutzen muss
sich langfristig erweisen, nicht in der momentanen Begeisterung (oder Re-
serve) vieler Betroffener.

202



schwiegen oder falsch zitiert)'’. Unter diesen Umstinden war ein
sprachlich-mentalitdtsméassig weniger eingeschrinkter Text gar nicht
zu erwarten; Kardinal Ratzinger war sich dessen auch bewusst: «Es
gibt den gemeinsamen <Ton» «des Menschen von heute> nicht. Hier
muss sich ein Katechismus — selbst wenn er sich auf einen begrenzte-
ren Adressatenkreis bezieht — zu bescheiden lernen. Der Frage, wie es
gelingen kann, die Botschaft zu vergegenwirtigen, darf er deswegen
allerdings nicht ausweichen.» Ein erster Schritt dazu ist nach ihm «die
Sachlichkeit», denn «das Debakel der modernen Katechese, die we-
der Information zu vermitteln noch Glaube zu erwecken sich imstande
zeigte, rithrt meines Erachtens vom Verkennen dieses Sachverhalts.»
«Daher musste es die wesentliche Aufgabe fiir die Verfasser des Pro-
jektes sein, selbst mit Verstand und Herz zu begreifen, was sie sagen
wollten, und das Verstandene in unpathetischer Sachlichkeit auszusa-
gen.» 20

Ein Wort noch zur deutschen Ubersetzung: Im Gegensatz zu den
anderssprachigen Ubersetzungen, die ganzen Equipen iibertragen
wurden, stammt die deutsche Ubersetzung von einem einzigen Fach-
mann, Dr.theol. August Berz, Ins/Schweiz, dessen Text in engster Zu-
sammenarbeit mit Weihbischof Schonborn entstand und auch von
«weltlichen Korrektorinnen und Korrektoren» iiberpriift wurde.
A.Berz hat sich seit Jahrzehnten als Ubersetzer theologischer Arbeiten
bewihrt, und seine Dissertation war den Katechismen im Bistum Ba-
sel gewidmet. Er hatte die schwierige Aufgabe, das elegante Franzo-
sisch in ein ebenso gepflegtes, aber etwas weniger feierliches Deutsch
umzuwandeln. Mir scheint, das ist ihm bestens gelungen; sein Text ist
sehr lesbar, und die Vergleiche mit dem Original zeigen, dass dem

" Darum sei, bei so viel Falschmeldungen, einmal deutlich gesagt, dass es
sich bei ihm um einen Priester der griechisch-melkitisch katholischen Kirche
franzésischen Ursprungs handelt, der seit 40 Jahren im arabischen Sprachbe-
reich lebt: Professor an den Universititen Beirut und Kaslik, Studien in Rom,
Kairo, Beirut, Konzilstheologe, Sekretir der 6kumenischen Kommission der
katholischen Patriarchen des Libanons, Mitglied von Faith and Order, der In-
ternationalen Kommission fiir den katholisch-orthodoxen Dialog sowie der
theologischen Sektion des Rates der nah-ostlichen Kirchen; Redaktor des
Courrier (Ecuménique du Moyen-Orient (Beirut); von seinen zahlreichen Wer-
ken seien nur zwei erwiihnt: L’Eglise des Arabes, Paris: Cerf 1977; Liturgie de
source, Paris: Cerf 1980: deutsche Ubersetzung von Hans Urs von Balthasar,
Liturgie aus dem Urquel!, Einsiedeln: Johannes Verlag 1981 (= Theologia Ro-
manica XII).

* Kardinal Ratzinger (vgl. Fn. 12).

203



Ubersetzer hochstes Lob zu zollen ist. Dass einige Leute in Deutsch-
land meinten, iiber ihn herfallen zu miissen, passt ins beklagenswerte
Bild des durchschnittlichen Kritikniveaus?'.

Die heute feststellbare Diskrepanz zwischen Sprache und Anspruch
des Katechismus einerseits und dem Zielpublikum anderseits riihrt
weitgehend von der Ausweitung des letzteren her. Um so dringlicher
ist die Ausarbeitung neuer Katechismen, die dem sozio-kulturellen
Kontext, dem Alter und dem Bildungsstand der jeweiligen Adressaten
besser entsprechen. Auch in den Ortskirchen wird man Verfasser fin-
den, «die mit Verstand und Herz begreifen, was sie sagen wollen und
dieses in unpathetischer Sachlichkeit aussagen». In diesen Ortskir-
chen wird man in das Gremium der Mitarbeiter ganz entschieden
Fachleute anderer Sparten als nur der Theologie und ihrer verschiede-
nen Disziplinen — etwa Wirtschaftsexperten, Politologen, Arzte, Kir-
chenhistoriker, Naturwissenschaftler usw. — berufen, und natirlich
Laien (Médnner und Frauen!), unter anderem auch solche mit Erfah-
rung in Ehe und Erziehung.

3. Quellen: Bibel, Konzilien und Synoden, péapstliche und kirchliche
Dokumente, das kanonische Recht, westliche und ostliche Liturgien,
Theologen und kirchliche Schriftsteller (vor allem Kirchenviiter)

30 zweispaltige Seiten aus dem «Register der zitierten Stellen» ver-
zeichnen die Schriftstellen, die in den Katechismus eingearbeitet wur-
den, acht Seiten die Zitate aus Konzilsdokumenten (die meisten aus
dem II.Vatikanischen Konzil, am zweitmeisten aus dem Konzil von
Trient, erst dann folgt das 1. Vaticanum), drei Seiten pdpstliche Doku-
mente (weitaus die meisten von Johannes Paul II., sodann von
Paul VI.), zwei Spalten die kirchlichen Dokumente, fast vier Spalten
die beiden Rechts-Codices, ebenfalls fast vier Spalten Zitate aus west-
lichen und o6stlichen Liturgien, fast 15 Spalten solche aus kirchlichen
Schriftstellern (Augustinus weit hdufiger als Thomas von Aquin) -
doch sagen solche Statistiken noch nicht das Entscheidende aus; zu
fragen ist namlich, in welchem Zusammenhang und in welchem Gei-
ste alle diese Quellen ausgeschopft werden.

Positiv wird man sagen diirfen, dass die Zitate einer Vertiefung und
Weiterfithrung, oft auch einer andern Beleuchtung der Exposition die-

21 «Christ in der Gegenwart» Nr.23 (1993) und Nr.26 (1993).

204



nen und somit nicht unbedingt organisch, wohl aber thematisch mit
ihr verkniipft sind. Allerdings stellt sich die Frage ihrer Gewichtung.
Hier aber, wie beim ganzen Katechismus, wird man mit Bischof Leh-
mann (bei der Vorstellung des deutschen Katechismus) sagen miissen:
«Jede einzelne der Ausserungen im KKK muss jeweils nach den gel-
tenden Regeln der Hermeneutik iber die Verbindlichkeit kirchenamt-
licher Aussagen verstanden und beurteilt werden.» 22

Bei den Zitaten aus der Heiligen Schrift muss sowieso beachtet wer-
den, dass sich der Katechismus sowenig wie in eine theologische, so
auch nicht in eine exegetische Kontroverse einldsst. Die Zitate aus der
Heiligen Schrift sind daher eher Begleittexte, die im gleichen Sinn und
Geist wie der Katechismus iiberhaupt gelesen werden miissen, ndm-
lich mehr als spirituelle Lektiire denn als Pfeile im Kocher wissen-
schaftlicher Beweisfithrung. Schwieriger féllt eine solche (spirituelle)
Lektiire bei manchen lehramtlichen Entscheiden, die ja doch oft ent-
schieden Stellung beziehen und Grenzen markieren, oder in den Para-
graphen der kirchlichen Rechtsbiicher, die entsprechend ihrem An-
spruch juristische Aussagen, wenn bisweilen auch in ganz «geistli-
chen» Dingen, machen. Es ist nicht verwunderlich, dass gerade diese
Quellen oft auch auf den Text des Katechismus selbst abfirben und
thm streckenweise einen Tonfall verleihen (besonders im Bereich der
Ekklesiologie und der Moral), der in manchen Ohren recht problema-
tisch klingen wird.

Doch ist insgesamt dieser Befund iiber die Quellen als hochst er-
freulich zu bezeichnen: die eindeutig biblisch-patristische Prigung
und der Einbezug der Ostkirche sowie der starke Anteil der «Wolke
der Zeugen» (der Heiligen und sonstigen geistlichen Schriftsteller)
stellt den Katechismus in einen Horizont, innerhalb dessen sich seine
Aussagen als wohl begriindet und dialogfahig erweisen. Immerhin:
bei aller Reverenz, die den Ostkirchen erwiesen wird, und wie sehr
ihre Grundhaltung auch im zweiten und vierten Teil durchscheint, so
finden sie sich doch auf weite Strecken im ersten und im dritten Teil
kaum widergespiegelt.

Auch auf eine dritte Kontroverse lisst sich der Katechismus nicht
ein: er diskutiert weder mit den grossen Weltreligionen noch mit den
andern christlichen Kirchen; nur kurz werden die Nichtchristen ge-
streift (839-848), die andern christlichen Kirchen werden tiberhaupt

22 Auch in «Osservatore Romano», Deutsche Wochenausgabe Nr.20 vom
21.Mai 1993.

205



nicht thematisiert, nur im Zusammenhang mit der Einheit der Kirche
kurz gestreift (817-822). Ob dies fiir den 6kumenischen Dialog geniigt
— m.a.W. ob die klare Selbstdarstellung und Selbstabgrenzung ohne
jede ausgestreckte Hand schon ausreicht —, ist eher fraglich.

4. Gliederung und Register

Die didaktische Aufbereitung des Katechismus ist m. E. ausgezeich-
net, die Register sind sehr niitzlich — nur das «Thematische Register»
ist leider sehr unbefriedigend.

a) Gliederung

Der Gesamtaufbau wurde oben in Abschnitt 1.2 skizziert. Der Kate-
chismus ist bis ins letzte durchkomponiert — ob man das nun systema-
tisch oder organisch bezeichnen will, bleibe dahingestellt. Jedenfalls
findet man sich leicht zurecht, Querverweise durch das ganze Buch
zeigen innere Verbindungslinien auf, das praktische Zitierverfahren
wurde schon erwidhnt. Die vier Teile wurden in Abschnitte gegliedert,
diese in Kapitel, diese wiederum in Absiitze, und diese schliesslich mit
romischen Ziffern nochmals unterteilt, weitere unnumerierte aber be-
titelte Unterabschnitte erleichtern noch mehr die Lektiire in kurzen
Passagen; als besonders gliicklich mochte ich die «Kurztexte» am
Ende jedes Artikels bezeichnen, die sozusagen als Merksitze das We-
sentliche rekapitulieren, und zwar haufig nicht nochmals in dhnlichen
Sdtzen wie im Corpus des Textes, sondern mit neuen, originellen For-
mulierungen oder Zitaten — ein wahres Labsal inmitten der doch an-
strengenden Lektiire! Auch wenn man das dicke Buch, wie es iibli-
cherweise der Fall sein wird, nur etappenweise lesen kann (ich habe
dafiir bei allen vier Lektiiren — «berufsbegleitend» — je vier bis fiinf
Wochen aufgewendet), so verliert man den Faden nie, da immer wie-
der der Aufbau — vorangekiindigt, eingeschoben, abschliessend — in
Erinnerung gerufen wird.

b) Register

Schon der franzésischen Fassung wurden Liicken und Ungereimthei-
ten im thematischen Index vorgeworfen; der deutsche ist umfangrei-
cher, aber womdglich noch ungeniigender. Bei der hervorragenden

206



Gliederung des Katechismus und dem umfangreichen Inhaltsver-
zeichnis stellt sich die Frage nach der Notwendigkeit eines themati-
schen Index sowieso; wenn aber «der Hauptgesichtspunkt ... die még-
lichst umfassende thematische Erfassung des Inhalts [war], nicht die
vollstindige Angabe aller Nennungen» (Seite 771), dann hitte man
gerne Kriterien fiir diese «moglichst umfassende thematische Erfas-
sung» gehabt, Kriterien vor allem fiir die Auslassungen, Kriterien aber
auch fiir die interne Gliederung der Stichworter. Nun niitzt aber ein
selektives Register kaum jemandem — selektiv in bezug auf die Stich-
worter, selektiv innerhalb derselben — und eine tiberaus wichtige Auf-
gabe wurde ganz iibersehen: ndmlich verborgene Themen aufzuspii-
ren, die vielleicht nicht in den Titeln und Untertiteln vorkommen, aber
den ganzen Katechismus durchziehen. Hier hat sich einmal mehr ein
rein dusserliches Erfassen als Fallstrick erwiesen. Dringend geboten
wire ein vollstindiges Register, das aus einer sorgfiltigen, sowohl auf-
merksamen wie meditativen Lektiire erwédchst und die weit {iber das
direkt Ausgesagte hinaus wertvollen Inhalte des Katechismus er-
schliesst. Dabei miisste ein strikt alphabetisches Register erstellt wer-
den, das aber sehr wohl auch «mystagogische» Stichworter aufweist
wie «Begegnung», «Geheimnis», «Gegenwart (Gottes, der Heiligen)»,
«Gemeinschaft», « Nacht des Glaubens», «Name», «Reich Gottes»,
«Zeugnis» und andere mehr.

So fehlen — jedenfalls im Index, nicht unbedingt auch im Text! -
«Befreiung», « Erlésung vom Bosen» (sieben Stellen zu «Erlésung» in
anderm Zusammenhang), «Genozid», «Geheimnis» bzw. «Myste-
rium», « Name Jesu», «Herz» usw.; die «Bedeutung der ehelichen
Treue» wird unter dem Hauptstichwort «Ehebruch» erwéhnt(!),
«Umkehr» wird der «Reue» gleichgestellt und dort (im Zusammen-
hang mit der Beicht) erwihnt, « Gewaltverzicht als Zeugnis der Liebe»
findet man unter dem Stichwort «Strafe», «Teilkirchen» nur viermal,
unter Hinzufiigung von «Vorsitz der Kirche von Rom» usw. Ob man
dem Index unter solchen Umstinden wenigstens einen «inchoativen»
Nutzen bescheinigen kann, muss ich dem Leser iiberlassen.

207



5. Skizze des Inhalts

«Sieh bei allen Menschen, Schriften, Taten mehr auf das, was da ist,
als auf das, was mangelt» (Johann Kaspar Lavater).?® Das ist die
Grundabsicht meiner Ausfiihrungen; dennoch werden die nachfol-
genden Bemerkungen etwas disproportioniert sein, indem einige pro-
blematische Themen weiteren Raum einnehmen als die vielen und
weitaus iiberwiegenden hervorragenden Textpassagen.

a) Das Bekenntnis des Glaubens

Der erste Abschnitt, der — wie in allen Teilen — eine Art Fundament
fiir die dann im zweiten Abschnitt ins einzelne gehenden Ausfithrun-
gen bildet, weist den Glauben nicht als ein trockenes «Fiirwahrhal-
ten» irgendwelcher «Sdtze» aus, sondern als einen Dialog zwischen
Gott und Mensch, und zwar des Menschen in Gemeinschaft. « Gottes-
beweise» sind «nicht im Sinn naturwissenschaftlicher Beweise» zu
nehmen, sondern «im Sinn iibereinstimmender und iiberzeugender
Argumente, die zu wirklicher Gewissheit gelangen lassen» (31) — der
Kenner wird dahinter mit Freude J. H. Newman vernehmen mit seiner
«Zustimmungslehre». Der «unaussprechliche Gott» kann in mensch-
licher Sprache nie addquat erfasst werden: «Unsere menschlichen
Worte reichen nie an das Mysterium Gottes heran» (42). Der Kate-
chismus, der sich ja anheischig macht, das Ganze der katholischen
Glaubenslehre in seinem organischen Zusammenhang darzustellen,
weiss also sehr wohl um die Relativitit eines solchen Unternehmens.
Diese Einsicht schliesst nicht aus, dass mit den Mitteln menschlicher
Vernunft Aussagen iiber Gott («das ursprungslose und endlose Sein
schlechthin» — «I’Etre en soi sans origine et sans fin», 34), iiber den
Menschen («mit seiner Offenheit fiir die Wahrheit und Schénheit, mit
seinem Sinn fiir das sittlich Gute, mit seiner Freiheit und der Stimme
seines Gewissens, mit seinem Verlangen nach Unendlichkeit und
Gliick», 33) und tber die Geschopfe (deren «vielfdltigen Vollkom-
menheiten [ihre Wahrheit, ihre Giite, ihre Schonheit] die unendliche
Vollkommenbheit Gottes» widerspiegeln, 41) gemacht werden.

Die Offenbarung ist das Wort Gottes an die Menschen (2. Kapitel),
der Glaube des Menschen die Antwort darauf (3. Kapitel). Ein erstes

23 Zitat gefunden in einer Wander-Ausstellung iiber die renovierten Fresken
in der Sixtina-Kapelle (im Sommer 1993 in den Korridoren der Stiftsbiblio-
thek St.Gallen zu sehen).

208



Mal taucht hier das Lehramt auf (die Bischéfe in Gemeinschaft mit
dem Nachfolger Petri, dem Bischof von Rom, 85), aber auch der iiber-
natiirliche Glaubenssinn aller Gldubigen (91-94). Die Kirche hat «die
Heiligen Schriften immer verehrt wie den Leib des Herrn selbst»
(103), darum reicht sie «den Gliubigen ohne Unterlass das Brot des
Lebens, das sie vom Tisch des Wortes Gottes und des Leibes Christi
empfdngt» (ebda.). Dass in der Ostkirche die Ikonen eine dem Leib
Christi und dem Wort Gottes analoge Stellung einnehmen, hiitte hier
erwihnt werden konnen (was allerdings das Problem des Unter-
schieds zwischen religioser und kirchlicher Kunst aufwirft). Die dem
ganzen Katechismus zugrundeliegende Lehre vom vierfachen Schrift-
sinn wird kurz erldutert, vielleicht etwas zu knapp (115-119), sie wird
erginzt durch den Hinweis auf die Typologie («Vorausbild», «Vor-
form» des AT im Hinblick auf das NT, 128-130).

Newman scheint wieder durch, wenn der Glaube als «eine personli-
che Bindung des Menschen an Gott und zugleich, untrennbar davon,
[als] freie Zustimmung zu der ganzen von Gott geoffenbarten Wahr-
heit» definiert wird (150). Man konnte mit Newman weiterfahren
(und das meint auch der Katechismus), dass es sich um einen «rea-
len» Glauben, nicht einen «notionellen (begrifflichen)» handelt, der
einem lebendigen Gott in drei Personen geschenkt wird**. Das trinita-
rische Muster durchzieht diesen ganzen ersten Teil, ja den ganzen Ka-
techismus, wie schon einleitend erwidhnt. Der Glaube kann in die
Nacht geraten, um so mehr brauchen wir Zeugen, die uns voranleuch-
ten (164f.). Mit Thomas von Aquin wird festgehalten, dass «der Akt
des Glaubenden seinen Zielpunkt nicht bei der Aussage [hat], sondern
bei der [ausgesagten] Wirklichkeit» (170), letztlich aber eben bei der
Person des Geglaubten.

Der ganze reiche Inhalt, wie er im zweiten Abschnitt anhand des
Apostolischen Glaubensbekenntnisses entfaltet wird, kann hier auch
nicht annihernd restiimiert werden. Die zwolf Artikel werden in drei
Kapitel zusammengefasst, deren erstes (unter dem Leitgedanken des
Vaters) die Lehre von der Schopfung des Kosmos und des Menschen
und von dessen Fall umfasst; das zweite (vom Sohn handelnd) die
Lehre von der Erlgsung: Menschwerdung - die Mysterien des Lebens
Jesu - Leiden, Tod, Hollenabstieg, Auferstehung, Himmelfahrt; das
dritte (vom Heiligen Geist) nebst der Pneumatologie auch die Ekkle-

 Vgl. meinen Aufsatz: J. H. Newman als Zugang zur Ostkirche, in: Interna-
tionale Katholische Zeitschrift Communio 27 (1992), 3. Heft, 229-242.

209



siologie, und abschliessend die Vergebung der Siinden (inkl. Schliis-
selgewalt), die Auferstehung der Toten, das ewige Leben.

Einige Blitzlichter miissen geniligen: Gott iiberschreitet den Unter-
schied der Geschlechter (239). Die philosophischen Begriffe, die zur
Formulierung des Trinitdtsdogmas fiihrten, wurden mit neuem Inhalt
gefillt (250ff.). Die Lehre von der Schopfung ist wohl etwas enttiu-
schend; von der Evolution ist nicht die Rede; die reale Existenz des
ersten Menschenpaares wird vorausgesetzt (ist sie wirklich unabding-
bar fiir eine Erkldrung der «Erbsiinde»?). Das Ubel, das Bése, wird in
mehreren Anldufen behandelt (gerade hier sind die Querverweise
wichtig, will man sich nicht an der Erwdhnung nur an einer bestimm-
ten Stelle stossen) — dennoch wird man den Eindruck nicht los, dass
die Erorterung recht wenig die dramatische Erscheinungsform seiner
Existenz widergibt. Immerhin wird der Charakter des status viatoris
des Menschen unterstrichen (302, 310) 2.

Im zweiten Kapitel wird nochmals betont: «Im Kern der Katechese
finden wir wesentlich eine Person vor, nimlich Jesus von Nazaret»
(426; im Franzosischen heisst es schoner: «au cceur de la catéchése»).
Das Werden des Dogmas vom Gottmenschen wird nachgezeichnet,
die Legitimitdt von Bildern wird aufgewiesen (464—477). Die Jungfriu-
lichkeit Marias wird auch in ihrem leiblichen Aspekt festgehalten,
d.h. weder psychologisiert noch wegsymbolisiert noch in den Bereich
der Legenden und theologischen Konstrukte verwiesen; ihr Sinn ist
die Bekriftigung der absoluten Initiative Gottes, der absoluten Neu-
schopfung mit Unterbruch der menschlichen Zeugungs-Abstam-
mungs-Linie (es sei denn durch die Mutter!) als Hinweis auf die neue
Geburt der Gldubigen; die Jungfriulichkeit Marias ist zugleich Zei-
chen ihres Glaubens, als Jungfrau-Mutter ist sie Inbild der Kirche und
Kirche im Vollsinn (484-507). Das Leben Jesu wird weniger histo-
risch-chronologisch vorgestellt (ohne diesen Aspekt auch nur im ge-
ringsten zu leugnen) denn als eine Reihe von «Mysterien» (512-560).
In diesem Zusammenhang wird auf die Ekklesiologie vorgegriffen
(541; 551 ff. «Die Schliissel des Reiches»: «Im Kollegium der Zwolf
steht Simon Petrus an erster Stelle. Jesus hat ihm eine einzigartige
Stellung ..., eine besondere Autoritdt anvertraut», 552; betreffend
Schliisselgewalt: «Jesus hat der Kirche diese Autoritit durch den
Dienst der Apostel und insbesondere des Petrus anvertraut, dem er als
einzigem die Schliissel des Reiches ausdriicklich iibergeben hat», 553).

25 Vgl. die in Fn. 10 zitierte Arbeit des schwedischen Theologen Benktson.

210



«Das Pascha-Mysterium des Kreuzes und der Auferstehung Christi
ist das Herz der Frohbotschaft, welche die Apostel und in ihrer Nach-
folge die Kirche der Welt verkiinden sollen» (571). Nicht die Juden
sind kollektiv fiir den Tod Jesu verantwortlich, sondern primir alle
Stinder («du, der du ihn zusammen mit ihnen gekreuzigt hast und im-
mer noch kreuzigst», Franz von Assisi, 597f.). Der Skandal des Kreu-
zes ist im Heilsplan Gottes von Anfang an eingeschlossen; Christus
hat sich fiir uns dargebracht. Der Abstieg zur Hoélle, in der westlichen
Theologie fast vergessen gegangen, wird mit der Auferstehung zusam-
men gesehen, die ebenfalls realistisch, bzw. physisch und historisch,
genommen wird (in der Linie des Ernstnehmens der «Inkarnation»,
«Fleisch-» bzw. « Menschwerdung»), aber sie ist natiirlich ebenso ein
transzendentes Ereignis, das als solches nur dem Glauben zugédnglich
ist (624—655). Wie von Anfang an im Katechismus festgehalten wird,
ist Christus nicht gekommen, um zu richten, sondern um zu retten und
das Leben zu geben, das in ihm ist (679).

Das dritte Kapitel spricht vom Heiligen Geist. Hier wird der Traktat
iber die Dreifaltigkeit sozusagen abgeschlossen; der Riickgriff auf die
Ausfithrungen iiber den Vater und den Sohn ist gegeben. Sehr schon
die Hinweise auf die Namen, Benennungen und Sinnbilder des Heili-
gen Geistes (691-701): die Bildhaftigkeit ergdnzt die Begrifflichkeit
der Theologie! Das gleiche gilt fiir die Erlduterung der Namen, Sinn-
bilder und Symbole der Kirche (751-757), die den Traktat iiber die
Kirche einleiten.

Die Kirche wird — im Anschluss an «Lumen gentium» — als Volk
Gottes, Leib Christi und Tempel des Heiligen Geistes vorgestellt; die
Kirche als Communio ist darin implizit enthalten, doch wird dieser
seit dem Vaticanum II so wichtige Aspekt leider nicht expliziert —
wohl aber scheint er auf im Absatz iiber die «Gemeinschaft der Heili-
gen» (946-959). Die vier «Eigenschaften» der Kirche - die eine, hei-
lige, katholische und apostolische Kirche (811-865) — und die Ausfiih-
rungen iiber die hierarchische Verfassung der Kirche (874-896) werfen
am meisten Fragen auf. Nach wie vor scheint mir der Ausdruck «Teil-
kirchen», obgleich im Vaticanum II sanktioniert, ungliicklich: der Teil
ist nicht das Ganze, aber jede «Teilkirche» ist die ganze Kirche -
wenn auch nur in Communio mit den iibrigen Kirchen und mit dem
Bischof von Rom! Jede «Teilkirche» ist die eine Kirche, jede ist heilig,
katholisch (allumfassend, ganz, vollstdndig), apostolisch — immer un-
ter der Bedingung der oben genannten Communio. Das steht alles
auch im Katechismus. Dennoch bleibt das Verhiltnis von «Gesamt-

211



kirche» («Universalkirche») zu «Teilkirchen» nicht ausreichend ge-
kldrt; zutiefst damit verkniipft ist das Verhiltnis Papst—Bischofe, bzw.
Petrus und die Zwolf (nie: Petrus und die Elf! — sie konnen sich also
nie ausgegrenzt gegeniiberstehen) — ja, letztlich das Verhéltnis Chri-
stus—Papst—Bischofe. Ich kann den Satz, die Bischofe hitten «mit und
unter dem Papst» (939, in andern Publikationen gerne etwas feierli-
cher «cum Petro et sub Petro») die Sorge fiir alle Kirchen, nicht recht
verstehen: indem «cum Petro» gesagt wird, unterstreicht man deut-
lich, dass dies eine unumgédngliche Bedingung des Kircheseins ist; die
Kirche als Ganze samt Petrus aber steht «sub Christo», dem einzigen
Herrn der Kirche, dem gegeniiber alle Diener sind, auch der Papst,
der sich gerne «servus servorum Christi» nennt.

Vieles géibe es hier im einzelnen zu fragen: etwa in bezug auf die
Bemerkungen iiber die Verletzungen der Einheit und iiber den Ort,
der den von der katholischen Kirche getrennten Kirchen angewiesen
wird, deren «Kraft aus der Gnaden- und Wahrheitsfiille, die Christus
der katholischen Kirche anvertraut hat», kommt (818); haben sie
wirklich keine direkte Einwurzelung im Mysterium Christi? Kann eine
Kirche exklusiv in dieser Weise iiber die geheimnisvollen Gnaden-
wege Gottes verfiigen und sie den andern gnidig zuteilen? Die Eng-
fiihrung des Katechismus an dieser (entscheidenden!) Stelle zeigt sich
auch im volligen Vergessen einer historischen Skizze zur Kirchen-
struktur, ja auch nur der Ekklesiologie der Ostkirchen, selbst der mit
Rom in Communio stehenden — soweit der ungliickselige CCEO und
die romische Kurialpraxis ihnen erlauben, sie zu artikulieren und zu
leben! Kein Wort von der Patriarchalstruktur, die immerhin am Kon-
zil «als Angelpunkt der Wiedervereinigung» in eindringlichen Worten
vorgestellt wurde . Der andere «Angelpunkt» ist allerdings das Ver-
héltnis von Bischofskollegium und Papst, das fiir die Ostkirchen, die
anglikanische und die christ-(alt-)katholische Kirche und wohl auch
fiir die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen (fiir diese das
Amtspriestertum iiberhaupt) einen neuralgischen Punkt darstellt.

Die Laien werden ausfiihrlich in ihrer Teilhabe am Priester-, Pro-
pheten- und Konigsamt Christi geschildert (897-912); dem «gottge-
weihten Leben» (dem «durch das Gelobnis der evangelischen Rite

2 Primum regnum Dei. Die Patriarchalstruktur der Kirche als Angelpunkt
der Wiedervereinigung. Die Konzilsrede von Abt Johannes Hoeck, in: Ettaler
Mandl - Stimmen aus der Abtei Jung- und Altettal (Sondernummer), Ettal
1987. — Das Schicksal dieser Konzilsrede ist ein betriibliches Beispiel kirchli-
cher Zensur.

212



begriindeten Stand» 914) gelten die nichsten Abschnitte (bis 933). Der
letzte Absatz dieses Kapitels zeigt den Platz Marias als Mutter der
Kirche, nachdem in fritheren Abschnitten von ihr im Rahmen des My-
steriums Christi und des Heiligen Geistes die Rede war (963-972). Die
Vergebung der Stinden wird nur kurz gestreift, da sie im Teil tiber die
Sakramente ausfiihrlicher behandelt wird (976-983). Im Zusammen-
hang mit der Lehre iiber Sterben und Auferstehung — zwei sehr tiefe
Artikel — wird die Holle nicht als Drohung, sondern als Appell zu Ver-
antwortung und Umkehr hingestellt (1036).

Und da es sich beim Credo nicht primdr um einen theologischen
Traktat, sondern um ein Glaubensbekenntnis handelt, das in der Li-
turgie wurzelt (Taufe und Eucharistie), kommt am Schluss eine schone
Erorterung des «Amen» (1061-1065) — womit zugleich der Bogen ge-
schlagen ist zum Schluss des 4.Teils, dem «Amen» des «Vater Un-
Ser».

b) Die Feier des Glaubens

«Die liturgische Katechese mochte in das Mysterium Christi einfiih-
ren (sie ist <Mystagogie»>), indem sie vom Sichtbaren zum Unsichtba-
ren, vom Bezeichnenden zum Bezeichneten, von den «Sakramenten>
zu den «Mysterien> schreitet. Fiir diese Katechese sind die ortlichen
und regionalen Katechismen zustindig. Der vorliegende Katechismus,
der im Dienste der ganzen Kirche in der Verschiedenheit ihrer Riten
und Kulturen stehen will, wird das vorlegen, was grundlegend und der
ganzen Kirche gemeinsam ist: die Liturgie als Mysterium und als
Feier (Erster Abschnitt) und dann die sieben Sakramente und die Sa-
kramentalien (Zweiter Abschnitt)» (1075).

Einleitend wird die Liturgie als ein Werk der Heiligsten Dreifaltig-
keit dargestellt?’. Ihr Zentrum ist das Pascha-Mysterium in der Zeit
der Kirche, das sich in die einzelnen Sakramente der Kirche hinein
auswirkt: es sind Sakramente des Glaubens, des Heils und des Ewigen

27 Und damit erweist sich dieser Teil als hochst «modern», sofern der Kate-
chismus auf diese Kennzeichnung angewiesen ist; vgl. H. B. Meyer, Eine trini-
tarische Theologie der Liturgie und der Sakramente, in: Zeitschrift fiir katholi-
sche Theologie 773 (1991) 32-48 betr. Edward J. Kilmartin, Christian Liturgy.
Theology and Practice, Bd. 1: Systematic Theology and Liturgy, Kansas C1t.y
1988, zitiert aus: Robert F. Taft, Was leistet die Liturgie?, Einige Thesen zu ei-
ner Soteriologie der Liturgiefeier, in: IKaZ CommuNIO 22 (1993), Heft 3,

201-216.

213



Lebens. Die Liturgie der Gldubigen wird in Beziehung gebracht zur
Liturgie im Himmel. Es folgt eine Art Grund-Phinomenologie liturgi-
schen Feierns (Zeichen und Symbole, Worte und Handlungen, Ge-
sang und Musik, die heiligen Bilder), Ausfithrungen zu Zeit, Ort und
Vielfalt liturgischen Feierns. Ausdriicklich wird festgehalten, dass die
Riten nicht dem Belieben der Feiernden anheimgestellt sind: « Darum
[sc. weil der Glaube der Kirche dem Glauben des einzelnen voraus-
geht] darf kein sakramentaler Ritus nach dem Belieben des Amtstri-
gers oder der Gemeinde abgedndert oder manipuliert werden» (1125).

Die sieben Sakramente werden zu drei Gruppen gebiindelt: Die Sa-
kramente der christlichen Initiation: Taufe, Firmung, Eucharistie; die
Sakramente der Heilung: Busse und Versohnung, Krankensalbung;
die Sakramente des Dienstes fiir die Gemeinschaft: Weihe (Ordo) und
Ehe.

Zur Taufe: «Christ wird man — schon zur Zeit der Apostel — auf
dem Weg einer in mehreren Stufen erfolgenden Initiation. Dieser Weg
kann rasch oder langsam zuriickgelegt werden. Er muss jedoch stets
einige wesentliche Elemente enthalten: die Verkiindigung des Wortes,
die Annahme des Evangeliums, die eine Bekehrung einschliesst, das
Bekenntnis des Glaubens, die Taufe, die Spendung des Heiligen Gei-
stes und den Zugang zur eucharistischen Gemeinschaft» (1229). Die
Kindertaufe wird begriindet, die Notwendigkeit der Taufe klar her-
ausgestellt: «Gott hat das Heil an das Sakrament der Taufe gebunden,
aber er selbst ist nicht an seine Sakramente gebunden» (1257). Jeden-
falls besteht fiir die katholische Kirche keinerlei Moglichkeit — wie es
eine evangelisch-reformierte Lokalkirche in der Schweiz durchgesetzt
hat —, den Zugang zu weiteren Sakramenten (Abendmahl) ohne vor-
gingige Taufe zu gewihrleisten, ein von der Sakramententheologie
her gesehen viel tieferer Graben zwischen den Kirchen als alle War-
nungen der romisch-katholischen Kirche vor voreiliger Okumene mit
Einschriankung der Interkommunion usw. Etwas iiberrascht wird man
vernehmen, dass auch ein ungetaufter Mensch die Taufe spenden
kann, falls er will, «was die Kirche bei der Taufe tut» und die trinitari-
sche Taufformel verwendet (1256)! Es wire interessant zu vernehmen,
ob aus der ganzen Kirchengeschichte ein einziger solcher Fall bekannt
ist, bei dem die Einhaltung der Bedingungen gewihrleistet war! Die
Erlaubnis stammt natiirlich aus dem CIC.

Die Gemeinschaft aller Christen aufgrund der Taufe wird etwas z0-
gerlich bezeugt. Mit Riickgriff auf einen konziliaren Text wird gesagt,

214



«wer an Christus glaubt und in der rechten Weise die Taufe empfan-
gen hat, steht dadurch in einer gewissen, wenn auch nicht vollkomme-
nen Gemeinschaft mit der katholischen Kirche» (1271). Wie wiire es
mit einem Satz wie dem folgenden gewesen. «... steht dadurch in der
Gemeinschaft aller Christen vor dem Einen Herrn und auf dem ge-
meinsamen Boden der freigebigen Gnade des Herrn, um so zu noch
innigerer Gemeinschaft zu streben»?

Zur Firmung: Der Unterschied in der Auffassung zwischen Ost und
West wird erwdhnt und gerechtfertigt. Die westkirchliche Praxis, die
«die Gemeinschaft des neuen Christen mit seinem Bischof» veran-
schaulicht (1292), muss angesichts der Tatsache, dass es neben dem
Bischof eine Vielzahl anderer Firmspender gibt (was iibrigens bedau-
ert wird: 1312ff.), doch etwas relativiert werden. Dass die Weihe des
heiligen Chrisam (1297) fiir den Katechismus der einzige Anlass ist,
die Patriarchen der Ostkirche zu erwihnen, gehdrt zu den schlimm-
sten Unterlassungssiinden des Katechismus, die nur durch eine
zweite, in diesem und anderen Punkten verbesserte Auflage wettge-
macht werden kann.

Zur Eucharistie: Sie steht ganz unter dem Zeichen des Pascha, des
Hiniibergangs der Juden von Agypten ins Gelobte Land, Christi zum
Vater, der Kirche in die Herrlichkeit des Reiches. In der eindrucksvol-
len Darlegung stort nur die Behauptung von der punktuellen Wirkung
des Einsetzungsberichtes in der Anaphora (1353; noch deutlicher
1375, 1377 und 1413, wo von der «Verwandlung des Brotes und Wei-
nes» und von «Konsekration» die Rede ist), wo «die Kraft der Worte
und des Handelns Christi und die Macht des Heiligen Geistes den
Leib und das Blut Christi, sein am Kreuz ein fiir allemal dargebrach-
tes Opfer, unter den Gestalten von Brot und Wein gegenwirtig» ma-
chen 8. Eine mehr an der Ostkirche ausgerichtete Eucharistie-Theolo-

* Die gegenwiirtig mancherorts feststellbare liturgische Praxis zeigt ein ei-
gentiimliches Fortleben dieser fast magischen Fixierung auf den Einsetzungs-
bericht: Wurde er friiher eindrucksvoll-langsam in seiner lateinischen Fassung
gefliistert (so dass angeblich aus dem «Hoc est enim corpus meum» ein «Ho-
kuspokus» wurde; von Kluge-Mitzka, Etym. Worterbuch, 1967 abgelehn‘te
Deutung), so wagen sich heute die Manipulatoren der Liturgie immerhin
kaum an diesen Bericht heran, den sie ebenso magisch aus ihrem frei mundart-
lich plitschernden Geschwiitz heraus in hochgestelztem Schriftdeutsch heraus-
heben. Ich wage die Behauptung, dass einem Teil der katholischen Zelebrgn-
ten jegliches liturgische Sensorium abhanden gekommen ist, unbeschadet ih-
res oft grossen pastoralen und sozialen Einsatzes.

215



gie wiirde starker den prozessualen Charakter des ganzen Geschehens
herausheben (wie er ja auch in den Zitaten von Johannes Chrysosto-
mus und Ambrosius [1375] implizit enthalten ist: es wird einfach das
«Wort Christi und das Walten des Heiligen Geistes» erwihnt). Die
Begriffe «Substanz» und «Transsubstantiation», die in diesem Zu-
sammenhang auftauchen, werden nicht erklirt. Sind sie wirklich un-
umginglich, und wenn ja, auch unmissverstindlich? Ganz klar wird
festgehalten, dass das Opfer Christi und das Opfer der Eucharistie ein
einziges Opfer sind, das eine wird immer wieder vergegenwirtigt, aber
nicht wiederholt (1367). Die aus der Eucharistie erfliessende Sendung
des Christen wird in 1397 wohl etwas verkiirzt und allzu knapp darge-
stellt («Die Eucharistie verpflichtet gegeniiber den Armen»)?°. Ein
russisch-orthodoxer Bischof?® hat in einem Vortrag am Institut fir
Okumenische Studien der Universitit Freiburg/Schweiz am 24. Mai
1993 von der «Liturgie nach der Liturgie» gesprochen, das heisst vom
tiatigen Einsatz in Kirche und Welt nach (und aus) der Feier der Heili-
gen und Goéttlichen Liturgie.

Zur Busse und Versohnung: «Zur Vergebung der Todsiinden ist aber
nicht die Eucharistie bestimmt, sondern das Busssakrament. Die Eu-
charistie ist das Sakrament derer, die in der vollen Gemeinschaft der
Kirche stehen» (1395), heisst es etwas briisk. Die verschiedene Art der
Busspraxis in den 6stlichen Kirchen frither und heute hitte eine Diffe-

22 Ich habe 1977 versucht, die Eucharistie nach dem Vorgang des vierfachen
Schriftsinns darzustellen; damit kann auch das Eucharistieverstindnis der
Ostkirche besser integriert werden: vgl. Kulte als Tridger von Verkiindigung,
in: Josef Pfammatter und Franz Furger (Hrsg.), Theologische Berichte VI: Li-
turgie als Verkiindigung, Ziirich Einsiedeln Koln: Benziger, 1977, 29-60. Der
(«historische») Wort-Sinn entspricht einmal dem phinomenologisch vorfind-
baren Ablauf der Eucharistiefeier in der jeweiligen Epoche, anderseits aber
auch dem geschichtlichen Ursprung im Abendmahlssaal, «dahinter» stehen
die drei andern «Sinne» oder «Sinnbedeutungen»: der («allegorische») Glau-
bens-Sinn entspricht dem Memoriale mortis et resurrectionis Jesu Christi (also
der theologischen Bedeutung und Begriindung der Eucharistiefeier, wie sie
uns Uberliefert ist), der («moralische») Handlungs-Sinn dem Weltauftrag, zu-
nédchst in eigener Umkehr, dann in Sendung, d.h. liebender Zuwendung zum
Nichsten (Gott begegnet mir im Andern), der («anagogische») Hoffnungs-
Sinn verbindet mich — im status viatoris befindlich — mit der eschatologischen
Liturgie und ldsst mich auf die endgiiltige Vollendung hoffen, die ich im Gebet
artikuliere. — Der Katechismus ist, wie unter 1.b) dargelegt wurde, auch diesem
Schema verpflichtet (vgl. Fn.7).

** Aleksandr von Kostroma, geb. 1958.

216



renzierung nahegelegt: In manchen Kirchen ist das Busssakrament so-
zusagen in die Eucharistie integriert. Anderseits ist in gewissen ostli-
chen Kirchen der Empfang der Kommunion von so strenger Vorberei-
tung (Fasten und Beichte) abhdngig, dass sie hochst selten oder fast
gar nie empfangen wird.

Etwas seltsam ist man beriihrt davon, wie oft gerade beim Sakra-
ment von Busse und Versohnung der Codex Iuris Canonici und das
Konzil von Trient zitiert sind. Das verstirkt das (Vor-?) Urteil, dass
die katholische Kirche Busse und Verséhnung vor allem fiir einen ju-
ridischen Akt ansieht. Die «gemeinschaftliche Feier der Versohnung
mit allgemeinem Siindenbekenntnis und allgemeiner Lossprechung»
wird als Notbehelf taxiert und nur «in schwerer Notlage» toleriert
(1483). «Ein grosser Andrang von Gldubigen bei grossen Festen oder
Wallfahrten gilt nicht als ausreichend begriindete Notlage.» Ob aber
die psychisch begriindete Unmaoglichkeit, zur Einzelbeicht zu schrei-
ten, als Notlage gilt, bleibt offen. Jedenfalls ist das Urteil iiber die er-
forderlichen Voraussetzungen dem Dibzesanbischof iiberlassen.

Ganz missraten ist der Abschnitt Giber die Abldsse, den man doch
wohl besser weggelassen, bestenfalls kurz historisch skizziert hitte;
wenn man glaubt, die vertrackte Redeweise habe irgendeinen Bezug
zur Lebenswirklichkeit, tduscht man sich gewaltig. Es gibt nun wirk-
lich Dinge, die man besser dem barmherzigen Vergessen anheimstel-
len wiirde.

Zur Krankensalbung: « Nur Priester (Bischofe und Presbyter) sind
die Spender der Krankensalbung» (1516). Hier offenbart sich eines
der Probleme der Krankenseelsorge. Liangst reichen die «Bischofe
und Presbyter» nicht mehr aus, um eine einigermassen geniigende
Seelsorge an psychisch und physisch Kranken, in Spitdlern, Kliniken
und zu Hause, zu gewihrleisten. Pastoral-Assistenten und -Assisten-
tinnen, in geringerem Mass auch Diakone, widmen sich dieser Auf-
gabe. Fiir die eigentliche Sakramentenspendung (Busse, Krankensal-
bung und Messe) miissen dann Priester «eingeflogen» werden, wie es
etwa despektierlich heisst: Leute, die keinen Bezug zu den Kranken
haben, aber fiir die Verrichtung dieser Dienste unabdingbar sind.
Wire es nicht moglich, offiziell einzufiihren (was da und dort still-
schweigend geduldet wird), dass die Weihung des Ols durch den Bi-
schof den Bezug zur Gesamtkirche gewihrleistet, die Spendung aber
durch den (ebenfalls vom Bischof) beauftragten Seelsorger (die Seel-
sorgerin) geschehen kann? Was «Busse und Versdhnung» betrifft,

217



wire die allgemeine Bussfeier am Platz, aber auch die Wiedererwek-
kung des Bewusstseins, dass Gott es ist, der die Siinden vergibt, und
wenn ein nicht geweihter Seelsorger in einem Gespridch dies vorberei-
ten kann, dann geniigt dies auch, selbst wenn die sakramentale
Beichte nicht moglich ist; ja — konnte dann nicht eben die Eucharistie
«von der Siinde trennen» (1393 — wo es aber leider nicht so weitherzig
gemeint ist)?

Zur Weihe: Die drei Stufen — Bischofsamt, Priesteramt, Diakonat —
werden erldutert. Das permanente Diakonat wurde ja bekanntlich erst
im II.Vaticanum wieder neu entdeckt und eingefiihrt®!. Der Ordo
wird in die gesamte Heilsokonomie eingebunden und an das einzige
Priestertum Christi angekniipft. Der vom Bischof gefeierten Euchari-
stie wird «eine ganz besondere Bedeutung» zuerkannt: «In ithr kommt
die Kirche zum Ausdruck, die unter dem Vorsitz dessen, der sichtbar
Christus, den Guten Hirten und das Haupt seiner Kirche darstellt, um
den Altar versammelt ist» (1561) — eine Aussage, die ekklesiologisch
weiterentwickelt werden miisste (vgl. 1142, wo vom Priester als «lkone
Christi», und 1549, wo vom Bischof als «Typos des Vaters» die Rede
ist). Es wird bekriftigt, dass nur Manner [viri] die Weihen empfangen
kénnen (1577). Das Diakonat fiir Frauen wird nicht erwdhnt, weder
historisch noch als Méglichkeit fiir heute. Das Zolibat (mit Ausnahme
der stindigen Diakone) wird bekriftigt, die gegenteilige Ubung der
Ostkirche akzeptiert (1579f.) — kein Hinweis auf die Entwicklung seit
Beginn der Kirche: dass es in den ersten Jahrhunderten nicht nur ver-
heiratete Priester, sondern auch verheiratete Bischofe gab, dass sich
sowohl die Ordnung in der Ostkirche wie das streng befohlene (und
immer wieder gebrochene) Zolibat in der Westkirche historisch ent-
wickelt haben: gewiss auch mit theologischer Begriindung, die aber
auch fiir die verheirateten Diakone und Priester nachgeliefert werden
konnte — und zwar positiv, nicht nur grossmiitig-zugestehend! Und
was schon im ersten Teil deutlich wurde, wird nochmals unterstri-
chen: Die Bischofe stehen «unter der Autoritit des Papstes» (1594)!

! Ein Beispiel fiir die durchaus nicht immer gleichbleibende Lehre der Kir-
che — mindestens in dem Sinne, dass ganze Bereiche der Lehre jahrhunderte-
lang aus dem Bewusstsein und der Praxis der Kirche verschwanden und zu an-
dern Zeiten erheblichen Wandel erfuhren! Vgl. Serafino Zardoni, 1 diaconi
nella chiesa. Ricerca storica e teologica sul diaconato, Bologna: Edizioni De-
honiane 1983.

218



Zur Ehe: Nach einer kurzen theologischen Einleitung (1601-1624)
kommt wieder der Codex Iuris Canonici zu seinem Recht, der auf den
folgenden neun Seiten mindestens ein dutzendmal zitiert wird. Die
konkrete Situation der heutigen Zeit wird mit Hinweisen auf Misch-
hen und Mischehenpastoral wahrgenommen (1633-37). Christus wird
als Quell der Ehegnade herausgestellt (1642), Einheit, Treue und Un-
aufloslichkeit sind die unaufgebbaren Kennzeichen, wobei die Treue
Gottes zu den Menschen als Ermoglichungsgrund dafiir gezeigt wird
(1648). Aber «falls Geschiedene zivil wiederverheiratet sind, befinden
sie sich in einer Situation, die dem Gesetze Gottes objektiv wider-
spricht. Darum diirfen sie, solange diese Situation andauert, nicht die
Kommunion empfangen... Die Aussohnung durch das Busssakrament
kann nur solchen gewihrt werden, die es bereuen, das Zeichen des
Bundes und der Treue zu Christus verletzt zu haben, und sich ver-
pflichten, in vollstindiger Enthaltsamkeit zu leben» (1650)! Ob der
folgende Satz als Trostpflaster geniigt, sei dem geneigten Leser iiber-
lassen: « Den Christen, die in dieser Situation leben und oft den Glau-
ben bewahren und ihre Kinder christlich erziechen mochten, sollen die
Priester und die ganze Gemeinde aufmerksame Zuwendung schenken,
damit sie sich nicht als von der Kirche getrennt betrachten, an deren
Leben sie sich als Getaufte beteiligen konnen und sollen» (1651). Da
mit der Ehe die «Bereitschaft zur Fruchtbarkeit» geboten ist, wird ei-
gens etwas herablassend zugestanden, dass «Eheleute, denen Gott
Kindersegen versagt hat, dennoch ein menschlich und christlich sinn-
volles Eheleben fithren [kénnen]» (1654). Es ist zwar vom «Wohl der
Ehegatten» und der Hinordnung «auf Zeugung und Erziehung von
Kindern» die Rede (1660) — aber nicht von gegenseitiger Hingabe,
ohne alle «Zweckbestimmung» ; diese kommt erst in anderem Zusam-
menhang (6. Gebot) kurz zur Sprache (2346). Sehr schon ist der Ab-
schluss des Kapitels mit dem Hinweis auf die « Hauskirche» (ecclesia
domestica) und die Bemerkung betreffend die unverheirateten Men-
schen ohne Familie (1655-58).

Dieser zweite Teil schliesst mit Bemerkungen zu den Sakramenta-
lien (Segnungen, Weihungen, Exorzismus mit Mahnungen zur Klug-
heit) und zur Volksfrommigkeit (Wallfahrten, Reliquienverehrung,
Kreuzwegandachten, Rosenkranz usw.): «Diese Ausdrucksformen set-
zen das liturgische Leben der Kirche fort, ersetzen es aber nicht»
(1675). «Es braucht pastorales Unterscheidungsvermégen, um die
Volksfrommigkeit zu stiitzen und zu férdern und, falls nétig ... zu rei-
nigen und zu berichtigen» (1676); ein bemerkenswerter Text aus dem

219



«Dokument von Puebla 1979» (das einzige Zitat daraus!) bekraftigt
die allgemein gehaltenen Anweisungen. Den Abschluss bildet ein Ka-
pitel iiber das christliche Begrdbnis — das Sterben wird als «letztes Pa-
scha des Christen» bezeichnet (1681 ff.), womit der Bogen zum ersten
Kapitel dieses Teils, zum «Pascha-Mysterium», geschlagen ist.

Weitherum hélt man diesen zweiten Teil (zusammen mit dem vier-
ten) fiir den besten des ganzen Katechismus.

¢) Das Leben aus dem Glauben

Ebenso einmiitig wird der dritte Teil als der schlechteste bezeichnet;
leider hat die vollstindige Uberarbeitung nach der Vernehmlassung
1989/90 nichts an dieser Rangordnung gedndert. Dabei gehen ob des
Unmuts dariiber leicht auch die Vorziige vergessen. Sie seien hier ein-
leitend hervorgehoben.

Das Leben aus dem Glauben wird als ein «Leben in Christus» be-
zeichnet. Die Katechese dariiber ist zunéchst eine Katechese {iber den
Heiligen Geist (den inneren Lehrer des christusgemissen Lebens), die
Gnade, die Seligpreisungen, erst dann iiber Siinde und Vergebung, die
menschlichen und géttlichen Tugenden, das doppelte Liebesgebot —
und zwar eine Katechese in und fiir die kirchliche Gemeinschaft
(1697).

Der erste Abschnitt behandelt die Berufung des Menschen: das Le-
ben im Heiligen Geist. Das erste Kapitel zeigt, wie der Mensch als
Gottes Ebenbild zur Seligkeit berufen, in die Freiheit und Verantwor-
tung entlassen und seinem Gewissen verpflichtet ist und so sich zu
Recht seiner Wiirde erfreuen und aus dieser Freude leben darf. Der
Katechismus insistiert zuerst auf den Tugenden, und erst dann auf
den Verfehlungen gegen sie. Die Sittlichkeit wird — wohl etwas reich-
lich abstrakt — definiert (1750ff.). Wie sehr eine Sittenlehre auch von
sprachlichen Gegebenheiten abhingt, zeigt die deutsche Terminologie
der «Leidenschaften», die denn doch etwas zahm klingen («Liebe und
Hass, Verlangen und Furcht, Freude und Traurigkeit sowie Zorn»
1772) - besonders wenn dann tadelnd «Verstrickung in Leidenschaf-
ten» erwihnt wird (1792). Ebenso abstrakt ist die Abhandlung iiber
das Gewissen (1776ff.). Die Kardinaltugenden (Klugheit, Gerechtig-
keit, Tapferkeit, Mass) und die géttlichen Tugenden (Glaube, Hoff-
nung, Liebe) fiigen sich harmonisch in die Darlegung ein, ebenso die
Gaben und Friichte des Heiligen Geistes (1803—1832). Sodann wird
die Siinde, ihr Wesen, ihre Verschiedenheit, ihre Schwere und ihre

220



Ausbreitung behandelt (1846-1869). In einem der Kurztexte heisst es:
«Die Siinde ist eine Handlung, die der Vernunft widerspricht» (1872),
ohne dass hier oder anderswo «Vernunft» genau definiert wiirde (na-
turlich ist dies nicht die einzige Kennzeichnung der Siinde im Kate-
chismus, sie ist auch, nach Augustinus, « Widerspruch zum ewigen Ge-
setz», 1871, «Beleidigung Gottes», ebda.).

Die Perspektive wird im zweiten Kapitel auf die ganze menschliche
Gemeinschaft ausgeweitet, wobei Themen wie das Verhiltnis von Per-
son zu Gemeinschaft, die Teilhabe am gesellschaftlichen Leben, die
Beziehung zur Autoritit, die soziale Gerechtigkeit, die Achtung vor
dem menschlichen Leben (noch nicht vor der ganzen Schépfung) und
die Gleichberechtigung aller Menschen artikuliert werden.

Das dritte Kapitel handelt von Gesetz und Gnade: vom natiirlichen
Sittengesetz, vom Gesetz im Alten Bund, und dann vom neuen Gesetz
— dem Gesetz des Evangeliums. Die Rechtfertigung ist uns durch das
Leiden Christi verdient und durch die Taufe gewéhrt (1992). In 1996
hat sich ein Deutschfehler eingeschlichen: «Die Gnade ist das Wohl-
wollen, die ungeschuldete Hilfe, die Gott uns schenkt, um seinem Ruf
zu entsprechen» (gemeint ist natiirlich: «damit wir seinem Ruf ent-
sprechen konnen»). Ein menschliches Verdienst kann nur als Teilhabe
an Christi Verdienst gewertet werden (2006ff.). Als Ziel wird die
christliche Heiligkeit hingestellt: « Der Weg zur Vollkommenbheit fiihrt
liber das Kreuz. Es gibt keine Heiligkeit ohne Entsagung und geistigen
Kampf» (2015). Das sittliche Leben ist ein geistiger Gottesdienst: «Im
Leib Christi, den wir bilden, und in Verbindung mit der Darbringung
der Eucharistie bringen wir uns selbst als <lebendiges und heiliges Op-
fer> dar, das Gott gefillt (Rém 12,1). In der Liturgie und der Feier der
Sakramente verbinden sich Gebet und Lehre mit der Gnade Christi,
um das christliche Handeln zu erhellen und zu ndhren. Wie das ganze
christliche Leben findet das sittliche Leben seine Quelle und seinen
Hohepunkt im eucharistischen Opfer» (2031) — eine ganz entschei-
dende Aussage, wie mir scheint.

Die «Gebote der Kirche» — in der lebensweltlichen Praxis vollig
verschwunden — werden trocken aufgezéhlt und mit Belegstellen aus
den beiden Kirchenrechtsbiichern versehen; die Fragwiirdigkeit eines
gemeinsamen Kirchenrechts fiir alle orientalischen Kirchen zusam-
men wird auch hier deutlich.

Im zweiten Abschnitt dienen die zehn Gebote als Leitfaden. Mit
Recht wurde beanstandet, dass «die literarische Gestalt des einzelnen
Gebotes ... nicht so sehr exegetisch ausgelegt und hermeneutisch aktua-

221



lisiert, sondern ... quasi als Anlass betrachtet [wird]», die iiblichen
Themen aneinander aufzureihen??. Im Bestreben, moglichst alle denk-
baren Verfehlungen — auch die «modernsten» — zu erwihnen, werden
sie gewaltsam in das Schema gepresst und dann qualifiziert. Es muss
allerdings erwidhnt werden, dass die Grundanlage dieses Abschnitts
durchaus erfreulich ist, indem zuerst die positive Seite der Gebote ge-
zeigt wird: was man tun soll, und erst nachher die negative: was man
vermeiden soll.

Dies vorausgesetzt und gelobt, muss nun allerdings einschrankend
gesagt werden, dass mancher Leser praktisch auf jeder Seite seine Fra-
gezeichen, Ausrufzeichen und Randbemerkungen anzubringen ge-
zwungen ist: die Ebene der Erkenntnis und des Bekenntnisses (Credo)
und der Feier (Liturgie und Sakramente) ist eben verlassen, der Alltag
bricht ein. Der CIC belehrt uns dariiber, was eine Hiresie ist (wenn
man eine «mit gottlichem und katholischem Glauben zu glaubende
Wahrheit» beharrlich leugnet, 2089), Verzweiflung und Vermessenheit
werden auf eine Ebene gestellt (2091), Verehrung von Ahnen («an-
stelle Gottes») wird als Goétzendienst abgehalftert (2113: die afrikani-
schen Christen wéren fiir eine nuanciertere Aussage dankbar). — Sehr
schon die Ausfithrungen zum 2. Gebot. — Ins 3.Gebot schleichen sich
wieder die Paragraphen des CIC ein; dank der Querverweise kann
man sich aber in die Ausfiihrungen zur Liturgie im zweiten Teil retten.

Wenn im 4. Gebot iiber das Verhiltnis Kinder-Eltern hinaus auch
die tbrigen Autorititsbeziehungen abgehandelt werden, so ist eine
Formulierung wie die folgende: «Das vierte Gebot ... gibt uns Auf-
schluss iiber die Pflichten der Amtstriger sowie jener, zu deren Wohl
sie bestellt sind» doch etwas extensiv — diese Pflichten kénnen besten-
falls daraus abgeleitet werden. Jedenfalls wird an die Pflicht der
«wohlhabenderen Nationen» erinnert, «soweit es ihnen irgend mog-
lich ist, Auslinder aufzunehmen, die auf der Suche nach Sicherheit
und Lebensmdéglichkeiten sind, die sie in ihrem Herkunftsland nicht
finden konnen» (2241); und es werden auch die Bedingungen eines
allfalligen bewaffneten Widerstandes gegen Unterdriickung durch die
staatliche Gewalt erértert (2243). Das Verhiltnis von Kirche und Staat
geht von der Voraussetzung aus, dass «die Kirche, die sich aufgrund
ihres Auftrags und ihrer Zustindigkeit mit der politischen Gemein-
schaft keineswegs deckt, ... Zeichen und zugleich Schiitzerin des trans-

2 Alberto Bondolfi im «Pfarrblatt-Dossier» verschiedener Pfarrblitter (u.a.
Bern) Ende Mai 1993 (vgl. Fn. 1).

222



zendenten Wesens des Menschen» ist (2245). Hier wire ein moglicher
Ort gewesen, vom Nationalismus der Vélker und Kirchen zu reden,
der mindestens im Laufe der Ausarbeitung des KKK iiberdeutlich vor
Augen getreten ist und eine grindliche Beurteilung verdient hitte!

Das 5.Gebot handelt unter anderem von Notwehr und Strafe und
auch von der Abtreibung, wobei mit schirfstem Geschiitz aufgefahren
wird (Strafe der Exkommunikation! 2272). Man braucht keineswegs
Befiirworter irgendeines Motivs fiir Abtreibung zu sein, um sich die
Frage nach der Verhiltnisméssigkeit dieser Strafe zu stellen, die im
Register des KKK nur beildufig (1463) erwihnt wird, wo iiberdies un-
ser konkreter Anwendungsfall keiner Zitierung wert ist. Die Todes-
strafe wird «in schwerwiegenden Féllen» nicht ausgeschlossen (2266);
«aus analogen Griinden haben die Verantwortungstriger das Recht,
diejenigen, die das Gemeinwesen, fiir das sie verantwortlich sind, an-
greifen, mit Waffengewalt abzuwehren» (ebda.). Doch werden Krieg
und Frieden noch weitere Abschnitte gewidmet (2302-2317); der frei-
willige Gewaltverzicht (2306) gerit im Index unter das Stichwort
«Strafe»; die Berechtigung, «sich in Notwehr militdrisch zu verteidi-
gen» wird erortert (2309). — In diesem Kapitel werden aber auch wei-
tere Themen kurz angeschnitten, von der Gesundheit der Biirger iiber
den Korperkult zur Unmissigkeit jeder Art, Drogengenuss, Organver-
pflanzungen bis zu Terrorismus, Folterung und zur Erlaubnis der Ein-
ascherung der Toten, sodann Riistungswettlauf und Waffenhandel
(«gesetzlich zu regeln» 2316). Dass «die Hirten der Kirche» in frithe-
ren Zeiten bisweilen die Folter anwandten, wird als «bedauerliches
Vorkommnis» abgetan; davon abgesehen sei die Kirche stets fiir
Milde und Barmherzigkeit eingetreten (2298) — doch wohl ein weiteres
Beispiel fiir die nicht immer gleichbleibende Lehre (und Praxis) der
Kirche, denn «in neuerer Zeit setzte sich die Einsicht durch ...» usw.!
Was iiber Selbstmord gesagt wird, ist pastoral unannehmbar, geradezu
emporend (2280-83). — Der Index lésst einen im Stich im Hinblick auf
die Verantwortung im Strassenverkehr; dafiir ist die Steuerhinterzie-
hung dort zu finden! Mit Recht werden die «mdrderischen Hungers-
note» getadelt, die man oft einfach hinnimmt, vor allem die «Héndler,
die durch wucherische und profitgierige Geschifte ihre Mitmenschen
hungern und sterben lassen» (2269) — man hitte auch politisch rivali-
sierende Gruppen nennen konnen, die ihre Eigeninteressen vor das
Gesamtwohl stellen.

Die Behandlung des 6. Gebots im KKK hat in den Massenmedien,
aber auch im Kirchenvolk wohl am meisten Beachtung, aber auch die

223



diimmsten Kommentare gefunden. Allerdings ist der Katechismus
nicht unschuldig daran. Die Hammerschldge gegen die «VerstOsse ge-
gen die Keuschheit», gegen die Homosexualitit, gegen bestimmte
Formen der Empfingnisregelung wirken nun wirklich weltfremd.
Kein Wort dagegen, dass im Bereich der Sexualitit ein weisendes
Wort hilfreich sein kdnnte, ja eigentlich ndtig wire. Aber es scheint,
als ob die katholische Kirche ein gebrochenes, nie geklartes Verhiltnis
zu diesem Bereiche hiitte. Gerade hier hitte man gewiinscht, dass man
sich mit dem positiven Aufweis der Moglichkeiten geschlechtlicher
Entfaltung (und Beherrschung) begniigt hitte, ohne mit Ausdriicken
wie «objektiv schlecht», «ordnungswidrig», «in sich schlecht»,
«schwerer Verstoss», «schwere Siinde», «schwer siindhaft», «schwere
Verfehlung», «in keinem Fall zu billigen», «dusserst verwerflich» um
sich zu werfen. Auf die Empféangnisregelung einzutreten, eriibrigt sich
hier; wenn selbst der Katechismus meint, eine und nur eine einzige
Methode (nebst der zeitweiligen Enthaltsamkeit) zu empfehlen, tiber-
schreitet er eindeutig seine Kompetenz — und wird im {ibrigen iiber-
haupt nicht ernst genommen. Dass die kinderreichen Familien (2373)
nicht nur Zeichen des gottlichen Segens und der Grossziigigkeit der
Eltern sein miissen, wird mit keinem Wort erwidhnt; wer die demogra-
phischen Gegebenheiten der Welt betrachtet, sieht dahinter eher kul-
turell-6konomische Griinde — und Anlass zu Besorgnis, genau so wie
in der extremen Kinderbeschrinkung anderer Regionen. Der ganze
unpastorale Ton dieses Artikels 6 bricht noch einmal im Abschnitt
iiber die Ehescheidung durch.

Der Artikel 7 iiber das 7. Gebot kommt auch auf die Unversehrtheit
der Schopfung (in Fortsetzung und Einbezug der «Achtung des Men-
schen und der Giiter») zu reden; es wird eine rudimentire Soziallehre
der Kirche iiber Wirtschaftsleben und soziale Gerechtigkeit vorgelegt,
wobei Sitze wie der folgende seltsam hohl klingen: «Die Soziallehre
der Kirche besteht aus einem Lehrgefiige, das sich dadurch bildet,
dass die Kirche die geschichtlichen Ereignisse unter dem Beistand des
Heiligen Geistes im Lichte der gesamten Offenbarung Christi deutet»
(2422). Jedenfalls gibt es Anlass, von Unternehmern, gerechtem Lohn,
Streik, Sozialbeitragen, Arbeitslosigkeit zu sprechen, aber auch von
der Gerechtigkeit und Solidaritit zwischen den Nationen und der
Liebe zu den Armen.

Der Artikel 8 beginnt wie alle andern mit positiven Aussagen, hier
iiber das Leben in der Wahrheit und das Zeugnis von der Wahrheit.
Dann geriit er mit der Aufzihlung der Verstosse gegen die Wahrheit

224



wieder in seltsame Distinktionen, etwa wenn er bei «Lobhudelei» je
nachdem einen «schwerwiegenden Fehler» oder nur eine «lissliche
Stinde» ausmacht (2480) oder von der «Liige» zu berichten weiss, dass
sie «an sich» nur eine ldssliche Siinde sei, jedoch zu einer Todsiinde
werde, «wenn sie gegen die Tugenden der Gerechtigkeit und der
Liebe schwer verstosst» (2484). Dass hier auch die Massenmedien ih-
ren Platz haben, leuchtet ein, aber « Wahrheit, Schénheit und sakrale
Kunst» hiitte man kaum hier vermutet — wobei die Ausfithrungen
durchaus angemessen sind (2500 ff.).

Das 9. und 10. Gebot finden nur kurze, durchaus treffende Erwih-
nung. Was allerdings folgender Satz von der Schamhaftigkeit bedeu-
ten soll: «Sie lenkt Blicke und Gesten entsprechend der Wiirde der
Menschen und ihrer Verbundenheit» (2521) — wird weder aus dem
deutschen noch dem franzosischen Text (wo Verbundenheit «union»
heisst) deutlich. Sehr bedenkenswert die knappen Hinweise auf die
Notwendigkeit einer Reinigung des gesellschaftlichen Umfeldes und
auf die Permissivitit der Sitten (2525f.).

Der Abschluss des ganzen dritten Teils («Ich will Gott schauen»)
zeigt wieder die gliickliche Grundanlage und den sauber durchgefiihr-
ten Aufbau des ganzen Werkes auf. Zuletzt heisst es: «Der Mensch
voll Sehnsucht sagt: <Ich will Gott schauen>. Der Durst nach Gott
wird nur durch das Wasser des ewigen Lebens gestillt» (2557, mit Ver-
weis auf Joh 4, 14).

d) Das christliche Gebet

Der Prisident der Schweizerischen Bischofskonferenz, Dr. Pierre Ma-
mie, Bischof von Lausanne, Genf und Freiburg, hat bei jeder mogli-
chen Gelegenheit empfohlen, die Lektiire des Katechismus mit dem
4.Teil zu beginnen, weil er den richtigen Grundton angibt. Mit eben-
soviel Recht kann man die Lektiire mit diesem 4.Teil abschliessen,
weil er einen wieder mit allem versdhnt, was unterwegs storend auf-
fiel. Er ist aus einem Guss, sprachlich und spirituell, und diirfte (ne-
ben dem 2.Teil) am ehesten auch bei der Ostkirche Anklang finden.
Er ist aber auch am schwierigsten zusammenzufassen. Wiederum wer-
den in einem ersten Abschnitt die allgemeinen Grundlagen gelegt,
wihrend im zweiten eine besinnliche Kommentierung des «Vater Un-
ser» in die konkrete Gebetspraxis einfiihrt. _

Gebet ist eine Gabe, ein Bund, eine Gemeinschaft; der Mensch ist
von seiner Konstitution her dazu gerufen und im Alten und Neuen

225



Bund dazu hin erzogen worden. Die Quellen des Gebetes sind das
Wort Gottes, die Liturgie, die gottlichen Tugenden; sein Weg fiihrt
zum Vater, zum Sohn, zum Heiligen Geist — mit Maria. Fiithrer zum
Gebet sind die Heiligen, aber auch die Familie, in der man aufwiichst,
die Amtstriger, Ordensleute und Katecheten, Gebetsgruppen und
geistliche Leiter. Es gibt verschiedene Formen des Gebets: miindliches
Gebet, betrachtendes Gebet, inneres Gebet (hier wieder zeigen sich
die Tiicken der Sprache, bzw. der Ubersetzung: franzésisch heissen
die drei Formen priere vocale, méditation, oraison). Ganz unerwartet,
aber innerlich hochst stimmig, wird das Gebet auch mit der Nacht des
Glaubens in Zusammenhang gebracht und diese mit den drei Néchten
Jesu (der Todesangst, der Grabesruhe, der Auferstehung) verkniipft
(2719), das ganze also letztlich mit der «Theologie der drei Tage».*
Das Beten ergibt sich meist nicht von selbst, sondern besteht in einem
Kampf; es gibt Einwdnde dagegen, die man {berwinden muss,
Wachsamkeit ist bei den Schwierigkeiten und Versuchungen geboten,
Vertrauen gefordert, Ausharren ist unausweichlich.

Das «Vater Unser» findet sich in der Mitte der Schrift (im Zentrum
der Verkiindigung), es ist das «Gebet des Herrn» und das Gebet der
Kirche. In der ganz einzigartigen Anrufung des «Vaters» spricht sich
das Vertrauen des Beters aus, der sich in Gemeinschaft (Vater «un-
ser») mit den andern Glaubenden (Glaubensbriidern und -schwestern)
weiss; «im Himmel» signalisiert nicht «anderswo», sondern «jenseits
von allem», was wir tiber seine Heiligkeit denken konnen (2794).

Die sieben Bitten lassen den Namen Gottes in seiner Herrlichkeit
erstrahlen; die «Basileia tou theou» in ihrer dreifachen Spiegelung als
Konigtum (abstrakter Begriff), Konigreich (konkreter Begriff) und
Konigsherrschaft (Handlungsbegriff) kommt zum Tragen; in die Zu-
stimmung zu Gottes Willen werden wir durch den Gehorsam Christi
eingefiihrt; das Brot ist materiell und geistig/geistlich gemeint, heute,
taglich und iiberwesentlich (je nach der Ubersetzung des entsprechen-
den griechischen Wortes), jedenfalls aber «an diesem Tag», d.h. dem
Tag des Herrn, in der Eucharistie, der Vorwegnahme des himmlischen
Mahles; wir erbitten und gewiihren Vergebung von Schuld und
Siinde; die Versuchung verlangt von uns Entscheidung und Kampf,
wir bitten um Erlésung von allem Bosen (personal und sachlich — das

3 Die man ja wohl in neuerer Zeit Hans Urs von Balthasar verdankt; vgl.
sein Buch: Theologie der drei Tage, Einsiedeln/Ziirich/Koln: Benziger, 1969
(Neuauflage 1990); entspricht: Mysterium Paschale, in: Mysterium Salutis
[11/2 (1970) 133-326.

226



gesamte Elend der Welt ist gemeint). Die Schlussdoxologie und das
Amen sind ein durchaus geziemender Abschluss des ganzen Werkes:
«Am Schluss des Gebetes sprichst du «<Amen>. Durch das Wértchen
«Amen>, das heisst <Es geschehe!> besiegelst du, was das von Gott ge-
lehrte Gebet enthilt» (2856 als Zitat von Cyrill von Jerusalem).

7. Schlussbemerkung

Die gelegentlich kritischen Bemerkungen haben hoffentlich nicht zum
Eindruck verfiihrt, es mangle dem Verfasser an Wohlwollen. Die
mehrfache eindringliche Lektiire kam einem geistig-geistlichen Aben-
teuer gleich — mit wachsender Bewunderung fiir das Unternehmen
und die unter den gegebenen Umstinden zweifellos wenn vielleicht
nicht bestmogliche, so doch erfreulich gute Verwirklichung, und zu-
gleich mit grosser Dankbarkeit, in die Kirche gerufen zu sein und ihr
dienen zu diirfen.

Niemand ist daran gehindert, aus dem Geist des Katechismus her-
aus neue Synthesen zu entwerfen. P. Jean Miguel Garrigues hat dies in
einem ersten Wurf vorbildlich getan’*, wobei er ganz biblisch denkend
andere Linien zieht und neue Vorschlige unterbreitet: Er geht aus
vom wohlwollenden Gott, der aus seiner trinitarischen Einheit heraus-
tritt und die Welt und darin den Menschen erschafft; dieser aber miss-
braucht dann seine Freiheit und Verantwortung und fallt (nach dem
ersten Fall) immer wieder, worauf aber Gott ihn in immer neuen
Biindnissen wieder an sich binden will. Dies geschieht zundchst im
Biindnis zwischen 1hm und Israel, dem aus den Nationen erwéhlten
Volk, dann — alles Erwartbare iiberbietend — durch die Menschwer-
dung seines Sohnes und die Stiftung der Kirche durch ihn: die aus
dem erwiihlten Volk erlesene Kirche wird, da Israel als Ganzes den
Messias nicht erkennt und anerkennt und sich auf sich selbst zuriick-
beugt, wieder unter die Nationen gesandt, d.h. die Sendung des Got-
tes- und Menschensohnes und leidenden Knechtes geht weiter. Was
zuerst zerstreut wurde, wird wieder gesammelt — auch die Siinde zer-
splittert, die Gnade eint und sammelt; die Apostel vertreten Israel,
wihrend «die Vielen» — nicht ausgrenzend gemeint, sondern nur ab-
gehoben gegeniiber dem Einen, Jesus Christus, und darum «Alle»
umfassend — die Heiden sind. Diese Zuwendung ist moglich, weil Je-

“In seinem Beitrag in «Cahiers de I'Ecole Cathédrale» (s. Fn.1), 79-98.

227



sus jeden einzelnen von uns ganz persdnlich liebt und ruft und begna-
det. Die Kirche wird zum Sakrament — Zeichen und Zeugnis — der
Rettung fiir die Welt. Die Kirche bildet kein neues Gottesvolk, das an
die Stelle des verworfenen Volkes trite, sondern der gleiche Segen
ruht auf beiden priesterlichen Volkern, wenn sie sich auch in verschie-
denen Feiern versammeln. Die Kirche jedoch ist katholisch — allen ge-
miss, fir alle bestimmt und alle umfassend -, sie ist gerufen zur Ein-
heit und als Eine gegriindet, sie ist heilig (und siindig zumal), sie ist
apostolisch, im Kollegium der Zwolf mit Petrus. Die Kirche, das Ur-
Sakrament, wirkt in den Sakramenten, deren drei (Taufe, Firmung,
Busse und Versohnung) auf das zentrale vorbereiten (Eucharistie),
wdhrend die andern drei dessen Grundgnade weitertragen und ver-
breiten (Ehe, Weihe, Krankensalbung [im Sinne der Bezeugung der
Hoffnung des Christen auf die Auferstehung]). So stellt die Kirche
«schon» ansatzweise das Gottesreich dar, aber «noch nicht» in seiner
Vollendung. Christus hat das Gesetz des alten Bundes durch das neue
Gesetz des Evangeliums iiberwunden, er nimmt die Siinden der Men-
schen auf sich (in Sithne und Substitution — ein Anklang an ein Zen-
tralthema von E.Lévinas®* und iibrigens auch von Louis Massi-
gnon?%); seine Gnade wurde den Juden und Heiden durch Vorweg-
nahme zuteil, nach seinem Leben und Tod durch Zueignung, sei es im
direkten Kontakt fiir Augenzeugen, im Wort und im Sakrament fiir die
Christen, auf andern Wegen fiir alle anderen. Um ganz zu Christus zu
gelangen und ihm (und durch ihn dem dreifaltigen Gott) einverleibt
zu werden, muss der einzelne Mensch und die ganze Kirche und Welt
durch den (individuellen bzw. kosmischen) Tod hindurch.
Angesichts der Tatsache, dass viele sich am unleugbar vorhandenen
Negativen in der Kirche festbeissen, wire daran zu erinnern, dass es
in gewissem Mass unabwendbar zu ihrem Erscheinungsbild gehort.
Diese Einsicht stammt aus einer «Theologie der Missbriauche in der
Kirche», wi¢ sie John Henry Newman (1801-1890) im Vorwort zur
3. Auflage (1877) der «Via Media I» (= «The prophetical office of the
Church» 1. Aufl. 1836, 2. Aufl. 1837) ansatzweise entwickelt hatte. Er
musste sich als Katholik einmal dafiir rechtfertigen, dass er diese

% Vgl. Catherine Chaler, Lévinas. L'utopie de I’humain, Paris: Albin Michel
1993, 137-142 (= Présences du Judaisme, 12).

% Vgl. Louis Massignon, L'Hospitalité sacré, Textes inédits présentés par
Jacques Keryell, Paris: Nouvelle Cité 1987; Jean-Frangois Six, L’ Aventure de
I’Amour de Dieu, 80 lettres inédites de Charles de Foucauld a Louis Massi-
gnon, Paris: Seuil, 1993.

228



Schrift aus der anglikanischen Zeit mit schweren Anwiirfen gegen den
«Romanismus» (die romisch-katholische Kirche) wie gegen den «Pro-
testantismus» praktisch unverindert herausgab, und zwar unter voller
Aufrechterhaltung vieler damals erhobener Kritiken, und zweitens da-
fiir, dass er trotzdem den Ubertritt in diese Kirche gewagt und ent-
schieden fiir das Verbleiben in ihr optiert hatte 3.

Die beiden Grundfragen, die vor und nach dem Erscheinen des Ka-
techismus bis zum Uberdruss diskutiert wurden — ob der Katechismus
notig und tiberhaupt moglich sei — scheinen mir seltsam weltfremd.
Die Notwendigkeit angesichts der weltweit katastrophalen Bildungssi-
tuation — nicht nur im katechetischen Bereich3® — kann doch wohl
nicht mehr bestritten werden. Bei aller Anerkennung des dreifachen
Zugangs auch zum Mysterium Gottes und der Kirche — kognitiv, emo-
tional und verhaltensmissig — und der methodischen Vielfalt der Wei-
tergabe von Wissens- und Gefiihls-Werten und Verhaltensweisen wird
man heute ein Kompendium als erste Grundlage weiterfiihrender Ar-
beiten als dringlich notwendig erachten. Hier, wie in vielen andern
Bildungsbereichen, sieht man erneut die Notwendigkeit, «Inhalte» zu
vermitteln, und dies in einer addquaten Sprache. Wer, wie der Verfas-
ser dieses Aufsatzes?®, jahrzehntelang im Bildungsbereich als Gymna-
siallehrer und Universititsdozent tatig war, wundert sich iiber diesen
Umbruch nicht. Er stort sich nicht daran, dass ein praktisches Hand-
buch nicht die letzten Forschungsergebnisse spiegelt (es wire sonst
morgen schon iiberholt); er weiss, dass Lehrbiicher keine Schlachtfel-

37 John Henry Newman, The Via Media of the Anglican Church, Ed. with
Introduction and Notes by H.D.Weidner, Oxford: Clarendon Press, 1990;
Maurice Gustave Nédoncelle, Newman, théologien des abus de I'Eglise, in: Oe-
cumenica. Jahrbuch fiir 6kumenische Forschung (Giitersloh/Minneapolis/
Neuchatel) 1967, 116-134; Richard Bergeron, Les abus de I'Eglise d’apres
Newman, Paris-Tournai/Montréal: Desclée/Bellarmin 1971; Louis Allen (ed.),
John Henry Newman and the Abbé Jager. A Controversy on Scripture and
Tradition (1834-1836), London: Oxford University Press, 1975.

% Ich folge hier weitgehend dem am Ende von Fn.4 zitierten Buch von
Francis D. Kelly.

 Es sei an die Aussage von Karl Jaspers, bekanntlich Dr.med., erinnert,
wonach es fiir das Studium der Philosophie (und vielleicht auch der Theolo-
gie) unabdingbar wiire, an wissenschaftlicher Forschung teilzunehmen, die in
den Naturwissenschaften und der Philologie wurzelt; «durch Erfahrung in
den Wissenschaften, ihren Methoden, ihrem kritischen Denken wird eine wis-
senschaftliche Haltung erworben, die unerldssliche Voraussetzung ist fir die
Wahrhaftigkeit im Philosophieren»; Karl Jaspers, Einfithrung in die Philoso-
phie, Ziirich: Artemis 1950 (und mehrfach neu aufgelegt), S.138.

229



der didaktischer Gepldnkel sein konnen; er kennt viele hervorragende
Schulbiicher, aber keines ist uniibertrefflich; es geniigt, wenn es so
reichhaltig und so gut aufgebaut ist, dass der begabte und engagierte
Lehrer mit Freude daraus schopfen und seine Methodenvielfalt daran
erproben kann. Nun gibt es kaum ein reichhaltigeres, den Menschen
gesamtheitlicher in Anspruch nehmendes «Fach» als die « Katechese»
des christlichen Glaubens: Sie hat es mit einem als Offenbarung tiber-
mittelten, historisch entfalteten, in vielen Kulturen verwurzelten Kern-
bestand von personalen Wahrheiten zu tun — zentral iberhaupt mit ei-
nem lebendigen Gott — und weist iiber die emotionale und intellektu-
elle Aneignung zur gemeinsamen Feier und Solidaritidt hin und weiter
zu Zeugnis und Dienst, «damit die Welt glaube». Man denke an die
wichtigen Ziele jeder Katechese: Umkehr, Gemeinschaft, Inhalt, Kon-
templation, Verpflichtung — und an die konkrete Umsetzung anhand
etwa unseres Katechismus. Diese geschieht dann, wie andere Uber-
mittlung von Inhalten und Werten auch, in fiinf Schritten: Vorberei-
tung (jedes zu Unterrichtende — Kind, Schiiler, Erwachsene — muss
«abgeholt» und «hingefiihrt» werden); objektive Darstellung des In-
halts ohne subjektive Verzerrung aufgrund personlicher Liebhabe-
reien oder spezieller Frommigkeitsformen; Erlauterung in Verbindung
mit der konkreten Lebenswelt, in der man steht; Anwendung, denn
Katechese bleibt nicht abstrakt, sondern ruft nach Praxis; die liturgi-
sche Feier — die Abrundung der einzelnen katechetischen Schritte wie
ja auch der Gipfel und Quell allen christlichen Lebens. Man wird
doch all den statistischen Erhebungen, die im kirchlichen Bereich al-
lenthalben gemacht werden, nicht tatenlos gegeniiberstehen wollen,
sondern gewissen Trends Einhalt gebieten miissen, nicht aus Macht-
streben, sondern aus der Sendung, die sich aus der Botschaft Christi
heraus selbst ergibt. Katechese ist eine unaufgebbare Verpflichtung
der Kirche und aller, die ihr angehoren. |

Und unméglich sollte er auch sein, der Katechismus? Sollte die
Botschaft Christi nicht mehr verbindlich formulierbar sein, minde-
stens soweit die menschliche Sprache — sofern ihre Sprecher nur auf-
merksam und demiitig genug sind — dazu imstande ist? Bet einer trans-
zendenten Aufgabe bleibt sie ja immer hinter dem Ziel zuriick. Soll
auch die Kirche als Ganze dem Trend der «Beliebigkeit» verfallen?
Soll alles gleich-wertig und dann auch grad schon gleich-giiltig sein?
Ist es eine Anmassung, einen «sicheren und authentischen Bezugs-
text» vorzulegen? Der 6kumenische Patriarch hat den Katechismus
als wertvollen Beitrag zum 6kumenischen Gesprich gewiirdigt, in

230



dem, was er Gemeinsames vorstellt wie in dem, wo sich die Unter-
schiede noch deutlich abzeichnen. Alle sind eingeladen, ihn vorur-
teilslos — wohlwollend-kritisch — zu priifen und mit jener Zuversicht in
die Zukunft — auch die 6kumenische — zu schreiten, von der auch der
Katechismus getragen ist*°.

Nachtrag (15. November 1993): Ausser dem am Schluss von Anm. 4 erwihn-
ten Aufsatz von Kurt Koch in der SKZ sind mir in der Zwischenzeit noch fol-
gende Kommentare vor Augen gekommen (ich habe nicht systematisch da-
nach gesucht): Zunichst seien die weiteren Beitrige in der NRT 775 (1993) er-
wihnt, sodann von Hans Halter (wiederum in der SKZ Nr. 38 [1993] 506-513)
eine recht deutliche Abrechnung mit dem moraltheologischen Teil des KKK,
und in der Nr.41 der gleichen Zeitschrift, S.556-558, eine dezidierte Stellung-
nahme aus evangelischer Sicht von Heinz Riiegger und Pierre Vonaesch; von
Leo Scheffczyk im « Forum Katholische Theologie» 9(1993) Heft 2, 81-96 und
— eine weitere Arbeit — im «Klerusblatt» (fiir Bayern und Pfalz) 73 (1993)
231-235, worin er v.a. die Moglichkeit und die Notwendigkeit eines Glaubens
«in lehrhafter Gestalt» — neben dem Glauben als existentiellem oder persona-
lem Vollzug — nachweist; auch hier konnte man auf J. H. Newman verweisen.
Alfred Lédpple gab ein «Arbeitsbuch» zum KKK heraus, im wesentlichen eine
Stoffsammlung (nochmals Hunderte von Zitaten) und eine schematische
Ubersicht iiber die Geschichte des Christentums enthaltend (Augsburg: Patt-
loch 1993, IX+661 S.). Der Chefredaktor der «Herder-Korrespondenz» Ul-
rich Roh zeigt «Anspruch und Grenzen» des «Weltkatechismus» auf (Frei-
burg Basel Wien: Herder 1993, 144 S.). Hansjiirgen Verweyen beantwortet mit
Vehemenz die Frage auf dem Titelblatt seines Rundumschlags «Der Weltkate-
chismus: Therapie oder Symptom einer kranken Kirche» (Diisseldorf: Patmos
1993, 146 S.) natiirlich mit «Symptom»; ob seine Therapie hilfreich ist, scheint
mir fraglich; er unterstellt mir beildufig aufgrund meiner (aus einer u.a. spiri-
tuellen Lektiire erwachsenen) Stellungnahme zum KKK in der NRT, insbe-
sondere zum Abschnitt iiber die «Mysterien des Lebens Christi», eine Ghetto-
Mentalitit und bringt mich in die Nihe einer nicht genauer bezeichneten Or-
densschwester des letzten Jahrhunderts, die sich mit Erfolg fiir die Weihe des
Menschengeschlechts an das Herz Jesu eingesetzt hat! Absurder und boswilli-
ger gehts ja kaum mehr. Kardinal Joseph Ratzinger und Weihbischof Chri-
stoph Schonborn verdffentlichen eine iiberaus niitzliche «Kleine Einfiihrung
zum Katechismus der katholischen Kirche» (Miinchen Ziirich Wien: Neue
Stadt 1993, 96 S.). — Ich sehe mich nach all diesen Lektiiren zu keiner grund-
sitzlichen Revision meiner im Juli/August verfassten Ausfiihrungen veran-
lasst; ich hiitte gewiss da und dort Retouchen angebracht. Ich unterstreiche

4 Da der Katechismus sich als Fortsetzung und Frucht des 2. Vaticanums
versteht, sei eine viel zuwenig beachtete Arbeit erwihnt, die einen wesentli-
chen Aspekt hervorhebt: Hans Rossi, Die Kirche als personale Gemeinschaft.
Der kommunitire Charakter der Kirche nach den Dokumenten und Akten des
Zweiten Vatikanischen Konzils, Kéln: Hanstein, 1976 (= Grenzfragen zwi-

schen Theologie und Philosophie, 25).

231



nur, was der KKK in Nr.39-43 und anderswo dariiber sagt, «wie [man] von
Gott sprechen» kann, und was man auch auf den Katechismus selbst anwen-
den muss, nimlich dass er nicht gelesen werden sollte, als wolle er in einer
«Logik der Totalitdt» alles und jedes letztinstanzlich, im einzelnen und im
ganzen entscheiden. Gott, oder — um mit Lévinas (Totalité et Infini, The Ha-
gue: Nijhoff 1961) zu reden — «das Unendliche» entziehen sich jedem Totalzu-
griff; diese Offenheit fiir weitere Entwicklungen der Glaubenslehre — im Lehr-
amt, bei den Theologen, in der Rezeption der Gldubigen und ihrem Glaubens-
sinn — bleibt bestehen.

Freiburg Schweiz, Juli/August 1993 Dr. phil. Iso Baumer,
Gastprofessor an der
Universitat Freiburg

232



	Der "Katechismus der katholischen Kirche"

