
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 4

Artikel: Der "Katechismus der katholischen Kirche"

Autor: Baumer, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der «Katechismus der katholischen Kirche»

Dieser Name für den Weltbestseller (in den verschiedenen Sprachen -
bis jetzt französisch, italienisch, spanisch und deutsch erschienen [auf
die englische Übersetzung muss man anscheinend noch bis zum nächsten

Jahr warten] - sind schon mehrere Millionen Exemplare verkauft)
kam erst in allerletzter Zeit vor der Veröffentlichung auf; vorher
zirkulierten die Entwürfe unter dem Namen «Universaler Katechismus»,
«Weltkatechismus» u.a. Katholisch ist natürlich nicht im eng
konfessionellen Sinn, sondern im Sinn der vier Eigenschaften der «einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche» gemeint, die
allerdings «in der katholischen Kirche, die vom Nachfolger des Petrus und
von den Bischöfen in Gemeinschaft mit ihm geleitet wird» verwirklicht

ist (subsistit in), wie der Katechismus (816 ', im Anschluss an
«Lumen Gentium» des IL Vaticanums, Kapitel 8) bekräftigt.

Die nachfolgende Untersuchung setzt sich zum Ziel, in
kritischwohlwollender Weise Fundament und Aufbau, Zweck und Zielsetzung,

Quellen und Entstehen vorzustellen und eine knappe Inhaltsangabe

mitzugeben. Der Verfasser setzt sich damit bewusst ab nicht nur
von den reisserischen Phrasen eiliger Journalisten, die jeweils nach
der Publikation des Werkes in den verschiedenen Sprachgebieten sich
wie Hyänen auf das Werk stürzten, um es zu zerfleischen, oder die es,

mit zynischen oder obszönen Zeichnungen versehen, lächerlich zu
machen versuchten, sondern auch und insbesondere von den hämischen,
von anti-römischem Affekt besetzten Äusserungen deutschsprachiger
katholischer Theologen, denen man oft nicht besondere akademische

Sorgfalt und vielleicht auch nicht ausreichend «Glaubens- und
Kirchensinn» (was hier meint: dass man Sinn und Absicht des Werkes,
wie es sich selbst darstellt, korrekt wiedergibt) bescheinigen konnte -

1 Zahlen in Klammern beziehen sich immer auf die Randnumerierung der
Abschnitte des Katechismus, die ein einfaches Zitieren und überdies den
Vergleich unter allen verschiedensprachigen Ausgaben erlaubt; dieses Verweis-
System als «Paragraphen» mit überdeutlichem Hinweis auf ein reines
Gesetzeswerk abzutun, wie es ein nicht unbedeutender Theologe tat - der gleich
auch vom Katechismus als «Jahrhundert-Fiasko» sprach - kann man nur als

böswillig bezeichnen. - Ich habe die entsprechenden Statements während der
Sendung des ARD vom 26. Mai 1993 (21.55 Uhr) mitstenographiert; Teile daraus

erschienen auch im römisch-katholischen Berner Pfarrblatt (und wohl
auch in anderen schweizerischen Pfarrblättern) einige Tage darauf.

193



was nicht mit Kurien-Konformität oder Kritiklosigkeit verwechselt
werden sollte2.

Die Legitimation zu solchem («kritisch-wohlwollenden») Vorgehen
glaubt der Verfasser darin zu sehen, dass er als römisch-katholischer
Laie 1989/90 von der Redaktionskommission das «revidierte Vor-Pro-

jekt» des Katechismus mit der ausdrücklichen Bitte um kritische Lektüre

zugeschickt bekam; die definitive französische Fassung las er
unmittelbar vor ihrer Veröffentlichung in Buchform in der letzten von
der Redaktionskommission hergestellten Ausgabe durch, die am

16. November erschienene französische Première allsogleich hernach -
im Hinblick auf eine von der Redaktion der «Nouvelle Revue Théologique»

in Namur/Belgien gewünschte Vorstellung des 1.Teils', und

schliesslich arbeitete er die deutsche Ausgabe nach ihrem Erscheinen

am 17. Mai 1993 ebenso sorgfältig durch im mannigfachen Vergleich
mit der französischen Originalfassung. Dass die Lektüre teilweise aus

dem Blickwinkel der östlichen Kirchen geschieht, hat damit zu tun,
dass der Verfasser als Gastprofessor die «Einführung in die Kenntnis
der Ostkirchen» an der Universität Freiburg/Schweiz betreut4.

2 Zum Thema «Glaubens- und Kirchensinn» hielt ich im August 1992 einen

Vortrag vor der «Arbeitsgemeinschaft katholischer Dogmatiker und
Fundamentaltheologen», der völlig umgearbeitet Anfang 1994 in den «Quaestiones
disputatae» bei Herder erscheinen wird: «Glaubenssinn - Kirchensinn:
Konkrete Annäherungen. Träger, Muster und Bedeutungen in kollektiven religiösen

Äusserungen».
3 NRT /75(1993) 335-355.
4 In meine Äusserungen fliessen manche Erkenntnisse ein, die ich aus den

im Gefolge der französischen und deutschen Fassung publizierten (empfehlenden

bzw. kritischen oder aber sorgfältig kommentierenden) Artikeln sowie aus

den an Pressekonferenzen gehaltenen Statements bzw. verteilten Unterlagen
gewinnen konnte, unter anderem Texte aus dem «Osservatore Romano»
(Wochenausgabe in deutscher Sprache) von Papst Johannes Paul IL, Kardinal
Joseph Ratzinger, Msgr. Raffaello Martinelli (Mitglied des Sekretariats der

Katechismus-Kommission) vom 13.November, vom 14.November und 18.De¬

zember 1992, vom 8.Januar und vom 21.Mai 1993; Hanno Helbling in der

NZZ Nr.275 vom 25. November 1992, S.23; die Pressemappe bei der Vorstellung

der deutschen Übersetzung am 17. Mai 1993 in Leipzig (und die Berichte

über die gleichentags in der Schweiz erfolgte Vorstellung, u.a. in der
«Schweizerischen Kirchenzeitung» 161 [1993] Nr.21-22 vom 27. Mai 1993. 308-311):

Th.Rey-Mermet in «Choisir» (Genf) Nr.398 vom Februar 1993, 8-12:
S. Pinckaers in «Sources» (Fribourg) 19 (1993) Nr.2, 49-58; ganz besonders

aber die Nr.5 der «Cahiers de l'Ecole Cathédrale» (éd. Marne, Paris) 1993 mit

Beiträgen von P. Jean-Pierre Batut, P. Patrick Chauvet, Kardinal Joseph
Ratzinger, Weihbischof Christoph Schönborn und P. Jean Miguel Garrigues samt

194



Ist es überflüssig zu beteuern, dass bei einem solchen Werk, «al
quale ha posto mano e cielo e terra» (wie Dante von seiner Divina
Commedia sagt - an das also «Himmel und Erde Hand angelegt
haben») wegen der zweiten Komponente - nebst viel Bewundernswertem

und Erfreulichem - auch manche bedauerliche Lücke, Akzentverschiebung,

Unausgeglichenheit zu finden sind, auf die man vor allem
im Hinblick auf die ausdrücklich gewünschten regionalen oder lokalen

Katechismen, die in Anlehnung an dieses Modell ausgearbeitet
werden sollen, deutlich hinweisen muss? Von «einem leicht paranoiden

Amalgam archaischer Theologie und von Anti-Modernismus»,
wie die italienische Zeitschrift «Il Giorno» polemisch meinte, sind wir
jedoch weit entfernt. Und wenn ein anderer Kritiker meint, «dass ein
solches Werk - wie gedörrtes Obst - viel zu kauen gibt» (er meinte es

bitterböse tadelnd), so sei er daran erinnert, dass Dörrobst in gewissen
Situationen lebensrettend sein kann.

1. Fundament und Aufbau

a) Fundament

Wie ein Blick in das umfangreiche Inhaltsverzeichnis (23 Seiten),
mehr aber noch die sorgfältige Lektüre zeigt, ist der Katechismus
trinitarisch, christozentrisch und pneumatologisch fundiert. Das zeigt
sich vom ersten Satz des Prologs an, der noch vor aller Numerierung
steht: «(Vater, das ist das ewige Leben, dass sie dich, den einzigen
wahren Gott erkennen und Jesus Christus, den du gesandt hast) (Joh

17,3). Gott, unser Retter, (will, dass alle Menschen gerettet werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen) (1 Tim 2,3-4). Es (ist uns
Menschen kein anderer Name unter dem Himmel gegeben, durch den

wir gerettet werden sollen) (Apg 4,12), als der Name Jesus.» - Dieses

einer nicht eigens gezeichneten Einleitung. - Eine hervorragende Einführung
in den Katechismus und in eine moderne katholische Katechese überhaupt
bietet Francis D. Kelly. The Mystery We Proclaim. Catechesis at the Third
Millennium, Huntington, Indiana 46750: Our Sunday Visitor Publishing Division,
Our Sunday Visitor, Inc., 1993. - Der Text meiner Stellungnahme war vollständig

abgeschlossen, als ich die ausführlichen, ausgewogenen und klaren
«fundamentaltheologischen Anmerkungen» zum KKK von Kurt Koch in der SKZ
Nr-34 und 35 (26. August und 2. September) 1993 zu Gesicht bekam.

195



Prooemium, in dem ausser dem Vater und dem Sohn implizit auch der
Geist mitgemeint ist, zeigt zugleich eine der Hauptquellen des

Katechismus, nämlich die Heilige Schrift.
Der erste Teil, «Das Glaubensbekenntnis» (entlang dem Symbolum

Apostolicum, ergänzt durch das Nicaeno-Constantinopolitanum) ist
trinitarisch aufgebaut, ebenso auch der zweite Teil, «Die Feier des

christlichen Mysteriums»: «Die Ausgiessung des Heiligen Geistes
lässt in der (Vermittlung des Mysteriums) eine neue Zeit anbrechen:
die Zeit der Kirche, in der Christus durch die Liturgie seiner Kirche
sein Heilswerk kundtut, vergegenwärtigt und mitteilt, (bis er kommt)
(1 Kor 11,26). Während dieser Zeit lebt und handelt Christus fortan in

und mit seiner Kirche auf eine neue, für diese neue Zeit eigene Weise.

Er handelt durch die Sakramente. Die der Kirche des Ostens und
Westens gemeinsame Überlieferung nennt das (sakramentale Ökonomie).
Diese besteht in der Mitteilung (oder (Ausspendung)) der Früchte des

Pascha-Mysteriums Christi in der Feier der (sakramentalen) Liturgie
der Kirche» (1076). Und in den folgenden Abschnitten wird die Liturgie

ausdrücklich als ein Werk der heiligsten Dreifaltigkeit vorgestellt
(1077-1109). Auch der dritte Teil, «Das Leben in Christus», wird mit

Bemerkungen über das «Leben aus Gott, dem Dreifaltigen»
(1693-1695) eingeleitet. Und der vierte Teil, «Das christliche Gebet»,
ist durchwegs in eine trinitarische Grundhaltung eingetaucht.

Die aus dieser Grundhaltung sich ganz natürlich ergebende Chri-
stozentrik ist so allgegenwärtig, dass man mit der Aufzählung der
Belege an kein Ende käme; das «Thematische Register» (insgesamt 44

zweispaltige Seiten) führt unter «Jesus Christus» fünf Spalten an, und

die zwei Spalten über den Heiligen Geist bezeugen auch seine Bedeutung

in diesem Werk, wozu man weitere Stichwörter konsultieren
müsste, etwa Epiklese (völlig unvollständig im Vergleich mit den

tatsächlichen Erwähnungen!).

b) Aufbau

Der Aufbau (sozusagen vier Stockwerke auf dem Fundament) wurde

soeben erwähnt: es geht um das Bekenntnis des Glaubens, um seine

gemeinschaftliche Feier, um das Leben aus dem Glauben und um das

Gebet im Glauben. Diese Struktur folgt dem sog. Römischen
Katechismus von 1566, dessen kritische Edition5 den tieferen Sinn dieser

5 Catechismus Romanus, ed. P.Rodriguez et al., Città del Vaticano -
Pamplona 1989 (zit. in den «Cahiers de la Cathédrale» [Fn.4], 71, Anm. 129).

196



Einteilung klarlegt. Sie ist von alters her in der Katechese überliefert
und auch bei Luther, wenn auch in anderer Reihenfolge, lebendig
geblieben. Thomas von Aquin verbindet die drei Hauptpfeiler (Credo/
Sakramente - Gebet - Gebote) mit den drei theologischen Tugenden
Glaube - Hoffnung - Liebe6. Damit aber ist diese Einteilung
eingebunden in die altchristlich-mittelalterlich-barocke Lehre vom vierfachen

Schriftsinn, deren Tragweite Henri de Lubac wieder neu aufgearbeitet

hat7. Natürlich ist nicht gemeint, dass der Katechismus in
methodischer Hinsicht auf diese vierfache Schriftdeutung im Sinn einer
wissenschaftlichen Exegese zurückkehrt: gemeint ist vielmehr eine

zeitenthobene, immer gültige spirituelle Lesart des Glaubens, der Liturgie,

des Lebens, des Betens insgesamt; doch kann diese «alte» Lehre
durchaus auch als Korrektiv und Ergänzung gegenüber der exklusiv
historisch-philologisch-kritischen Exegese verstanden werden. Der
allegorische Sinn will herausheben, was zu glauben ist, der anagogische,
was zu erhoffen ist, der moralische, was zu tun ist (und zwar aus

Liebe), der historische (oder buchstäbliche) will zeigen, was faktisch
vorliegt, noch vor aller Hintergrund- (d.h. «symbolischen») Deutung.
Schon der Römische Katechismus hat die letzte Ausrichtung
hervorgehoben: «Die ganze Zielsetzung von Lehre und Unterricht muss in
die Liebe, die nie endet, eingebettet werden. Man kann sehr wohl
darlegen, was man glauben, hoffen oder tun muss; besonders muss man
aber die Liebe Christi aufscheinen lassen, damit jeder verstehe, dass

jeder wahrhaft christliche Tugendakt keinen andern Grund hat als die
Liebe und kein anderes Ziel als die Liebe.»8

Angesichts dieses Fundaments und dieses Aufbaus von einem Mangel

an Berücksichtigung der «Hierarchie der Wahrheiten» zu reden,
ist abseitig. Dieser geflügelte Ausdruck meint ja nicht mehr oder minder

grosse Abstufungen an Wahrheitsgraden, sondern die mehr oder
minder grosse Nähe von Wahrheiten zum Zentrum, das nichts anderes

6 Einleitung zum Opusculum III: In duo praeceptis caritatis et in decern
legis praeceptis expositio, kritische Edition von J.-P.Torrell in RSPhTh 69

(1985) 24; zit. bei Chr. Schönborn in «Cahiers de l'Ecole Cathédrale» (vgl.
Fn.4), 72, Anm. 130.

7 Henri de Lubac. Histoire et Esprit. L'intelligence de l'Ecriture d'après Ori-
gène, Paris: Aubier-Montaigne, 1950; id., Exégèse médiévale, 4 in 3 Bänden,
Paris: Aubier-Montaigne, 1959, 1961, 1964- diese alle in fünf Bänden neu
gedruckt 1993.

8Catechismus Romanus, art.X, zitiert bei J.Ratzinger. «Cahiers de l'Ecole
Cathédrale» (s. Fn.4), 70, Anm. 127.

197



ist als Jesus Christus in Person; was nicht so wichtig oder so dringlich
ist, braucht deswegen nicht schon weniger wahr oder gar beiläufig, ja
entbehrlich zu sein.

Hingegen wird man mit mehr Berechtigung von einem «Mangel an

Tiefenschärfe» reden dürfen9; gemeint ist ein Mangel an historischer
Perspektive und hermeneutischer Gewichtung, indem der ganze
Katechismus sich als symphonische und synchrone Darstellung der ganzen
Glaubenslehre gibt und zuwenig deutlich macht, dass die
entsprechenden Formulierungen der Glaubenswahrheiten (besser
Glaubensgeheimnisse) zu sehr verschiedenen Zeiten ihren (vorläufigen oder
definitiven) Abschluss gefunden haben. Die wenigen kurzen historischen
Exkurse oder Begriffserläuterungen (Theologia/Oikonomia: 236,

filioque: 247 f., Bildung des Trinitätsdogmas: 249-252, Gottmenschlichkeit

Jesu Christi: 464-478, Unbefleckte Empfängnis Mariae: 490-493,

Jungfräulichkeit Mariae: 498, Liturgische Traditionen und Katholizität

der Kirche: 1200-1203, Taufe: 1229-1233, Firmung: 1290-1292,
Die Messe aller Jahrhunderte: 1345-1347, Das Sakrament der Vergebung:

1447-1449, Diakonat: 1571) sind löbliche Ausnahmen, aber die

Ekklesiologie z. B. ist bedauerlicherweise nicht historisch dargestellt.
Der Mythos von der «immer gleichbleibenden Lehre der Kirche», der

zu einem Topos vatikanischer Erlasse geworden ist, wird hier zwar
nicht explizit behauptet, aber doch spürbar festgehalten; er blockiert
unnötig die Diskussion und den Weitergang der Forschung bzw. ihre

Rezeption durch das Lehramt und das Kirchenvolk.
Die daraus resultierende einebnende Darstellung des bekannten,

gefeierten, gelebten und gebeteten Glaubens hätte eine etwas dynamischere

Ausrichtung durchaus vertragen: die Spannungen zwischen
Gut und Bös, zwischen Bemühen und (sichtbarem) Ergebnis, zwischen

angestrebtem Ziel und menschlicher Schwäche, zwischen existentiellen

Fragen und der ach so abgerundeten Glaubenslehre werden zuwenig

deutlich; dass das Dogma und erst recht die Liturgie, das menschliche

Handeln und auch das Beten eigentlich ein Drama darstellen -
dass sie ein Handeln zwischen Gott und Mensch (eine Theo-Dramatik)

sind -, hätte schärfer heraustreten dürfen 10.

9 Wie ich es in meinem Aufsatz in der NRT tat (s. Fn.3).
10 Benkl-Erik Benktson, Dogma als Drama. Der holländische Katechismus

von einem schwedischen Theologen gelesen, Stuttgart: Calwer Verlag, 1976

Arbeiten zur Theologie, H.60); aus dem Geleitwort von Anders Nygren:
«Durch seine gründliche Kenntnis der Existenzphilosophie konnte der Verfasser

seine Darstellung auf entscheidende Weise dadurch bereichern, dass er

198



2. Zweck und Zielpublikum

Die Entstehung des neuen Katechismus gibt darüber Auskunft. Er
entspringt einem ausdrücklichen Wunsch der Ausserordentlichen
Bischofssynode des Jahres 1985 " und wurde von 1986 bis 1992 in
intensivster Arbeit ausgearbeitet, und zwar, wie Kardinal Ratzinger etwas
apologetisch unterstreicht: «Keine Zeile dieses Textes ist in Rom
geschrieben worden, und nichts von dem Geschriebenen hat Mitglieder
römischer Institutionen zum Verfasser. Der Anteil der
Glaubenskongregation am Ganzen besteht einzig darin, dass sie ihren technischen

Service für die nötige Koordination der Arbeiten zur Verfügung
stellte.» n Gewiss ist jedenfalls, dass das Werk nicht auf Anordnung
des Papstes oder der Kurie angeregt und erlassen wurde, und dass

noch kaum je ein Dokument der Kirche die Mitarbeit so vieler Personen

und Institutionen erfuhr wie dieses, ausgenommen natürlich die
Dokumente des IL Vatikanischen Konzils. Es gab von Februar 1987

bis 25. Juni 1992 (Approbation durch den Papst) etwa 10 Textfassungen,

die 4. Textstufe (Avant-Projet révisé) wurde 1989/90 in vier Sprachen

und 5000 Exemplaren dem Weltepiskopat zur Vernehmlassung
vorgelegt; 938 Antworten von einzelnen Bischöfen, Bischofskonferenzen,

theologischen Fakultäten und Instituten und Experten gingen ein,
die insgesamt 24000 Anregungen («Modi») zum Ganzen, zu einzelnen

Teilen, ja einzelnen Aussagen vorlegten. Der 3.Teil z.B. wurde
daraufhin völlig neu geschrieben, andere erheblich modifiziert. Angesichts

dieser Tatsache muss man der Arbeitsgruppe unter dem Dog-
matik-Professor (dann Weihbischof) Christoph Schönborn OP höchstes

Lob zollen, die «den naturgemäss reichlich inhomogenen Text in
eine halbwegs einheitliche Form brachte»" - übrigens bis zum
Abschluss in eine schön abgerundete, auch literarisch erfreuliche Form.

Gabriel Marcel in die Betrachtung einbezog und seine grosse Bedeutung in
diesem Zusammenhang nachwies», S.5 (die Kapitel heissen denn auch ganz
nach G.Marcel: Theologia viatorum, Homo viator, Christus victor, Gratia illu-
minans); Hans Urs von Balthasar. Theodramatik I-IV, Einsiedeln: Johannes-

Verlag, 1973-1983.
11 Diesbezügliche Wünsche wurden jedoch seit dem II. Vatikanischen Konzil

immer wieder geäussert.
12 In: Herder-Korrespondenz H.7 1990. - Angesichts dieser dezidierten

Aussage kann ich den Seufzer eines an der Redaktion des KKK Mitbeteiligten
1989 wegen der Eingriffe irgendwelcher Instanzen nicht genauer orten.

13 Kardinal Ratzinger (vgl. Fn. 12).

199



a) Zweck

Der Katechismus will, wie er selber im Prolog sagt, und wie es der

Papst in seiner Apostolischen Konstitution «Fidei Depositum» vom
11. Oktober 1992, die dem Werk vorangestellt ist, unterstreicht, «eine

organische Synthese der wesentlichen und grundlegenden Inhalte der
katholischen Glaubens- und Sittenlehre vorlegen» (11). «Der
Katechismus ist eine Darlegung des Glaubens der katholischen Kirche
und der katholischen Lehre, wie sie von der Heiligen Schrift, der
apostolischen Überlieferung und vom Lehramt der Kirche bezeugt und
erleuchtet wird. Ich erkenne ihn als gültiges und legitimes Werkzeug
im Dienst der kirchlichen Gemeinschaft an, ferner als sichere Norm
für die Lehre des Glaubens. Möge er der Erneuerung dienen, zu der
der Heilige Geist die Kirche Gottes, den Leib Christi, die Pilgerin auf
dem Weg zum unvergänglichen Licht des Reiches, unablässig ruft»
(Apost. Konst. FD).

Vom Genus litterarium her ist er keine theologische Abhandlung
argumentativen Stils, sondern eine affirmative, systematisch geordnete
Darlegung der katholischen Glaubens- und Sittenlehre, wie sie vom
Lehramt am Ende des 2. Jahrtausends, im Gefolge des IL Vatikanischen

Konzils und sozusagen als dessen letzte Frucht (nach der
Liturgie-Reform und dem Codex Iuris Canonici samt Codex Canonum Ec-

clesiarum Orientalium) vorgelegt wird. Es gibt also keine
Auseinandersetzungen verschiedener theologischer Meinungen oder Schulen
oder Strömungen14; keine einzige Fussnote bezieht sich auf theologische

Werke, die nach dem Mittelalter geschrieben wurden, oder auf

geistliche Schriftsteller nach dem Ende des 19.Jahrhunderts; päpstliche

Erlasse hingegen wurden bis 1991 eingearbeitet - als ob diesen

gegenüber weniger historische Distanz geboten wäre!15

14 «Der Katechismus soll nicht möglichst viele Meinungen spiegeln, die

kommen und gehen, sondern möglichst unverfälscht das einfache Licht von
Gottes Offenbarung durchscheinen lassen», Kardinal Ratzinger (vgl. Fn. 12) -
aber es bleibt gebrochen durch das Prisma menschlicher Aufnahmefähigkeit
und menschlicher Sprache, die man sich als möglichst erleuchtet vorstellen
darf.

15 Das war schon beim 2. Vaticanum der Fall: «Si vous n'êtes pas Pape, la

seule façon de vous insinuer dans les notes au bas de la page des décrets
conciliaires est, semble-t-il, d'être mort avant le XIVe siècle»: Nicholas Lash,

Newman depuis Vatican II, in: Claude Lepelley/Paul Veyriras. Newman et

l'Histoire, Lyon: Presses Universitaires 1993, S.258 Etudes Newma-
niennes, 8).

200



Zusammenfassend: «Dieser Katechismus ist als eine organische
Darlegung des ganzen katholischen Glaubens gedacht. Man muss ihn
somit als eine Einheit lesen» (18).

b) Zielpublikum

Hier hat sich im Laufe der Ausarbeitung eine Verschiebung ergeben.
Ursprünglich hiess es: «Der (Weltkatechismus) ist nicht ein
Katechismus, den man unmittelbar den Kindern oder den Erwachsenen in
die Hand gibt, sondern es ist ein Glaubensbuch, das den
Katecheseverantwortlichen zur Verfügung gestellt wird.» 16 Von Anfang an war
er als «Bezugspunkt» (punctum referentiae) für später auszuarbeitende

Regional-Katechismen vorgesehen und somit primär den
Bischöfen und ihren Katechese-Experten zugedacht. Die endgültige
Formulierung lautet nun: «Der vorliegende Katechismus ist
hauptsächlich für die bestimmt, die für die Katechese verantwortlich sind:
in erster Linie für die Bischöfe als Lehrer des Glaubens und Hirten
der Kirche. Er wird ihnen bei ihrer Aufgabe, das Volk Gottes zu
lehren, als Arbeitshilfe angeboten. Über die Bischöfe hinaus richtet er
sich auch an die Verfasser von Katechismen, an die Priester und
Katecheten. Er will aber auch eine nützliche Lektüre für alle anderen
gläubigen Christen sein» (12). Er wird den «Hirten der Kirche» anvertraut,

damit er ihnen «als sicherer und authentischer Bezugstext für
die Darlegung der katholischen Lehre und in besonderer Weise für die

Ausarbeitung der örtlichen Katechismen dient». Aber «er wird
zugleich allen Gläubigen angeboten, die die Kenntnis der unerschöpflichen

Reichtümer des Heiles vertiefen möchten». Weiter soll er im
ökumenischen Gespräch hilfreich sein, um «den Inhalt und den
harmonischen Zusammenhang des katholischen Glaubens» aufzuzeigen,
und endlich soll er jedem Menschen angeboten werden, «der uns nach
dem Grund unserer Hoffnung fragt und kennenlernen möchte, was
die katholische Kirche glaubt» (Apost. Konst. FD)17.

16 Christoph Schönborn in: SKZ 158 (1990) Nr. 11 vom 15. März, 161-163.
17 Man würde meinen, der Zweck und das Zielpublikum seien in der Apost.

Konst. und im Prolog (sowie in Dutzenden von Zeitungsartikeln) deutlich
genug bezeichnet worden; das hindert den Bischof von Chur nicht daran, «allen

Gläubigen und Menschen guten Willens» (welch hohle Formel ist das mittlerweile

geworden!) zu sagen, sie hätten «das Recht und die Pflicht, all jene, die
im Dienst der Glaubensverkündigung stehen, daraufhin zu befragen, ob deren

Verkündigung mit dem übereinstimmt, was der Katechismus der Katholischen

201



Das ursprünglich eher restriktiv gedachte Zielpublikum (Bischöfe
und Katecheseverantwortliche) hat sich im letzten Spurt vor der
Veröffentlichung zu einem Riesen-Publikum ausgeweitet: die Verleger,
die das Rennen machten (und über deren Auswahl viel Staub
aufgewirbelt wurde) setzten auf Massenauflagen, und ihre Spekulation hat

sich als richtig erwiesen; die Pressekonferenzen und das darauf
folgende Medienspektakel haben nicht wenig Anteil am Weltbestseller,
wie der Katechismus einleitend schon genannt wurde. Weihbischof
Schönborn sieht aber im sensationellen Absatz auch etwas mehr: «Die

unerwartet grosse Nachfrage nach dem Katechismus spricht dafür,
dass viele Menschen, ob sie der Kirche angehören oder nicht, nach
etwas suchen, (woran man sich halten kann>!»18

Der Verkauf nicht nur in Buchhandlungen, sondern auch im Supermarkt

und an Kiosken wirft aber die Frage nach der Sprache auf, in

der der Katechismus verfasst ist: Er ist im ganzen Sprachduktus, im
Aufbau und in der Denkweise eindeutig mitteleuropäisch-nordamerikanisch

angelegt (nicht so sehr territorial als von der Bildungstradition

her zu verstehen) und setzt für ein adäquates Verständnis etwa
eine Matura oder einen vergleichbaren Bildungsstand bzw. ein
entsprechendes Bildungsinteresse voraus. Die Verfasser, Redaktoren und

Mitarbeiter mögen aus noch so vielen Ländern und Kontinenten
stammen - sie sind alle eines gehobenen Bildungsniveaus ganz
bestimmter, ziemlich einheitlicher Prägung, zudem besteht der engste

Kern der Hauptverantwortlichen aus lauter Bischöfen und Kardinälen
(der einzige Weltpriester, Jean Corbon aus Beirut, wurde oft ver¬

Kirche lehrt!» usw. Der Katechismus als Waffe in der Hand selbsternannter,
aber zum vorneherein bischöflich approbierter Inquisitoren und Zensoren!
Das anderwärts propagierte «Lehramt der Gläubigen» sieht man plötzlich hier

fröhlich Urständ feiern. Die Aufmunterung wurde prompt in der - gelinde
gesagt «konservativen» - Zeitschrift «Timor Domini» begierig aufgenommen.
Es war zu erwarten, dass auch aus dieser Ecke ein unangemessenes Echo

kommt.
18 Bei der Vorstellung des Katechismus in Leipzig am 17. Mai 1993; dieser

Satz wurde im «Osservatore Romano», deutsche Wochenausgabe vom 21. Mai
1993 (Nr. 20), nicht abgedruckt. Kardinal Ratzinger (in seinem Statement im

ARD vom 26. Mai 1993, vgl. Fn. 1) sieht im Absatz sogar ein Plebiszit für den

Katechismus, was man wohl so unbesehen kaum behaupten darf. Es wird mit
dem Katechismus wie mit den Papstreisen sein: ihr wirklicher Nutzen muss

sich langfristig erweisen, nicht in der momentanen Begeisterung (oder
Reserve) vieler Betroffener.

202



schwiegen oder falsch zitiert)19. Unter diesen Umständen war ein
sprachlich-mentalitätsmässig weniger eingeschränkter Text gar nicht
zu erwarten; Kardinal Ratzinger war sich dessen auch bewusst: «Es
gibt den gemeinsamen (Ton> (des Menschen von heute) nicht. Hier
muss sich ein Katechismus - selbst wenn er sich auf einen begrenzte-
ren Adressatenkreis bezieht - zu bescheiden lernen. Der Frage, wie es

gelingen kann, die Botschaft zu vergegenwärtigen, darf er deswegen
allerdings nicht ausweichen.» Ein erster Schritt dazu ist nach ihm «die
Sachlichkeit», denn «das Debakel der modernen Katechese, die weder

Information zu vermitteln noch Glaube zu erwecken sich imstande
zeigte, rührt meines Erachtens vom Verkennen dieses Sachverhalts.»
«Daher müsste es die wesentliche Aufgabe für die Verfasser des
Projektes sein, selbst mit Verstand und Herz zu begreifen, was sie sagen
wollten, und das Verstandene in unpathetischer Sachlichkeit auszusagen.»20

Ein Wort noch zur deutschen Übersetzung: Im Gegensatz zu den

anderssprachigen Übersetzungen, die ganzen Equipen übertragen
wurden, stammt die deutsche Übersetzung von einem einzigen
Fachmann, Dr.theol. August Berz, Ins/Schweiz, dessen Text in engster
Zusammenarbeit mit Weihbischof Schönborn entstand und auch von
«weltlichen Korrektorinnen und Korrektoren» überprüft wurde.
A. Berz hat sich seit Jahrzehnten als Übersetzer theologischer Arbeiten
bewährt, und seine Dissertation war den Katechismen im Bistum Basel

gewidmet. Er hatte die schwierige Aufgabe, das elegante Französisch

in ein ebenso gepflegtes, aber etwas weniger feierliches Deutsch

umzuwandeln. Mir scheint, das ist ihm bestens gelungen; sein Text ist
sehr lesbar, und die Vergleiche mit dem Original zeigen, dass dem

" Darum sei, bei so viel Falschmeldungen, einmal deutlich gesagt, dass es

sich bei ihm um einen Priester der griechisch-melkitisch katholischen Kirche
französischen Ursprungs handelt, der seit 40 Jahren im arabischen Sprachbereich

lebt: Professor an den Universitäten Beirut und Kaslik, Studien in Rom,
Kairo, Beirut, Konzilstheologe, Sekretär der ökumenischen Kommission der
katholischen Patriarchen des Libanons, Mitglied von Faith and Order, der
Internationalen Kommission für den katholisch-orthodoxen Dialog sowie der

theologischen Sektion des Rates der nah-östlichen Kirchen; Redaktor des

Courrier Œcuménique du Moyen-Orient (Beirut); von seinen zahlreichen Werken

seien nur zwei erwähnt: L'Eglise des Arabes, Paris: Cerf 1977; Liturgie de

source, Paris: Cerf 1980; deutsche Übersetzung von Hans Urs von Balthasar,

Liturgie aus dem Urquell, Einsiedeln: Johannes Verlag 1981 Theologia
Romanica XU).

20 Kardinal Ratzinger (vgl. Fn. 12).

203



Übersetzer höchstes Lob zu zollen ist. Dass einige Leute in Deutschland

meinten, über ihn herfallen zu müssen, passt ins beklagenswerte
Bild des durchschnittlichen Kritikniveaus21.

Die heute feststellbare Diskrepanz zwischen Sprache und Anspruch
des Katechismus einerseits und dem Zielpublikum anderseits rührt
weitgehend von der Ausweitung des letzteren her. Um so dringlicher
ist die Ausarbeitung neuer Katechismen, die dem sozio-kulturellen
Kontext, dem Alter und dem Bildungsstand der jeweiligen Adressaten
besser entsprechen. Auch in den Ortskirchen wird man Verfasser
finden, «die mit Verstand und Herz begreifen, was sie sagen wollen und
dieses in unpathetischer Sachlichkeit aussagen». In diesen Ortskirchen

wird man in das Gremium der Mitarbeiter ganz entschieden
Fachleute anderer Sparten als nur der Theologie und ihrer verschiedenen

Disziplinen - etwa Wirtschaftsexperten, Politologen, Ärzte,
Kirchenhistoriker, Naturwissenschaftler usw. - berufen, und natürlich
Laien (Männer und Frauen!), unter anderem auch solche mit Erfahrung

in Ehe und Erziehung.

3. Quellen: Bibel, Konzilien und Synoden, päpstliche und kirchliche
Dokumente, das kanonische Recht, westliche und östliche Liturgien,

Theologen und kirchliche Schriftsteller (vor allem Kirchenväter)

30 zweispaltige Seiten aus dem «Register der zitierten Stellen»
verzeichnen die Schriftstellen, die in den Katechismus eingearbeitet wurden,

acht Seiten die Zitate aus Konzilsdokumenten (die meisten aus

dem IL Vatikanischen Konzil, am zweitmeisten aus dem Konzil von
Trient, erst dann folgt das I. Vaticanum), drei Seiten päpstliche Dokumente

(weitaus die meisten von Johannes Paul IL, sodann von
Paul VE), zwei Spalten die kirchlichen Dokumente, fast vier Spalten
die beiden Rechts-Codices, ebenfalls fast vier Spalten Zitate aus
westlichen und östlichen Liturgien, fast 15 Spalten solche aus kirchlichen
Schriftstellern (Augustinus weit häufiger als Thomas von Aquin) -
doch sagen solche Statistiken noch nicht das Entscheidende aus; zu

fragen ist nämlich, in welchem Zusammenhang und in welchem Geiste

alle diese Quellen ausgeschöpft werden.
Positiv wird man sagen dürfen, dass die Zitate einer Vertiefung und

Weiterführung, oft auch einer andern Beleuchtung der Exposition die-

21 «Christ in der Gegenwart» Nr. 23 (1993) und Nr. 26 (1993).

204



nen und somit nicht unbedingt organisch, wohl aber thematisch mit
ihr verknüpft sind. Allerdings stellt sich die Frage ihrer Gewichtung.
Hier aber, wie beim ganzen Katechismus, wird man mit Bischof
Lehmann (bei der Vorstellung des deutschen Katechismus) sagen müssen:
«Jede einzelne der Äusserungen im KKK muss jeweils nach den
geltenden Regeln der Hermeneutik über die Verbindlichkeit kirchenamtlicher

Aussagen verstanden und beurteilt werden.»22
Bei den Zitaten aus der Heiligen Schrift muss sowieso beachtet werden,

dass sich der Katechismus sowenig wie in eine theologische, so
auch nicht in eine exegetische Kontroverse einlässt. Die Zitate aus der
Heiligen Schrift sind daher eher Begleittexte, die im gleichen Sinn und
Geist wie der Katechismus überhaupt gelesen werden müssen, nämlich

mehr als spirituelle Lektüre denn als Pfeile im Köcher
wissenschaftlicher Beweisführung. Schwieriger fällt eine solche (spirituelle)
Lektüre bei manchen lehramtlichen Entscheiden, die ja doch oft
entschieden Stellung beziehen und Grenzen markieren, oder in den
Paragraphen der kirchlichen Rechtsbücher, die entsprechend ihrem
Anspruch juristische Aussagen, wenn bisweilen auch in ganz «geistlichen»

Dingen, machen. Es ist nicht verwunderlich, dass gerade diese

Quellen oft auch auf den Text des Katechismus selbst abfärben und
ihm streckenweise einen Tonfall verleihen (besonders im Bereich der

Ekklesiologie und der Moral), der in manchen Ohren recht problematisch

klingen wird.
Doch ist insgesamt dieser Befund über die Quellen als höchst

erfreulich zu bezeichnen: die eindeutig biblisch-patristische Prägung
und der Einbezug der Ostkirche sowie der starke Anteil der «Wolke
der Zeugen» (der Heiligen und sonstigen geistlichen Schriftsteller)
stellt den Katechismus in einen Horizont, innerhalb dessen sich seine

Aussagen als wohl begründet und dialogfähig erweisen. Immerhin:
bei aller Reverenz, die den Ostkirchen erwiesen wird, und wie sehr

ihre Grundhaltung auch im zweiten und vierten Teil durchscheint, so

finden sie sich doch auf weite Strecken im ersten und im dritten Teil
kaum widergespiegelt.

Auch auf eine dritte Kontroverse lässt sich der Katechismus nicht
ein: er diskutiert weder mit den grossen Weltreligionen noch mit den

andern christlichen Kirchen; nur kurz werden die Nichtchristen
gestreift (839-848), die andern christlichen Kirchen werden überhaupt

22 Auch in «Osservatore Romano». Deutsche Wochenausgabe Nr. 20 vom
21. Mai 1993.

205



nicht thematisiert, nur im Zusammenhang mit der Einheit der Kirche
kurz gestreift (817-822). Ob dies für den ökumenischen Dialog genügt

- m.a. W. ob die klare Selbstdarstellung und Selbstabgrenzung ohne

jede ausgestreckte Hand schon ausreicht -, ist eher fraglich.

4. Gliederung und Register

Die didaktische Aufbereitung des Katechismus ist m.E. ausgezeichnet,

die Register sind sehr nützlich - nur das «Thematische Register»
ist leider sehr unbefriedigend.

a) Gliederung

Der Gesamtaufbau wurde oben in Abschnitt 1.2 skizziert. Der
Katechismus ist bis ins letzte durchkomponiert - ob man das nun systematisch

oder organisch bezeichnen will, bleibe dahingestellt. Jedenfalls
findet man sich leicht zurecht, Querverweise durch das ganze Buch

zeigen innere Verbindungslinien auf, das praktische Zitierverfahren
wurde schon erwähnt. Die vier Teile wurden in Abschnitte gegliedert,
diese in Kapitel, diese wiederum in Absätze, und diese schliesslich mit
römischen Ziffern nochmals unterteilt, weitere unnumerierte aber
betitelte Unterabschnitte erleichtern noch mehr die Lektüre in kurzen

Passagen; als besonders glücklich möchte ich die «Kurztexte» am

Ende jedes Artikels bezeichnen, die sozusagen als Merksätze das

Wesentliche rekapitulieren, und zwar häufig nicht nochmals in ähnlichen
Sätzen wie im Corpus des Textes, sondern mit neuen, originellen
Formulierungen oder Zitaten - ein wahres Labsal inmitten der doch
anstrengenden Lektüre! Auch wenn man das dicke Buch, wie es

üblicherweise der Fall sein wird, nur etappenweise lesen kann (ich habe

dafür bei allen vier Lektüren - «berufsbegleitend» - je vier bis fünf
Wochen aufgewendet), so verliert man den Faden nie, da immer wieder

der Aufbau - vorangekündigt, eingeschoben, abschliessend - in

Erinnerung gerufen wird.

b) Register

Schon der französischen Fassung wurden Lücken und Ungereimtheiten

im thematischen Index vorgeworfen; der deutsche ist umfangreicher,

aber womöglich noch ungenügender. Bei der hervorragenden

206



Gliederung des Katechismus und dem umfangreichen Inhaltsverzeichnis

stellt sich die Frage nach der Notwendigkeit eines thematischen

Index sowieso; wenn aber «der Hauptgesichtspunkt... die
möglichst umfassende thematische Erfassung des Inhalts [war], nicht die
vollständige Angabe aller Nennungen» (Seite 771), dann hätte man
gerne Kriterien für diese «möglichst umfassende thematische
Erfassung» gehabt, Kriterien vor allem für die Auslassungen, Kriterien aber
auch für die interne Gliederung der Stichwörter. Nun nützt aber ein
selektives Register kaum jemandem - selektiv in bezug auf die
Stichwörter, selektiv innerhalb derselben - und eine überaus wichtige
Aufgabe wurde ganz übersehen: nämlich verborgene Themen aufzuspüren,

die vielleicht nicht in den Titeln und Untertiteln vorkommen, aber
den ganzen Katechismus durchziehen. Hier hat sich einmal mehr ein
rein äusserliches Erfassen als Fallstrick erwiesen. Dringend geboten
wäre.ein vollständiges Register, das aus einer sorgfältigen, sowohl
aufmerksamen wie meditativen Lektüre erwächst und die weit über das

direkt Ausgesagte hinaus wertvollen Inhalte des Katechismus
erschliesst. Dabei müsste ein strikt alphabetisches Register erstellt werden,

das aber sehr wohl auch «mystagogische» Stichwörter aufweist
wie «Begegnung», «Geheimnis», «Gegenwart (Gottes, der Heiligen)»,
«Gemeinschaft», «Nacht des Glaubens», «Name», «Reich Gottes»,

«Zeugnis» und andere mehr.
So fehlen - jedenfalls im Index, nicht unbedingt auch im Text! -

«Befreiung», «Erlösung vom Bösen» (sieben Stellen zu «Erlösung» in
anderm Zusammenhang), «Genozid», «Geheimnis» bzw. «Mysterium»,

«Name Jesu», «Herz» usw.; die «Bedeutung der ehelichen

Treue» wird unter dem Hauptstichwort «Ehebruch» erwähnt(!),
«Umkehr» wird der «Reue» gleichgestellt und dort (im Zusammenhang

mit der Beicht) erwähnt, «Gewaltverzicht als Zeugnis der Liebe»

findet man unter dem Stichwort «Strafe», «Teilkirchen» nur viermal,

unter Hinzufügung von «Vorsitz der Kirche von Rom» usw. Ob man
dem Index unter solchen Umständen wenigstens einen «inchoativen»

Nutzen bescheinigen kann, muss ich dem Leser überlassen.

207



5. Skizze des Inhalts

«Sieh bei allen Menschen, Schriften, Taten mehr auf das, was da ist,
als auf das, was mangelt» (Johann Kaspar Lavater).23 Das ist die
Grundabsicht meiner Ausführungen; dennoch werden die nachfolgenden

Bemerkungen etwas disproportioniert sein, indem einige
problematische Themen weiteren Raum einnehmen als die vielen und
weitaus überwiegenden hervorragenden Textpassagen.

a) Das Bekenntnis des Glaubens

Der erste Abschnitt, der - wie in allen Teilen - eine Art Fundament
für die dann im zweiten Abschnitt ins einzelne gehenden Ausführungen

bildet, weist den Glauben nicht als ein trockenes «Fürwahrhalten»

irgendwelcher «Sätze» aus, sondern als einen Dialog zwischen

Gott und Mensch, und zwar des Menschen in Gemeinschaft.
«Gottesbeweise» sind «nicht im Sinn naturwissenschaftlicher Beweise» zu

nehmen, sondern «im Sinn übereinstimmender und überzeugender
Argumente, die zu wirklicher Gewissheit gelangen lassen» (31) - der

Kenner wird dahinter mit Freude J. H. Newman vernehmen mit seiner

«Zustimmungslehre». Der «unaussprechliche Gott» kann in menschlicher

Sprache nie adäquat erfasst werden: «Unsere menschlichen
Worte reichen nie an das Mysterium Gottes heran» (42). Der
Katechismus, der sich ja anheischig macht, das Ganze der katholischen
Glaubenslehre in seinem organischen Zusammenhang darzustellen,
weiss also sehr wohl um die Relativität eines solchen Unternehmens.
Diese Einsicht schliesst nicht aus, dass mit den Mitteln menschlicher
Vernunft Aussagen über Gott («das ursprungslose und endlose Sein

schlechthin» - «l'Etre en soi sans origine et sans fin», 34), über den

Menschen («mit seiner Offenheit für die Wahrheit und Schönheit, mit
seinem Sinn für das sittlich Gute, mit seiner Freiheit und der Stimme
seines Gewissens, mit seinem Verlangen nach Unendlichkeit und

Glück», 33) und über die Geschöpfe (deren «vielfältigen
Vollkommenheiten [ihre Wahrheit, ihre Güte, ihre Schönheit] die unendliche
Vollkommenheit Gottes» widerspiegeln, 41) gemacht werden.

Die Offenbarung ist das Wort Gottes an die Menschen (2. Kapitel),
der Glaube des Menschen die Antwort darauf (3. Kapitel). Ein erstes

23 Zitat gefunden in einer Wander-Ausstellung über die renovierten Fresken
in der Sixtina-Kapelle (im Sommer 1993 in den Korridoren der Stiftsbibliothek

St. Gallen zu sehen).

208



Mal taucht hier das Lehramt auf (die Bischöfe in Gemeinschaft mit
dem Nachfolger Petri, dem Bischof von Rom, 85), aber auch der
übernatürliche Glaubenssinn aller Gläubigen (91-94). Die Kirche hat «die
Heiligen Schriften immer verehrt wie den Leib des Herrn selbst»
(103), darum reicht sie «den Gläubigen ohne Unterlass das Brot des

Lebens, das sie vom Tisch des Wortes Gottes und des Leibes Christi
empfängt» (ebda.). Dass in der Ostkirche die Ikonen eine dem Leib
Christi und dem Wort Gottes analoge Stellung einnehmen, hätte hier
erwähnt werden können (was allerdings das Problem des
Unterschieds zwischen religiöser und kirchlicher Kunst aufwirft). Die dem

ganzen Katechismus zugrundeliegende Lehre vom vierfachen Schriftsinn

wird kurz erläutert, vielleicht etwas zu knapp (115-119), sie wird
ergänzt durch den Hinweis auf die Typologie («Vorausbild»,
«Vorform» des AT im Hinblick auf das NT, 128-130).

Newman scheint wieder durch, wenn der Glaube als «eine persönliche

Bindung des Menschen an Gott und zugleich, untrennbar davon,
[als] freie Zustimmung zu der ganzen von Gott geoffenbarten Wahrheit»

definiert wird (150). Man könnte mit Newman weiterfahren
(und das meint auch der Katechismus), dass es sich um einen «realen»

Glauben, nicht einen «notionellen (begrifflichen)» handelt, der
einem lebendigen Gott in drei Personen geschenkt wird24. Das trinitarische

Muster durchzieht diesen ganzen ersten Teil, ja den ganzen
Katechismus, wie schon einleitend erwähnt. Der Glaube kann in die
Nacht geraten, um so mehr brauchen wir Zeugen, die uns voranleuchten

(164f.). Mit Thomas von Aquin wird festgehalten, dass «der Akt
des Glaubenden seinen Zielpunkt nicht bei der Aussage [hat], sondern
bei der [ausgesagten] Wirklichkeit» (170), letztlich aber eben bei der
Person des Geglaubten.

Der ganze reiche Inhalt, wie er im zweiten Abschnitt anhand des

Apostolischen Glaubensbekenntnisses entfaltet wird, kann hier auch

nicht annähernd resümiert werden. Die zwölf Artikel werden in drei

Kapitel zusammengefasst, deren erstes (unter dem Leitgedanken des

Vaters) die Lehre von der Schöpfung des Kosmos und des Menschen

und von dessen Fall umfasst; das zweite (vom Sohn handelnd) die

Lehre von der Erlösung: Menschwerdung - die Mysterien des Lebens

Jesu - Leiden, Tod, Höllenabstieg, Auferstehung, Himmelfahrt; das

dritte (vom Heiligen Geist) nebst der Pneumatologie auch die Ekkle-

24 Vgl. meinen Aufsatz: J. H. Newman als Zugang zur Ostkirche, in: Internationale

Katholische Zeitschrift Communio 21 (1992), 3. Heft, 229-242.

209



siologie, und abschliessend die Vergebung der Sünden (inkl.
Schlüsselgewalt), die Auferstehung der Toten, das ewige Leben.

Einige Blitzlichter müssen genügen: Gott überschreitet den
Unterschied der Geschlechter (239). Die philosophischen Begriffe, die zur
Formulierung des Trinitätsdogmas führten, wurden mit neuem Inhalt
gefüllt (250 ff.). Die Lehre von der Schöpfung ist wohl etwas
enttäuschend; von der Evolution ist nicht die Rede; die reale Existenz des

ersten Menschenpaares wird vorausgesetzt (ist sie wirklich unabdingbar

für eine Erklärung der «Erbsünde»?). Das Übel, das Böse, wird in

mehreren Anläufen behandelt (gerade hier sind die Querverweise
wichtig, will man sich nicht an der Erwähnung nur an einer bestimmten

Stelle stossen) - dennoch wird man den Eindruck nicht los, dass

die Erörterung recht wenig die dramatische Erscheinungsform seiner
Existenz widergibt. Immerhin wird der Charakter des status viatoris
des Menschen unterstrichen (302, 310)25.

Im zweiten Kapitel wird nochmals betont: «Im Kern der Katechese

finden wir wesentlich eine Person vor, nämlich Jesus von Nazaret»

(426; im Französischen heisst es schöner: «au cœur de la catéchèse»).
Das Werden des Dogmas vom Gottmenschen wird nachgezeichnet,
die Legitimität von Bildern wird aufgewiesen (464-477). Die Jungfräulichkeit

Marias wird auch in ihrem leiblichen Aspekt festgehalten,
d.h. weder psychologisiert noch wegsymbolisiert noch in den Bereich
der Legenden und theologischen Konstrukte verwiesen; ihr Sinn ist
die Bekräftigung der absoluten Initiative Gottes, der absoluten
Neuschöpfung mit Unterbruch der menschlichen Zeugungs-Abstam-
mungs-Linie (es sei denn durch die Mutter!) als Hinweis auf die neue

Geburt der Gläubigen; die Jungfräulichkeit Marias ist zugleich
Zeichen ihres Glaubens, als Jungfrau-Mutter ist sie Inbild der Kirche und

Kirche im Vollsinn (484-507). Das Leben Jesu wird weniger
historisch-chronologisch vorgestellt (ohne diesen Aspekt auch nur im
geringsten zu leugnen) denn als eine Reihe von «Mysterien» (512-560).
In diesem Zusammenhang wird auf die Ekklesiologie vorgegriffen
(541; 551 ff. «Die Schlüssel des Reiches»: «Im Kollegium der Zwölf
steht Simon Petrus an erster Stelle. Jesus hat ihm eine einzigartige
Stellung eine besondere Autorität anvertraut», 552; betreffend

Schlüsselgewalt: «Jesus hat der Kirche diese Autorität durch den

Dienst der Apostel und insbesondere des Petrus anvertraut, dem er als

einzigem die Schlüssel des Reiches ausdrücklich übergeben hat», 553).

25 Vgl. die in Fn. 10 zitierte Arbeit des schwedischen Theologen Benktson.

210



«Das Pascha-Mysterium des Kreuzes und der Auferstehung Christi
ist das Herz der Frohbotschaft, welche die Apostel und in ihrer Nachfolge

die Kirche der Welt verkünden sollen» (571). Nicht die Juden
sind kollektiv für den Tod Jesu verantwortlich, sondern primär alle
Sünder («du, der du ihn zusammen mit ihnen gekreuzigt hast und
immer noch kreuzigst», Franz von Assisi, 597 f.). Der Skandal des Kreuzes

ist im Heilsplan Gottes von Anfang an eingeschlossen; Christus
hat sich für uns dargebracht. Der Abstieg zur Hölle, in der westlichen
Theologie fast vergessen gegangen, wird mit der Auferstehung zusammen

gesehen, die ebenfalls realistisch, bzw. physisch und historisch,
genommen wird (in der Linie des Ernstnehmens der «Inkarnation»,
«Fleisch-» bzw. «Menschwerdung»), aber sie ist natürlich ebenso ein
transzendentes Ereignis, das als solches nur dem Glauben zugänglich
ist (624—655). Wie von Anfang an im Katechismus festgehalten wird,
ist Christus nicht gekommen, um zu richten, sondern um zu retten und
das Leben zu geben, das in ihm ist (679).

Das dritte Kapitel spricht vom Heiligen Geist. Hier wird der Traktat
über die Dreifaltigkeit sozusagen abgeschlossen; der Rückgriff auf die

Ausführungen über den Vater und den Sohn ist gegeben. Sehr schön
die Hinweise auf die Namen, Benennungen und Sinnbilder des Heiligen

Geistes (691-701): die Bildhaftigkeit ergänzt die Begrifflichkeit
der Theologie! Das gleiche gilt für die Erläuterung der Namen,
Sinnbilder und Symbole der Kirche (751-757), die den Traktat über die
Kirche einleiten.

Die Kirche wird - im Anschluss an «Lumen gentium» - als Volk
Gottes, Leib Christi und Tempel des Heiligen Geistes vorgestellt; die

Kirche als Communio ist darin implizit enthalten, doch wird dieser

seit dem Vaticanum II so wichtige Aspekt leider nicht expliziert -
wohl aber scheint er auf im Absatz über die «Gemeinschaft der Heiligen»

(946-959). Die vier «Eigenschaften» der Kirche - die eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche (811-865) - und die Ausführungen

über die hierarchische Verfassung der Kirche (874-896) werfen

am meisten Fragen auf. Nach wie vor scheint mir der Ausdruck
«Teilkirchen», obgleich im Vaticanum II sanktioniert, unglücklich: der Teil
ist nicht das Ganze, aber jede «Teilkirche» ist die ganze Kirche -
wenn auch nur in Communio mit den übrigen Kirchen und mit dem

Bischof von Rom! Jede «Teilkirche» ist die eine Kirche, jede ist heilig,
katholisch (allumfassend, ganz, vollständig), apostolisch - immer unter

der Bedingung der oben genannten Communio. Das steht alles

auch im Katechismus. Dennoch bleibt das Verhältnis von «Gesamt-

211



kirche» («Universalkirche») zu «Teilkirchen» nicht ausreichend
geklärt; zutiefst damit verknüpft ist das Verhältnis Papst-Bischöfe, bzw.
Petrus und die Zwölf (nie: Petrus und die Elf! - sie können sich also
nie ausgegrenzt gegenüberstehen) - ja, letztlich das Verhältnis
Christus-Papst-Bischöfe. Ich kann den Satz, die Bischöfe hätten «mit und
unter dem Papst» (939, in andern Publikationen gerne etwas feierlicher

«cum Petro et sub Petro») die Sorge für alle Kirchen, nicht recht
verstehen: indem «cum Petro» gesagt wird, unterstreicht man deutlich,

dass dies eine unumgängliche Bedingung des Kircheseins ist; die
Kirche als Ganze samt Petrus aber steht «sub Christo», dem einzigen
Herrn der Kirche, dem gegenüber alle Diener sind, auch der Papst,
der sich gerne «servus servorum Christi» nennt.

Vieles gäbe es hier im einzelnen zu fragen: etwa in bezug auf die

Bemerkungen über die Verletzungen der Einheit und über den Ort,
der den von der katholischen Kirche getrennten Kirchen angewiesen
wird, deren «Kraft aus der Gnaden- und Wahrheitsfülle, die Christus
der katholischen Kirche anvertraut hat», kommt (818); haben sie

wirklich keine direkte Einwurzelung im Mysterium Christi? Kann eine

Kirche exklusiv in dieser Weise über die geheimnisvollen Gnadenwege

Gottes verfügen und sie den andern gnädig zuteilen? Die
Engführung des Katechismus an dieser (entscheidenden!) Stelle zeigt sich

auch im völligen Vergessen einer historischen Skizze zur Kirchenstruktur,

ja auch nur der Ekklesiologie der Ostkirchen, selbst der mit
Rom in Communio stehenden - soweit der unglückselige CCEO und
die römische Kurialpraxis ihnen erlauben, sie zu artikulieren und zu

leben! Kein Wort von der Patriarchalstruktur, die immerhin am Konzil

«als Angelpunkt der Wiedervereinigung» in eindringlichen Worten

vorgestellt wurde26. Der andere «Angelpunkt» ist allerdings das
Verhältnis von Bischofskollegium und Papst, das für die Ostkirchen, die

anglikanische und die christ-(alt-)katholische Kirche und wohl auch

für die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen (für diese das

Amtspriestertum überhaupt) einen neuralgischen Punkt darstellt.
Die Laien werden ausführlich in ihrer Teilhabe am Priester-,

Propheten- und Königsamt Christi geschildert (897-912); dem «gottgeweihten

Leben» (dem «durch das Gelöbnis der evangelischen Räte

26 Primum regnum Dei. Die Patriarchalstruktur der Kirche als Angelpunkt
der Wiedervereinigung. Die Konzilsrede von Abt Johannes Hoeck, in: Ettaler
Mandi - Stimmen aus der Abtei Jung- und Altettal (Sondernummer), Ettal
1987. - Das Schicksal dieser Konzilsrede ist ein betrübliches Beispiel kirchlicher

Zensur.

212



begründeten Stand» 914) gelten die nächsten Abschnitte (bis 933). Der
letzte Absatz dieses Kapitels zeigt den Platz Marias als Mutter der
Kirche, nachdem in früheren Abschnitten von ihr im Rahmen des
Mysteriums Christi und des Heiligen Geistes die Rede war (963-972). Die
Vergebung der Sünden wird nur kurz gestreift, da sie im Teil über die
Sakramente ausführlicher behandelt wird (976-983). Im Zusammenhang

mit der Lehre über Sterben und Auferstehung - zwei sehr tiefe
Artikel - wird die Hölle nicht als Drohung, sondern als Appell zu
Verantwortung und Umkehr hingestellt (1036).

Und da es sich beim Credo nicht primär um einen theologischen
Traktat, sondern um ein Glaubensbekenntnis handelt, das in der
Liturgie wurzelt (Taufe und Eucharistie), kommt am Schluss eine schöne

Erörterung des «Amen» (1061-1065) - womit zugleich der Bogen
geschlagen ist zum Schluss des 4. Teils, dem «Amen» des «Vater
Unser».

b) Die Feier des Glaubens

«Die liturgische Katechese möchte in das Mysterium Christi einführen

(sie ist (Mystagogio), indem sie vom Sichtbaren zum Unsichtbaren,

vom Bezeichnenden zum Bezeichneten, von den (Sakramenten)
zu den (Mysterien) schreitet. Für diese Katechese sind die örtlichen
und regionalen Katechismen zuständig. Der vorliegende Katechismus,
der im Dienste der ganzen Kirche in der Verschiedenheit ihrer Riten
und Kulturen stehen will, wird das vorlegen, was grundlegend und der

ganzen Kirche gemeinsam ist: die Liturgie als Mysterium und als

Feier (Erster Abschnitt) und dann die sieben Sakramente und die
Sakramentalien (Zweiter Abschnitt)» (1075).

Einleitend wird die Liturgie als ein Werk der Heiligsten Dreifaltigkeit

dargestellt27. Ihr Zentrum ist das Pascha-Mysterium in der Zeit
der Kirche, das sich in die einzelnen Sakramente der Kirche hinein
auswirkt; es sind Sakramente des Glaubens, des Heils und des Ewigen

27 Und damit erweist sich dieser Teil als höchst «modern», sofern der
Katechismus auf diese Kennzeichnung angewiesen ist; vgl. H.B.Meyer. Eine
trinitarische Theologie der Liturgie und der Sakramente, in: Zeitschrift für katholische

Theologie //i(1991) 32-48 betr. Edward J. Kilmartin. Christian Liturgy.
Theology and Practice, Bd. 1 : Systematic Theology and Liturgy, Kansas City
1988, zitiert aus: Robert F. Taft. Was leistet die Liturgie?, Einige Thesen zu
einer Soteriologie der Liturgiefeier, in: IKaZ Communio 22 (1993), Heft 3,

201-216.

213



Lebens. Die Liturgie der Gläubigen wird in Beziehung gebracht zur
Liturgie im Himmel. Es folgt eine Art Grund-Phänomenologie liturgischen

Feierns (Zeichen und Symbole, Worte und Handlungen,
Gesang und Musik, die heiligen Bilder), Ausführungen zu Zeit, Ort und
Vielfalt liturgischen Feierns. Ausdrücklich wird festgehalten, dass die
Riten nicht dem Belieben der Feiernden anheimgestellt sind: «Darum
[sc. weil der Glaube der Kirche dem Glauben des einzelnen vorausgeht]

darf kein sakramentaler Ritus nach dem Belieben des Amtsträgers

oder der Gemeinde abgeändert oder manipuliert werden» (1125).
Die sieben Sakramente werden zu drei Gruppen gebündelt: Die

Sakramente der christlichen Initiation: Taufe, Firmung, Eucharistie; die
Sakramente der Heilung: Busse und Versöhnung, Krankensalbung;
die Sakramente des Dienstes für die Gemeinschaft: Weihe (Ordo) und
Ehe.

Zur Taufe: «Christ wird man - schon zur Zeit der Apostel - auf
dem Weg einer in mehreren Stufen erfolgenden Initiation. Dieser Weg

kann rasch oder langsam zurückgelegt werden. Er muss jedoch stets

einige wesentliche Elemente enthalten: die Verkündigung des Wortes,
die Annahme des Evangeliums, die eine Bekehrung einschliesst, das

Bekenntnis des Glaubens, die Taufe, die Spendung des Heiligen Geistes

und den Zugang zur eucharistischen Gemeinschaft» (1229). Die
Kindertaufe wird begründet, die Notwendigkeit der Taufe klar
herausgestellt: «Gott hat das Heil an das Sakrament der Taufe gebunden,
aber er selbst ist nicht an seine Sakramente gebunden» (1257). Jedenfalls

besteht für die katholische Kirche keinerlei Möglichkeit - wie es

eine evangelisch-reformierte Lokalkirche in der Schweiz durchgesetzt
hat -, den Zugang zu weiteren Sakramenten (Abendmahl) ohne
vorgängige Taufe zu gewährleisten, ein von der Sakramententheologie
her gesehen viel tieferer Graben zwischen den Kirchen als alle

Warnungen der römisch-katholischen Kirche vor voreiliger Ökumene mit

Einschränkung der Interkommunion usw. Etwas überrascht wird man

vernehmen, dass auch ein ungetaufter Mensch die Taufe spenden
kann, falls er will, «was die Kirche bei der Taufe tut» und die trinitarische

Taufformel verwendet (1256)! Es wäre interessant zu vernehmen,
ob aus der ganzen Kirchengeschichte ein einziger solcher Fall bekannt

ist, bei dem die Einhaltung der Bedingungen gewährleistet war! Die

Erlaubnis stammt natürlich aus dem CIC
Die Gemeinschaft aller Christen aufgrund der Taufe wird etwas

zögerlich bezeugt. Mit Rückgriff auf einen konziliaren Text wird gesagt,

214



«wer an Christus glaubt und in der rechten Weise die Taufe empfangen

hat, steht dadurch in einer gewissen, wenn auch nicht vollkommenen

Gemeinschaft mit der katholischen Kirche» (1271). Wie wäre es

mit einem Satz wie dem folgenden gewesen. «... steht dadurch in der
Gemeinschaft aller Christen vor dem Einen Herrn und auf dem
gemeinsamen Boden der freigebigen Gnade des Herrn, um so zu noch
innigerer Gemeinschaft zu streben»?

Zur Firmung: Der Unterschied in der Auffassung zwischen Ost und
West wird erwähnt und gerechtfertigt. Die westkirchliche Praxis, die
«die Gemeinschaft des neuen Christen mit seinem Bischof»
veranschaulicht (1292), muss angesichts der Tatsache, dass es neben dem
Bischof eine Vielzahl anderer Firmspender gibt (was übrigens bedauert

wird: 1312ff.), doch etwas relativiert werden. Dass die Weihe des

heiligen Chrisam (1297) für den Katechismus der einzige Anlass ist,
die Patriarchen der Ostkirche zu erwähnen, gehört zu den schlimmsten

Unterlassungssünden des Katechismus, die nur durch eine

zweite, in diesem und anderen Punkten verbesserte Auflage wettgemacht

werden kann.

Zur Eucharistie: Sie steht ganz unter dem Zeichen des Pascha, des

Hinübergangs der Juden von Ägypten ins Gelobte Land, Christi zum

Vater, der Kirche in die Herrlichkeit des Reiches. In der eindrucksvollen

Darlegung stört nur die Behauptung von der punktuellen Wirkung
des Einsetzungsberichtes in der Anaphora (1353; noch deutlicher
1375, 1377 und 1413, wo von der «Verwandlung des Brotes und Weines»

und von «Konsekration» die Rede ist), wo «die Kraft der Worte
und des Handelns Christi und die Macht des Heiligen Geistes den

Leib und das Blut Christi, sein am Kreuz ein für allemal dargebrachtes

Opfer, unter den Gestalten von Brot und Wein gegenwärtig»
machen28. Eine mehr an der Ostkirche ausgerichtete Eucharistie-Theolo-

28 Die gegenwärtig mancherorts feststellbare liturgische Praxis zeigt ein

eigentümliches Fortleben dieser fast magischen Fixierung auf den Einsetzungsbericht:

Wurde er früher eindrucksvoll-langsam in seiner lateinischen Fassung
geflüstert (so dass angeblich aus dem «Hoc est enim corpus meum» ein

«Hokuspokus» wurde; von Kluge-Mhzka. Etym. Wörterbuch, 1967 abgelehnte
Deutung), so wagen sich heute die Manipulatoren der Liturgie immerhin
kaum an diesen Bericht heran, den sie ebenso magisch aus ihrem frei mundartlich

plätschernden Geschwätz heraus in hochgestelztem Schriftdeutsch herausheben.

Ich wage die Behauptung, dass einem Teil der katholischen Zelebranten

jegliches liturgische Sensorium abhanden gekommen ist, unbeschadet
ihres oft grossen pastoralen und sozialen Einsatzes.

215



gie würde stärker den prozessualen Charakter des ganzen Geschehens
herausheben (wie er ja auch in den Zitaten von Johannes Chrysostomus

und Ambrosius [1375] implizit enthalten ist: es wird einfach das

«Wort Christi und das Walten des Heiligen Geistes» erwähnt). Die
Begriffe «Substanz» und «Transsubstantiation», die in diesem
Zusammenhang auftauchen, werden nicht erklärt. Sind sie wirklich
unumgänglich, und wenn ja, auch unmissverständlich? Ganz klar wird
festgehalten, dass das Opfer Christi und das Opfer der Eucharistie ein

einziges Opfer sind, das eine wird immer wieder vergegenwärtigt, aber
nicht wiederholt (1367). Die aus der Eucharistie erfliessende Sendung
des Christen wird in 1397 wohl etwas verkürzt und allzu knapp dargestellt

(«Die Eucharistie verpflichtet gegenüber den Armen»)29. Ein
russisch-orthodoxer Bischof30 hat in einem Vortrag am Institut für
Ökumenische Studien der Universität Freiburg/Schweiz am 24. Mai
1993 von der «Liturgie nach der Liturgie» gesprochen, das heisst vom
tätigen Einsatz in Kirche und Welt nach (und aus) der Feier der Heiligen

und Göttlichen Liturgie.

Zur Busse und Versöhnung: «Zur Vergebung der Todsünden ist aber

nicht die Eucharistie bestimmt, sondern das Busssakrament. Die
Eucharistie ist das Sakrament derer, die in der vollen Gemeinschaft der

Kirche stehen» (1395), heisst es etwas brüsk. Die verschiedene Art der

Busspraxis in den östlichen Kirchen früher und heute hätte eine Diffe-

29 Ich habe 1977 versucht, die Eucharistie nach dem Vorgang des vierfachen
Schriftsinns darzustellen; damit kann auch das Eucharistieverständnis der
Ostkirche besser integriert werden: vgl. Kulte als Träger von Verkündigung,
in: Josef Pjämmatter und Franz Furger (Hrsg.), Theologische Berichte VI:
Liturgie als Verkündigung, Zürich Einsiedeln Köln: Benziger, 1977, 29-60. Der

(«historische») Wort-Sinn entspricht einmal dem phänomenologisch vorfindbaren

Ablauf der Eucharistiefeier in der jeweiligen Epoche, anderseits aber
auch dem geschichtlichen Ursprung im Abendmahlssaal, «dahinter» stehen
die drei andern «Sinne» oder «Sinnbedeutungen»: der («allegorische»)
Glaubens-Sinn entspricht dem Memoriale mortis et resurrectionis Jesu Christi (also
der theologischen Bedeutung und Begründung der Eucharistiefeier, wie sie

uns überliefert ist), der («moralische») Handlungs-Sinn dem Weltauftrag,
zunächst in eigener Umkehr, dann in Sendung, d.h. liebender Zuwendung zum
Nächsten (Gott begegnet mir im Andern), der («anagogische») Hoffnungs-
Sinn verbindet mich - im status viatoris befindlich - mit der eschatologischen
Liturgie und lässt mich auf die endgültige Vollendung hoffen, die ich im Gebet
artikuliere. - Der Katechismus ist, wie unter l.b) dargelegt wurde, auch diesem
Schema verpflichtet (vgl. Fn.7).

30 Aleksandr von Kostroma, geb. 1958.

216



renzierung nahegelegt: In manchen Kirchen ist das Busssakrament
sozusagen in die Eucharistie integriert. Anderseits ist in gewissen östlichen

Kirchen der Empfang der Kommunion von so strenger Vorbereitung

(Fasten und Beichte) abhängig, dass sie höchst selten oder fast

gar nie empfangen wird.
Etwas seltsam ist man berührt davon, wie oft gerade beim Sakrament

von Busse und Versöhnung der Codex Iuris Canonici und das
Konzil von Trient zitiert sind. Das verstärkt das (Vor-?) Urteil, dass
die katholische Kirche Busse und Versöhnung vor allem für einen
juridischen Akt ansieht. Die «gemeinschaftliche Feier der Versöhnung
mit allgemeinem Sündenbekenntnis und allgemeiner Lossprechung»
wird als Notbehelf taxiert und nur «in schwerer Notlage» toleriert
(1483). «Ein grosser Andrang von Gläubigen bei grossen Festen oder
Wallfahrten gilt nicht als ausreichend begründete Notlage.» Ob aber
die psychisch begründete Unmöglichkeit, zur Einzelbeicht zu schreiten,

als Notlage gilt, bleibt offen. Jedenfalls ist das Urteil über die
erforderlichen Voraussetzungen dem Diözesanbischof überlassen.

Ganz missraten ist der Abschnitt über die Ablässe, den man doch
wohl besser weggelassen, bestenfalls kurz historisch skizziert hätte;
wenn man glaubt, die vertrackte Redeweise habe irgendeinen Bezug
zur Lebenswirklichkeit, täuscht man sich gewaltig. Es gibt nun wirklich

Dinge, die man besser dem barmherzigen Vergessen anheimstellen

würde.

Zur Krankensalbung: «Nur Priester (Bischöfe und Presbyter) sind
die Spender der Krankensalbung» (1516). Hier offenbart sich eines

der Probleme der Krankenseelsorge. Längst reichen die «Bischöfe
und Presbyter» nicht mehr aus, um eine einigermassen genügende

Seelsorge an psychisch und physisch Kranken, in Spitälern, Kliniken
und zu Hause, zu gewährleisten. Pastoral-Assistenten und -Assistentinnen,

in geringerem Mass auch Diakone, widmen sich dieser
Aufgabe. Für die eigentliche Sakramentenspendung (Busse, Krankensalbung

und Messe) müssen dann Priester «eingeflogen» werden, wie es

etwa despektierlich heisst: Leute, die keinen Bezug zu den Kranken
haben, aber für die Verrichtung dieser Dienste unabdingbar sind.

Wäre es nicht möglich, offiziell einzuführen (was da und dort
stillschweigend geduldet wird), dass die Weihung des Öls durch den

Bischof den Bezug zur Gesamtkirche gewährleistet, die Spendung aber

durch den (ebenfalls vom Bischof) beauftragten Seelsorger (die

Seelsorgerin) geschehen kann? Was «Busse und Versöhnung» betrifft,

217



wäre die allgemeine Bussfeier am Platz, aber auch die Wiedererwek-
kung des Bewusstseins, dass Gott es ist, der die Sünden vergibt, und

wenn ein nicht geweihter Seelsorger in einem Gespräch dies vorbereiten

kann, dann genügt dies auch, selbst wenn die sakramentale
Beichte nicht möglich ist; ja - könnte dann nicht eben die Eucharistie

«von der Sünde trennen» (1393 - wo es aber leider nicht so weitherzig
gemeint ist)?

Zur Weihe: Die drei Stufen - Bischofsamt, Priesteramt, Diakonat -
werden erläutert. Das permanente Diakonat wurde ja bekanntlich erst
im ILVaticanum wieder neu entdeckt und eingeführt31. Der Ordo
wird in die gesamte Heilsökonomie eingebunden und an das einzige
Priestertum Christi angeknüpft. Der vom Bischof gefeierten Eucharistie

wird «eine ganz besondere Bedeutung» zuerkannt: «In ihr kommt
die Kirche zum Ausdruck, die unter dem Vorsitz dessen, der sichtbar
Christus, den Guten Hirten und das Haupt seiner Kirche darstellt, um
den Altar versammelt ist» (1561) - eine Aussage, die ekklesiologisch
weiterentwickelt werden müsste (vgl. 1142, wo vom Priester als «Ikone
Christi», und 1549, wo vom Bischof als «Typos des Vaters» die Rede

ist). Es wird bekräftigt, dass nur Männer [viri] die Weihen empfangen
können (1577). Das Diakonat für Frauen wird nicht erwähnt, weder
historisch noch als Möglichkeit für heute. Das Zölibat (mit Ausnahme
der ständigen Diakone) wird bekräftigt, die gegenteilige Übung der

Ostkirche akzeptiert (1579 f.) - kein Hinweis auf die Entwicklung seit

Beginn der Kirche: dass es in den ersten Jahrhunderten nicht nur
verheiratete Priester, sondern auch verheiratete Bischöfe gab, dass sich

sowohl die Ordnung in der Ostkirche wie das streng befohlene (und
immer wieder gebrochene) Zölibat in der Westkirche historisch
entwickelt haben: gewiss auch mit theologischer Begründung, die aber

auch für die verheirateten Diakone und Priester nachgeliefert werden
könnte - und zwar positiv, nicht nur grossmütig-zugestehend! Und

was schon im ersten Teil deutlich wurde, wird nochmals unterstrichen:

Die Bischöfe stehen «unter der Autorität des Papstes» (1594)!

31 Ein Beispiel für die durchaus nicht immer gleichbleibende Lehre der Kirche

- mindestens in dem Sinne, dass ganze Bereiche der Lehre jahrhundertelang

aus dem Bewusstsein und der Praxis der Kirche verschwanden und zu
andern Zeiten erheblichen Wandel erfuhren! Vgl. Serafino Zardoni. I diaconi
nella chiesa. Ricerca storica e teologica sul diaconato, Bologna: Edizioni De-

honiane 1983.

218



Zur Ehe: Nach einer kurzen theologischen Einleitung (1601-1624)
kommt wieder der Codex Iuris Canonici zu seinem Recht, der auf den
folgenden neun Seiten mindestens ein dutzendmal zitiert wird. Die
konkrete Situation der heutigen Zeit wird mit Hinweisen auf Misch-
hen und Mischehenpastoral wahrgenommen (1633-37). Christus wird
als Quell der Ehegnade herausgestellt (1642), Einheit, Treue und
Unauflöslichkeit sind die unaufgebbaren Kennzeichen, wobei die Treue
Gottes zu den Menschen als Ermöglichungsgrund dafür gezeigt wird
(1648). Aber «falls Geschiedene zivil wiederverheiratet sind, befinden
sie sich in einer Situation, die dem Gesetze Gottes objektiv
widerspricht. Darum dürfen sie, solange diese Situation andauert, nicht die
Kommunion empfangen... Die Aussöhnung durch das Busssakrament
kann nur solchen gewährt werden, die es bereuen, das Zeichen des

Bundes und der Treue zu Christus verletzt zu haben, und sich
verpflichten, in vollständiger Enthaltsamkeit zu leben» (1650)! Ob der
folgende Satz als Trostpflaster genügt, sei dem geneigten Leser
überlassen: «Den Christen, die in dieser Situation leben und oft den Glauben

bewahren und ihre Kinder christlich erziehen möchten, sollen die
Priester und die ganze Gemeinde aufmerksame Zuwendung schenken,
damit sie sich nicht als von der Kirche getrennt betrachten, an deren
Leben sie sich als Getaufte beteiligen können und sollen» (1651). Da
mit der Ehe die «Bereitschaft zur Fruchtbarkeit» geboten ist, wird
eigens etwas herablassend zugestanden, dass «Eheleute, denen Gott
Kindersegen versagt hat, dennoch ein menschlich und christlich
sinnvolles Eheleben führen [können]» (1654). Es ist zwar vom «Wohl der

Ehegatten» und der Hinordnung «auf Zeugung und Erziehung von
Kindern» die Rede (1660) - aber nicht von gegenseitiger Hingabe,
ohne alle «Zweckbestimmung»; diese kommt erst in anderem

Zusammenhang (6. Gebot) kurz zur Sprache (2346). Sehr schön ist der
Abschluss des Kapitels mit dem Hinweis auf die «Hauskirche» (ecclesia

domestica) und die Bemerkung betreffend die unverheirateten
Menschen ohne Familie (1655-58).

Dieser zweite Teil schliesst mit Bemerkungen zu den Sakramentalien

(Segnungen, Weihungen, Exorzismus mit Mahnungen zur Klugheit)

und zur Volksfrömmigkeit (Wallfahrten, Reliquienverehrung,

Kreuzwegandachten, Rosenkranz usw.): «Diese Ausdrucksformen
setzen das liturgische Leben der Kirche fort, ersetzen es aber nicht»

(1675). «Es braucht pastorales Unterscheidungsvermögen, um die

Volksfrömmigkeit zu stützen und zu fördern und, falls nötig zu

reinigen und zu berichtigen» (1676); ein bemerkenswerter Text aus dem

219



«Dokument von Puebla 1979» (das einzige Zitat daraus!) bekräftigt
die allgemein gehaltenen Anweisungen. Den Abschluss bildet ein
Kapitel über das christliche Begräbnis - das Sterben wird als «letztes
Pascha des Christen» bezeichnet (1681 ff.), womit der Bogen zum ersten

Kapitel dieses Teils, zum «Pascha-Mysterium», geschlagen ist.

Weitherum hält man diesen zweiten Teil (zusammen mit dem vierten)

für den besten des ganzen Katechismus.

c) Das Leben aus dem Glauben

Ebenso einmütig wird der dritte Teil als der schlechteste bezeichnet;
leider hat die vollständige Überarbeitung nach der Vernehmlassung
1989/90 nichts an dieser Rangordnung geändert. Dabei gehen ob des

Unmuts darüber leicht auch die Vorzüge vergessen. Sie seien hier
einleitend hervorgehoben.

Das Leben aus dem Glauben wird als ein «Leben in Christus»
bezeichnet. Die Katechese darüber ist zunächst eine Katechese über den

Heiligen Geist (den inneren Lehrer des christusgemässen Lebens), die

Gnade, die Seligpreisungen, erst dann über Sünde und Vergebung, die

menschlichen und göttlichen Tugenden, das doppelte Liebesgebot -
und zwar eine Katechese in und für die kirchliche Gemeinschaft

(1697).
Der erste Abschnitt behandelt die Berufung des Menschen: das

Leben im Heiligen Geist. Das erste Kapitel zeigt, wie der Mensch als

Gottes Ebenbild zur Seligkeit berufen, in die Freiheit und Verantwortung

entlassen und seinem Gewissen verpflichtet ist und so sich zu

Recht seiner Würde erfreuen und aus dieser Freude leben darf. Der

Katechismus insistiert zuerst auf den Tugenden, und erst dann auf
den Verfehlungen gegen sie. Die Sittlichkeit wird - wohl etwas reichlich

abstrakt - definiert (1750 ff.). Wie sehr eine Sittenlehre auch von

sprachlichen Gegebenheiten abhängt, zeigt die deutsche Terminologie
der «Leidenschaften», die denn doch etwas zahm klingen («Liebe und

Hass, Verlangen und Furcht, Freude und Traurigkeit sowie Zorn»
1772) - besonders wenn dann tadelnd «Verstrickung in Leidenschaften»

erwähnt wird (1792). Ebenso abstrakt ist die Abhandlung über

das Gewissen (1776ff.). Die Kardinaltugenden (Klugheit, Gerechtigkeit,

Tapferkeit, Mass) und die göttlichen Tugenden (Glaube,
Hoffnung, Liebe) fügen sich harmonisch in die Darlegung ein, ebenso die

Gaben und Früchte des Heiligen Geistes (1803-1832). Sodann wird
die Sünde, ihr Wesen, ihre Verschiedenheit, ihre Schwere und ihre

220



Ausbreitung behandelt (1846-1869). In einem der Kurztexte heisst es:
«Die Sünde ist eine Handlung, die der Vernunft widerspricht» (1872),
ohne dass hier oder anderswo «Vernunft» genau definiert würde
(natürlich ist dies nicht die einzige Kennzeichnung der Sünde im
Katechismus, sie ist auch, nach Augustinus, «Widerspruch zum ewigen
Gesetz», 1871, «Beleidigung Gottes», ebda.).

Die Perspektive wird im zweiten Kapitel auf die ganze menschliche
Gemeinschaft ausgeweitet, wobei Themen wie das Verhältnis von Person

zu Gemeinschaft, die Teilhabe am gesellschaftlichen Leben, die
Beziehung zur Autorität, die soziale Gerechtigkeit, die Achtung vor
dem menschlichen Leben (noch nicht vor der ganzen Schöpfung) und
die Gleichberechtigung aller Menschen artikuliert werden.

Das dritte Kapitel handelt von Gesetz und Gnade: vom natürlichen
Sittengesetz, vom Gesetz im Alten Bund, und dann vom neuen Gesetz

- dem Gesetz des Evangeliums. Die Rechtfertigung ist uns durch das

Leiden Christi verdient und durch die Taufe gewährt (1992). In 1996

hat sich ein Deutschfehler eingeschlichen: «Die Gnade ist das

Wohlwollen, die ungeschuldete Hilfe, die Gott uns schenkt, um seinem Ruf
zu entsprechen» (gemeint ist natürlich: «damit wir seinem Ruf
entsprechen können»). Ein menschliches Verdienst kann nur als Teilhabe
an Christi Verdienst gewertet werden (2006 ff.). Als Ziel wird die
christliche Heiligkeit hingestellt: «Der Weg zur Vollkommenheit führt
über das Kreuz. Es gibt keine Heiligkeit ohne Entsagung und geistigen

Kampf» (2015). Das sittliche Leben ist ein geistiger Gottesdienst: «Im
Leib Christi, den wir bilden, und in Verbindung mit der Darbringung
der Eucharistie bringen wir uns selbst als (lebendiges und heiliges Opfer)

dar, das Gott gefällt (Röm 12,1). In der Liturgie und der Feier der

Sakramente verbinden sich Gebet und Lehre mit der Gnade Christi,
um das christliche Handeln zu erhellen und zu nähren. Wie das ganze
christliche Leben findet das sittliche Leben seine Quelle und seinen

Höhepunkt im eucharistischen Opfer» (2031) - eine ganz entscheidende

Aussage, wie mir scheint.
Die «Gebote der Kirche» - in der lebensweltlichen Praxis völlig

verschwunden - werden trocken aufgezählt und mit Belegstellen aus

den beiden Kirchenrechtsbüchern versehen; die Fragwürdigkeit eines

gemeinsamen Kirchenrechts für alle orientalischen Kirchen zusammen

wird auch hier deutlich.
Im zweiten Abschnitt dienen die zehn Gebote als Leitfaden. Mit

Recht wurde beanstandet, dass «die literarische Gestalt des einzelnen

Gebotes nicht so sehr exegetisch ausgelegt und hermeneutisch aktua-

221



lisiert, sondern quasi als Anlass betrachtet [wird]», die üblichen
Themen aneinander aufzureihen32. Im Bestreben, möglichst alle
denkbaren Verfehlungen - auch die «modernsten» - zu erwähnen, werden
sie gewaltsam in das Schema gepresst und dann qualifiziert. Es muss

allerdings erwähnt werden, dass die Grundanlage dieses Abschnitts
durchaus erfreulich ist, indem zuerst die positive Seite der Gebote
gezeigt wird: was man tun soll, und erst nachher die negative: was man
vermeiden soll.

Dies vorausgesetzt und gelobt, muss nun allerdings einschränkend

gesagt werden, dass mancher Leser praktisch auf jeder Seite seine

Fragezeichen, Ausrufzeichen und Randbemerkungen anzubringen
gezwungen ist: die Ebene der Erkenntnis und des Bekenntnisses (Credo)
und der Feier (Liturgie und Sakramente) ist eben verlassen, der Alltag
bricht ein. Der CIC belehrt uns darüber, was eine Häresie ist (wenn
man eine «mit göttlichem und katholischem Glauben zu glaubende
Wahrheit» beharrlich leugnet, 2089), Verzweiflung und Vermessenheit
werden auf eine Ebene gestellt (2091), Verehrung von Ahnen
(«anstelle Gottes») wird als Götzendienst abgehalftert (2113: die afrikanischen

Christen wären für eine nuanciertere Aussage dankbar). - Sehr

schön die Ausführungen zum 2. Gebot. - Ins 3. Gebot schleichen sich

wieder die Paragraphen des CIC ein; dank der Querverweise kann

man sich aber in die Ausführungen zur Liturgie im zweiten Teil retten.
Wenn im 4. Gebot über das Verhältnis Kinder-Eltern hinaus auch

die übrigen Autoritätsbeziehungen abgehandelt werden, so ist eine

Formulierung wie die folgende: «Das vierte Gebot gibt uns
Aufschluss über die Pflichten der Amtsträger sowie jener, zu deren Wohl
sie bestellt sind» doch etwas extensiv - diese Pflichten können bestenfalls

daraus abgeleitet werden. Jedenfalls wird an die Pflicht der

«wohlhabenderen Nationen» erinnert, «soweit es ihnen irgend möglich

ist, Ausländer aufzunehmen, die auf der Suche nach Sicherheit
und Lebensmöglichkeiten sind, die sie in ihrem Herkunftsland nicht
finden können» (2241); und es werden auch die Bedingungen eines

allfälligen bewaffneten Widerstandes gegen Unterdrückung durch die

staatliche Gewalt erörtert (2243). Das Verhältnis von Kirche und Staat

geht von der Voraussetzung aus, dass «die Kirche, die sich aufgrund
ihres Auftrags und ihrer Zuständigkeit mit der politischen Gemeinschaft

keineswegs deckt,... Zeichen und zugleich Schützerin des trans-

12 Alberto Bondolfi im «Pfarrblatt-Dossier» verschiedener Pfarrblätter (u.a.
Bern) Ende Mai 1993 (vgl. Fn. 1).

222



zendenten Wesens des Menschen» ist (2245). Hier wäre ein möglicher
Ort gewesen, vom Nationalismus der Völker und Kirchen zu reden,
der mindestens im Laufe der Ausarbeitung des KKK überdeutlich vor
Augen getreten ist und eine gründliche Beurteilung verdient hätte!

Das 5. Gebot handelt unter anderem von Notwehr und Strafe und
auch von der Abtreibung, wobei mit schärfstem Geschütz aufgefahren
wird (Strafe der Exkommunikation! 2272). Man braucht keineswegs
Befürworter irgendeines Motivs für Abtreibung zu sein, um sich die
Frage nach der Verhältnismässigkeit dieser Strafe zu stellen, die im
Register des KKK nur beiläufig (1463) erwähnt wird, wo überdies unser

konkreter Anwendungsfall keiner Zitierung wert ist. Die Todesstrafe

wird «in schwerwiegenden Fällen» nicht ausgeschlossen (2266);
«aus analogen Gründen haben die Verantwortungsträger das Recht,
diejenigen, die das Gemeinwesen, für das sie verantwortlich sind,
angreifen, mit Waffengewalt abzuwehren» (ebda.). Doch werden Krieg
und Frieden noch weitere Abschnitte gewidmet (2302-2317); der
freiwillige Gewaltverzicht (2306) gerät im Index unter das Stichwort
«Strafe»; die Berechtigung, «sich in Notwehr militärisch zu verteidigen»

wird erörtert (2309). - In diesem Kapitel werden aber auch weitere

Themen kurz angeschnitten, von der Gesundheit der Bürger über
den Körperkult zur Unmässigkeit jeder Art, Drogengenuss,
Organverpflanzungen bis zu Terrorismus, Folterung und zur Erlaubnis der

Einäscherung der Toten, sodann Rüstungswettlauf und Waffenhandel

(«gesetzlich zu regeln» 2316). Dass «die Hirten der Kirche» in früheren

Zeiten bisweilen die Folter anwandten, wird als «bedauerliches

Vorkommnis» abgetan; davon abgesehen sei die Kirche stets für
Milde und Barmherzigkeit eingetreten (2298) - doch wohl ein weiteres

Beispiel für die nicht immer gleichbleibende Lehre (und Praxis) der

Kirche, denn «in neuerer Zeit setzte sich die Einsicht durch ...» usw.!

Was über Selbstmord gesagt wird, ist pastoral unannehmbar, geradezu

empörend (2280-83). - Der Index lässt einen im Stich im Hinblick auf
die Verantwortung im Strassenverkehr; dafür ist die Steuerhinterziehung

dort zu finden! Mit Recht werden die «mörderischen Hungersnöte»

getadelt, die man oft einfach hinnimmt, vor allem die «Händler,
die durch wucherische und profitgierige Geschäfte ihre Mitmenschen

hungern und sterben lassen» (2269) - man hätte auch politisch
rivalisierende Gruppen nennen können, die ihre Eigeninteressen vor das

Gesamtwohl stellen.
Die Behandlung des 6. Gebots im KKK hat in den Massenmedien,

aber auch im Kirchenvolk wohl am meisten Beachtung, aber auch die

223



dümmsten Kommentare gefunden. Allerdings ist der Katechismus
nicht unschuldig daran. Die Hammerschläge gegen die «Verstösse

gegen die Keuschheit», gegen die Homosexualität, gegen bestimmte
Formen der Empfängnisregelung wirken nun wirklich weltfremd.
Kein Wort dagegen, dass im Bereich der Sexualität ein weisendes

Wort hilfreich sein könnte, ja eigentlich nötig wäre. Aber es scheint,
als ob die katholische Kirche ein gebrochenes, nie geklärtes Verhältnis
zu diesem Bereiche hätte. Gerade hier hätte man gewünscht, dass man
sich mit dem positiven Aufweis der Möglichkeiten geschlechtlicher
Entfaltung (und Beherrschung) begnügt hätte, ohne mit Ausdrücken
wie «objektiv schlecht», «ordnungswidrig», «in sich schlecht»,
«schwerer Verstoss», «schwere Sünde», «schwer sündhaft», «schwere

Verfehlung», «in keinem Fall zu billigen», «äusserst verwerflich» um
sich zu werfen. Auf die Empfängnisregelung einzutreten, erübrigt sich

hier; wenn selbst der Katechismus meint, eine und nur eine einzige
Methode (nebst der zeitweiligen Enthaltsamkeit) zu empfehlen,
überschreitet er eindeutig seine Kompetenz - und wird im übrigen
überhaupt nicht ernst genommen. Dass die kinderreichen Familien (2373)
nicht nur Zeichen des göttlichen Segens und der Grosszügigkeit der

Eltern sein müssen, wird mit keinem Wort erwähnt; wer die demographischen

Gegebenheiten der Welt betrachtet, sieht dahinter eher
kulturell-ökonomische Gründe - und Anlass zu Besorgnis, genau so wie

in der extremen Kinderbeschränkung anderer Regionen. Der ganze
unpastorale Ton dieses Artikels 6 bricht noch einmal im Abschnitt
über die Ehescheidung durch.

Der Artikel 7 über das 7. Gebot kommt auch auf die Unversehrtheit
der Schöpfung (in Fortsetzung und Einbezug der «Achtung des
Menschen und der Güter») zu reden; es wird eine rudimentäre Soziallehre
der Kirche über Wirtschaftsleben und soziale Gerechtigkeit vorgelegt,
wobei Sätze wie der folgende seltsam hohl klingen: «Die Soziallehre
der Kirche besteht aus einem Lehrgefüge, das sich dadurch bildet,
dass die Kirche die geschichtlichen Ereignisse unter dem Beistand des

Heiligen Geistes im Lichte der gesamten Offenbarung Christi deutet»

(2422). Jedenfalls gibt es Anlass, von Unternehmern, gerechtem Lohn,

Streik, Sozialbeiträgen, Arbeitslosigkeit zu sprechen, aber auch von

der Gerechtigkeit und Solidarität zwischen den Nationen und der

Liebe zu den Armen.
Der Artikel 8 beginnt wie alle andern mit positiven Aussagen, hier

über das Leben in der Wahrheit und das Zeugnis von der Wahrheit.
Dann gerät er mit der Aufzählung der Verstösse gegen die Wahrheit

224



wieder in seltsame Distinktionen, etwa wenn er bei «Lobhudelei» je
nachdem einen «schwerwiegenden Fehler» oder nur eine «lässliche
Sünde» ausmacht (2480) oder von der «Lüge» zu berichten weiss, dass
sie «an sich» nur eine lässliche Sünde sei, jedoch zu einer Todsünde
werde, «wenn sie gegen die Tugenden der Gerechtigkeit und der
Liebe schwer verstösst» (2484). Dass hier auch die Massenmedien
ihren Platz haben, leuchtet ein, aber «Wahrheit, Schönheit und sakrale
Kunst» hätte man kaum hier vermutet - wobei die Ausführungen
durchaus angemessen sind (2500 ff.).

Das 9. und 10. Gebot finden nur kurze, durchaus treffende Erwähnung.

Was allerdings folgender Satz von der Schamhaftigkeit bedeuten

soll: «Sie lenkt Blicke und Gesten entsprechend der Würde der
Menschen und ihrer Verbundenheit» (2521) - wird weder aus dem
deutschen noch dem französischen Text (wo Verbundenheit «union»
heisst) deutlich. Sehr bedenkenswert die knappen Hinweise auf die

Notwendigkeit einer Reinigung des gesellschaftlichen Umfeldes und
auf die Permissivität der Sitten (2525 f.).

Der Abschluss des ganzen dritten Teils («Ich will Gott schauen»)
zeigt wieder die glückliche Grundanlage und den sauber durchgeführten

Aufbau des ganzen Werkes auf. Zuletzt heisst es: «Der Mensch
voll Sehnsucht sagt: (Ich will Gott schauen). Der Durst nach Gott
wird nur durch das Wasser des ewigen Lebens gestillt» (2557, mit
Verweis auf Joh 4,14).

d) Das christliche Gebet

Der Präsident der Schweizerischen Bischofskonferenz, Dr. Pierre
Mamie, Bischof von Lausanne, Genf und Freiburg, hat bei jeder möglichen

Gelegenheit empfohlen, die Lektüre des Katechismus mit dem
4. Teil zu beginnen, weil er den richtigen Grundton angibt. Mit
ebensoviel Recht kann man die Lektüre mit diesem 4. Teil abschliessen,

weil er einen wieder mit allem versöhnt, was unterwegs störend auffiel.

Er ist aus einem Guss, sprachlich und spirituell, und dürfte (neben

dem 2. Teil) am ehesten auch bei der Ostkirche Anklang finden.
Er ist aber auch am schwierigsten zusammenzufassen. Wiederum werden

in einem ersten Abschnitt die allgemeinen Grundlagen gelegt,

während im zweiten eine besinnliche Kommentierung des «Vater
Unser» in die konkrete Gebetspraxis einführt.

Gebet ist eine Gabe, ein Bund, eine Gemeinschaft; der Mensch ist

von seiner Konstitution her dazu gerufen und im Alten und Neuen

225



Bund dazu hin erzogen worden. Die Quellen des Gebetes sind das

Wort Gottes, die Liturgie, die göttlichen Tugenden; sein Weg führt
zum Vater, zum Sohn, zum Heiligen Geist - mit Maria. Führer zum
Gebet sind die Heiligen, aber auch die Familie, in der man aufwächst,
die Amtsträger, Ordensleute und Katecheten, Gebetsgruppen und
geistliche Leiter. Es gibt verschiedene Formen des Gebets: mündliches
Gebet, betrachtendes Gebet, inneres Gebet (hier wieder zeigen sich
die Tücken der Sprache, bzw. der Übersetzung: französisch heissen
die drei Formen prière vocale, méditation, oraison). Ganz unerwartet,
aber innerlich höchst stimmig, wird das Gebet auch mit der Nacht des

Glaubens in Zusammenhang gebracht und diese mit den drei Nächten
Jesu (der Todesangst, der Grabesruhe, der Auferstehung) verknüpft
(2719), das ganze also letztlich mit der «Theologie der drei Tage».33
Das Beten ergibt sich meist nicht von selbst, sondern besteht in einem

Kampf; es gibt Einwände dagegen, die man überwinden muss,
Wachsamkeit ist bei den Schwierigkeiten und Versuchungen geboten,
Vertrauen gefordert, Ausharren ist unausweichlich.

Das «Vater Unser» findet sich in der Mitte der Schrift (im Zentrum
der Verkündigung), es ist das «Gebet des Herrn» und das Gebet der
Kirche. In der ganz einzigartigen Anrufung des «Vaters» spricht sich
das Vertrauen des Beters aus, der sich in Gemeinschaft (Vater
«unser») mit den andern Glaubenden (Glaubensbrüdern und -Schwestern)
weiss; «im Himmel» signalisiert nicht «anderswo», sondern «jenseits
von allem», was wir über seine Heiligkeit denken können (2794).

Die sieben Bitten lassen den Namen Gottes in seiner Herrlichkeit
erstrahlen; die «Basileia tou theou» in ihrer dreifachen Spiegelung als

Königtum (abstrakter Begriff), Königreich (konkreter Begriff) und

Königsherrschaft (Handlungsbegriff) kommt zum Tragen; in die
Zustimmung zu Gottes Willen werden wir durch den Gehorsam Christi
eingeführt; das Brot ist materiell und geistig/geistlich gemeint, heute,

täglich und überwesentlich (je nach der Übersetzung des entsprechenden

griechischen Wortes), jedenfalls aber «an diesem Tag», d.h. dem

Tag des Herrn, in der Eucharistie, der Vorwegnahme des himmlischen
Mahles; wir erbitten und gewähren Vergebung von Schuld und

Sünde; die Versuchung verlangt von uns Entscheidung und Kampf,
wir bitten um Erlösung von allem Bösen (personal und sachlich - das

33 Die man ja wohl in neuerer Zeit Hans Urs von Balthasar verdankt; vgl.
sein Buch: Theologie der drei Tage, Einsiedeln/Zürich/Köln: Benziger, 1969

(Neuauflage 1990); entspricht: Mysterium Paschale, in: Mysterium Salutis

II1/2 (1970) 133-326.

226



gesamte Elend der Welt ist gemeint). Die Schlussdoxologie und das
Amen sind ein durchaus geziemender Abschluss des ganzen Werkes:
«Am Schluss des Gebetes sprichst du (Amen>. Durch das Wörtchen
(Amen>, das heisst (Es geschehe!) besiegelst du, was das von Gott
gelehrte Gebet enthält» (2856 als Zitat von Cyrill von Jerusalem).

7. Schlussbemerkung

Die gelegentlich kritischen Bemerkungen haben hoffentlich nicht zum
Eindruck verführt, es mangle dem Verfasser an Wohlwollen. Die
mehrfache eindringliche Lektüre kam einem geistig-geistlichen Abenteuer

gleich - mit wachsender Bewunderung für das Unternehmen
und die unter den gegebenen Umständen zweifellos wenn vielleicht
nicht bestmögliche, so doch erfreulich gute Verwirklichung, und
zugleich mit grosser Dankbarkeit, in die Kirche gerufen zu sein und ihr
dienen zu dürfen.

Niemand ist daran gehindert, aus dem Geist des Katechismus heraus

neue Synthesen zu entwerfen. P. Jean Miguel Garrigues hat dies in
einem ersten Wurf vorbildlich getan34, wobei er ganz biblisch denkend
andere Linien zieht und neue Vorschläge unterbreitet: Er geht aus

vom wohlwollenden Gott, der aus seiner trinitarischen Einheit heraustritt

und die Welt und darin den Menschen erschafft; dieser aber
missbraucht dann seine Freiheit und Verantwortung und fällt (nach dem

ersten Fall) immer wieder, worauf aber Gott ihn in immer neuen
Bündnissen wieder an sich binden will. Dies geschieht zunächst im
Bündnis zwischen Ihm und Israel, dem aus den Nationen erwählten

Volk, dann - alles Erwartbare überbietend - durch die Menschwerdung

seines Sohnes und die Stiftung der Kirche durch ihn: die aus

dem erwählten Volk erlesene Kirche wird, da Israel als Ganzes den

Messias nicht erkennt und anerkennt und sich auf sich selbst zurückbeugt,

wieder unter die Nationen gesandt, d.h. die Sendung des Gottes-

und Menschensohnes und leidenden Knechtes geht weiter. Was

zuerst zerstreut wurde, wird wieder gesammelt - auch die Sünde

zersplittert, die Gnade eint und sammelt; die Apostel vertreten Israel,

während «die Vielen» - nicht ausgrenzend gemeint, sondern nur
abgehoben gegenüber dem Einen, Jesus Christus, und darum «Alle»

umfassend - die Heiden sind. Diese Zuwendung ist möglich, weil Je-

14 In seinem Beitrag in «Cahiers de l'Ecole Cathédrale» (s. Fn. 1), 79-98.

227



sus jeden einzelnen von uns ganz persönlich liebt und ruft und begnadet.

Die Kirche wird zum Sakrament - Zeichen und Zeugnis - der

Rettung für die Welt. Die Kirche bildet kein neues Gottesvolk, das an
die Stelle des verworfenen Volkes träte, sondern der gleiche Segen
ruht auf beiden priesterlichen Völkern, wenn sie sich auch in verschiedenen

Feiern versammeln. Die Kirche jedoch ist katholisch - allen
gemäss, für alle bestimmt und alle umfassend -, sie ist gerufen zur Einheit

und als Eine gegründet, sie ist heilig (und sündig zumal), sie ist

apostolisch, im Kollegium der Zwölf mit Petrus. Die Kirche, das

UrSakrament, wirkt in den Sakramenten, deren drei (Taufe, Firmung,
Busse und Versöhnung) auf das zentrale vorbereiten (Eucharistie),
während die andern drei dessen Grundgnade weitertragen und
verbreiten (Ehe, Weihe, Krankensalbung [im Sinne der Bezeugung der

Hoffnung des Christen auf die Auferstehung]). So stellt die Kirche
«schon» ansatzweise das Gottesreich dar, aber «noch nicht» in seiner

Vollendung. Christus hat das Gesetz des alten Bundes durch das neue
Gesetz des Evangeliums überwunden, er nimmt die Sünden der
Menschen auf sich (in Sühne und Substitution - ein Anklang an ein
Zentralthema von E.Lévinas35 und übrigens auch von Louis Massi-

gnon36); seine Gnade wurde den Juden und Heiden durch Vorwegnahme

zuteil, nach seinem Leben und Tod durch Zueignung, sei es im
direkten Kontakt für Augenzeugen, im Wort und im Sakrament für die

Christen, auf andern Wegen für alle anderen. Um ganz zu Christus zu

gelangen und ihm (und durch ihn dem dreifaltigen Gott) einverleibt
zu werden, muss der einzelne Mensch und die ganze Kirche und Welt
durch den (individuellen bzw. kosmischen) Tod hindurch.

Angesichts der Tatsache, dass viele sich am unleugbar vorhandenen
Negativen in der Kirche festbeissen, wäre daran zu erinnern, dass es

in gewissem Mass unabwendbar zu ihrem Erscheinungsbild gehört.
Diese Einsicht stammt aus einer «Theologie der Missbräuche in der

Kirche», wie* sie John Henry Newman (1801-1890) im Vorwort zur
3. Auflage (1877) der «Via Media I» «The prophetical office of the

Church» l.Aufl. 1836, 2.Aufl. 1837) ansatzweise entwickelt hatte. Er

müsste sich als Katholik einmal dafür rechtfertigen, dass er diese

35 Vgl. Catherine Chaler. Lévinas. L'utopie de l'humain, Paris: Albin Michel
1993, 137-142 Présences du Judaïsme, 12).

36 Vgl. Louis Massignon, L'Hospitalité sacré, Textes inédits présentés par
Jacques Keryell, Paris: Nouvelle Cité 1987; Jean-François Six. L'Aventure de

l'Amour de Dieu, 80 lettres inédites de Charles de Foucauld à Louis Massignon,

Paris: Seuil, 1993.

228



Schrift aus der anglikanischen Zeit mit schweren Anwürfen gegen den
«Romanismus» (die römisch-katholische Kirche) wie gegen den
«Protestantismus» praktisch unverändert herausgab, und zwar unter voller
Aufrechterhaltung vieler damals erhobener Kritiken, und zweitens
dafür, dass er trotzdem den Übertritt in diese Kirche gewagt und
entschieden für das Verbleiben in ihr optiert hatte37.

Die beiden Grundfragen, die vor und nach dem Erscheinen des
Katechismus bis zum Überdruss diskutiert wurden - ob der Katechismus
nötig und überhaupt möglich sei - scheinen mir seltsam weltfremd.
Die Notwendigkeit angesichts der weltweit katastrophalen Bildungssituation

- nicht nur im katechetischen Bereich38 - kann doch wohl
nicht mehr bestritten werden. Bei aller Anerkennung des dreifachen
Zugangs auch zum Mysterium Gottes und der Kirche - kognitiv,
emotional und verhaltensmässig - und der methodischen Vielfalt der
Weitergabe von Wissens- und Gefühls-Werten und Verhaltensweisen wird
man heute ein Kompendium als erste Grundlage weiterführender
Arbeiten als dringlich notwendig erachten. Hier, wie in vielen andern

Bildungsbereichen, sieht man erneut die Notwendigkeit, «Inhalte» zu

vermitteln, und dies in einer adäquaten Sprache. Wer, wie der Verfasser

dieses Aufsatzes39, jahrzehntelang im Bildungsbereich als
Gymnasiallehrer und Universitätsdozent tätig war, wundert sich über diesen

Umbruch nicht. Er stört sich nicht daran, dass ein praktisches Handbuch

nicht die letzten Forschungsergebnisse spiegelt (es wäre sonst

morgen schon überholt); er weiss, dass Lehrbücher keine Schlachtfel-

37 John Henry Newman. The Via Media of the Anglican Church, Ed. with
Introduction and Notes by H.D.Weidner, Oxford: Clarendon Press, 1990;

Maurice Gustave Nédoncelle. Newman, théologien des abus de l'Eglise, in: Oe-

cumenica. Jahrbuch für ökumenische Forschung (Gütersloh/Minneapolis/
Neuchâtel) 1967, 116-134; Richard Bergeron. Les abus de l'Eglise d'après
Newman, Paris-Tournai/Montréal: Desclée/Bellarmin 1971; Louis Allen (ed.),
John Henry Newman and the Abbé Jager. A Controversy on Scripture and

Tradition (1834-1836), London: Oxford University Press, 1975.
38 Ich folge hier weitgehend dem am Ende von Fn.4 zitierten Buch von

Francis D. Kelly.
39 Es sei an die Aussage von Karl Jaspers, bekanntlich Dr. med., erinnert,

wonach es für das Studium der Philosophie (und vielleicht auch der Theologie)

unabdingbar wäre, an wissenschaftlicher Forschung teilzunehmen, die in
den Naturwissenschaften und der Philologie wurzelt; «durch Erfahrung in
den Wissenschaften, ihren Methoden, ihrem kritischen Denken wird eine

wissenschaftliche Haltung erworben, die unerlässliche Voraussetzung ist für die

Wahrhaftigkeit im Philosophieren»; Karl Jaspers. Einführung in die Philosophie,

Zürich: Artemis 1950 (und mehrfach neu aufgelegt), S. 138.

229



der didaktischer Geplänkel sein können; er kennt viele hervorragende
Schulbücher, aber keines ist unübertrefflich; es genügt, wenn es so

reichhaltig und so gut aufgebaut ist, dass der begabte und engagierte
Lehrer mit Freude daraus schöpfen und seine Methodenvielfalt daran

erproben kann. Nun gibt es kaum ein reichhaltigeres, den Menschen

gesamtheitlicher in Anspruch nehmendes «Fach» als die «Katechese»
des christlichen Glaubens: Sie hat es mit einem als Offenbarung
übermittelten, historisch entfalteten, in vielen Kulturen verwurzelten
Kernbestand von personalen Wahrheiten zu tun - zentral überhaupt mit
einem lebendigen Gott - und weist über die emotionale und intellektuelle

Aneignung zur gemeinsamen Feier und Solidarität hin und weiter
zu Zeugnis und Dienst, «damit die Welt glaube». Man denke an die

wichtigen Ziele jeder Katechese: Umkehr, Gemeinschaft, Inhalt,
Kontemplation, Verpflichtung - und an die konkrete Umsetzung anhand
etwa unseres Katechismus. Diese geschieht dann, wie andere
Übermittlung von Inhalten und Werten auch, in fünf Schritten: Vorbereitung

(jedes zu Unterrichtende - Kind, Schüler, Erwachsene - muss

«abgeholt» und «hingeführt» werden); objektive Darstellung des

Inhalts ohne subjektive Verzerrung aufgrund persönlicher Liebhabereien

oder spezieller Frömmigkeitsformen; Erläuterung in Verbindung
mit der konkreten Lebenswelt, in der man steht; Anwendung, denn
Katechese bleibt nicht abstrakt, sondern ruft nach Praxis; die liturgische

Feier - die Abrundung der einzelnen katechetischen Schritte wie

ja auch der Gipfel und Quell allen christlichen Lebens. Man wird
doch all den statistischen Erhebungen, die im kirchlichen Bereich
allenthalben gemacht werden, nicht tatenlos gegenüberstehen wollen,
sondern gewissen Trends Einhalt gebieten müssen, nicht aus
Machtstreben, sondern aus der Sendung, die sich aus der Botschaft Christi
heraus selbst ergibt. Katechese ist eine unaufgebbare Verpflichtung
der Kirche und aller, die ihr angehören.

Und unmöglich sollte er auch sein, der Katechismus? Sollte die

Botschaft Christi nicht mehr verbindlich formulierbar sein, mindestens

soweit die menschliche Sprache - sofern ihre Sprecher nur
aufmerksam und demütig genug sind - dazu imstande ist? Bei einer
transzendenten Aufgabe bleibt sie ja immer hinter dem Ziel zurück. Soll

auch die Kirche als Ganze dem Trend der «Beliebigkeit» verfallen?
Soll alles gleich-wertig und dann auch grad schon gleich-gültig sein?

Ist es eine Anmassung, einen «sicheren und authentischen Bezugstext»

vorzulegen? Der ökumenische Patriarch hat den Katechismus
als wertvollen Beitrag zum ökumenischen Gespräch gewürdigt, in

230



dem, was er Gemeinsames vorstellt wie in dem, wo sich die
Unterschiede noch deutlich abzeichnen. Alle sind eingeladen, ihn
vorurteilslos - wohlwollend-kritisch - zu prüfen und mit jener Zuversicht in
die Zukunft - auch die ökumenische - zu schreiten, von der auch der
Katechismus getragen ist40.

Nachtrag (15. November 1993): Ausser dem am Schluss von Anm. 4 erwähnten

Aufsatz von Kurt Koch in der SKZ sind mir in der Zwischenzeit noch
folgende Kommentare vor Augen gekommen (ich habe nicht systematisch
danach gesucht): Zunächst seien die weiteren Beiträge in der NRT /75(1993)
erwähnt, sodann von Hans Halter (wiederum in der SKZ Nr.38 [1993] 506-513)
eine recht deutliche Abrechnung mit dem moraltheologischen Teil des KKK,
und in der Nr. 41 der gleichen Zeitschrift, S. 556-558, eine dezidierte Stellungnahme

aus evangelischer Sicht von Heinz Rüegger und Pierre Vonaesch; von
Leo Scheffczyk im «Forum Katholische Theologie» 9(1993) Heft 2, 81-96 und

- eine weitere Arbeit - im «Klerusblatt» (für Bayern und Pfalz) 73 (1993)
231-235, worin er v.a. die Möglichkeit und die Notwendigkeit eines Glaubens
«in lehrhafter Gestalt» - neben dem Glauben als existentiellem oder personalem

Vollzug - nachweist; auch hier könnte man auf J. H. Newman verweisen.
Alfred Läpple gab ein «Arbeitsbuch» zum KKK heraus, im wesentlichen eine

Stoffsammlung (nochmals Hunderte von Zitaten) und eine schematische
Übersicht über die Geschichte des Christentums enthaltend (Augsburg: Pattloch

1993, IX+ 661 S.). Der Chefredaktor der «Herder-Korrespondenz»
Ulrich Roh zeigt «Anspruch und Grenzen» des «Weltkatechismus» auf (Freiburg

Basel Wien: Herder 1993, 144 S.). Hansjürgen Verweyen beantwortet mit
Vehemenz die Frage auf dem Titelblatt seines Rundumschlags «Der Weltkatechismus:

Therapie oder Symptom einer kranken Kirche» (Düsseldorf: Patmos
1993, 146 S.) natürlich mit «Symptom»; ob seine Therapie hilfreich ist, scheint
mir fraglich; er unterstellt mir beiläufig aufgrund meiner (aus einer u.a.
spirituellen Lektüre erwachsenen) Stellungnahme zum KKK in der NRT,
insbesondere zum Abschnitt über die «Mysterien des Lebens Christi», eine Ghetto-
Mentalität und bringt mich in die Nähe einer nicht genauer bezeichneten
Ordensschwester des letzten Jahrhunderts, die sich mit Erfolg für die Weihe des

Menschengeschlechts an das Herz Jesu eingesetzt hat! Absurder und böswilliger

gehts ja kaum mehr. Kardinal Joseph Ratzinger und Weihbischof
Christoph Schönborn veröffentlichen eine überaus nützliche «Kleine Einführung
zum Katechismus der katholischen Kirche» (München Zürich Wien: Neue

Stadt 1993, 96 S.). - Ich sehe mich nach all diesen Lektüren zu keiner
grundsätzlichen Revision meiner im Juli/August verfassten Ausführungen veranlasst;

ich hätte gewiss da und dort Retouchen angebracht. Ich unterstreiche

40 Da der Katechismus sich als Fortsetzung und Frucht des 2. Vaticanums

versteht, sei eine viel zuwenig beachtete Arbeit erwähnt, die einen wesentlichen

Aspekt hervorhebt: Hans Rossi. Die Kirche als personale Gemeinschaft.

Der kommunitäre Charakter der Kirche nach den Dokumenten und Akten des

Zweiten Vatikanischen Konzils, Köln: Hanstein, 1976 Grenzfragen
zwischen Theologie und Philosophie, 25).

231



nur, was der KKK in Nr. 39-43 und anderswo darüber sagt, «wie [man] von
Gott sprechen» kann, und was man auch auf den Katechismus selbst anwenden

muss, nämlich dass er nicht gelesen werden sollte, als wolle er in einer
«Logik der Totalität» alles und jedes letztinstanzlich, im einzelnen und im
ganzen entscheiden. Gott, oder - um mit Lévinas (Totalité et Infini, The
Hague: Nijhoff 1961) zu reden - «das Unendliche» entziehen sich jedem Totalzugriff;

diese Offenheit für weitere Entwicklungen der Glaubenslehre - im Lehramt,

bei den Theologen, in der Rezeption der Gläubigen und ihrem Glaubenssinn

- bleibt bestehen.

Freiburg Schweiz, Juli/August 1993 Dr.phil. Iso Baumer,

Gastprofessor an der
Universität Freiburg

232


	Der "Katechismus der katholischen Kirche"

