Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 3

Artikel: Eugen Drewermanns theologischer Ansatz flr Exegese, Moraltheologie
und Dogmatik

Autor: Minde, Hansjurgen van der

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eugen Drewermanns theologischer Ansatz fiir Exegese,
Moraltheologie und Dogmatik *

Eine Einfiihrung

Bis vor kurzer Zeit schien die Theologie in ihrer wissenschaftlichen
Kompetenz unangefochten zu sein. Allerdings war ihre Resonanz in
der Offentlichkeit eher diirftig. Nur noch eine elitire Gruppe von be-
ruflich Interessierten versuchte die Flut an Publikationen in Zeit-
schriften oder Buchproduktionen zu bewiltigen, die allerdings mehr
Reproduktion oder Repetition altbekannter Positionen bot und kaum
neue Visionen oder Konzepte enthielt. Eine Ausnahme bildete die Pa-
storaltheologie, in der iiber neue Modelle nachgedacht wurde und
wird.

Doch plotzlich hat sich einiges verdndert. In der Offentlichkeit wird
auf einmal tber Kirche und Theologie diskutiert — wie seit langem
nicht mehr. Die theologischen Impulse und Ansitze Eugen Drewer-
manns haben viele — vor allem einfache — Christen fasziniert. Es sicht
so aus, als seien vollig unbekannte und bisher ungeahnte theologische
Dimensionen entdeckt worden.

Stich- und Reizwort ist die «Tiefenpsychologie». Natiirlich gab es
auch schon bisher Theologen, die die Tiefenpsychologie in ihrer Ar-
beit in Anspruch genommen haben'. Aber die Radikalitit, mit der

* Vortrag am 24.Mirz 1992 vor der altkatholischen Pfarrerkonferenz in
Bendorf, Deutschland.

! Literatur in Auswahl: J. Goldbrunner, Individuation. Die Tiefenpsycholo-
gie von Carl Gustav Jung, Krailling v. Miinchen, Erich Wewel Verlag, 1949;
ders., Quellen religidser Erfahrung. Zum Verhiltnis zwischen Tiefenpsycholo-
gie und christlichem Glauben, in: W.Strolz (Hg.): Religiose Grunderfahrun-
gen. Quellen und Gestalten, Freiburg/Basel/Wien 1977, 142-154; H. Harsch/
G. Voss (Hg.), Versuche mehrdimensionaler Schriftauslegung. Bericht iiber ein
Gesprich, Stuttgart/Miinchen 1972; H. Harsch, Psychologische Interpretation
biblischer Texte. Ein Versuch zu Mk. 5,1-20: Die Heilung des Besessenen von
Gerasa, in: Una Sancta 32 (1977), 39-44; Y. Spiegel (Hg.), Psychoanalytische
Interpretation biblischer Texte, Miinchen 1972; ders. (Hg.), Doppeldeutlich.
Tiefendimensionen biblischer Texte, Miinchen 1978; Ch. Meves, Die Bibel ant-
wortet uns in Bildern. Tiefenpsychologische Textdeutungen im Hinblick auf
Lebensfragen heute, Freiburg/Basel/Wien 1973; H. Wolff, Jesus der Mann.
Die Gestalt Jesu in tiefenpsychologischer Sicht, Stuttgart 1975 (1. Aufl.); dies.,
Jesus als Psychotherapeut. Jesu Menschenbehandlung als Modell moderner

162



Drewermann die tiefenpsychologische Deutung fiir die biblische Ex-
egese einfordert, die Radikalitdt, mit der er die Tiefenpsychologie als
Instanz fiir Glauben und Ethik, kurz fiir alle kirchlichen Bereiche re-
klamiert, macht die Bischofe, aber auch die meisten Theologieprofes-
soren hilflos.

So wie im 16.Jahrhundert durch die kopernikanische Wende die
Erde aus dem Mittelpunkt des Universums verdriingt wurde, so verlie-
ren innerhalb dieser Vorstellungen nun auch das Lehramt der Kirche
und die traditionelle Funktion der Theologie ihre zentrale Rolle bei
der Vermittlung des Glaubens. Wesentliche Instanz der Glaubensvoll-
ziige und des religiosen Handelns ist der Mensch selbst, besser noch
das Innere des Menschen, sein Bewusstsein und sein Unbewusstes.

Die Tiefenpsychologie geht davon aus, dass in jedem Menschen ein
personliches oder individuelles wie auch ein kollektives Unbewusstes
existiert. Das individuelle Unbewusste ist nach C.G.Jung das Ergeb-
nis der personlichen Lebensgeschichte. Es wird hauptsiachlich von Er-
lebnissen der frithen Kindheit gespeist. Dagegen hat das kollektive
Unbewusste «im Gegensatz zur personlichen Psyche Inhalte und Ver-
haltensweisen, welche iiberall und in allen Individuen cum grano salis
die gleichen sind. Es ist mit anderen Worten in allen Menschen sich
selbst identisch und bildet damit eine in jedermann vorhandene, allge-
meine seelische Grundlage tiberpersonlicher Natur» 2,

Der Bereich des kollektiven Unbewussten wird nun vor allem von
immer wiederkehrenden Erlebnissen, Vorstellungen und Empfindun-
gen geprigt, die wir « Archetypen» nennen. Man kann den Begriff mit
«Urpragung» oder «Urbildern» iibersetzen. Philosophisch betrachtet,
gleichen sie den Kantschen Kategorien des Verstandes und sind wie
diese apriorische Formen der Wahrnehmung und Empfindungen. Nur
gehoren sie nicht dem Verstandesbereich, sondern der emotionalen
Schicht der Person an.

Psychotherapie, Stuttgart 1978 (1. Aufl.); dies., Neuer Wein — Alte Schlauche.
Das Identititsproblem des Christentums im Lichte der Tiefenpsychologie,
Stuttgart 1981 (1.Aufl.); M. Kassel: Biblische Urbilder, Tiefenpsychologische
Auslegung nach C.G.Jung, Miinchen 1980 (I.Aufl.); dies., Traum, Symbol,
Religion. Tiefenpsychologie und feministische Analyse, Freiburg/Basel/Wien
1991; Verdienstvoll ist besonders die Buchreihe «Symbole» im Kreuz-Verlag
mit ihren verschiedenen Beitrigen zu Mythen und Symbolen.

* C.G.Jung, Die Archetypen und das Unbewusste. Gesammelte Werke
Bd.9/1, Freiburg i. Br. 1976 (2. Aufl.), 13f.

163



Sie sind gleichsam die Bedingung dafiir, dass wir die alten Texte
etwa der Mythen, Sagen und Legenden auch heute noch lesen und
verstehen. Sie sind das Einende zwischen den verschiedenen Kulturen
und Religionen aller Zeiten. Denn aus dem Reichtum der archetypi-
schen Bilder und Symbole sind die alten Erzdhlungen und Geschich-
ten gestaltet und weitertradiert worden. So liegt nicht etwa primér hi-
storisches Interesse vor, wenn iiber die Weltschopfung, die Entste-
hung des Menschen, das Sterben der Gottheiten usw. erzdhlt wird;
vielmehr fliessen bestimmte Erlebnisse und Erfahrungen der fritheren
Menschen in die immer gleichen Bilder und Symbole ein, die die
Menschen noch nach Jahrtausenden nachfithlen und nachempfinden
koénnen*.

Fiir die Vertreter der tiefenpsychologischen Bibeldeutung bedeutet
deshalb die historisch-kritische Exegese eine methodische und inhalt-
liche Verkiirzung, da sie die historische Fremdheit der biblischen
Texte eher betont als iiberwindet. Sie mag demnach ein Stiick weit die
Texte auszudeuten in der Lage sein. Dennoch wird sie der Universali-
tdt oder Ganzheit des Erzdhlten nicht voll gerecht. Sie vermag hoch-
stens die Oberfliche zu verstehen, nicht aber die Tiefendimension
auszuloten.

Sie kann z. B. als Entstehungsort der Erzahlung von der Versuchung
Jesu die Jerusalemer Urgemeinde bestimmen, die einzelnen Schichten
des Werdens und Wachsens dieser Erzdhlung mit Hilfe der literarkriti-
schen Methode herausarbeiten, auf die theologisch bedeutsamen Par-

*Vgl. schon A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (1913;
1906 unter dem Titel: Von Reimarus zu Wrede), Neudruck: Miinchen/Ham-
burg 1966, 2 Bd., 629: «Im Grunde ist unser Verhiltnis zu Jesus mystischer
Art. Keine Personlichkeit der Vergangenheit kann durch geschichtliche Be-
trachtung oder durch Erwigungen iiber ihre autoritative Bedeutung lebendig
in die Gegenwart hineingestellt werden. Eine Beziehung zu ihr gewinnen wir
erst, wenn wir in der Erkenntnis eines gemeinsamen Wollens mit ihr zusam-
mengefiihrt werden, eine Klidrung, Bereicherung und Belebung unseres Wil-
lens in dem ihrigen erfahren und uns selbst in ihr wiederfinden.» Die viel ge-
schmihte Christusmystik erscheint somit heute durch das symbolische Ver-
stindnis biblischer Texte in einem ginzlich neuen Licht. Zur Hermeneutik auf
der Basis der Tiefenpsychologie vgl. E. Drewermann, Tiefenpsychologie und
Exegese, 2 Bd., Bd.I, Traum, Mythos, Mirchen, Sage und Legende, Freiburg
i. Br. 1984, 58: «Man versteht ... das Historische nur, wenn man seine Wieder-
kehr in der Gegenwart, mithin seine Relevanz fiir die Gegenwart aufweist, und
umgekehrt: man versteht das Historische nur, wenn man sich selbst in den Ge-
stalten der Vergangenheit wiederentdeckt.»

164



allelen zu alttestamentlichen Texten hinweisen, den Sinn der Erzih-
lung in der Demonstration der wahren Messianitit oder der Gottes-
sohnschaft erblicken und zuletzt auch noch die pariinetische Intention
fiir die Urgemeinde betonen. Mit dieser Art von Exegese ist zwar der
«Sitz im Leben» der Gemeinde bzw. der Gemeinden erschlossen,
nichts aber iiber den «Sitz im Leben» Jesu ausgesagt®.

Die historisch-kritische Exegese iibersieht — aufgrund ihrer Metho-
dik muss sie es ilibersehen —, dass in der Situation zwischen Taufe Jesu
und dem Beginn seiner Offentlichen Wirksamkeit tatsdchlich eine
reale Krise zum Ausbruch kommt und kommen muss, die dhnlich bei
jedem Menschen in vergleichbaren Spannungszustinden auftritt. Es
ist die Krise zwischen Auftrag und Ausfithrung, der innere Kampf um
die Art und Weise seiner Auserwihlung, die ihm in der Taufe bewusst
geworden ist. Jesus musste — so er denn wirklicher Mensch ist — erst
mit den eigenen unbewussten Gegenkriften ringen und kdmpfen, um
auf diese Weise Bewusstsein und Unbewusstes in Ubereinstimmung
zu bringen®. Dass es sich dabei nicht nur um einen einmaligen Vor-
gang, sondern um stdndige Auseinandersetzungen handelte, zeigen
analoge Situationen im spateren Wirken Jesu wie etwa der Wunsch
der Leute, Jesus wegen des Brotwunders zum Konig machen zu wol-
len (vgl. Joh. 6,15). Man kénnte evtl. sagen, dass spiter die Angriffe
als von aussen an Jesus herangetragen dargestellt werden wie z. B. von
seiten des Petrus (vgl. Mt. 4,10 mit 16,21-23), die in der Versuchungs-
geschichte als ein innerer Kampf bzw. als Auseinandersetzung der ei-
genen psychischen Kréfte erscheinen.

Wihrend die historisch-kritische Exegese also den Eindruck vermit-
telt, es handele sich bei der Versuchungsgeschichte um ein (nur) litera-
risches oder fiktives Werk der Evangelisten, vermag die tiefenpsycho-
logische Exegese dagegen einen realen Bezug zum Leben Jesu herstel-
len und damit zugleich auf die paradigmatische Bedeutung einer solchen
Situation im Leben des heutigen Menschen hinweisen.

Genauso bleiben auch viele Bilder und Symbole auf der Strecke,
wenn z.B. in den Evangelien manche Ereignisse des Nachts stattfin-
den, wenn Jesus auf einem Berg die Seligpreisungen spricht, auf dem

“Vgl. R. Pesch, Das Markusevangelium, 1. Teil, Einleitung und Kommentar
zu Kap. 1,1-8, 26, Freiburg/Basel/Wien 1977 (2. Aufl.), 97, setzt die Versu-
chungsgeschichte wie die Taufszene und Verkliarungsgeschichte in der Jerusa-
lemer Urgemeinde an.

* Vgl. Kassel, Biblische Urbilder (Fn.2), 9-24.

165



Wasser wandelt oder wenn die Jiinger im Johannes-Evangelium die
Netze auf der rechten Seite in den See werfen sollen (Kap.21). Dass
die Evangelisten damit Zustinde des Bewusstseins oder des Unbewuss-
ten schildern, kann die historisch-kritische Exegese aufgrund ihres
Ansatzes nicht wahrnehmen.

Vollig hilflos steht die historisch-kritische Exegese den Wunderbe-
richten gegeniiber. Sie beurteilt sie als Nachbildungen alttestamentli-
cher oder hellenistischer Erzdhlformen und erblickt in ihnen deshalb
unhistorische Geschichten, die keinen anderen Sinn haben, als Jesu
Macht zu demonstrieren. Ansonsten bleibt die Interpretation fiir heu-
tige Horer folgenlos®. Sehr viel unbefangener kann die Tiefenpsycho-
logie mit derartigen Berichten umgehen, da sie in Heilungen von Ang-
sten und psychosomatischen Blockaden nicht in erster Linie ausserge-
wohnliche Ereignisse, vielmehr die wichtigste und normalste Form der
Hinwendung an den Menschen, also der Korper- und Seelsorge, er-
blickt.

Die tiefenpsychologische Exegese kann sicherlich nicht die histo-
risch-kritische Forschung ersetzen oder einfach tberspringen. Sie
kann und muss sie ergdnzen. Und erst im Zusammenspiel werden die
Methoden fiir Predigt, Bibelgesprich, Unterricht und praktische Seel-
sorge fruchtbar werden’.

6 Siehe z.B. R. Bultmann, Zur Frage des Wunders, in: Glauben und Verste-
hen I, Tiibingen 1964, 214-228, bes. S.221: «Es gibt also nur ein Wunder: das
der Offenbarung.» S.227: «Im Neuen Testament werden Wunder berichtet, die
den Charakter von Mirakeln haben, zumal Wunder Jesu. Sofern es sich dabei
um Taten Jesu (Krankenheilungen usw.) handelt, sind es Taten, die fiir die da-
mals Betroffenen Ereignisse waren. Wiren sie alle historisch gesichert (bzw.
soweit sie es etwa sind), so gilt doch, dass sie als Werke eines Menschen der
Vergangenheit uns unmittelbar nichts angehen. So gesehen, sind sie keine
Werke Christi, sofern wir unter dem Werk Christi das Werk der Erloésung ver-
stehen.»

7 Auch wenn in der gegenwirtigen Auseinandersetzung die Frage nach dem
Verhiltnis von Offenbarung und Geschichte und damit das Verhéltnis von hi-
storisch-kritischer Exegese und tiefenpsychologischer Interpretation eher ver-
nebelt denn geklért zu sein scheint, ist kein absoluter Gegensatz erkennbar.
Die «Nachschrift zum Gesprich am 6.Juli 1990. Gespriich zwischen Erz-
bischof Dr. J. Degenhardt und Privatdozent Dr. Eugen Drewermann im Bei-
sein von Prof. DDr. Peter Eicher und Prof. Dr. Aloys Klein...» (in: E. Drewer-
mann, Worum es eigentlich geht. Protokoll einer Verurteilung, Miinchen 1992)
zeigt dies deutlich; z.B. S.82: Drewermann: «Ich schreibe an vielen Stellen
meiner Biicher, z. B. im ersten Band des Markus-Evangeliums ein eigenes Ka-
pitel, dass Texte, die exegetisch fiir nachosterlich, also unhistorisch, gelten
miissen, im Sinn der symbolischen Deutung, etwa von Markus 9, der Verkld-

166



Allerdings ist der methodische Zugang zur Bibel iiber die Tie-
fenpsychologie nicht mit der Methodik der historisch-kritischen Ex-
egese vergleichbar. Und genau an diesem Unterschied setzen die Sor-
gen und Angste der Bibelexperten und besonders der Institution Kir-
che ein. Tiefenpsychologische Exegese entzieht sich den traditionellen
Wissenschaftskriterien, entzieht sich somit einerseits einem amts-
kirchlichen Vorsprung an Autoritit und einem Expertenstatus an Wis-
sen®,

Die Tiefenpsychologie setzt — wie wir bereits erwihnten — voraus,
dass in den biblischen Erzdhlungen und Berichten innerpsychische
Vorginge dargestellt werden, die in jedem Menschen zu allen Zeiten
ablaufen. Nicht anders haben ja auch Dichter historische Stoffe dar-
gestellt. Kein Student der Geschichte konnte etwa mit Schillers « Wal-
lenstein» sein Examen mit einem Thema iiber den Dreissigjdhrigen
Krieg bestehen. Er wird aber sehr wohl im Anblick der zu befiirchten-
den Priifung den gleichen Konflikt von Freiheit und Zwang, von an-
fainglichem Wollen und spiterem Getrieben-Werden in sich und an
sich erleben wie «Wallenstein» auf der Biihne des Theaters.

Das Verstindnis eines solchen Dramas oder der Zugang zu einem
derartigen Text setzt deshalb den Mut voraus, seine eigenen Gefiihle

rung auf dem Berge sehr wohl als von der geschichtlichen Person des Jesus
von Nazaret ausgesagt erscheinen konnen. Und mir liegt gerade daran, das
Geschichtliche im Leben Jesu, wenn man es symbolisch liest, hervorzuheben
und damit den Graben zu schliessen, der seit Lessings Tagen zwischen dem
Kerygma des Christus und der Verkiindigung des Jesus von Nazaret liegt.»
S.85: «Es geht mir iiberhaupt nicht um die Leugnung der geschichtlichen
Wirklichkeit von Offenbarung. Es geht mir einzig darum, dem Zweifel Rech-
nung zu tragen, der an jeder Stelle, die religios relevant ist, in der Bibel von
der heutigen Exegese aufgebrochen werden muss, dass die Bibel gerade dort,
wo sie uns Entscheidendes mitteilt, nicht historische Information vermittelt,
sondern verdichtete Erfahrung...»

*Vgl. G. Lohfink/R. Pesch, Tiefenpsychologie und keine Exegese. Eine Aus-
einandersetzung mit Eugen Drewermann, Stuttgart 1987, z.B. S.109: «Die
Vorstellung, dass der Einzelne, so er nur das rechte Einfihlungsvermégen und
geniigend guten Willen habe, die Wahrheit der Schrift selbst finden kdnne, hat
in der biblischen Tradition, die den Menschen mit niichterner Skepsis betrach-
tet, keinerlei Basis.» Bei der tiefenpsychologischen Exegese geht es nicht um
eine kirchen- oder gemeindeferne, also iiberhaupt nicht um eine private oder
individualistische Bibelauslegung, vielmehr um eine Methode, die in Gemein-
schaften und Gruppen betrieben werden kann, den Einzelnen aber stiarker her-
ausfordert und nicht sogleich an die wissenschaftlichen Kommentare der Uni-
versititsprofessoren verweist.

167



beim Lesen, Horen und Sehen ins Spiel zu bringen. Wie reagiere ich
auf das Gehorte, Gelesene, auf das, was sich auf der Biihne abspielt?
Welche Assoziationen verbinde ich damit? Wie erkenne ich mich
darin wieder? Es kommt also alles darauf an, dass ich bewegt werde,
dass ich mich mitbewege — und zwar an Hand der im kollektiven Un-
bewussten angesiedelten Archetypen.

Hat die historisch-kritische Exegese zundchst einmal die Fremdheit
der alten Texte hervorgehoben, so iiberwindet die tiefenpsychologi-
sche Deutung diesen Graben durch die Gemeinsamkeit der Archety-
pen, der immer gleichen Bilder und psychischen Erlebnisweisen. Die
hermeneutische Instanz fiir das Verstdndnis sind somit die in unserem
Inneren angelegten apriorischen Typen oder Formen der Erlebnisse
und Vorstellungsweisen. Die hermeneutische Instanz kann also nicht
vorrangig irgendein Lehramt sein, das von aussen die Deutung vor-
gibt. Dieses kann hochstens Hilfe sein und Orientierung geben.

Interessanterweise hat der Verfasser des ersten Johannesbriefes — si-
cherlich von einem anderen Standort aus — eine dhnliche Hermeneutik
entworfen, als er schrieb: « Was aber euch anbelangt, so bleibt ja das
Salboél, das ihr empfangen habt, in euch, und ihr habt nicht notig, dass
irgendeiner euch belehrt.» (1.Joh. 2,27)

Man koénnte meinen, dass die Ergebnisse solcher Exegese recht sub-
jektiv sein miissten. Wer aber auf der Basis dieser Methode einmal mit
Gruppen zusammengearbeitet hat, der stellt fest, dass nach anfingli-
cher Unsicherheit und unterschiedlichen Beitrigen die Gruppe sich
bald wie bei einer Sternwanderung an einem bestimmten Punkt trifft
und den weiteren Weg gemeinsam fortsetzen kann. Dennoch - fir
kirchliche Autorititen und theologische Experten muss die Tiefenpsy-
chologie wie ein Schreckgespenst erscheinen, da sie in ihrem Gefolge
Subjektivismus, Willkiir, Eigenmichtigkeit, Relativismus usw. be-
fiirchten miissen. Es droht ihnen die Kontrolle endgiiltig zu entglei-
ten”.

Drewermann macht nicht Halt bei einer nur tiefenpsychologischen
Deutung der biblischen Texte. Er unterwirft im Grunde die gesamte
Theologie der kritischen Priifung durch die Tiefenpsychologie. In sei-
nem zweibdndigen Werk «Tiefenpsychologie und Exegese» finden
wir das gar als Programm - polemisch und aggressiv formuliert: «Im
Grunde stellt die vorliegende Arbeit nur ein Dritt-Teil einer Art troja-
nischer Troika dar, eines umfassenden Versuchs niamlich, die Seelen-

? Siehe Lohfink/Pesch (Fn.8), 85.

168



losigkeit der Theologie mitsamt ihren verkehrten Frontstellungen, ge-
waltsamen Zwiingen und strukturellen Angsten durch eine Vertiefung
in den drei Hauptdisziplinen: in Exegese, Dogmatik und Moraltheo-
logie in thren eigenen Mauern zu iiberwinden und somit in Erkennen,
Glauben und Handeln zu einer urspriinglicheren Einheit zuriickzufin-
den.» !0 |

Wer konnte nicht zu mindestens einem trojanischen Pferd sein vol-
les Ja sprechen, ndmlich zu dem, das in die Festung der Moraltheolo-
gie eingeschleust werden soll! Gerade die Moraltheologie der ro-
misch-katholischen Kirche ist in ihrer Weltfremdheit, rigorosen Ge-
setzlichkeit und rohen Unbarmherzigkeit in eine todliche Sackgasse
geraten. Aber auch die andere Festung, die Dogmatik, ist ja zum Teil
aufgrund ihrer Formelhaftigkeit und blossen Repetition von Bekennt-
nis- und Glaubenssidtzen wie in einem Winterschlaf erstarrt. So er-
scheint die Einbeziehung der Psychologie in den Bereich der Ethik
und Dogmatik sinnvoll und - vor allem — notwendig.

Denn eine Ethik, die unter Berufung auf Offenbarung und Natur-
recht den Menschen schablonenhaft festlegt und mit nur dusserlichen
Forderungen zu reglementieren versucht, ohne dessen innere physi-
sche und psychische Kondition zu beriicksichtigen, kann nicht zum
Leben verhelfen, sondern Leben nur abtdten.

Drewermann zeigt dagegen in einer an Philosophie und Psychologie
orientierten Daseinanalyse, dass die menschliche Grundbefindlichkeit
die Angst ist, und dass diese Angst es ist, die den Menschen von Gott
entfernt, dass diese Angst den Menschen an seinen Lebensmoglichkei-
ten hindert, an seinem Glauben, am Vertrauen. Diese Angst zwingt
ihn mit Unerbittlichkeit zu einem Dasein ohne Gott. Siinde ist deshalb
nicht zuallererst ein moralischer Verstoss gegen irgendein Gebot, viel-
mehr ein «Fehlverhalten am Grund der Existenz, das dann freilich mit
einer unerbittlichen Gesetzmissigkeit und einem furchtbaren Ausmass
an Hilflosigkeit und Tragik auch zum Schuldigwerden an bestimmten
elementaren Verpflichtungen des menschlichen Lebens notigt und da-
bei die besten Strebungen und Befdhigungen des Menschen in das
Joch der unbeabsichtigten(!) Zerstorung zwingt.» !

Die Ethik sollte deshalb vor allem das tun, was Jesus getan hat,
ndmlich zum Glauben und zum Vertrauen ermutigen: «Glaubst du?»

' Drewermann (Fn.3), 18. _ i .

"' E. Drewermann, Strukturen des Bosen, Teil I: Die jahwistische Urge-
schichte in exegetischer Sicht, Miinchen/Paderborn/Wien 1977 (1.Aufl.),
S.XI1I1.

169



fragt Jesus oder «Dein Glaube hat dir geholfen!» spricht er zu den
Geheilten. Mit diesen Fragen oder Aufforderungen vermag Jesus die
inneren Selbstheilungskrifte des Menschen zu stirken, den Geldihm-
ten, den Blinden, den Gehorlosen damit aus der Krise zu befreien und
auf den Weg der Heilung zu bringen'?. Unerldsslich aber ist bei die-
sem Prozess die Richtungsidnderung auf Gott hin, durch den es nur ge-
lingen kann, die Angst zu iiberwinden.

Natiirlich ist fiir eine solche Art von Ethik die Einbeziehung der
Psychologie notwendig, um die inneren Hemmungen und Barrieren
eines Menschen zu erkennen. Theologie geht damit nicht in Psycholo-
gie auf, verbindet sich jedoch mit ihr. Gratia praesupponit naturam!
Das bedeutet, dass eine Moral die menschliche Natur, ihre psychi-
schen Krifte, Gegenkrifte, Abwehrmechanismen, Wiederholungs-
zwinge ernst zu nehmen hat. Das bedeutet, dass Moral die Angst
nicht durch von aussen aufoktroyierte, heterogene Forderungen ver-
starken darf, vielmehr sie aufzuheben hat.

Vice versa gilt das Gesagte fiir die Dogmatik, die eigentlich dafiir
disponiert sein sollte, die archetypischen Bilder und Symbole den
Menschen auch heute noch zu vermitteln. Statt dessen werden sie ih-
res Bild- und Symbolcharakters beraubt und als historische Fakten in
Worten und Lehrsdtzen verordnet. Wiederum wird etwas von aussen
herangetragen, anstatt die den Menschen gemeinsame Sprache des
Unbewussten sprechen und wirken zu lassen.

Statt einer Interaktion zwischen persénlichem und kollektivem Un-
bewussten die kirchliche Lehramtssprache! Statt der Offenheit der
Bilder und Symbole das fixierte und unumstdssliche Dogma! Drewer-
mann macht auf die verheerenden Folgen aufmerksam: «Indem die
christliche Theologie den Bilderreichtum der menschlichen Psyche
verleugnete, die Mystik verwarf und die Gefiihle kasteite, entartete sie
selber gerade bei dem rationalen Verstindnisversuch ihrer Dogmen
und trotz ihrer verbalen Wertschitzung von Personalitit und Freiheit
zu einer einzigartigen Schidelstitte des Geistes, zu einer beispiellosen
Nebel- und Knebelkammer jeder freien Meinung: Thr Wille zur Ratio-
nalitdt unterdriickte den menschlichen Verstand bald ebenso wie ihre
verstandige «Religiositdt> das menschliche Gefiihl erniedrigte.» "’

'2 H. Wolff, Jesus als Psychotherapeut. Jesu Menschenbehandlung als Mo-
dell moderner Psychotherapie, Miinchen 1981 (4. Aufl.), 17 ff.

'3 E. Drewermann, Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd.1: Angst und
Schuld, Mainz 1982, 12.

170



Es mag verletzend klingen, und doch werden solche Feststellungen
bestdtigt durch die Unfahigkeit des heutigen Menschen zu héren und
zu glauben, durch die Tatsache des Desinteresses an der kirchlichen
Lehrverkiindigung bis hin zur Auflehnung gegen das Dogma. Klassi-
sches Beispiel dafiir ist die Jungfrauengeburt, der die meisten Zeitge-
nossen auch ohne exegetische und dogmatische Bildung nichts mehr
abgewinnen. An ein biologisches Faktum, an das der Paderborner
Erzbischof Degenhardt vorgibt zu glauben, glauben sie allemal nicht.
Sie konnen mit Hilfe der Tiefenpsychologie und der religionsge-
schichtlichen Parallelen allerdings lernen, die archaischen oder anti-
ken Bilder zu verstehen und nachzuvollziehen, dass damit wie in der
dgyptischen Religion die Geburt des Gottessohnes auf symbolische
Weise erzihlt werden soll.

Aber auch hier gilt wieder, was wir im Zusammenhang mit der tie-
fenpsychologischen Exegese gesagt haben: die Kirche befiirchtet, ihre
Kontrolle zu verlieren, wenn sie den Menschen in einen inneren Dia-
log mit den religiosen Bildern eintreten liesse. Sie miisste die Gldubi-
gen aus ihrer unmittelbaren Autoritidt entlassen, wenn sie den Arche-
typen Vorrang gidbe vor rationaler Erkldrung und Belehrung. Sie
miisste sich als heilsnotwendige Vermittlungsinstanz relativieren,
wenn sie in poetischer Sprache zu den Menschen redete statt in fixier-
ten Dogmen und Sitzen.

So aber gleicht die katholische Dogmatik dem babylonischen Turm,
den die Menschen in grauer Vorzeit errichteten, um auf ihn ihre Wiin-
sche nach Einheit und Uniformitit bzw. ihre Angste nach deren Ver-
lust zu iibertragen. Doch wie damals geschieht es auch heute wieder,
der Turm der verordneten und vereinheitlichten Sprache bricht zu-
sammen und die vielbeschworene Einheit bricht auseinander, weil
diese Sprache nicht mehr von allen verstanden wird.

Folgerungen

Sicherlich gibt es in der altkatholischen Kirche aufgrund des Antritts-
gesetzes in Form von Synodalitdt und Mitverantwortung in den Ge-
meinden, aber auch aufgrund der Kleinheit der Kirche weniger Regle-
mentierung als in der romisch-katholischen Kirche. Doch ist damit
noch keineswegs die Gefahr gebannt, religiose Vermittlung von aussen
vorzunehmen, die Gefithle und das Unbewusste als theologisch
fremde Jagdgebiete zu meiden.

[71



Oder sind wir vielleicht doch noch fidhig, zu unserer erlernten Pre-
digtsprache eine neue — alte zu erlernen, ndmlich die Sprache der Bil-
der und Symbole?

Denken wir im ethischen Bereich nicht ganz dhnlich wie unsere
Kollegen? Wir lassen zwar eher Ausnahmen zu, weichen jedoch nicht
von idealtypischen Modellen und Normen des menschlichen Daseins
ab. Das heisst konkret: sind wir denn in der Lage, hinter den Fehlfor-
men und dem Versagen eines Menschen die inneren psychischen
Krifte und Gegenkrifte zu sehen? Sind wir dazu fdhig, hinter der
Schuld die Angst zu entdecken und davon zu befreien?

Drohen nicht z. B. auch unsere Bekenntnisse und liturgischen For-
men zu Ausserlichkeiten zu erstarren, wenn wir immer denselben
Wortlaut sprechen oder den immer gleichen Ablauf und Verlauf be-
schworen? Haben nicht auch wir Angst davor, im Gottesdienst Pro-
zesse zuzulassen, die nicht nur zum Amen der Gemeinde, vielmehr
auch zum personlich spirituellen Leben und Erleben, ja, vielleicht
auch zum Erleben von Heil und Heilung fithren kénnten?

Sind wir in der Lage und bereit — das ist die letzte Frage —, nicht nur
mit Schadenfreude der Auseinandersetzung in der romisch-katholi-
schen Kirche zuzuschauen, vielmehr unsere eigenen Defizite zu erken-
nen und zu bekennen? Dann allerdings miissten wir uns auf einen lan-
gen und mithsamen Weg machen. Der Gewinn wire m. E. der Miihe
wert. Das zeigt das iiberwiegend positive Echo in der Offentlichkeit.
Und vor allem — eine kleine Kirche wie die altkatholische Kirche ist
sehr gut geeignet, manche der Ansitze und Impulse Drewermanns in
die Praxis umzusetzen.

Kassel Hans-Jiirgen van der Minde

172



	Eugen Drewermanns theologischer Ansatz für Exegese, Moraltheologie und Dogmatik

