
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 3

Artikel: Eugen Drewermanns theologischer Ansatz für Exegese, Moraltheologie
und Dogmatik

Autor: Minde, Hansjürgen van der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eugen Drewermanns theologischer Ansatz für Exegese,

Moraltheologie und Dogmatik *

Eine Einführung

Bis vor kurzer Zeit schien die Theologie in ihrer wissenschaftlichen

Kompetenz unangefochten zu sein. Allerdings war ihre Resonanz in
der Öffentlichkeit eher dürftig. Nur noch eine elitäre Gruppe von
beruflich Interessierten versuchte die Flut an Publikationen in
Zeitschriften oder Buchproduktionen zu bewältigen, die allerdings mehr

Reproduktion oder Repetition altbekannter Positionen bot und kaum

neue Visionen oder Konzepte enthielt. Eine Ausnahme bildete die

Pastoraltheologie, in der über neue Modelle nachgedacht wurde und
wird.

Doch plötzlich hat sich einiges verändert. In der Öffentlichkeit wird
auf einmal über Kirche und Theologie diskutiert - wie seit langem
nicht mehr. Die theologischen Impulse und Ansätze Eugen Drewermanns

haben viele - vor allem einfache - Christen fasziniert. Es sieht

so aus, als seien völlig unbekannte und bisher ungeahnte theologische
Dimensionen entdeckt worden.

Stich- und Reizwort ist die «Tiefenpsychologie». Natürlich gab es

auch schon bisher Theologen, die die Tiefenpsychologie in ihrer
Arbeit in Anspruch genommen haben1. Aber die Radikalität, mit der

* Vortrag am 24. März 1992 vor der altkatholischen Pfarrerkonferenz in

Bendorf, Deutschland.
1 Literatur in Auswahl: J. Goldbrunner. Individuation. Die Tiefenpsychologie

von Carl Gustav Jung, Krailling v. München, Erich Wewel Verlag, 1949;

ders.. Quellen religiöser Erfahrung. Zum Verhältnis zwischen Tiefenpsychologie
und christlichem Glauben, in: W. Strolz (Hg.): Religiöse Grunderfahrungen.

Quellen und Gestalten, Freiburg/Basel/Wien 1977, 142-154; H.Harsch/
G. Voss (Hg.), Versuche mehrdimensionaler Schriftauslegung. Bericht über ein

Gespräch, Stuttgart/München 1972; H.Harsch. Psychologische Interpretation
biblischer Texte. Ein Versuch zu Mk. 5,1-20: Die Heilung des Besessenen von
Gerasa, in: Una Sancta 32 (1977), 39-44: Y. Spiegel (Hg.), Psychoanalytische
Interpretation biblischer Texte, München 1972; ders. (Hg.), Doppeldeutlich.
Tiefendimensionen biblischer Texte, München 1978; Ch.Meves. Die Bibel
antwortet uns in Bildern. Tiefenpsychologische Textdeutungen im Hinblick auf

Lebensfragen heute, Freiburg/Basel/Wien 1973; H. Wolff. Jesus der Mann.
Die Gestalt Jesu in tiefenpsychologischer Sicht, Stuttgart 1975 (l.Aufl.); dies..

Jesus als Psychotherapeut. Jesu Menschenbehandlung als Modell moderner

162



Drewermann die tiefenpsychologische Deutung für die biblische
Exegese einfordert, die Radikalität, mit der er die Tiefenpsychologie als

Instanz für Glauben und Ethik, kurz für alle kirchlichen Bereiche
reklamiert, macht die Bischöfe, aber auch die meisten Theologieprofessoren

hilflos.
So wie im 16. Jahrhundert durch die kopernikanische Wende die

Erde aus dem Mittelpunkt des Universums verdrängt wurde, so verlieren

innerhalb dieser Vorstellungen nun auch das Lehramt der Kirche
und die traditionelle Funktion der Theologie ihre zentrale Rolle bei
der Vermittlung des Glaubens. Wesentliche Instanz der Glaubensvollzüge

und des religiösen Handelns ist der Mensch selbst, besser noch
das Innere des Menschen, sein Bewusstsein und sein Unbewusstes.

Die Tiefenpsychologie geht davon aus, dass in jedem Menschen ein

persönliches oder individuelles wie auch ein kollektives Unbewusstes
existiert. Das individuelle Unbewusste ist nach C.G.Jung das Ergebnis

der persönlichen Lebensgeschichte. Es wird hauptsächlich von
Erlebnissen der frühen Kindheit gespeist. Dagegen hat das kollektive
Unbewusste «im Gegensatz zur persönlichen Psyche Inhalte und
Verhaltensweisen, welche überall und in allen Individuen cum grano salis
die gleichen sind. Es ist mit anderen Worten in allen Menschen sich
selbst identisch und bildet damit eine in jedermann vorhandene,
allgemeine seelische Grundlage überpersönlicher Natur»2.

Der Bereich des kollektiven Unbewussten wird nun vor allem von
immer wiederkehrenden Erlebnissen, Vorstellungen und Empfindungen

geprägt, die wir «Archetypen» nennen. Man kann den Begriff mit

«Urprägung» oder «Urbildern» übersetzen. Philosophisch betrachtet,
gleichen sie den Kantschen Kategorien des Verstandes und sind wie
diese apriorische Formen der Wahrnehmung und Empfindungen. Nur
gehören sie nicht dem Verstandesbereich, sondern der emotionalen
Schicht der Person an.

Psychotherapie, Stuttgart 1978 (l.Aufl.); dies.. Neuer Wein - Alte Schläuche.
Das Identitätsproblem des Christentums im Lichte der Tiefenpsychologie,
Stuttgart 1981 (l.Aufl.): M. Kassel: Biblische Urbilder, Tiefenpsychologische
Auslegung nach C.G.Jung, München 1980 (l.Aufl.); dies.. Traum, Symbol,
Religion. Tiefenpsychologie und feministische Analyse, Freiburg/Basel/Wien
1991; Verdienstvoll ist besonders die Buchreihe «Symbole» im Kreuz-Verlag
mit ihren verschiedenen Beiträgen zu Mythen und Symbolen.

2 C. G. Jung. Die Archetypen und das Unbewusste. Gesammelte Werke
Bd. 9/1, Freiburg i.Br. 1976 (2. Aufl.), 13 f.

163



Sie sind gleichsam die Bedingung dafür, dass wir die alten Texte
etwa der Mythen, Sagen und Legenden auch heute noch lesen und
verstehen. Sie sind das Einende zwischen den verschiedenen Kulturen
und Religionen aller Zeiten. Denn aus dem Reichtum der archetypischen

Bilder und Symbole sind die alten Erzählungen und Geschichten

gestaltet und weitertradiert worden. So liegt nicht etwa primär
historisches Interesse vor, wenn über die Weltschöpfung, die Entstehung

des Menschen, das Sterben der Gottheiten usw. erzählt wird;
vielmehr fliessen bestimmte Erlebnisse und Erfahrungen der früheren
Menschen in die immer gleichen Bilder und Symbole ein, die die

Menschen noch nach Jahrtausenden nachfühlen und nachempfinden
können3.

Für die Vertreter der tiefenpsychologischen Bibeldeutung bedeutet
deshalb die historisch-kritische Exegese eine methodische und inhaltliche

Verkürzung, da sie die historische Fremdheit der biblischen
Texte eher betont als überwindet. Sie mag demnach ein Stück weit die

Texte auszudeuten in der Lage sein. Dennoch wird sie der Universalität

oder Ganzheit des Erzählten nicht voll gerecht. Sie vermag höchstens

die Oberfläche zu verstehen, nicht aber die Tiefendimension
auszuloten.

Sie kann z. B. als Entstehungsort der Erzählung von der Versuchung
Jesu die Jerusalemer Urgemeinde bestimmen, die einzelnen Schichten
des Werdens und Wachsens dieser Erzählung mit Hilfe der literarkriti-
schen Methode herausarbeiten, auf die theologisch bedeutsamen Par-

3 Vgl. schon A.Schweitzer. Geschichte der Leben-Jesu-Forschung (1913;
1906 unter dem Titel: Von Reimarus zu Wrede), Neudruck: München/Hamburg

1966, 2 Bd., 629: «Im Grunde ist unser Verhältnis zu Jesus mystischer
Art. Keine Persönlichkeit der Vergangenheit kann durch geschichtliche
Betrachtung oder durch Erwägungen über ihre autoritative Bedeutung lebendig
in die Gegenwart hineingestellt werden. Eine Beziehung zu ihr gewinnen wir
erst, wenn wir in der Erkenntnis eines gemeinsamen Wollens mit ihr
zusammengeführt werden, eine Klärung, Bereicherung und Belebung unseres Willens

in dem ihrigen erfahren und uns selbst in ihr wiederfinden.» Die viel
geschmähte Christusmystik erscheint somit heute durch das symbolische
Verständnis biblischer Texte in einem gänzlich neuen Licht. Zur Hermeneutik auf
der Basis der Tiefenpsychologie vgl. E. Drewermann. Tiefenpsychologie und

Exegese, 2 Bd., Bd.I, Traum, Mythos, Märchen, Sage und Legende, Freiburg
i.Br. 1984, 58: «Man versteht das Historische nur, wenn man seine Wiederkehr

in der Gegenwart, mithin seine Relevanz für die Gegenwart aufweist, und

umgekehrt: man versteht das Historische nur, wenn man sich selbst in den
Gestalten der Vergangenheit wiederentdeckt.»

164



allelen zu alttestamentlichen Texten hinweisen, den Sinn der Erzählung

in der Demonstration der wahren Messianität oder der
Gottessohnschaft erblicken und zuletzt auch noch die paränetische Intention
für die Urgemeinde betonen. Mit dieser Art von Exegese ist zwar der
«Sitz im Leben» der Gemeinde bzw. der Gemeinden erschlossen,
nichts aber über den «Sitz im Leben» Jesu ausgesagt4.

Die historisch-kritische Exegese übersieht - aufgrund ihrer Methodik

muss sie es übersehen -, dass in der Situation zwischen Taufe Jesu

und dem Beginn seiner öffentlichen Wirksamkeit tatsächlich eine
reale Krise zum Ausbruch kommt und kommen muss, die ähnlich bei
jedem Menschen in vergleichbaren Spannungszuständen auftritt. Es

ist die Krise zwischen Auftrag und Ausführung, der innere Kampf um
die Art und Weise seiner Auserwählung, die ihm in der Taufe bewusst

geworden ist. Jesus müsste - so er denn wirklicher Mensch ist - erst
mit den eigenen unbewussten Gegenkräften ringen und kämpfen, um
auf diese Weise Bewusstsein und Unbewusstes in Übereinstimmung
zu bringen5. Dass es sich dabei nicht nur um einen einmaligen
Vorgang, sondern um ständige Auseinandersetzungen handelte, zeigen
analoge Situationen im späteren Wirken Jesu wie etwa der Wunsch
der Leute, Jesus wegen des Brotwunders zum König machen zu wollen

(vgl. Joh. 6,15). Man könnte evtl. sagen, dass später die Angriffe
als von aussen an Jesus herangetragen dargestellt werden wie z. B. von
Seiten des Petrus (vgl. Mt. 4,10 mit 16,21-23), die in der Versuchungsgeschichte

als ein innerer Kampf bzw. als Auseinandersetzung der

eigenen psychischen Kräfte erscheinen.
Während die historisch-kritische Exegese also den Eindruck vermittelt,

es handele sich bei der Versuchungsgeschichte um ein (nur)
literarisches oder fiktives Werk der Evangelisten, vermag die tiefenpsychologische

Exegese dagegen einen realen Bezug zum Leben Jesu herstellen

und damit zugleich aufdie paradigmatische Bedeutung einer solchen

Situation im Leben des heutigen Menschen hinweisen.

Genauso bleiben auch viele Bilder und Symbole auf der Strecke,

wenn z. B. in den Evangelien manche Ereignisse des Nachts stattfinden,

wenn Jesus auf einem Berg die Seligpreisungen spricht, auf dem

4 Vgl. R. Pesch. Das Markusevangelium, I.Teil, Einleitung und Kommentar
zu Kap. 1,1-8, 26, Freiburg/Basel/Wien 1977 (2. Aufl.), 97, setzt die
Versuchungsgeschichte wie die Taufszene und Verklärungsgeschichte in der Jerusalemer

Urgemeinde an.
5 Vgl. Kassel, Biblische Urbilder (Fn.2), 9-24.

165



Wasser wandelt oder wenn die Jünger im Johannes-Evangelium die
Netze auf der rechten Seite in den See werfen sollen (Kap. 21). Dass

die Evangelisten damit Zustände des Bewusstseins oder des Unbewussten

schildern, kann die historisch-kritische Exegese aufgrund ihres
Ansatzes nicht wahrnehmen.

Völlig hilflos steht die historisch-kritische Exegese den Wunderberichten

gegenüber. Sie beurteilt sie als Nachbildungen alttestamentli-
cher oder hellenistischer Erzählformen und erblickt in ihnen deshalb
unhistorische Geschichten, die keinen anderen Sinn haben, als Jesu

Macht zu demonstrieren. Ansonsten bleibt die Interpretation für heutige

Hörer folgenlos6. Sehr viel unbefangener kann die Tiefenpsychologie

mit derartigen Berichten umgehen, da sie in Heilungen von Ängsten

und psychosomatischen Blockaden nicht in erster Linie ausserge-
wöhnliche Ereignisse, vielmehr die wichtigste und normalste Form der

Hinwendung an den Menschen, also der Körper- und Seelsorge,
erblickt.

Die tiefenpsychologische Exegese kann sicherlich nicht die
historisch-kritische Forschung ersetzen oder einfach überspringen. Sie

kann und muss sie ergänzen. Und erst im Zusammenspiel werden die

Methoden für Predigt, Bibelgespräch, Unterricht und praktische
Seelsorge fruchtbar werden7.

6 Siehe z.B. R. Bultmann. Zur Frage des Wunders, in: Glauben und Verstehen

I, Tübingen 1964, 214-228, bes. S.221 : «Es gibt also nur ein Wunder: das

der Offenbarung.» S.227: «Im Neuen Testament werden Wunder berichtet, die

den Charakter von Mirakeln haben, zumal Wunder Jesu. Sofern es sich dabei

um Taten Jesu (Krankenheilungen usw.) handelt, sind es Taten, die für die
damals Betroffenen Ereignisse waren. Wären sie alle historisch gesichert (bzw.
soweit sie es etwa sind), so gilt doch, dass sie als Werke eines Menschen der

Vergangenheit uns unmittelbar nichts angehen. So gesehen, sind sie keine
Werke Christi, sofern wir unter dem Werk Christi das Werk der Erlösung
verstehen.»

7 Auch wenn in der gegenwärtigen Auseinandersetzung die Frage nach dem

Verhältnis von Offenbarung und Geschichte und damit das Verhältnis von
historisch-kritischer Exegese und tiefenpsychologischer Interpretation eher
vernebelt denn geklärt zu sein scheint, ist kein absoluter Gegensatz erkennbar.
Die «Nachschrift zum Gespräch am 6.Juli 1990. Gespräch zwischen
Erzbischof Dr. J.Degenhardt und Privatdozent Dr. Eugen Drewermann im
Beisein von Prof.DDr. Peter Eicher und Prof.Dr. Aloys Klein...» (in: E. Drewermann.

Worum es eigentlich geht. Protokoll einer Verurteilung, München 1992)

zeigt dies deutlich; z.B. S.82: Drewermann: «Ich schreibe an vielen Stellen

meiner Bücher, z.B. im ersten Band des Markus-Evangeliums ein eigenes
Kapitel, dass Texte, die exegetisch für nachösterlich, also unhistorisch, gelten

müssen, im Sinn der symbolischen Deutung, etwa von Markus 9, der Verklä-

166



Allerdings ist der methodische Zugang zur Bibel über die
Tiefenpsychologie nicht mit der Methodik der historisch-kritischen
Exegese vergleichbar. Und genau an diesem Unterschied setzen die Sorgen

und Ängste der Bibelexperten und besonders der Institution Kirche

ein. Tiefenpsychologische Exegese entzieht sich den traditionellen
Wissenschaftskriterien, entzieht sich somit einerseits einem
amtskirchlichen Vorsprung an Autorität und einem Expertenstatus an
Wissen8.

Die Tiefenpsychologie setzt - wie wir bereits erwähnten - voraus,
dass in den biblischen Erzählungen und Berichten innerpsychische
Vorgänge dargestellt werden, die in jedem Menschen zu allen Zeiten
ablaufen. Nicht anders haben ja auch Dichter historische Stoffe
dargestellt. Kein Student der Geschichte könnte etwa mit Schillers
«Wallenstein» sein Examen mit einem Thema über den Dreissigjährigen
Krieg bestehen. Er wird aber sehr wohl im Anblick der zu befürchtenden

Prüfung den gleichen Konflikt von Freiheit und Zwang, von
anfänglichem Wollen und späterem Getrieben-Werden in sich und an
sich erleben wie «Wallenstein» auf der Bühne des Theaters.

Das Verständnis eines solchen Dramas oder der Zugang zu einem
derartigen Text setzt deshalb den Mut voraus, seine eigenen Gefühle

rung auf dem Berge sehr wohl als von der geschichtlichen Person des Jesus

von Nazaret ausgesagt erscheinen können. Und mir liegt gerade daran, das
Geschichtliche im Leben Jesu, wenn man es symbolisch liest, hervorzuheben
und damit den Graben zu schliessen, der seit Lessings Tagen zwischen dem
Kerygma des Christus und der Verkündigung des Jesus von Nazaret liegt.»
S.85: «Es geht mir überhaupt nicht um die Leugnung der geschichtlichen
Wirklichkeit von Offenbarung. Es geht mir einzig darum, dem Zweifel Rechnung

zu tragen, der an jeder Stelle, die religiös relevant ist, in der Bibel von
der heutigen Exegese aufgebrochen werden muss, dass die Bibel gerade dort,
wo sie uns Entscheidendes mitteilt, nicht historische Information vermittelt,
sondern verdichtete Erfahrung...»

8 Vgl. G. Lohfink/R. Pesch. Tiefenpsychologie und keine Exegese. Eine
Auseinandersetzung mit Eugen Drewermann, Stuttgart 1987, z.B. S. 109: «Die
Vorstellung, dass der Einzelne, so er nur das rechte Einfühlungsvermögen und
genügend guten Willen habe, die Wahrheit der Schrift selbst finden könne, hat
in der biblischen Tradition, die den Menschen mit nüchterner Skepsis betrachtet,

keinerlei Basis.» Bei der tiefenpsychologischen Exegese geht es nicht um
eine kirchen- oder gemeindeferne, also überhaupt nicht um eine private oder
individualistische Bibelauslegung, vielmehr um eine Methode, die in Gemeinschaften

und Gruppen betrieben werden kann, den Einzelnen aber stärker
herausfordert und nicht sogleich an die wissenschaftlichen Kommentare der

Universitätsprofessoren verweist.

167



beim Lesen, Hören und Sehen ins Spiel zu bringen. Wie reagiere ich
auf das Gehörte, Gelesene, auf das, was sich auf der Bühne abspielt?
Welche Assoziationen verbinde ich damit? Wie erkenne ich mich
darin wieder? Es kommt also alles darauf an, dass ich bewegt werde,
dass ich mich mitbewege - und zwar an Hand der im kollektiven
Unbewussten angesiedelten Archetypen.

Hat die historisch-kritische Exegese zunächst einmal die Fremdheit
der alten Texte hervorgehoben, so überwindet die tiefenpsychologische

Deutung diesen Graben durch die Gemeinsamkeit der Archetypen,

der immer gleichen Bilder und psychischen Erlebnisweisen. Die
hermeneutische Instanz für das Verständnis sind somit die in unserem
Inneren angelegten apriorischen Typen oder Formen der Erlebnisse
und Vorstellungsweisen. Die hermeneutische Instanz kann also nicht

vorrangig irgendein Lehramt sein, das von aussen die Deutung
vorgibt. Dieses kann höchstens Hilfe sein und Orientierung geben.

Interessanterweise hat der Verfasser des ersten Johannesbriefes -
sicherlich von einem anderen Standort aus - eine ähnliche Hermeneutik
entworfen, als er schrieb: «Was aber euch anbelangt, so bleibt ja das

Salböl, das ihr empfangen habt, in euch, und ihr habt nicht nötig, dass

irgendeiner euch belehrt.» (l.Joh. 2,27)
Man könnte meinen, dass die Ergebnisse solcher Exegese recht

subjektiv sein mussten. Wer aber auf der Basis dieser Methode einmal mit

Gruppen zusammengearbeitet hat, der stellt fest, dass nach anfänglicher

Unsicherheit und unterschiedlichen Beiträgen die Gruppe sich

bald wie bei einer Sternwanderung an einem bestimmten Punkt trifft
und den weiteren Weg gemeinsam fortsetzen kann. Dennoch - für
kirchliche Autoritäten und theologische Experten muss die Tiefenpsychologie

wie ein Schreckgespenst erscheinen, da sie in ihrem Gefolge
Subjektivismus, Willkür, Eigenmächtigkeit, Relativismus usw.
befürchten müssen. Es droht ihnen die Kontrolle endgültig zu entgleiten9.

Drewermann macht nicht Halt bei einer nur tiefenpsychologischen
Deutung der biblischen Texte. Er unterwirft im Grunde die gesamte

Theologie der kritischen Prüfung durch die Tiefenpsychologie. In
seinem zweibändigen Werk «Tiefenpsychologie und Exegese» finden
wir das gar als Programm - polemisch und aggressiv formuliert: «Im
Grunde stellt die vorliegende Arbeit nur ein Dritt-Teil einer Art
trojanischer Troika dar, eines umfassenden Versuchs nämlich, die Seelen-

' Siehe Lohfink/Pesch (Fn.8), 85.

168



losigkeit der Theologie mitsamt ihren verkehrten Frontstellungen,
gewaltsamen Zwängen und strukturellen Ängsten durch eine Vertiefung
in den drei Hauptdisziplinen: in Exegese, Dogmatik und Moraltheologie

in ihren eigenen Mauern zu überwinden und somit in Erkennen,
Glauben und Handeln zu einer ursprünglicheren Einheit zurückzufinden.»

10

Wer könnte nicht zu mindestens einem trojanischen Pferd sein volles

Ja sprechen, nämlich zu dem, das in die Festung der Moraltheologie

eingeschleust werden soll! Gerade die Moraltheologie der
römisch-katholischen Kirche ist in ihrer Weltfremdheit, rigorosen
Gesetzlichkeit und rohen Unbarmherzigkeit in eine tödliche Sackgasse

geraten. Aber auch die andere Festung, die Dogmatik, ist ja zum Teil
aufgrund ihrer Formelhaftigkeit und blossen Repetition von Bekenntnis-

und Glaubenssätzen wie in einem Winterschlaf erstarrt. So

erscheint die Einbeziehung der Psychologie in den Bereich der Ethik
und Dogmatik sinnvoll und - vor allem - notwendig.

Denn eine Ethik, die unter Berufung auf Offenbarung und Naturrecht

den Menschen schablonenhaft festlegt und mit nur äusserlichen

Forderungen zu reglementieren versucht, ohne dessen innere physische

und psychische Kondition zu berücksichtigen, kann nicht zum
Leben verhelfen, sondern Leben nur abtöten.

Drewermann zeigt dagegen in einer an Philosophie und Psychologie
orientierten Daseinanalyse, dass die menschliche Grundbefindlichkeit
die Angst ist, und dass diese Angst es ist, die den Menschen von Gott
entfernt, dass diese Angst den Menschen an seinen Lebensmöglichkeiten

hindert, an seinem Glauben, am Vertrauen. Diese Angst zwingt
ihn mit Unerbittlichkeit zu einem Dasein ohne Gott. Sünde ist deshalb
nicht zuallererst ein moralischer Verstoss gegen irgendein Gebot,
vielmehr ein «Fehlverhalten am Grund der Existenz, das dann freilich mit
einer unerbittlichen Gesetzmässigkeit und einem furchtbaren Ausmass

an Hilflosigkeit und Tragik auch zum Schuldigwerden an bestimmten
elementaren Verpflichtungen des menschlichen Lebens nötigt und dabei

die besten Strebungen und Befähigungen des Menschen in das

Joch der unbeabsichtigten Zerstörung zwingt.»11
Die Ethik sollte deshalb vor allem das tun, was Jesus getan hat,

nämlich zum Glauben und zum Vertrauen ermutigen: «Glaubst du?»

10 Drewermann (Fn.3), 18.
" E. Drewermann. Strukturen des Bösen, Teil I: Die jahwistische

Urgeschichte in exegetischer Sicht, München/Paderborn/Wien 1977 (l.Aufl.),
S.XIII.

169



fragt Jesus oder «Dein Glaube hat dir geholfen!» spricht er zu den

Geheilten. Mit diesen Fragen oder Aufforderungen vermag Jesus die
inneren Selbstheilungskräfte des Menschen zu stärken, den Gelähmten,

den Blinden, den Gehörlosen damit aus der Krise zu befreien und
auf den Weg der Heilung zu bringen12. Unerlässlich aber ist bei
diesem Prozess die Richtungsänderung auf Gott hin, durch den es nur
gelingen kann, die Angst zu überwinden.

Natürlich ist für eine solche Art von Ethik die Einbeziehung der

Psychologie notwendig, um die inneren Hemmungen und Barrieren
eines Menschen zu erkennen. Theologie geht damit nicht in Psychologie

auf, verbindet sich jedoch mit ihr. Gratia praesupponit naturam!
Das bedeutet, dass eine Moral die menschliche Natur, ihre psychischen

Kräfte, Gegenkräfte, Abwehrmechanismen, Wiederholungs-
zwänge ernst zu nehmen hat. Das bedeutet, dass Moral die Angst
nicht durch von aussen aufoktroyierte, heterogene Forderungen
verstärken darf, vielmehr sie aufzuheben hat.

Vice versa gilt das Gesagte für die Dogmatik, die eigentlich dafür

disponiert sein sollte, die archetypischen Bilder und Symbole den

Menschen auch heute noch zu vermitteln. Statt dessen werden sie

ihres Bild- und Symbolcharakters beraubt und als historische Fakten in
Worten und Lehrsätzen verordnet. Wiederum wird etwas von aussen

herangetragen, anstatt die den Menschen gemeinsame Sprache des

Unbewussten sprechen und wirken zu lassen.

Statt einer Interaktion zwischen persönlichem und kollektivem
Unbewussten die kirchliche Lehramtssprache! Statt der Offenheit der

Bilder und Symbole das fixierte und unumstössliche Dogma! Drewermann

macht auf die verheerenden Folgen aufmerksam: «Indem die

christliche Theologie den Bilderreichtum der menschlichen Psyche

verleugnete, die Mystik verwarf und die Gefühle kasteite, entartete sie

selber gerade bei dem rationalen Verständnisversuch ihrer Dogmen
und trotz ihrer verbalen Wertschätzung von Personalität und Freiheit

zu einer einzigartigen Schädelstätte des Geistes, zu einer beispiellosen
Nebel- und Knebelkammer jeder freien Meinung: Ihr Wille zur
Rationalität unterdrückte den menschlichen Verstand bald ebenso wie ihre

verständige (Religiosität) das menschliche Gefühl erniedrigte.»13

12 H. Wolff. Jesus als Psychotherapeut. Jesu Menschenbehandlung als Modell

moderner Psychotherapie, München 1981 (4. Aufl.), 17 ff.
13 E. Drewermann. Psychoanalyse und Moraltheologie, Bd. 1 : Angst und

Schuld, Mainz 1982, 12.

170



Es mag verletzend klingen, und doch werden solche Feststellungen
bestätigt durch die Unfähigkeit des heutigen Menschen zu hören und
zu glauben, durch die Tatsache des Desinteresses an der kirchlichen
Lehrverkündigung bis hin zur Auflehnung gegen das Dogma. Klassisches

Beispiel dafür ist die Jungfrauengeburt, der die meisten Zeitgenossen

auch ohne exegetische und dogmatische Bildung nichts mehr
abgewinnen. An ein biologisches Faktum, an das der Paderborner
Erzbischof Degenhardt vorgibt zu glauben, glauben sie allemal nicht.
Sie können mit Hilfe der Tiefenpsychologie und der
religionsgeschichtlichen Parallelen allerdings lernen, die archaischen oder antiken

Bilder zu verstehen und nachzuvollziehen, dass damit wie in der
ägyptischen Religion die Geburt des Gottessohnes auf symbolische
Weise erzählt werden soll.

Aber auch hier gilt wieder, was wir im Zusammenhang mit der
tiefenpsychologischen Exegese gesagt haben: die Kirche befürchtet, ihre
Kontrolle zu verlieren, wenn sie den Menschen in einen inneren Dialog

mit den religiösen Bildern eintreten liesse. Sie müsste die Gläubigen

aus ihrer unmittelbaren Autorität entlassen, wenn sie den Archetypen

Vorrang gäbe vor rationaler Erklärung und Belehrung. Sie

müsste sich als heilsnotwendige Vermittlungsinstanz relativieren,
wenn sie in poetischer Sprache zu den Menschen redete statt in fixierten

Dogmen und Sätzen.
So aber gleicht die katholische Dogmatik dem babylonischen Turm,

den die Menschen in grauer Vorzeit errichteten, um auf ihn ihre Wünsche

nach Einheit und Uniformität bzw. ihre Ängste nach deren Verlust

zu übertragen. Doch wie damals geschieht es auch heute wieder,
der Turm der verordneten und vereinheitlichten Sprache bricht
zusammen und die vielbeschworene Einheit bricht auseinander, weil
diese Sprache nicht mehr von allen verstanden wird.

Folgerungen

Sicherlich gibt es in der altkatholischen Kirche aufgrund des Antrittsgesetzes

in Form von Synodalität und Mitverantwortung in den

Gemeinden, aber auch aufgrund der Kleinheit der Kirche weniger
Reglementierung als in der römisch-katholischen Kirche. Doch ist damit
noch keineswegs die Gefahr gebannt, religiöse Vermittlung von aussen

vorzunehmen, die Gefühle und das Unbewusste als theologisch
fremde Jagdgebiete zu meiden.

171



Oder sind wir vielleicht doch noch fähig, zu unserer erlernten
Predigtsprache eine neue - alte zu erlernen, nämlich die Sprache der Bilder

und Symbole?
Denken wir im ethischen Bereich nicht ganz ähnlich wie unsere

Kollegen? Wir lassen zwar eher Ausnahmen zu, weichen jedoch nicht
von idealtypischen Modellen und Normen des menschlichen Daseins
ab. Das heisst konkret: sind wir denn in der Lage, hinter den Fehlformen

und dem Versagen eines Menschen die inneren psychischen
Kräfte und Gegenkräfte zu sehen? Sind wir dazu fähig, hinter der

Schuld die Angst zu entdecken und davon zu befreien?
Drohen nicht z.B. auch unsere Bekenntnisse und liturgischen

Formen zu Äusserlichkeiten zu erstarren, wenn wir immer denselben

Wortlaut sprechen oder den immer gleichen Ablauf und Verlauf
beschwören? Haben nicht auch wir Angst davor, im Gottesdienst
Prozesse zuzulassen, die nicht nur zum Amen der Gemeinde, vielmehr
auch zum persönlich spirituellen Leben und Erleben, ja, vielleicht
auch zum Erleben von Heil und Heilung führen könnten?

Sind wir in der Lage und bereit - das ist die letzte Frage -, nicht nur
mit Schadenfreude der Auseinandersetzung in der römisch-katholischen

Kirche zuzuschauen, vielmehr unsere eigenen Defizite zu erkennen

und zu bekennen? Dann allerdings mussten wir uns auf einen langen

und mühsamen Weg machen. Der Gewinn wäre m.E. der Mühe
wert. Das zeigt das überwiegend positive Echo in der Öffentlichkeit.
Und vor allem - eine kleine Kirche wie die altkatholische Kirche ist

sehr gut geeignet, manche der Ansätze und Impulse Drewermanns in

die Praxis umzusetzen.

Kassel Hans-Jürgen van der Minde

172


	Eugen Drewermanns theologischer Ansatz für Exegese, Moraltheologie und Dogmatik

