
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 83 (1993)

Heft: 3

Artikel: Normierte Ökumene : kritische Würdigung des neuen römisch-
katholischen Ökumenischen Direktoriums

Autor: Huppertz, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404817

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404817
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Normierte Ökumene

Kritische Würdigung des neuen römisch-katholischen Ökumenischen

Direktoriums

1. Vorstellung des Dokuments

1.1 Entstehung

Das neue «Direktorium zur Ausführung der Prinzipien und Normen
über den Ökumenismus», herausgegeben vom Präsidenten des

Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen, Kardinal
Edward Idris Cassidy, und mit Datum vom 25. März 1993 von Papst
Johannes Paul IL approbiert, ist ein umfangreiches Dokument. In der
deutschen Übersetzung des französischen Urtextes füllen 5 Kapitel in
218 Nummern nebst Anmerkungen fast 120 Seiten. Die Übersetzung
besorgte das Johann-Adam-Möhler-Institut für Ökumenik, Paderborn,

für das Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Dieses
veröffentlichte das Direktorium in seiner Reihe «Verlautbarungen des

Apostolischen Stuhles» als Nr. 110. Es ist die Überarbeitung und
Fortentwicklung des vom 2. Vatikanischen Konzils geforderten Ökumenischen

Direktoriums von 1967/70 und berücksichtigt neben vielen
anderen seitdem erschienenen Dokumenten vor allem die beiden Gesetzbücher

für die lateinische (1983) und für die orientalischen Kirchen
(1990) und den Katechismus der katholischen Kirche (1992).

1.2 Adressaten

Hauptadressaten des Direktoriums sind die römisch-katholischen
Bischöfe; aber es betrifft auch alle Gläubigen (Nr.4). Den Mitgliedern
anderer «Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften» ohne volle
Gemeinschaft mit der «katholischen Kirche» soll es hilfreich sein,
«katholische Initiativen auf allen Ebenen zu bewerten und angemessen zu
reagieren» (Nr. 5). Sekten und religiöse Bewegungen seien nicht
gemeint. Ergänzend heisst es in Nr. 36: «Aber es muss betont werden,
dass die in diesem Direktorium dargelegten Prinzipien über die geistliche

Gemeinschaft oder die praktische Zusammenarbeit nur die
Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften betreffen, mit denen die katholische

Kirche ökumenische Beziehungen aufgenommen hat.»

129



1.3 Zielsetzung

Dieses Direktorium gibt «Orientierungen und Normen», die «gewährleisten,

dass die ökumenische Arbeit überall in der katholischen Kirche

mit der Einheit des Glaubens und der Ordnung übereinstimmt,
die Katholiken miteinander verbindet». Damit sollen der Indifferentismus

in der Lehre (Nr. 6) und subjektive Interpretationen (Nr. 57 d)
vermieden und die «authentische Suche nach der vollen Einheit unter
den Christen» gefördert werden (Nr.6). Ähnlich Nr.23: «Manchmal
können Ortsbischöfe, Synoden der katholischen Ostkirchen und
Bischofskonferenzen es für nötig halten, besondere Massnahmen zu
ergreifen, um die Gefahren des Indifferentismus oder des Proselytismus
zu überwinden» (vgl. auch Nr. 207).

1.4 Inhalt

Kapitel I stellt «die Suche nach der Einheit der Christen» dar

(Nr.9-36). Kapitel II beschreibt «die Gestaltung des Dienstes an der

Einheit der Christen in der katholischen Kirche» (Nr. 37-54). Kapitel
III beschäftigt sich mit der «ökumenische(n) Bildung in der katholischen

Kirche» (Nr.55-91). Kapitel IV wendet sich der «Gemeinschaft
im Leben und im geistlichen Tun unter den Getauften» zu

(Nr.92-160), und Kapitel V kommt abschliessend zur ökumenischen
Zusammenarbeit, zum Dialog und zum gemeinsamen Zeugnis

(Nr. 161-218). 198 Anmerkungen vermitteln den Eindruck einer solide

abgestützten Argumentation.

2. Begriffsbestimmungen

In Analyse und kritischer Bewertung des Direktoriums gehe ich von
seinen definierenden Aussagen aus.

2.1 Ökumenische Bewegung

Sie ist «Antwort auf das Geschenk der Gnade Gottes..., welche alle

Christen zum Glauben an das Geheimnis der Kirche aufruft, gemäss
dem Plane Gottes, der die Menschheit zum Heil und zur Einheit in

Christus durch den Heiligen Geist führen will» (Nr. 9).
Die das Direktorium einleitende Bestimmung der ökumenischen

Bewegung als «Antwort auf das Geschenk der Gnade Gottes» hebt sie

130



auf die ihr zustehende Ebene. Sie ist mehr als eine kirchenpolitische
Bündelung der Kräfte in einer gleichgültiger werdenden Welt. Sie ist
auch mehr als der Versuch, die Schwachstellen der christlichen Position

auszufüllen und der christlichen Bewegung ihren einheitlichen
Schwung wiederzugeben. Nein, sie ist die gläubige Zustimmung zum
Rufe des dreieinigen Gottes in die Gemeinschaft mit ihm. Er selbst ist
inmitten seiner Kirche das geheimnisvolle Heilsangebot an die
Menschheit. Das werden wir nicht vergessen dürfen, wenn wir an
einem späteren Punkt vor ekklesialen Hindernissen der christlichen
Einheit stehen werden.

2.2 Die Kirche

Sie ist «das neue Volk Gottes das in sich Männer und Frauen aus
allen Nationen und Kulturen in allem Reichtum ihrer Verschiedenheit
vereint; sie sollen einander dienen und sich bewusst sein, dass sie in
die Welt gesandt sind um deren Heiles willen» (LG 2 und 5). «Der
Heilige Geist schafft diese wunderbare Gemeinschaft der Gläubigen

und verbindet sie in Christus so innig, dass er das Prinzip der Einheit

der Kirche ist» (UR 2) (Nr. 11).

«Dem Volke Gottes dienen in seiner Gemeinschaft des Glaubens
und der Sakramente die geweihten Amtsträger: die Bischöfe, Priester
und Diakone. So wird das ganze Volk Gottes durch das dreifache
Band des Glaubens, des sakramentalen Lebens und des hierarchischen

Amtes geeint und verwirklicht, was die Überlieferung des Glaubens

vom NT an immer Koinonia/Gemeinschaft genannt hat»
(Nr. 12).

«Diese Gemeinschaft ist konkret verwirklicht in den Teilkirchen,
von denen jede um ihren Bischof versammelt ist.» In jeder von diesen
«ist die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche wahrhaft
gegenwärtig und lebendig (CD 11). «Diese Gemeinschaft ist ihrer Natur

nach universal» (Nr. 14).

Die «Vielfalt in der Kirche ist eine Dimension ihrer Katholizität»
(Nr. 16).

Die Kirche wird das neue Volk Gottes aus allen Nationen und
Kulturen genannt; ihr Einheitsprinzip ist der Heilige Geist. Dem stimmt
die gesamte Ökumene zu. Doch schon beim Dienst der geweihten
Amtsträger im dreifachen Amt beginnen die Differenzen. Der heisse-

ste Streitpunkt ist derzeit die Frage des Geschlechts der Amtsträger.
Sie entfacht Streit quer durch die Kirchen und spitzt sich zu auf den

131



Punkt, ob Jesus nur durch Männer liturgisch-sakramental repräsentiert

werden könne. Die soziologischen Fakten in der ersten christlichen

Generation kommen nicht an gegen die Glaubenswahrheit, dass

Gott Mensch geworden ist. Der Unterschied zwischen Mann und Frau

bezüglich ihres Christseins wird durch die Taufe bedeutungslos (Gal
3,28). Wenn Kirchen, die sich für die Frauenordination auf allen drei
Stufen entschieden haben, von anderen Kirchen bedeutet wird, dies

schaffe ein neues Hindernis auf dem Wege zur Einheit, dann wird hier
zumindest die später zu erwähnende «Hierarchie der Wahrheiten»
nicht ernstgenommen.

Das dreifache Band - Glauben, sakramentales Leben und hierarchisches

Amt - wird in seinen beiden ersten Lagen weitgehend
anerkannt, wobei viele Christen dem Begriff <Glauben> unbedingt das

(Wort) zugesellen werden. Das sakramentale Leben erfährt vor allem
in den <Kirchen des Wortes) eine erstaunliche Renaissance. Jedoch
das hierarchische Amt stellt in seiner Ausgestaltung eines der schwersten

Hindernisse dar. Vor allem das Fehlen synodaler Strukturen, in
denen die mündigen Christen - ob Laien oder Ordinierte - entscheiden

und nicht nur beraten können, ist ein schweres Hindernis für die

Einigung zwischen den Kirchen. Die synodale Struktur ist nicht abhängig

von einer kulturellen und geschichtlichen Situation, sondern folgt aus

der in Taufe und Firmung gewachsenen Mündigkeit der Christen.
Die Teilkirchen werden zu Recht als die jeweiligen Repräsentanten

der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche gesehen.
Dies lässt jede zentralistische Organisationsform der Kirche Jesu

Christi absurd erscheinen. Vielfalt als Dimension der Katholizität -
wem würde bei dieser Aussage nicht das Herz höher schlagen!

2.3 Die katholische Kirche

Die eine Kirche Christi subsistiert in der katholischen Kirche, «die

vom Nachfolger Petri und von den Bischöfen in Gemeinschaft mit
ihm geleitet wird» (LG 8). In der katholischen Gemeinschaft der Kirche

findet sich die Fülle der geoffenbarten Wahrheit, der Sakramente
und des Amtes, die Christus für den Aufbau seiner Kirche und zur

Ausübung ihrer Sendung gegeben hat (Nr. 17). Die katholische Kirche
ist mit der ganzen offenbarten Wahrheit und allen Mitteln des Heils

ausgestattet. Dieses Geschenk kann nicht verloren gehen (LG 8; UR

4) (Nr. 104 b). Ihre Struktur als universale Gemeinschaft des Glaubens
und des sakramentalen Lebens erlaubt ihr, auf jeder dieser Ebenen

132



(Diözese, Bischofskonferenz, Synode der Ostkirchen), eine in sich
zusammenhängende und einheitliche Position darzubieten (Nr. 173).

Hier geschieht ein Zweifaches: Erstens werden die Kirche Christi
und die römisch-katholische Kirche fast gleichgesetzt, fast, weil das
2. Vatikanum mit dem Ausdruck <subsistiert> ein wenig unterhalb der
Aussage bleiben wollte, die eine Kirche Christi existiere in der
römisch-katholischen Kirche. Zweitens wird im gesamten Direktorium
von «katholischer Kirche» gesprochen, wo es «römisch-katholische
Kirche» heissen muss. Hinter beiden Ausdrucksformen steckt die

Weigerung der römisch-katholischen Kirche, sich als eine unter den
christlichen Konfessionen zu sehen. Sie ist auf jeden Fall die Konfession,

der nichts fehlt an der Fülle der geoffenbarten Wahrheit. Das hat
im ökumenischen Dialog mit den anderen Konfessionen zu den
bekannten Schwierigkeiten geführt, auf die ich hier nicht eingehen
möchte. Für diesen Dialog ist belastend, dass die römisch-katholische
Kirche ihre eigene Lage als verwundet und blutend nicht einsieht und
nicht annimmt. Das gilt zum Glück nicht für viele der römisch-katholischen

Christen als Dialogpartner. Nein, diese Kirche fühlt sich mit
allen Heilsmitteln ausgestattet, sagt sogar, das Geschenk könne nicht
verlorengehen. Tatsächlich hat sie wie alle christlichen Kirchen die
geschwisterliche Gemeinschaft der Christenheit unkenntlich gemacht.
Auch sie ist nicht mehr Zeichen der Koinonia des Dreifaltigen Gottes.

Wäre die römisch-katholische Kirche wirklich gesund, dann befänden

die anderen Kirchen sich ihr gegenüber als verlorene Geschwister,
die ins Vater- oder Mutterhaus zurückkommen sollten. In der Weise
wurde zuletzt auf dem 1. Vatikanum eingeladen. An vielen Stellen
erinnert das Direktorium an diese Mentalität, andere widersprechen
dem allerdings, wie sich zeigen wird.

Vermag die römisch-katholische Kirche wirklich auf den Ebenen
der Diözesen, Bischofskonferenzen und ostkirchlichen Synoden eine

zusammenhängende und einheitliche Position darzubieten? Wie kann
z.B. ein Bischof meinen, die Position seiner Gläubigen zu repräsentieren,

wenn diese sich nicht synodal artikulieren können? Als auf
der Würzburger <Synode> trotz aller strukturellen Mängel dem
Bewusstsein der Gläubigen nahekommende Beschlüsse zustandekamen,
wurden sie von Rom kassiert. Wer unter den ökumenischen Gesprächspartnern

der römisch-katholischen Kirche wird so naiv sein anzunehmen,

damit seien deren Positionen einheitlich geworden? Die Feststellung

der Nr. 173 ist eine Sprachregelung von oben, die Illusionen
erzeugen soll.

133



2.4 Kirchen und kirchliche Gemeinschaften

Die Kirchen und die kirchlichen Gemeinschaften, die nicht in voller
Gemeinschaft mit der katholischen Kirche stehen, sind keinesfalls
ihrer Bedeutung und ihres Wertes im Heilsmysterium beraubt, da der
Geist Christi sich nicht weigert, sie als Mittel des Heils zu gebrauchen
(UR 3). In unterschiedlicher Weise, je nach Gegebenheit, können die
Feiern einer jeden Kirche oder kirchlichen Gemeinschaft das Leben
der Gnade in ihren Mitgliedern nähren und Zutritt zur Gemeinschaft
des Heils geben (UR 3, 15, 22) (Nr. 104; vgl. auch Nr.61 b und 206).

Diese Anerkennung der Heilsbedeutsamkeit der von der
römischkatholischen Kirche sich unterscheidenden Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften machte sie selbst erst ökumenefähig. Fairerweise

muss daran erinnert werden, dass auch bei den anderen Dialogpartnern

die gegenseitige Heilsbedeutsamkeit erst nach langer gegenseitiger

Verdammung erkannt wurde. Mich stören in dem Satz «In
unterschiedlicher Weise, je nach Gelegenheit, können die Feiern einer
jeden Kirche oder kirchlichen Gemeinschaft das Leben der Gnade in

ihren Mitgliedern nähren» usw. die Bedingungsformeln «in
unterschiedlicher Weise», «je nach Gelegenheit» und das «können». Der

ganze Satz ist indikativisch zu formulieren: Die Feiern einer jeden
Kirche usw. nähren das Leben der Gnade usw. Mit welchen Kriterien
sollte das Fehlen der Gnade Gottes diagnostiziert werden, wo liturgisches

Handeln sich nicht bestimmter Worte und Zeichen bedient?
Davon bleibt natürlich die Frage gültiger Sakramentenspendung
unberührt, da das Sakrament als Zeichen eine konkrete Gestalt hat, die

nicht beliebig verändert werden kann. Aber z. B. beweisen zu wollen,
in einer liturgischen Mahlfeier von Frauen mit Brot und Wasser fehle

Gottes Gnade, ist ein lächerliches Unterfangen. Aus diesem Grunde
ist das «können» ein vergeblicher und verwegener Kanalisierungsver-
such am dahinströmenden Heiligen Geiste Gottes.

2.5 Sakrament

Das Sakrament ist eine Handlung Christi und der Kirche durch den

Geist. Seine Feier in einer konkreten Gemeinde ist das Zeichen der in

ihr bestehenden Einheit im Glauben, im Gottesdienst und im
gemeinschaftlichen Leben (Nr. 129).

Die vorliegende Definition von Sakrament ist von grosser Tragweite
und sprengt alle Normierungen, welche das Direktorium an vielen

134



Stellen vornimmt. Es genügt unter allen christlichen Konfessionen ein
einziges Sakrament, und die Einheit im Glauben, im Gottesdienst und
im gemeinschaftlichen Leben ist gestiftet. Wenn sie dann nicht gelebt
und wegen wichtiger Gründe als nicht lebbar ausgegeben wird, ist all
das Sünde gegen den in seiner Kirche handelnden Herrn dieser Kirche.

Wenn jedoch in dieser Lage Christen aus verschiedenen Konfessionen

gemeinsam beten und feiern einschliesslich der Feier der
Eucharistie, dann haben sie die Logik dieser Sakramentsdefinition auf
ihrer Seite. Sie stehen auf der Seite des die Einheit stiftenden Herrn.
Wer wie das Direktorium die gemeinsame Feier der Eucharistie von
der kirchlichen Gemeinschaft abhängig macht (Nr. 104 e), widersetzt
sich dem Willen Christi mit Berufung auf die Sünde der konfessionellen

Zerstrittenheit.

2.6 Taufe

«Durch das Sakrament der Taufe wird der Mensch ganz in Christus
und seine Kirche eingegliedert... Die Taufe begründet somit das
sakramentale Band der Einheit zwischen allen, die durch sie wiedergeboren

sind. Die Taufe in sich ist ein Beginn, da sie danach strebt, die
Fülle des Lebens in Christus zu erlangen. So ist sie hingeordnet auf
das Bekenntnis des Glaubens, auf die völlige Eingliederung in die

Heilsökonomie und auf die eucharistische Gemeinschaft» (UR 22)

(Nr. 92).
Das unter 2.5 Gesagte wird durch die Taufdefinition bestätigt. Sie

ist das Sakrament, welches der Christenheit ihre unzerstörbare Einheit
schenkt. Dass die Taufe in sich ein Beginn sei, muss differenziert
betrachtet werden. Einerseits ist sie sicher Anfangssakrament im Leben
des Täuflings. Im irdischen Leben reift er durch die Wechselfälle seiner

Biographie hindurch in Sünde und Bekehrung auf sein Sterben

hin, inmitten seiner Gemeinde lebend unter der in verschiedenen
Zeichen sich entfaltenden Gnade Gottes. Andererseits gibt die Taufe als

Handlung Christi und der Kirche durch den Geist vollen Anteil an der

göttlichen Gnade, gliedert ganz in die Heilsökonomie ein und strebt
nicht nur danach. Das Christsein der konfessionell zerstrittenen Christen

hat von der im Glauben angenommenen Taufe her nichts Unfertiges

an sich. Der Getaufte ist «eine neue Schöpfung» (2 Kor 5,17). Nur
durch eigene Sünde kann er seinem Status gegenüber ins Defizit, in
Schuld geraten. Die Verfasstheit seiner Kirche kann sich darauf nicht

auswirken. Sie ist für das Verhältnis Gottes zu seinem Kinde nicht

wichtig genug.

135



2.7 Eucharistie

«Die Eucharistie ist für die Getauften eine geistliche Nahrung, die sie

befähigt, die Sünde zu überwinden, vom Leben Christi selbst zu leben,
immer tiefer in seinen Leib eingegliedert zu werden und immer intensiver

an der ganzen Heilsökonomie des Geheimnisses Christi teilzuhaben»

(Nr. 129). «Da die gemeinsame Feier der Eucharistie ein sichtbares

Zeichen der vollen Gemeinschaft des Glaubens, des Gottesdienstes

und des gemeinsamen Lebens in der Katholischen Kirche ist, die

durch die Amsträger dieser Kirche zum Ausdruck gebracht wird, ist es

nicht erlaubt, die Eucharistie mit den Geistlichen anderer Kirchen
oder kirchlicher Gemeinschaften zu feiern» (CIC can. 908; CCEO
can. 702) (Nr. 104 e).

Die Bestimmung der Eucharistie als geistliche Nahrung zur
Überwindung der Sünde, als <heilige Seelenspeise), klingt in den Ohren

heutiger Christen ungewohnt. Sie haben gelernt, Mahlfeier und
Mahlgemeinschaft im Gedächtnis des Herrenmahles als Quellsakrament
der christlichen Gemeinde zu betrachten, als Einübung und Vollzug
der koinonia/communio. Im zweiten Text wird die Beziehung
Eucharistie-Gemeinschaft auch hergestellt, allerdings zu einem alle ökumenisch

aktiven Christen traurig stimmenden Zweck: nämlich zum Verbot

der gemeinsamen Eucharistiefeier. Das Direktorium gibt wieder,
was der CIC von 1983 «allen katholischen Priestern» verbietet und
dehnt es auf alle Christen aus; Nr. 104 hat als Adressat «die Christen»
aus Nr. 102. Gemeint sein können natürlich nur die römischen Katholiken.

2.8 Trennung

«...so sehr auch menschliche Schuld der Gemeinschaft hat schaden

können, hat sie sie dennoch nicht zerstört. In der Tat ist die Fülle der

Einheit der Kirche in der katholischen Kirche bewahrt worden, während

andere Kirchen und kirchliche Gemeinschaften, obwohl sie nicht
in voller Gemeinschaft mit der katholischen Kirche stehen, in
Wirklichkeit eine gewisse Gemeinschaft mit ihr bewahrt haben» (Nr. 18).

Die unzerstörte Gemeinschaft zwischen den christlichen Kirchen
wird anerkannt und nur als beschädigt angesehen - durch menschliche

Schuld. Dennoch wird für die römisch-katholische Kirche
beansprucht, sie habe die Fülle der Einheit der Kirche Christi bewahrt, die

anderen besässen nur eine gewisse Gemeinschaft mit dieser Kirche

136



Christi. Wie soll ich das verstehen? Ist <Einheit> quantifizierbar?
Nein, die Einheit der Christen aufgrund ihrer gemeinsamen Taufe ist
nicht halb, nicht dreiviertel, sondern ganz, vollständig. Im Bild ist die
Christenheit der eine Weinstock Jesus Christus mit seinen Reben. Es

kann nicht eine Kirche die andere als abgeknickte oder angebrochene
Rebe betrachten, höchstens als <abgewandte>. Wir Menschen können
uns durch unser Zutun nicht von diesem Weinstock abschneiden. Das
kann nur Gott allein. Auch die Todsünde und der Abfall vom Glauben

trennen nicht ab, sondern versetzen in den allerdings schlimmen
Zustand der Sündenschuld, der nach Umkehr, Reue und Busse

schreit, aber nicht die Zugehörigkeit aufhebt. Die Taufeinheit ist im
Guten wie im Bösen unzerstörbar bis zum Gericht, wo erst der Herr
der Ernte scheiden wird. Die Zerstrittenheit zwischen den Christen
über noch so wichtige Fragen kann, selbst wenn sie es feierlich
feststellen, nicht zu ihrer realen Trennung führen. Sie können also auch
nicht so tun, als ob sie nichts miteinander zu tun hätten. Selbst ihre
organisatorische Scheidung und Auseinanderentwicklung stürzt immer
aufs neue die in Sünde, die den Zustand begreifen und trotz ihrer
Möglichkeiten nicht ändern. Die Behauptung, die Fülle der Einheit
der Kirche Christi in sich bewahrt zu haben, ist nur eine besondere
Form der Blindheit in der römisch-katholischen Kirche. Die so
behauptete Überlegenheit über die mit einer «gewissen Gemeinschaft»
abgefundenen Geschwister kann wohl nur vom Heiligen Geiste Gottes
eingeebnet werden.

3. Römisch-katholische Prinzipien des Ökumenismus

In einem zweiten Schritt befasse ich mich mit Aussagen des Direktoriums,

die man <Prinzipien) nennen kann. Da sie nicht immer als solche

gekennzeichnet sind, ist die Auflistung kaum vollständig, aber
hoffentlich repräsentativ.

3.1 Trennung unter den Christen

«Kein Christ und keine Christin sollte sich mit diesen unvollkommenen

Formen der Gemeinschaft zufriedengeben. Sie entsprechen
nicht dem Willen Christi und schwächen seine Kirche bei der
Ausübung ihrer Sendung» (Nr. 19). «Diejenigen, die im Geiste leben,
müssen sich von der Liebe verwandeln lassen, die um der Einheit wil-

137



len <alles erträgt, alles glaubt, alles hofft, allem standhält) (1 Kor
13,7). Diejenigen, die im Geiste der Busse leben, werden ein Gespür
für die Sünde der Trennungen haben und um Vergebung und Bekehrung

beten» (Nr. 25).

In beiden Texten atmet der Geist, der die in der Ökumene tätigen
Christen beseelt. Sie zeigen die liebenswerte Seite der römisch-katholischen

Kirche in der ökumenischen Bewegung.

3.2 Wiedervereinigung als Aufgabe

«Diese Einheit fordert in keiner Weise, die reiche Vielfalt der Spiritualität,

der Ordnung, der liturgischen Riten und der theologischen
Darstellung der geoffenbarten Wahrheit, die unter den Christen gewachsen

ist, aufzugeben, sofern diese Verschiedenheit der apostolischen
Tradition treu bleibt» (UR 9 und 11) (Nr. 20). Gott allein ist dazu
imstande, alle zur Einheit zu versammeln, weil er der Vater aller ist

(Nr.25). «Die Christen können ermutigt werden, teilzunehmen und

teilzugeben an den geistlichen Aktivitäten und Reichtümern, d.h.
jenes geistliche Erbe, das sie gemeinsam besitzen, zu teilen in der Weise

und in dem Masse, wie es dem jeweiligen Stand der Trennung
entspricht» (UR 8) (Nr. 102). Förderung des gegenseitigen Wohlwollens
und der Einheit (Nr. lila). Alles gemeinsam tun, soweit es der Glaube
erlaubt (Nr. 162).

Einheit bedeutet nicht Uniformität. Einzige Grenze der Variationsbreite

ist die apostolische Tradition. Dem kann jeder Christ zustimmen.

Ob Gottes Aufgabe also nicht eher in der Schlichtung von Streit

liegt als in der Wiederherstellung von Einheit? Die durch die Taufe
eines sind, sind sich nicht einig. Die Ermutigung zum Teilen, zum
Mitteilen des gemeinsamen geistlichen Erbes wird leider begrenzt vom
Stand der jeweiligen (Trennungen). Damit bekommen die konkreten
Formen der sündhaften Scheidung normierenden Charakter. Dass sie

faktisch wirken, ist unbestreitbar. Dass sie jedoch der ökumenischen
Aktivität Normen setzen, ist unannehmbar und wird auch in der Praxis

nicht hingenommen, auch nicht von römisch-katholischen Christen.

Gegenseitiges Wohlwollen und gemeinsames Handeln tragen
den ökumenischen Alltag. Doch was heisst, «soweit es der Glaube
erlaubt»? Wenn damit irrige Glaubenslehren gemeint sind, die vom
jeweiligen ökumenischen Partner als wahr geglaubt werden, so muss er

sich natürlich nach ihnen richten, da er nicht gegen sein Gewissen

handeln darf. Wenn aber gemeint ist, es gebe wahre Glaubensgrund-

138



sätze, welche die Gemeinsamkeit der Christen verbieten, so führt das
in einen klaren Widerspruch zur von Gott gewollten Einheit. Wenn
z. B. Papst Paul VI. in einer Audienz für die Mitglieder des Sekretariats

für die Einheit der Christen am 28. April 1967 erklärt, «Wir wissen

wohl, dass der Papst ohne Zweifel das schwerste Hindernis auf
dem Weg der Ökumene ist», dann muss die römisch-katholische
Ausgestaltung des Petrusamtes auf den Prüfstand der apostolischen Tradition1.

Nach altkatholischem Glauben ist das Petrusamt in seiner
altkirchlichen Form kein ökumenisches Hindernis. Die häretischen Defi-
nitione des I.Vatikanums zum Jurisdiktionsprimat2 und zur Unfehlbarkeit

päpstlicher Kathedralentscheidungen aus sich und ohne
Zustimmung der Kirche3 müssen widerrufen werden. Petrus- und
Bischofsamt, eingebunden in echte Synodalität, erfreuen sich wachsender

ökumenischer Zustimmung.

3.3 Voraussetzungen ökumenischer Arbeit

«Die einzige Basis für eine solche ökumenische) Gemeinschaft
und Zusammenarbeit ist auf beiden Seiten die Anerkennung einer
gewissen, wenn auch unvollkommenen, bereits bestehenden Gemeinschaft.

Offenheit und gegenseitige Achtung sind die logische Konsequenz

einer solchen Anerkennung» (Nr.36). «Die Bekehrung des

Herzens, die persönliche Heiligkeit, das öffentliche und private Gebet
und der selbstlose Dienst für Kirche und Welt sind die Seele der
ökumenischen Bewegung» (Nr. 50a). «Der Ökumenismus verlangt eine

neue Haltung der Beweglichkeit in den Methoden im Streben nach
Einheit» (Nr. 56). Die in der Pastoral Tätigen «sollten fähig sein,
Wahrheit zu schätzen und anzunehmen, wo immer sie gefunden wird.
<Alle Wahrheit, von wem immer sie kommt, ist vom Heiligen Geist)»4

(Nr.57g). «Die ökumenische Arbeit <muss ganz und echt katholisch
sein, d.h. in Treue zur Wahrheit, die wir von den Aposteln und Vätern
empfangen haben, und in Übereinstimmung mit dem Glauben, den
die katholische Kirche immer bekannt hat») (UR 24) (Nr. 73). Ökumenische

Offenheit ist eine wesentliche Dimension der Ausbildung zu-

1 Denzler Georg. Der Papst ist päpstlicher als Petrus, FAZ vom 21. Juni 1993.
2

Denzinger-Schönmetzer. Enchiridion symbolorum definitionum et declara-
tionum de rebus fidei et morum, Freiburg 196523; 3060: 3064.

3 A.a.O., 3074: 3075.
4 Ambrosiaster, PL 17,245.

139



künftiger Priester und Diakone (Nr. 76). Der Austausch unter Christen
muss für Katholiken «immer geprägt sein von einem starken kirchlichen

Sinn» (Nr. 174).

Die bereits bestehende Gemeinschaft zwischen den christlichen
Kirchen wird als Basis der ökumenischen Zusammenarbeit mit
Einschränkungen anerkannt. Offenheit, Achtung voreinander und Bekehrung

des Herzens werden als Grundhaltung der am ökumenischen

Dialog Beteiligten eingefordert. Zu Recht! Ferner bewegliche,
geschmeidige Methoden, die vor Hindernissen nicht kapitulieren; und
ein unvoreingenommener Blick für die Wahrheit, wo immer sie sich

findet. Das bedeutet zwingend, dass die jeweils eigenen Wahrheiten
ergänzungsbedürftig sind. Die Katholizität der ökumenischen Arbeit
meint Treue zur Wahrheit der apostolischen und patristischen Tradition

in Übereinstimmung mit dem Glauben der katholischen Kirche.
Wenn (katholisch) hier im Sinne der altkirchlichen Glaubensbekenntnisse

verstanden wird, können dem viele Christen zustimmen,
die Altkatholiken allen voran. Wenn aber, wie vom Sprachgebrauch
des Direktoriums zu vermuten ist, vom (Glauben, den die römisch-katholische

Kirche immer bekannt hat), gesprochen wird, werden viele
Kirchen protestieren, die Altkatholiken wieder voran. Denn die
Mariendogmen von 1854 und 1950, die Papstdogmen von 1870 und das

filioque als unberechtigter Zusatz im nizäno-konstantinopolitanischen
Glaubensbekenntnis (dogmatische Ursache des Schismas mit den

Griechen) sind ein Bruch mit der Tradition. Als Dogmen einer Teilkirche

müssen sie auf den Prüfstand eines ökumenischen Konzils der
gesamten versöhnten Christenheit.

Der ökumenischen Offenheit bei zukünftigen Priestern und Diakonen,

ich füge hinzu - Priesterinnen und Diakoninnen - muss jede
konfessionelle Abschottung weichen; das versteht sich von selbst. Der
«starke kirchliche Sinn», der römische Katholiken im Umgang mit
anderen Christen bestimmen soll, bedeutet wohl, sie sollten nie die Normen

und Festlegungen ihrer Kirche ausser acht lassen. Ich werde unter

3.9 darauf zurückkommen.

3.4 Mittel zur Beseitigung von Hindernissen

«Unterscheidung zwischen den Glaubenswahrheiten und deren
Ausdrucksform» (Nr.6le). Unterscheiden zwischen den Wahrheiten unserer

Lehre und ihrer Formulierung; zwischen den zu verkündigenden
Wahrheiten und den verschiedenen Möglichkeiten, sie zu erfassen;

140



zwischen der apostolischen Tradition und der rein kirchlichen Tradition.

Gleichzeitig ist der bleibende Wert der dogmatischen Formeln
anzuerkennen und zu respektieren (Nr. 74). Die (Hierarchie der
Wahrheiten) der katholischen Lehre soll stets beachtet werden (Nr. 75; 176;
181). Zugleich muss der katholische Glaube tiefer und richtiger
ausgedrückt werden auf eine Weise und in einer Sprache, die auch von den

getrennten Brüdern wirklich verstanden werden kann (ebda.).
Die angeführten Blockadebrecher für den Disput unter Fachleuten

in Spezialkommissionen haben sich wohl bewährt und früher für
ungangbar gehaltene Wege gebahnt. Das Mass der theologischen
Übereinstimmung ist erstaunlich, vieles hat sich als Scheinproblem
entpuppt. Dennoch, wo bleibt der Durchbruch?

3.5 Ergebnis der ökumenischen Bewegung

«Alles, was das Wachstum der Harmonie des kohärenten ökumenischen

Engagements stärkt, bekräftigt gleicherweise auch die Gemeinschaft

innerhalb der katholischen Kirche» (Nr.54). «Durch die
Zusammenarbeit der Christen kommt die Verbundenheit, in der sie
schon untereinander vereinigt sind, lebendig zum Ausdruck, und das

Antlitz Christi, des Gottesknechtes, tritt in hellerem Lichte zutage»
(UR 12) (Nr. 161).

Die römisch-katholische Kirche wird durch das ökumenische
Engagement in ihrer innerkirchlichen Gemeinschaft gekräftigt. Wie sollte
es auch anders sein, da ökumenische Trägheit an einem zentralen
Punkte lähmt. Warum das Engagement allerdings «kohärent» in
Abwehr wohl eines auseinanderlaufenden, wirren Einsatzes genannt
wird, mag ich nicht klar zu sehen. Vielleicht sollen damit Gruppen
und Gemeinden an der römisch-katholischen Basis davor gewarnt
werden, als richtig Erkanntes ohne Zustimmung von oben zu tun. Die
Zusammenarbeit von Christen in den Arbeitsgemeinschaften Christlicher

Kirchen (ACK), an den sozialen Brennpunkten unserer Welt und
in den Gemeinden lässt sie immer aufs neue erfahren, wie nahe sie

einander sind und wie wahnhaft die Grenzmarkierungen sind, die sie

auseinanderhalten sollen. Wir erfahren wirklich, wie er unter uns ist.
Diese Erfahrung beflügelt alle ökumenischen Grenzgänger.

3.6 Grenzen der ökumenischen Zusammenarbeit

Die Teilhabe an geistlichen Aktivitäten muss ein doppeltes Faktum
widerspiegeln:

141



- die wirkliche Gemeinschaft im Leben des Heiligen Geistes unter
den Christen;

- die Unvollständigkeit dieser Gemeinschaft aufgrund der
Unterschiede im Glauben und der Denkformen, die unvereinbar sind mit
einer uneingeschränkten, gegenseitigen Teilhabe an den geistlichen
Gütern (Nr. 104 c).

«Grosse Aufmerksamkeit muss stets dem gewidmet werden, was
über die Anerkennung der tatsächlichen Unterschiede in der Lehre
gesagt worden ist, und der Lehre und Ordnung der katholischen Kirche
bezüglich der Teilnahme an den Sakramenten» (Nr. 114). Betreffend
Kirchen- und Christenrat: Man muss sich vergewissern, ob die
Teilnahme am Leben des Rates mit der Lehre der katholischen Kirche
vereinbar ist und nicht ihre spezifische und einmalige Identität verun-
klart. Die erste Sorge muss der Klarheit der Lehre gelten, insbesondere

im Hinblick auf die Ekklesiologie (Nr. 169). «Doch ist die
Gemeinschaft im Glauben zwischen den Katholiken und den anderen
Christen nicht vollständig und vollkommen; in gewissen Fällen gibt es

sogar tiefe Unterschiede. Die ökumenische Zusammenarbeit ist daher

ihrer Natur nach begrenzt; sie darf niemals eine (Reduktion) auf das

gemeinsame Minimum bedeuten» (CT Nr. 33) (Nr. 188).
Unterschiede im Glauben sind natürlich schwerwiegende Dissens-

punkte. Dass aber unterschiedliche Denkformen Begründung für eine

Abgrenzung bei geistlichen Aktivitäten sein dürften, ist unannehmbar.
Es widerspricht auch dem unter 3.4 Gesagten. Die spezifische und

einmalige Identität der römisch-katholischen Kirche, die nicht «ver-
unklart» werden darf, wird zur Hauptsorge römisch-katholischer
Mitglieder eines Kirchen- oder Christenrates erklärt. Würden sie sich in

solchen Räten tatsächlich so verhalten, fände ihre Zusammenarbeit
mit den anderen Christen bald ein Ende. Dem ist Gott sei Dank nicht

so. Was soll ferner bezüglich der Katechese heissen, dass die ökumenische

Zusammenarbeit «ihrer Natur nach» begrenzt sei? Muss diese

Zusammenarbeit etwa im Glaubensunterricht die Grenzen schärfer

ziehen, als sie im heutigen Bewusstsein der Menschen sind? Bezüglich
der Mission wird umgekehrt gesagt, man solle die alten Differenzen
nicht in Gegenden übertragen, wo das Evangelium verkündet wird

(Nr. 207). Hier widersprechen sich die Apologeten des römischen
Systems und die Missionare der römisch-katholischen Kirche. Den
letzteren gilt meine Zuneigung.

142



3.7 Gefahren ökumenischer Arbeit

Katholiken sollen mit den von ihnen getrennten Brüdern brüderlich
zusammenarbeiten, «wobei man jeden Anschein von Indifferentismus
und Vermischung sowie ungesunder Rivalität vermeiden muss. Der
Grund für diese Zusammenarbeit sei vor allem Christus, ihr gemeinsamer

Herr. Sein Name möge sie zusammenbringen» (Nr. 50g; vgl. auch
Nr. 23). Keine bequemen Auslassungen und Zugeständnisse in der
Lehre (Nr. 61 c). «Nichts ist dem ökumenischen Geist so fern wie jener
falsche Irenismus, durch den die Reinheit der katholischen Lehre
Schaden leidet und ihr ursprünglicher und sicherer Sinn verdunkelt
wird» (Nr. 176). Die ökumenische Zusammenarbeit darf niemals eine
Reduktion auf das gemeinsame Minimum bedeuten (Nr. 188).

Die Warnungen vor den Gefahren der ökumenischen Bewegung
werden lauter. Indifferentismus und Vermischung, bequeme Auslassungen

und Zugeständnisse in der Lehre, Reduktion auf ein gemeinsames

Minimum, falscher Irenismus und ungesunde Rivalität (Prosely-
tismus Nr. 79 f) sind Warnschilder, die sich dem römisch-katholischen
Ökumeniker entgegenstellen. Nun will ich gar nicht bestreiten, dass

jede christliche Kirche, ob gross oder klein, mit einem bestimmten
Akzent beim Vortrag der Heilsbotschaft Jesu Christi auftritt und ihn
nicht so ohne weiteres aufgeben möchte. Das gestehe ich auch der
römisch-katholischen Kirche zu und fällt unter die zu bewahrende Vielfalt.

Wo aber eine Kirche (kanonisch) auftritt, d.h. im ökumenischen
Gespräch daran festhält, dass sie die massgebliche Modellösung der
innerweltlichen Erscheinungsform der Kirche Christi sei, da müssen
die anderen Anstoss nehmen. Bei der sich so absolut setzenden Kirche
ist die Angst ständige Begleiterin. Ihre Repräsentanten fühlen im
Innersten, dass ihre Institution einem solchen Anspruch nicht gewachsen

ist und sie überall einen Dammbruch befürchten müssen. Das
erklärt m.E. psychologisch diese Warnschilder. Sie werden im Gemeindealltag

noch weniger beachtet als Temposchilder im Strassenverkehr.
Die meisten römisch-katholischen Gläubigen teilen die Angst ihrer
Hirten nicht. Warum auch!

Noch eine Anmerkung zu Rivalität und Proselytismus. Für einen
Christen in so zerklüfteter Bekenntnislandschaft, in die er ungefragt
hineingeboren wurde, wenn er nicht als Erwachsener beigetreten ist,
gibt es zwei Möglichkeiten. Entweder akzeptiert er seine Konfession
und lebt und erfährt in ihr sein Heil. Oder er verlässt sie und schliesst
sich der Kirche an, die seinen Vorstellungen am nächsten kommt. In

143



vielen Fällen ist die verlassene Kirche enttäuscht und traurig und die

gewählte Kirche froh. Ökumenisch gereifte Kirchen sollten diese

Wanderungsbewegung gelassen betrachten, sie läuft hin und her.

Hauptsache, das Anliegen des Gottesreiches wird gefördert. Nur eine

Entscheidung muss eine Kirche traurig und nachdenklich stimmen;
wenn Menschen aus ihrer Mitte das Christentum überhaupt verlassen.

3.8 Kompetenz des Volkes Gottes

«Die Sorge um die Wiederherstellung der Einheit ist Sache der ganzen
Kirche, sowohl der Gläubigen wie der Hirten, und geht jeden an, je
nach seiner Fähigkeit, sowohl in seinem täglichen Leben wie auch bei

theologischen und historischen Untersuchungen» (UR 5) (Nr. 55).

Zum kritischen Klärungsprozess: «Die Gläubigen sind in der Tat

aufgefordert, den (übernatürlichen Glaubenssinn (sensus fidei))
auszuüben, welcher dem ganzen Glaubensvolk eignet, wenn sie (von den

Bischöfen bis zum letzten gläubigen Laien) ihre allgemeine
Übereinstimmung in Sachen des Glaubens und der Sitten äussern. Der
Glaubenssinn, der vom Geist der Wahrheit und unter der Leitung des

Lehramtes (magisterium) geweckt und genährt wird, erlaubt - wenn man
ihm treu folgt - nicht mehr das Wort des Menschen, sondern wirklich
das Wort Gottes zu empfangen» (vgl. 1 Thess 2,13). Durch diesen

Glaubenssinn hält das Gottesvolk den einmal den Heiligen übergebe-

nen Glauben unverlierbar fest (Jud 3), dringt mit rechtem Urteil
immer tiefer in den Glauben und lebt ihn in Fülle (LG 12) (Nr. 179).

Die Zuständigkeit der Gläubigen für die kirchliche Einheit gründet
vor allem in ihrer Fähigkeit, als ganzes Gottesvolk den richtigen Weg

durch alle Lehrabzweigungen hindurch zu finden. Der übernatürliche
Glaubenssinn wirkt sich vor allem in Aufnahme oder Ablehnung
bestimmter Sprach- und Rechtsregelungen aus. Diese altkirchliche Deutung

der Unbeirrbarkeit der Kirche ist das unabdingbare Gegenstück
zum Lehr- und Hirtenamt der Hierarchie und zum Lehramt der
Theologen. Was der Glaubenssinn des ganzen Gottesvolkes immer und

überall festhält, das ist wirklich Gottes Weisung. Als Altkatholik fühle

ich mich in solchen Texten zu Hause.

3.9 Kompetenz der kirchlichen Autorität

«Es obliegt dem Bischofskollegium und dem Apostolischen Stuhl, in

letzter Instanz darüber zu entscheiden, wie den Erfordernissen der

144



vollen Gemeinschaft entsprochen werden kann» (CIC, can. 775, § 1 ;

CCEO, can. 902 und 904, § 1) (Nr. 29; vgl. Nr. 182). Die Initiativen der
Gläubigen auf ökumenischem Gebiet müssen ermutigt werden. «Aber
eine sorgfältige und beständige Unterscheidung ist von denjenigen
erfordert, welche die letzte Verantwortung für die Lehre und Ordnung
der Kirche haben» (CIC, can. 216 und 212; CCEO, can. 19 und 15)

(Nr. 30).
Die Zuständigkeit der römisch-katholischen Kirchenleitung für ihre

Kirche kann vernünftigerweise nicht bestritten werden, solange die

Gläubigen sie ertragen. Sie beansprucht die oberste Entscheidungszuständigkeit,

wo die volle kirchliche Gemeinschaft wiederhergestellt
werden soll. Damit trägt sie auch die volle Verantwortung für
unterlassene mögliche Schritte zur Versöhnung, genauso wie andere
Kirchenleitungen mit ähnlicher Kompetenz und Vorgehensweise.

Eine Letztzuständigkeit gibt es aber auch im Gewissensurteil des

mündigen Christen. Wo er nach umsichtiger Prüfung für sich zu dem
Schluss kommt, konfessionelle Grenzen überschreiten zu dürfen und
zu müssen, darf er es tun. Grenzen gegenüber, die Gottes Willen
widersprechen, hat er solange ein Notstandsrecht, wie die Kirchenleitungen

nicht die organisatorischen Konsequenzen aus den theologischen

Flurbereinigungen gezogen haben. Gottesrecht bricht
Menschenrecht.

3.10 Ökumenischer Dialog

Der Dialog ist das Herz der ökumenischen Zusammenarbeit... Er
verlangt, dass man zuhört und antwortet, dass man versucht zu verstehen
und sich verständlich zu machen... Jeder Gesprächspartner muss
bereit sein, immer mehr zur Klärung beizutragen und seine persönlichen
Anschauungen, seine Lebensart und sein Tun zu ändern, indem er
sich leiten lässt von der echten Liebe zur Wahrheit... Die Gesprächspartner

befinden sich auf der Ebene der Gleichberechtigung. Bei

Differenzen versuchen sie Mittel zu finden, um diese im Lichte der
schon gemeinsamen Inhalte des Glaubens zu überwinden (Nr. 172).

Dieser Text gehört zu den schönsten des ganzen Dokumentes und
erklärt, warum die römisch-katholischen Dialogpartner in der ökumenischen

Bewegung so liebenswerte Schwestern und Brüder sind. Sie
leben aus dem Geist dieses Textes und lassen sich wirklich bewegen.

145



3.11 Mission

Für die Katholiken sind die Grundlagen ökumenischer Zusammenarbeit

mit den anderen Christen in der Mission «das Fundament der
Taufe und das uns gemeinsame Glaubenserbe» (EN 77) (Nr. 206). Die
menschlichen, kulturellen und politischen Faktoren, die in den

ursprünglichen Spaltungen zwischen den Kirchen impliziert waren...,
sollen nicht in die Gegenden übertragen werden, wo das Evangelium
verkündet wird und wo Kirchen gegründet werden (Nr. 207).

Wenn christliche Missionen heute die Zerstrittenheit der altchristlichen

Länder nicht in vom Christentum noch unberührte Kulturinseln
dieser Erde bringen sollen, so liegt in diesem Prinzip die Verwerfung
jeder trennenden konfessionellen Identität. Die Spaltungsfaktoren
sind also für die jeweilige kirchliche Identität nicht so wichtig, dass sie

eine Verkündigung der Heilsbotschaft im kontroverstheologischen
Gewände erlauben würden. Das war auch in Edinburgh 1910 auf der

Weltmissionskonferenz das Argument der anglikanischen Missionare
und führte zur Gründung (Faith and Order) als Zweig der ökumenischen

Bewegung. Man plante eine Wiedervereinigung der christlichen
Gemeinschaften zur dogmatischen und rechtlichen Einheit aus

Verantwortung gegenüber dem Heidentum5.

3.12 Die Gnade der Einheit

Im Leben des Gläubigen ist die Gnade der Einheit von erstrangiger

Bedeutung (Nr.58). Auch dieses Prinzip verweist m.E. die nicht zu

(verunklarende) römisch-katholische Identität (Nr. 169) vom ersten

Platz im Leben des Gläubigen.

3.13 Das Wort Gottes

«Das Wort Gottes, ein und dasselbe für alle Christen wird
fortschreitend den Weg zur Einheit festigen in dem Masse, indem man

sich ihm mit innerer Frömmigkeit in liebendem Studium nähert»

(Nr. 59).

5 Lexikon für Theologie und Kirche, Freiburg I960, Bd.4; Artikel «Faith
and Order» von / P. Michael. Sp. 1 und 2.

146



Allen Interpretationsunterschieden zum Trotz wird die einigende
Kraft des Wortes der Schrift immer sichtbarer. Gefahren lauern hier
allerdings für fundamentalistische Leser und Hörer in allen Kirchen.
Sie sind der exegetischen Bemühung um das komplexe Werk (Bibel)
überdrüssig und glauben, in der Einfalt ihres Herzens den Geist Gottes

auf ihrer Seite zu haben. Für sie wurden und werden die Heiligen
Schriften zu einem Irrgarten mit bedrückenden Konsequenzen für ihr
Leben.

4. Organisationsformen der ökumenischen Arbeit in der
römisch-katholischen Kirche

Von unten nach oben aufsteigend sieht die kirchenamtliche ökumenische

Struktur folgendermassen aus:

4.1 Diözesanbeauftragte(r)

In der Diözese ernennt der Bischof eine Frau oder einen Mann zum
Diözesanbeauftragten. Ihre/seine Aufgabe besteht darin, «verschiedene

Initiativen zum Gebet für die Einheit der Christen zu ermutigen,
darauf zu achten, dass ökumenische Haltung die Arbeit in der Diözese

prägt, besondere Erfordernisse aufzuspüren und die Diözese laufend
darüber zu informieren». Sie/er repräsentiert die katholische Gemeinschaft

gegenüber anderen Kirchen und fördert den Kontakt zu ihnen.
Sie/er berät den Bischof und andere Diözesanorgane und hält Verbindung

mit den Beauftragten oder Kommissionen anderer Diözesen
(Nr. 41).

4.2 Diözesankommission/-Sekretariat

Ebenfalls noch in der Diözese richtet der Bischof eine Kommission
oder ein Sekretariat ein. Dieses Gremium soll seine Weisungen und
Orientierungen in die Praxis umsetzen. Es kann auch von mehreren
Diözesen gebildet werden und soll «die Gesamtheit der Diözese
widerspiegeln: Kleriker, Ordensleute und Laien unterschiedlicher
Kompetenz mit ökumenischer Sachkenntnis. Wünschenswert sind auch
Vertreter des Priesterrates, des Pastoralrates und der Diözesan- und
Regionalseminare (Nr. 43). Die Aufgaben der Kommission sind bis
auf die Ebene der Pfarreien hinunter umfassend (Nr. 43, 44).

147



4.3 Bischöfliche Ökumenekommission

Die Synoden der katholischen Ostkirchen und die Bischofskonferenzen

errichten eine bischöfliche Ökumenekommission, bestehend aus

Frauen und Männern aus Klerus, Ordensleuten und Laien, die Experten

sind. Sie gibt in ökumenischen Angelegenheiten Orientierung und

legt konkrete Wege des Handelns fest. Neben den Umständen der

Ortskirche hat sie die Belange der Universalkirche zu berücksichtigen
(Nr. 46). Ihre umfangreichen Aufgaben sind in Nr. 47 aufgelistet. Vor
allem ernennt diese Kommission die Fachleute, welche mit offiziellem
kirchlichen Auftrag an Konsultationen und Dialogen mit den
Fachleuten der anderen Kirchen teilnehmen (Nr.47f). Die Diözesankom-
mission schlägt für ihre Ebene solche Sachverständige nur vor
(Nr. 44 g).

4.4 Päpstlicher Rat zur Förderung der Einheit der Christen

Auf universalkirchlicher Ebene besitzt ein Dikasterium6 der
römischen Kurie, der (Päpstliche Rat zur Förderung der Einheit der
Christen), die Zuständigkeit, «die volle Gemeinschaft aller Christen zu

fördern». Er befasst sich mit der rechten Interpretation der Prinzipien
des Ökumenismus und den Mitteln zu deren praktischer Umsetzung.
Er organisiert die Kontakte auf internationaler Ebene, veröffentlicht
Richtlinien und koordiniert die ökumenischen Aktivitäten der katholischen

Kirche als ganzer. Über bedeutsame Initiativen der anderen

Ebenen, vor allem bei internationalen Implikationen, ist er zu
unterrichten (Nr. 53, 54).

4.5 Andere Strukturen

Übernationale Körperschaften wie Orden, Gemeinschaften des

apostolischen Lebens und Organisationen der römisch-katholischen
Gläubigen sollen ebenfalls Strukturen schaffen, die ihre Arbeit
ökumenisch machen (Nr. 48-52).

Die ökumenische Arbeit vor Ort in den Pfarrgemeinden soll ermutigt

werden (Nr. 45). In anderem Zusammenhang ist im Rahmen des

pfarrlichen Pastoralprogramms von einem «Beauftragten für die
Förderung und Planung ökumenischer Aktivitäten» die Rede (Nr. 67).

Doch eine amtliche Kompetenz hat die Pfarrebene noch nicht.

6 Zentralbehörde der römischen Kurie.

148



4.6 Anmerkungen

Beim Päpstlichen Rat wird nichts über seine Zusammensetzung
gesagt. Alle anderen Stellen und Gremien sind für Männer und Frauen
zugänglich, ein begrüssenswerter Fortschritt beim Grenzabbau
zwischen den Geschlechtern. Das wird auch den zukünftigen Dialog
befruchten, da Frauen in der Regel kompromissfähiger sind als Männer.
Ihr Charme und ihr Realitätssinn wird jedenfalls Konfrontationen
abmildern. Im übrigen leiden natürlich alle diese Einrichtungen strukturell

daran, dass ihre Mitglieder nicht aus echten Wahlen hervorgehen.

Dennoch finden sich unter ihnen die römisch-katholischen
Schwestern und Brüder, die wach und empfänglich sind für die Anliegen

der Schwesternkirchen und ihren eigenen Status für reformbedürftig

ansehen.

5. Ökumenische Praxis

An zwei Beispielen möchte ich praktische Regelungen des Direktoriums

vorstellen, an der Teilhabe an geistlichen Aktivitäten und an der
bekenntnisverschiedenen Ehe.

5.1 Geistliche Aktivitäten

5.1.1 Gemeinsames Gebet

Zu solchem gemeinschaftlichem Beten mit Christen anderer Kirchen
und kirchlichen Gemeinschaften sollen die Katholiken ermutigt werden

(Nr. 108). Es kann dem Frieden gelten, soziale Fragen, der Liebe
zwischen den Menschen, der Würde der Familie, den Auswirkungen
von Armut, Hunger und Gewalt. Es kann Dank und Bitte um Hilfe in

gemeindlichen und nationalen Anliegen ausdrücken, Katastrophen
und öffentliche Trauertage begleiten; es empfiehlt sich bei gemeinsamem

Studium und Handeln (Nr. 109). Erstes Gebetsziel ist die

«Wiederherstellung der Einheit der Christen»; in der Gebetswoche für die

Einheit der Christen und in der Zeit zwischen Himmelfahrt und Pfingsten

soll es vor allem ausgehen vom gemeinsamen sakramentalen
Band der Taufe (Nr. 110).

Gemeinschaftlich vorbereitete Feiern bestehen aus Lesungen,
Liedern und Gebeten, welche die christliche Gemeinsamkeit zum Aus-

149



druck bringen, aus Predigt/Ansprache/biblischer Meditation. Die

Schriftübersetzungen müssen originalgetreu und von allen annehmbar
sein. Die Feiern sollen die unterschiedlichen Modelle verwenden, die
im Zuge der liturgischen Erneuerung zwischen den Kirchen vereinbart
wurden. Die liturgischen Ordnungen der einzelnen Kirchen sind zu
beachten (Nr. 111).

Gemeinsame Gebetsgottesdienste können in einer Kirche der
beteiligten Gemeinden mit Zustimmung aller stattfinden (Nr. 112). Die
Teilnehmer können mit Zustimmung der anderen «die Kleidung
tragen, die ihrem kirchlichen Rang und der Art der Feier entspricht»
(Nr. 113).

Auch geistliches Miteinander in Rekollektionen, Exerzitien,
Studiengruppen und dauerhafteren Gemeinschaften zur Vertiefung eines

gemeinsamen spirituellen Lebens kann nützlich sein. Doch gilt es hier
die Lehrunterschiede und die römisch-katholische Sakramentenordnung

zu beachten (Nr. 114).
Ökumenische Gottesdienste sind kein Ersatz für den Pflichtbesuch

der Eucharistiefeier an Sonntagen und an gebotenen Feiertagen durch
die römisch-katholischen Christen. Deswegen wird vom Sonntagstermin

für ökumenische Gottesdienste abgeraten (Nr. 115).

Die meisten der vorgetragenen Regelungen sind vernünftig und fair
und bieten dem ökumenischen Gemeindeleben zahlreiche Möglichkeiten.

Anstoss erregt bei mir nur die Mahnung in Nr. 114 bezüglich
der Lehrunterschiede und der Teilnahme an den Sakramenten. Ich

habe dazu oben meine Einwände formuliert. Ferner der Pflichtcharakter

der Eucharistiefeier mit seinen Konsequenzen. Sonntägliche
Gottesdienstbesuchquoten von 20 und weniger Prozenten in der
römischkatholischen Kirche Deutschlands z.B. geben einen deutlichen Hinweis

auf die schwache Akzeptanz dieses Kirchengebotes. Nach
altkatholischer Auffassung muss die Einladung zum sonntäglichen Herrenmahl

ein Appell an die Freiwilligkeit der möglichen Teilnehmer bleiben.

Als Pflichtübung wird die Eucharistiefeier entwürdigt. Geringer
werdende Teilnehmerzahlen sind kein sachdienstliches Gegenargument.

5.1.2 Gemeinsame nichtsakramentale Liturgie

Darunter ist der Gottesdienst zu verstehen, «der gemäss den liturgischen

Büchern, den Anordnungen und den Gewohnheiten einer Kirche

oder einer kirchlichen Gemeinschaft vollzogen wird, dem ein

150



Amtsträger oder ein Beauftragter dieser Kirche oder kirchlichen
Gemeinschaft vorsteht» und in dem kein Sakrament gefeiert wird
(Nr. 116). Das sind vor allem Morgen- und Abendgebete und Vigi-
lien7. In ihnen können die Christen verschiedene liturgische Traditionen

und damit andere Gemeinschaften besser kennenlernen (Nr. 117).
Den römisch-katholischen Christen wird geraten, sich «an den
Psalmen, Wechselgesängen, Liedern und gemeinsamen Gesten» zu beteiligen.

Auf Vorschlag der Gastgeber können sie auch «eine Lesung
übernehmen oder predigen» (Nr. 118). Allen Amtsträgern stehen ihre
liturgische Kleidung, die Insignien ihres kirchlichen Amtes und die liturgischen

Ehren zu - wenn dies gewünscht wird (Nr. 119).

Sogar der römisch-katholische Beerdigungsritus kann den Angehörigen

einer nichtkatholischen Kirche gewährt werden - allerdings im
Ermessen des Ortsbischofs -, wenn der eigene Amtsträger nicht zu
erreichen ist und es dem Willen des Verstorbenen nicht widerspricht.
Auch darf es den allgemeinen Rechtsbestimmungen des CIC can.
1184 nicht widersprechen, welche offenkundige Apostaten, Häretiker,
Schismatiker, öffentliche Sünder ohne Zeichen der Reue ausschlies-

sen, ebenso solche, die sich für eine Feuerbestattung «aus Gründen
entschieden haben, die der christlichen Glaubenslehre widersprechen»

(Nr. 120).
Ferner haben nicht römisch-katholische Christen auch Anteil an

Segnungen, die «gewöhnlich nur Katholiken gespendet werden».
Ebenso ist die fürbittende Erinnerung an Lebende und Verstorbene,
an die Nöte und Anliegen anderer Kirchen und ihrer geistlichen Leiter

überall erlaubt mit Ausnahme des Hochgebetes. Hier dürfen nur
die Namen der Personen genannt werden, «die in voller Gemeinschaft
mit der Kirche stehen, die diese Eucharistie feiert» (Nr. 121).

Von dem hier Zitierten ist das meiste schon lange guter ökumenischer

Brauch und deswegen zu begrüssen. Anstössig ist die Einreihung

von offenkundigen Häretikern und Schismatikern in die Reihe
der Apostaten, also derer, die vom christlichen Glauben abgefallen
sind, und der öffentlichen Sünder, z.B. Kommandeuren von
Todesschwadronen. Denn diese offenkundigen Häretiker und Schismatiker
sind die Gründermütter und -väter der jeweiligen christlichen Kirchen
und die Konvertiten. In Nr.99, heisst es: «Jeder Christ hat das Recht,
aus Gewissensgründen frei zu entscheiden, in die volle Gemeinschaft
der katholischen Kirche einzutreten.» Das kann aber keine Einbahn-

7 Vigilien sind Vorabendgottesdienste und -feiern grosser Kirchenfeste.

151



Strasse sein. Sollten wirklich die Anglikaner, die wegen der Frauenordination

römisch-katholisch werden wollen, von ihrer Kirche
exkommuniziert werden? Das ist mit dem heutigen Stand der Ökumene
unvereinbar. Der dahinterstehende Gedanke mag sein, dass z. B. lutherische

Christen, in ihre Kirche (hineingeboren), in einem unüberwindlichen

Irrtum steckten. Ist das jedoch eine sinnvolle Annahme bei

einem kontrovers-theologisch geschulten lutherischen Theologen, der in
Kenntnis der Gegengründe an seiner Position festhält? Wenn er im

Notfall römisch-katholisch beerdigt werden kann, dann gilt das auch

für den Mann, der aus Liebe zu seiner Frau von der römisch-katholischen

zur evangelisch-lutherischen Kirche konvertiert ist. Alle
Unzuträglichkeiten auf diesem Felde sind von den Kirchen zu vertreten und

zu verantworten, da sie rechtlich nicht zueinander finden, nicht von
einzelnen Christen.

Die Regelung bezüglich des Hochgebetes lässt sich ebenfalls nicht
aufrechterhalten. Was in der Natur des eucharistischen Hochgebetes
kann daran hindern, den Namen jedwedes Menschen zu nennen,
wenn es sinnvoll ist, von getauften Christen ganz zu schweigen?

5.1.3 Gemeinschaft im sakramentalen Leben, besonders in der
Eucharistie

5.1.3.1 mit orientalischen Kirchen
Jedem römisch-katholischen Christen ist es im Notfall gestattet,

«die Sakramente der Busse, der Eucharistie und der Krankensalbung
von einem nichtkatholischen Spender einer Ostkirche zu empfangen»
(Nr. 123). Ebenso dürfen römisch-katholische Priester orientalischen
Christen diese Sakramente spenden (Nr. 125). Christen beider Seiten

dürfen gegenseitig Lesungen übernehmen (Nr. 126); ein römisch-katholischer

Amtsträger kann an der Feier einer konfessionsverschiedenen

Ehe teilnehmen (Nr. 127); beide Seiten können Trauzeugen stellen

(Nr. 128).

5.1.3.2 mit anderen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften
Es gibt mit ihnen keine eucharistische Gemeinschaft, da diese

Ausdruck der vollen kirchlichen Gemeinschaft sei, welche nicht bestehe

(Nr. 129). Die Taufe begründe allerdings eine wirkliche, wenn auch

nicht vollkommene Gemeinschaft (ebda.). Dennoch könnte der Zutritt
zur Eucharistie und zum Buss- und Krankensalbungssakrament Christen

anderer Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften in Ausnahme-

152



fällen gewährt oder sogar empfohlen werden (ebda.). Dazu zählt als
erstes die Todesgefahr (Nr. 130). Eine weitere Ausnahmesituation ist
das Fehlen eines Spenders der eigenen Kirche. Dann muss dieser
Christ aber von sich aus die Sakramente erbitten und den «katholischen

Glauben» bezüglich des Sakramentes bekunden. Die ebenfalls
angeführte (Vorbereitung in der rechten Weise) gilt für jeden Empfänger

und brauchte hier nicht besonders betont zu werden (Nr. 131).

Umgekehrt kann ein römisch-katholischer Christ diese Sakramente
nur von einem Spender erbitten, in dessen Kirche sie gültig gespendet
werden bzw. von dem feststeht, dass er im römisch-katholischen Sinne
gültig geweiht ist (Nr. 132).

5.1.3.3 Kritische Würdigung
Das Bestreben der römisch-katholischen Kirche ist unverkennbar,

im konkreten Falle dem Heilsbedürfnis des einzelnen Christen nicht
im Wege zu stehen. Weder in Todesnot noch in kirchlicher Verlassenheit

möchte sie mit ihrer Ordnung zwischen den Menschen und seinen
Gott treten. Das ist in hohem Masse anerkennenswert und zeigt
gleichzeitig, wie unaufhaltsam die Gnade der Einheit wirkt. Andererseits

möchte sie auf ihr Kirchenbild, Amts- und Sakramentenverständnis

nicht verzichten. Sie glaubt es nicht zu dürfen. Ich weise in diesem

Zusammenhang auf einen theologischen Argumentationsfehler hin. In
Nr. 129 wie in 104e wird die volle kirchliche Gemeinschaft zur
Voraussetzung der Eucharistiegemeinschaft gemacht. In Nr. 122 wird die
Gemeinschaft in der Eucharistie mit den orientalischen Kirchen
erlaubt, weil sie wahre Sakramente und kraft der apostolischen Sukzession

Priestertum und Eucharistie haben. Diese Gemeinschaft wird
«sehr eng» genannt. Aber es ist nicht die «volle kirchliche Gemeinschaft»

von Nr. 129. Das widerspricht sich also und gibt zu erkennen,
dass die Frage des gültigen Priestertums der springende Punkt ist.
Ostkirchliche Sakramentenspender «nichtkatholisch» zu nennen, ist
beleidigend.

5.1.3.4 Andere liturgische Dienste
Dem Mitglied einer anderen Kirche oder kirchlichen Gemeinschaft

kann es vom Diözesanbischof erlaubt werden, die Aufgaben des Lektors

zu übernehmen (Nr. 133). Die Predigt in der Eucharistiefeier ist
dem Priester oder Diakon vorbehalten (Nr. 134). Das Trauzeugenamt
kann gegenseitig wahrgenommen werden (Nr. 136).

153



5.1.3.5 Teilhabe an anderen geistlichen Gütern

Mit Erlaubnis des Diözesanbischofs darf eine römisch-katholische
Kirche oder ein römisch-katholisches Gebäude samt der notwendigen
Ausstattung für Gottesdienste anderer «Priester, Amtsträger oder
Gemeinden, die nicht in der vollen Gemeinschaft mit der katholischen
Kirche stehen», benutzt werden. Ähnliches gilt für römisch-katholische

Friedhöfe (Nr. 137). Wo Gemeinden sich verstehen, kann auch
der gemeinsame Besitz oder Gebrauch von Gottesdienststätten von
praktischem Interesse sein (Nr. 138). Für die Aufbewahrung des Heiligen

Sakramentes kann ein gesonderter Raum benutzt oder eine
Kapelle gebaut werden (Nr. 139). In römisch-katholischen Schulen soll
den anderen Konfessionen Kirche oder Kapelle angeboten werden

(Nr. 141). In römisch-katholischen Krankenhäusern sollen Priester
und Amtsträger der anderen Gemeinschaften umgehend von der
Anwesenheit ihrer Gläubigen in Kenntnis gesetzt werden und jede
Erleichterung gewährt bekommen, um ihre geistliche und sakramentale
Hilfe würdig anbieten zu können; «diese kann den Gebrauch der
Kapelle mit einschliessen» (Nr. 142).

Alle diese Regelungen sind vernünftig und grosszügig, werden
vielerorts praktiziert und bringen die ökumenische Bewegung voran.

5.2 Bekenntnisverschiedene Ehen

5.2.1 Darstellung

Gemeint sind Ehen «zwischen einem katholischen Partner und einem
anderen christlichen, getauften Partner, der nicht in voller Gemeinschaft

mit der katholischen Kirche steht» (Nr. 143). Die Sorge um die

Dauerhaftigkeit des unauflöslichen Ehebandes und das daraus
hervorgehende Familienleben muss auf die Schwierigkeiten der
bekenntnisverschiedenen Ehen hinweisen und gibt der Ehe in derselben

kirchlichen Gemeinschaft den Vorzug (Nr. 144). Viele Menschen
entscheiden sich dennoch anders. Auch ihnen gilt die pastorale Sorge der

Kirche. «Diese Ehen weisen zahlreiche Elemente auf, die es zu

schätzen und zu entfalten gilt, sei es wegen ihres inneren Wertes, sei es

wegen des Beitrags, den sie in die ökumenische Bewegung einbringen
können» (Nr. 145). Priester und Diakone sollen sich intensiv um diese

Paare bemühen (Nr. 146), den Kontakt mit den Amtsträgern der anderen

Kirchen aufnehmen, «selbst, wenn sich dies nicht immer als leicht
erweist» (Nr. 147). Die Ehegatten sollten zu dem hingeführt werden,

154



«was zur Einheit und zur Eintracht führen kann». Indifferentismus sei

zu vermeiden (Nr. 148). Sie sollten die Kirche ihres Partners in ihren
Lehren und in ihrer Praxis besser kennenlernen. Gemeinsames Gebet
und Studium der Heiligen Schrift seien bedeutungsvoll (Nr. 149).

Über «die wesentlichen Zwecke und Wesenseigenschaften der Ehe»
muss Einverständnis erzielt werden. Der römisch-katholische Teil
muss erklären, er sei bereit, «Gefahren des Glaubensabfalls zu beseitigen,

sowie aufrichtig zu versprechen, sein Mögliches zu tun, dass alle
Kinder in der katholischen Kirche getauft und erzogen werden». Der
andere Partner ist zu informieren, und bei ihm muss anerkannt werden,

dass er sich einer ähnlichen Verpflichtung einer Kirche
gegenübersehen kann. Von ihm wird kein Versprechen verlangt. Zur Tauffrage

sollte eine Entscheidung vor der Eheschliessung angeregt werden.

Lehnt der nichtkatholische Teil das ausdrücklich ab, wird der
«Ortsoberhirte» dem bei der Gewährung der Erlaubnis Rechnung tragen

(Nr. 150).
Bei der Vermittlung des katholischen Glaubens an die Kinder «wird

der katholische Elternteil die religiöse Freiheit und das Gewissen des

anderen Elternteils respektieren». Die Sorge gilt dem Bestand der Ehe
und der Familiengemeinschaft. «Falls trotz aller Bemühungen die
Kinder nicht in der katholischen Kirche getauft und erzogen werden,
fällt der katholische Elternteil nicht unter die Strafe des Kirchenrechts»

(Nr. 151).
Die Seelsorge an Ehen zwischen römisch-katholischen und orientalischen

Christen kann sich auf die «ganz enge Verwandtschaft» mit
ihnen stützen (Nr. 152). Die Eheschliessung ist gültig, wenn sie nach
einem religiösen Ritus von einem geweihten Amtsträger gefeiert wird.
Die kanonische Form der Feier macht diese Feier zu einer erlaubten.
Für Ehen zwischen römisch-katholischen Christen und Christen anderer

Kirchen bedingt sie auch die Gültigkeit (Nr. 153). Aus schwerwiegenden

Gründen kann der Ortsordinarius des römisch-katholischen
Partners davon dispensieren. Gründe: Wahrung der Familieneintracht,

Erreichen des elterlichen Einverständnisses, besonderes
religiöses Engagement des Nichtkatholiken, verwandtschaftliche
Beziehungen zu einem Amtsträger seiner Kirche (Nr. 154).

Dass manche Kirchen auf ihrer eigenen Eheschliessungsform bestehen,

ist kein automatischer Dispensgrund von der kanonischen Form.
Darüber sollten die Kirchen miteinander sprechen (Nr. 155). Auch bei

Dispens braucht die Eheschliessung zu ihrer Gültigkeit «eine gewisse

öffentliche Form». Zwei getrennte religiöse Feiern sind nicht erlaubt,

155



um die Einheit der Ehe zu betonen (Nr. 156). Mit Erlaubnis des

Ortsordinarius können ein römisch-katholischer Priester oder Diakon an

der Feier einer bekenntnisverschiedenen Ehe teilnehmen, falls
Dispens von der kanonischen Form gewährt worden ist. Auf Einladung
des/der Amtsträgers/in der anderen Kirche können sie zusätzliche
Gebete sprechen, aus der Heiligen Schrift vorlesen, eine kurze
Ansprache halten oder das Brautpaar segnen (Nr. 157). Das gleiche gilt
umgekehrt (Nr. 158).

Die bekenntnisverschiedene Eheschliessung in kanonischer Form
findet «im allgemeinen ausserhalb der eucharistischen Liturgie statt».
Sie kann jedoch vom Diözesanbischof innerhalb dieser Liturgie
erlaubt werden. Für die Zulassung zur Kommunion gelten die allgemeinen

Normen. «Dabei ist der besonderen Situation Rechnung zu

tragen..., dass zwei getaufte Christen das christliche Ehesakrament
empfangen» (Nr. 159). Für die nachfolgende Zeit gilt, dass die gemeinsame

Teilnahme an der Eucharistie nur im Ausnahmefall erfolgen
kann, obwohl sie die Sakramente der Taufe und der Ehe gemeinsam
haben (Nr. 160).

5.2.2 Kritische Anmerkungen

Die hier zusammengefassten Regelungen sind nichts Neues und werden

seit Jahren praktiziert. Der wirkliche Fortschritt gegenüber dem

früheren Zustand des römisch-katholischen Mischehenrechtes besteht

eben darin, dass das religiöse Engagement des nicht römisch-katholischen

Partners und die Ansprüche seiner Kirche akzeptiert und die

gemeinsame Taufe in ihrer Tragweite verstanden worden ist. Ein

Grossteil der (Mischehen) sind gar keine konfessionsverschiedenen
Ehen mehr, weil den Partnern mangels kirchlicher Bindung diese

Dinge von Herzen gleichgültig sind und sie nur solange Interesse

zeigen, bis die schöne Feier vorbei ist. Doch die nicht seltenen Ehen unter

bekennenden Christen der verschiedenen Konfessionen sind die

wirkliche Herausforderung. Die gequält wirkenden Regelungen zur
Taufe und Erziehung der Kinder werden diesen Christen nicht
gerecht. Eine solche bekenntnisverschiedene Ehe soll und kann ökumenische

Brücke sein. Dann muss es aber auch in die Entscheidung der

Eltern gegeben werden, in welcher Kirche sie ihre Kinder taufen

lassen. Im Idealfall, so jedenfalls mein Standpunkt, wählen sie bei

mehreren Kindern beide Kirchen. Denn die ganze Familie muss in
beiden Kirchen leben einschliesslich gegenseitiger eucharistischer Gast-

156



freundschaft. Dann kann sie wirklich den Graben konfessioneller
Zerstrittenheit in den beteiligten Gemeinden überbrücken. Entscheiden
sich die Eltern gegen die Säuglingstaufe, können die Kinder im
entsprechenden Alter sich selbst entscheiden.

Die Vokabel «Glaubensabfall» (Nr. 150) ist in diesem Zusammenhang

völlig verfehlt. Sie mag zutreffen bei den vielen Fällen, wo die
Partner sich aus Gleichgültigkeit zu allen rechtlichen Konzessionen
bereit erklären und anschliessend um nichts mehr kümmern. Dort
wachsen dann vielleicht (Abgefallene) in (geordneten Verhältnissen)
heran. Doch selbst hier ist der Begriff fragwürdig, weil (Abfall) eine

Entscheidung zugunsten des Glaubens voraussetzt, die es in vielen
Fällen von im Säuglingsalter Getauften nicht gibt. Die Entscheidung
zugunsten der Kirche von Vater oder Mutter ist die Entscheidung
zugunsten der Schwesternkirche und kein Glaubensabfall. Dieses Wort
ist ein Relikt aus der Zeit, wo die Angehörigen der anderen Konfession

zur (massa damnata> gehörten. Das ist endgültig vorbei.

Anfragen möchte ich auch, wie sinnvoll es ist, die Eheschliessungs-
form von der Dispens des Ortsbischofs abhängig zu machen. Was
wird damit eigentlich verteidigt? Vor dem Risiko des Kirchenaustritts
geht die Wahrscheinlichkeit einer Dispensverweigerung gegen Null.

Die Anweisung am Ende der Nr. 150 kann ich nur als Pression
verstehen. Falls der nicht römisch-katholische Partner eine Entscheidung
über römisch-katholische Taufe und Kindererziehung vor der
Eheschliessung ablehne, solle der Ortsoberhirte dem bei seinem Urteil
Rechnung tragen, ob ein gerechter und vernünftiger Grund zur
Erlaubnis der konfessionsverschiedenen Ehe bestehe. Wenn das nicht
nur Geschwätz sein soll, so wird hier die Möglichkeit angedroht, aus
diesem Grunde die Eheerlaubnis zu verweigern. Das bringt den
bekennenden römisch-katholischen Partner in schwere Gewissenskonflikte

und setzt den anderen Partner durch seine Liebe unter Druck.
Ein solches Vorgehen ist schäbig und widerspricht jedem ökumenischen

Anstand.

6. Beobachtungen zur Sprache des Dokumentes

«Direktorium» ist ein mit Strenge und Kontrolle assoziierender
Begriff. Das Wort «Normen» kommt mindestens 33mal vor, in Nr. 130

im Zusammenhang mit den Bedingungen, wie zur Eucharistie zugelassen

werden könnte, allein fünfmal. Diese beiden Begriffe allein verra-

157



ten schon eine Grundintention des ganzen Dokumentes: straffe
kirchliche Zügelung einer Bewegung, die sonst in unerwünschter
Weise jeden Rahmen sprengen würde und der hierarchischen
Kontrolle entglitte.

Dieser Eindruck verstärkt sich im Bereich der Adjektive. Die
ökumenische Arbeit (Nr. 5) und die Vorbereitung darauf (Nr. 218) werden

«gediegen» genannt, Normen müssen noch «detaillierter» (Nr. 10)

sein, die Richtlinien noch «genauer» (Nr. 146). Unterscheidungen
seien «sorgfältig und beständig» (Nr. 30), die Verantwortung eine

«letzte» (ebda.) genauso wie das Urteil ein «letztes» (Nr. 182), das

ökumenische Engagement «kohärent» (Nr. 54). «Authentisch» sein

muss die Suche nach der Einheit (Nr. 6), die Familie Gottes (Nr. 15),

der Ökumenismus für die Jugend (Nr. 68 a), die christliche Tradition,
die der Lehrer seinen Studenten beizubringen hat (Nr. 77); das

Bekenntnis des Glaubens (Nr. 87 b), die christliche Lehre (Nr. 152), der

ökumenische Wert (Nr. 189), das Lehren (Nr. 195). Obendrein müssen

der ökumenische Geist (Nr. 69), die ökumenische Einstellung (Nr. 70),

das Katholischsein (Nr. 73), die Liebe zur Wahrheit (Nr. 172) und die

Umsicht und das Gespür für das rechte Mass bei Studentenpfarrern
(Nr. 89 h) «echt» sein.

Gewarnt wird vor «sektiererischen» Haltungen (Nr. 23) und
«subjektiven» Interpretationen (Nr. 57 g), dem «untauglichen» Gebrauch
der Heiligen Schrift (Nr.60), «bequemen» Auslassungen (Nr.61c),
«innerer» Polemik (Nr. 67), «ungeschickten» Initiativen (Nr. 71,

«aggressivem, sektenhaftem» Geist (Nr. 207).
Eine «gewisse» Gemeinschaft (Nr. 18, 36, 122 u.a.) formuliert das

Fehlen der vollen Gemeinschaft. Unterschiede sind «tief» (Nr. 188),

Lehrer «autorisiert» (Nr. 179), Übereinkünfte «klar und präzise»

(Nr. 169), Unterweisungen «richtig und genau» (Nr. 152), Personen

«kompetent und engagiert» (Nr. 172). Die «katholische» Identität ist

«spezifisch und einmalig» (Nr. 169), der kirchliche Sinn «stark»

(Nr. 174), die theologische Reflexion «fachlich» (Nr. 182), die Lehrautorität

der Kirche «offiziell» (ebda.), die akademische Freiheit «legitim»

(Nr. 199), die Gemeinschaft des Glaubens «universal» (Nr. 173),

das Interesse der Kirche «fundamental» (Nr. 192) und die Verantwortung

«ernsthaft» (Nr. 172).
Wie viele kleine Vorwerke sollen die Adjektive das Bollwerk der

römisch-katholischen ökumenischen Bewegung abschirmen und jeder

Schlampigkeit, Unechtheit und Zweideutigkeit einen Riegel vorschieben.

Was macht das für einen Sinn, wenn ökumenische Bewegung

158



heisst: Die Fallbrücke herunterlassen, das Tor öffnen, herausziehen
und hineinlassen?

Zu Lasten der Übersetzung ins Deutsche kritisiere ich das
papierdeutsche «beinhalten». Diesem Talmigeschöpf müssen wirklich
(gediegene) Verben wie (fordern) (Nr. 76), (erbitten) (Nr. 110), (enthalten)
(Nr. lila), (so aussehen) (Nr. 151), (enthalten) (Nr.214) den Platz
streitig machen.

7. Anfragen an die römisch-katholischen Schwestern und Brüder
im ökumenischen Dialog

Das Direktorium «soll ein Instrument im Dienst der ganzen Kirche
und besonders derjenigen sein, die in der katholischen Kirche unmittelbar

an der ökumenischen Arbeit beteiligt sind» (Nr. 6). Im 1. Kapitel

will es das ökumenische Engagement «der ganzen katholischen
Kirche» entfalten (Nr. 7). In Nr. 9 taucht die «ökumenische
Bewegung» ohne den geringsten Hinweis auf ihre Herkunft auf. Weder im
Text noch in den Anmerkungen wird irgendetwas gesagt über die
Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875, auf denen die Initiative

Ignaz von Döllingers orthodoxe, anglikanische, altkatholische
Bischöfe, Theologen und Christen mit einigen Gästen aus evangelischen
Kirchen zusammenbrachte. Das erstemal nach langer Zeit sprachen
Vertreter der morgen- und abendländischen Kirchen ernsthaft über
ihre Differenzen und kamen in der (filioque>-Frage zu erstaunlichen
Ergebnissen. Ihre Motivation formulierte Döllinger am 16. August
1875 in der Nachmittagskonferenz so: «Und das schlimmste unserer
Gebrechen ist jedenfalls unsere Zwietracht. Diese muss auf die
Nichtchristen den allerschlimmsten Eindruck machen. Sie sagen, und sagen
mit Recht: Wir sollen den christlichen Glauben annehmen; aber wenn
wir euch fragen: was ist christlicher Glaube? so erhalten wir von euch
die widersprechendsten Antworten»8. Darauf antwortete der orthodoxe

Erzbischof von Syra und Tenos, Lykurgos: «Ich danke Ihnen,
Herr Präsident (Döllinger), im Namen meiner Glaubensgenossen für
Ihre bewunderungswürdigen Bemühungen für das Werk der Wieder-

8 Reusch. Heinrich. Bericht über die vom 10. bis 16. August 1875 in Bonn
gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1875, 112. Vgl. auch Programm des

Katholikenkongresses in München (22.-24.September 1871), Abschnitt III; in
Rieks, Johann. Der Altkatholizismus in Baden, Heidelberg 1883, 31.

159



Vereinigung der getrennten Kirchen, des Wiederzusammennähens des

so vielfach getheilten Rockes unseres Heilandes. Unsere Freude ist

vollkommen, und auch in unserer Heimat wird grosse Freude sein.

Wir bitten innig Gott um seinen ferneren Segen.»9
Weder im Text noch in den Anmerkungen wird die Missionskonferenz

von Edinburgh 1910, die Gründung von (Faith and Order) und

von (Life and Work) erwähnt, von den weiteren Stationen der
ökumenischen Bewegung im christlichen Lager ausserhalb der römisch-katholischen

Kirche ganz zu schweigen.
Ich frage unsere römisch-katholischen Dialogpartner: Ist es

dialogfördernd, in einer Partnerkirche eines weit fortgeschrittenen ökumenischen

Gesprächs ein Regelwerk zu veröffentlichen, das in Definitionen,

Prinzipien und Normen die längst vorher erbrachten Leistungen
der Schwesternkirchen einfach verschweigt? Müsste nicht vielmehr
jede gelungene Sprachregelung mit Nennung der Partner namhaft
gemacht werden, um das Ausmass der Schlichtung und Befriedung der

zerstrittenen Christenheit sichtbar zu machen?
Als treibende Kräfte der «Trennungen unter den Christen» werden

«Unverstand und Sündhaftigkeit» genannt (Nr. 18). Wird damit
eigentlich zutreffend die verhängnisvolle Kombination von Machtwillen

und geistlichem Sendungsbewusstsein beschrieben, welche den

Streit in der Christenheit schürte und vertiefte? Gehört in ein solches

Dokument nicht auch ein konkretes Schuldbekenntnis der es

verfassenden Kirche?
Als Altkatholik muss ich zudem fragen: Wie stellen die römisch-katholischen

Dialogpartner sich zu der Tatsache, dass die Papstdogmen
des I.Vatikanums die schismatischen Kirchen des Ostens mit einem

Schlag zu häretischen Kirchen machten? Aus Sicht der morgenländischen

Kirchen gilt natürlich das Umgekehrte. Wie soll es Versöhnung
unter den älteren Geschwistern geben, wenn die römisch-katholische
Kirche auf dieser Form von Identität beharrt?

Meine letzte Anmerkung gilt der Wortwahl im Titel des Dokumentes.

Sie erweckt den Eindruck, als ob die römisch-katholische Kirche

genau wisse, wie der ökumenische Weg verlaufe. Man brauche sich

nur an ihre Prinzipien und Normen zu halten, sie auszuführen, und

die zerstrittenen Kirchen würden sich unter dem Direktorium ihrer
(wissenden) Schwester zufriedengeben. Die damit verbundenen ge-

' A.a.O., 113.

160



schichtlichen Assoziationen sind abstossend und entmutigend. Wie
ich mehrfach herausgestellt habe, widerspricht das Dokument an
manchen Stellen einer solchen Deutung. Dennoch ist völlig klar, dass
die römisch-katholischen Ökumeniker und das Fussvolk am straffen
Zügel geführt werden sollen. Sie werden damit umzugehen wissen.

Everswinkel b. Münster Hubert Huppertz

Abkürzungen

CCEO Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 1990

CD «Christus Dominus», Dekret des 2. Vatikanums vom 28. Oktober
1965 über die Hirtenaufgabe der Bischöfe

CIC Codex Juris Canonici, 1983

CT «Catechesi Tradendae» vom 16. Oktober 1979, apostolisches Schrei¬
ben Johannes Pauls II. über die Katechese in unserer Zeit, hrsg. vom
Sekretariat der DBK in der Reihe «Verlautbarungen des Apostolischen

Stuhles», Nr. 12

EN «Evangelii Nuntiandi» vom 8.Dezember 1975, apostolisches Schrei¬
ben Pauls VI. über die Evangelisierung in der Welt von heute, ebda.

Nr. 2

LG «Lumen Gentium» vom 21. November 1964, dogmatische Konstitu¬
tion des 2. Vatikanums über die Kirche

UR «Unitatis Redintegratio» vom 21.November 1964, Dekret des 2. Va¬

tikanums über den Ökumenismus. Schon dieses Dekret versäumte es,

die Arbeit zu würdigen, welche in der ausserhalb der römisch-katholischen

Kirche entstandenen ökumenischen Bewegung (1965: 214

Mitgliedskirchen) geleistet worden war (Rahner. Karl/Vorgrimler.
Herbert. Kleines Konzilskompendium, Freiburg 19662, 218)

161


	Normierte Ökumene : kritische Würdigung des neuen römisch-katholischen Ökumenischen Direktoriums

