
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: "Heil und Heilung" : Erfahrungen mit einer erneuerten Praxis

Autor: Parmentier, Martien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404800

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404800
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


entdecken, in allen Religionen und menschlichen Ideologien, auch
wenn sie nicht von Christus sprechen und nicht von ihm sprechen
wollen. Der Christus, der in diesen Religionen unbekannt bleibt, aber
der sich in anderen Formen und unter anderen Namen offenbart, ist
derselbe Christus, das in Jesus von Nazareth Fleisch gewordene Wort
Gottes.

Ich glaube, dass wir hier einen notwendigen Schlüssel haben, um
auf die Herausforderung der Religionen und von New Age zu antworten.

Die Begegnung des christlichen Westens mit den Weltreligionen
kann nicht ohne Christus geschehen. Wenn diese Religionen einen
echten kosmo-theandrischen Wert haben, dann, weil es in ihnen eine
verborgene Gegenwart Christi gibt. Wir müssen ihm mit verstärkter
Intensität entgegengehen. Aber das kann nicht ohne einen langen und
fruchtbaren Dialog geschehen, den ein Christ mit Geduld und Hoffnung

führen wird.

Fribourg Anand Nayak

«Heil und Heilung» :

Erfahrungen mit einer erneuerten Praxis

Vor vierzehn Jahren durfte ich auf der Altkatholischen Theologenkonferenz

ein Referat halten über die Gaben des Geistes in der frühen
Kirche1. Der Akzent lag damals auf den Berichten über Geistesgaben
bei den Kirchenvätern, aber es wurden auch einige Linien gezogen bis
zur heutigen Pfingstbewegung und zur charismatischen Erneuerungsbewegung

innerhalb der historischen Kirchen. Dabei war auch von
der Gabe der Heilung die Rede. Diese Gabe der Heilung, so prominent

in der Tätigkeit Jesu und der Apostel, wie sie in den Evangelien
und in der Apostelgeschichte beschrieben ist, blieb in den ersten
Jahrhunderten etwas ganz Normales. Sie verschwand seitdem eigentlich
nie aus der kirchlichen Praxis, obwohl sie im Kontext der Krankensalbung

für längere Zeit mehr der Vorbereitung eines guten christlichen
Todes diente als der Heilung zum christlichen Leben2. In der Pfingst-

1 Vgl. IKZ 68 (1978), S.211-229.
2 Vgl. F. Lovsky, L'Eglise et les Malades depuis le IIe siècle jusqu'à la veille

de la réforme, Le Portail 2 (1957), S.3-55, und 3 (1958), S.3-109.

25



bewegung, die am ersten Januar 1901 in den Vereinigten Staaten3

ihren Anfang nahm und seitdem sehr stark gewachsen ist, aber eigentlich

auch schon im 19.Jahrhundert in der Arbeit von J.C.Blumhardt
in Möttlingen und Bad Boll4 und nicht zuletzt in der anglikanischen
Kirche5 seit den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts, wurden

Erfahrungen mit einer erneuerten Praxis der Heilung durch Handauflegung
und Gebet gemacht, bevor diese in den letzten Jahrzehnten durch die

Verbreitung der charismatischen Erneuerung immer mehr ins kirchliche

Bewusstsein zurückkehrte. Diese neuzeitliche Bewegung innerhalb

der historischen Kirchen ist also keineswegs die Entdeckerin der
christlichen Heilungspraxis, aber sie ist im Augenblick wahrscheinlich
eine von den wichtigsten Befürworterinnen dieser Sache.

Es ist heute nicht meine Absicht, noch viel Geschichte oder sogar
Geschichten zu erzählen, sondern ich möchte systematisch über die
Idee der Heilung im christlichen Glauben im allgemeinen und der
charismatischen Erneuerung im besonderen reflektieren.

Was ist ein Dienst zur Heilung, was könnte er sein?

In der charismatischen Erneuerungsbewegung, worin ich persönlich
seit etwa 15 Jahren Erfahrungen gemacht habe, ist das Wort «Heilung»

ein sehr zentrales Wort. Und dabei wird nicht nur an mehr oder
weniger aufsehenerregende körperliche Heilungen von Kranken
gedacht. «Heilung» im Wortschatz der charismatischen Erneuerung
umfasst alles das, was in der klassischen Theologie mit dem Worte
«Heil» bezeichnet wird. Also nicht nur die himmlische Glückseligkeit,
sondern auch: die Ganzheit des Leibes und der Seele im Hier und
Jetzt; im weiteren Sinne das Ende der Gebrochenheit des Individuums

und seiner Umwelt, wo und wie diese Gebrochenheit auch nur
herrschen darf.

Die Wahl des Wortes «Heilung» gibt an, dass man in der charismatischen

Erneuerung glaubt, der Heilswille Gottes wirke konkret, dass

3 Vgl. W.J.Hollenweger, Die Pfingstkirchen, Stuttgart 1971.

"Vgl. z.B. F.Zündel/H.Schneider, J.C.Blumhardt, ein Lebensbild, Basel
l51948.

5 Vgl. C. W. Gusmer, The Ministry of Healing in the Church of England. An
Ecumenical-Liturgical Study, London 1974, sowie S. Mews, The revival of
spiritual healing in the Church of England 1920-1926, in: W. J. Sheils (Hrsg.), The
Church and Healing, Studies in Church History 19, Oxford 1982, S. 299-331.

20



der Mensch ihn unter anderem in der Heilung der eigenen Person, in
seinem Leibe, in seiner Seele und in seinem Geiste erfahren kann.
Dies geschieht vor allem im pastoralen Gespräch und oft auch mit
Handauflegung der Mitgläubigen.

Aber Heilung ist eine Sache von Gott für und durch die gläubige
Gemeinschaft, nicht nur von Gott und zwei Individuen, irgendeinem
Kranken und irgendeinem Fürbitter. Sie beten nicht alleine, sondern
als Mitglieder der Gemeinschaft der Heiligen, auch wenn materiell
weiter niemand da ist. Und Heilung ist nicht nur auf die Genesung
einzelner Menschen ausgerichtet. Es geht letztlich darum, dass die
Gebrochenheit der Schöpfung überhaupt aufgehoben wird. Doch ist es

gerade die eigene konkrete Erfahrung der Heilung, die einem die
Kraft gibt zu glauben, dass der heilende Heilswille des Gottes aller
Dinge und aller Menschen auch wirkt in überpersönlichen und weniger

überschaubaren Situationen. Dazu kommt noch, dass derjenige,
der selber erlöst und befreit worden ist von persönlichen Problemen,
die sein Engagement lähmen, gute Gründe hat zu glauben in, zu hoffen

auf und mitzuarbeiten mit Gottes Heilung für die Welt. Der Prozess

dieser grossen Heilung ist in seinem Ganzen für unsere
beschränkten Augen nicht sichtbar, aber die Erfahrung der persönlichen
Heilung gibt uns die Rückenstütze, daran festzuhalten mit einer sicheren

Hoffnung: es ist ein glänzendes Beispiel, wie der Glaube als «eine
gewisse Zuversicht des, das man hofft, und ein Nichtzweifeln an dem,
das man nicht sieht» (Heb. 11,1) funktionieren kann.

Darum wollen wir die Heilung in diesem umfassenden Sinne so
definieren : Heilung ist das erlösende und befreiende Handeln Gottes des

Vaters durch Jesus Christus im Heiligen Geiste, worin die Menschen heil
und in Gemeinschaft gebracht werden mit Gott, mit ihren Mitmenschen
und mit der ganzen Schöpfung. Diese Definition wollen wir jetzt im
Detail besprechen.

Die Heilung ist das erlösende und befreiende Handeln Gottes
des Vaters...

Das Volk Israel, das von Gott dem Herrn aus der ägyptischen
Gefangenschaft befreit wurde und hörte, dass Er zu ihm sagte: «Ich bin der
Herr, dein Arzt» (Ex. 15,26), erkannte Ihn als denjenigen, der der
Schöpfer des Himmels und der Erde ist. Auch glaubt es, dass Er beim
Aufleuchten des Tages Seines Heils die Sonne der Gerechtigkeit
aufgehen lässt mit Heilung unter ihren Flügeln, und ihre Flügel bringen

27



Heilung (Mal. 4,2). Die Christen ihrerseits halten ihren Herrn Jesus

Christus für diese aufgehende Sonne (L. 1,78), und erkannten den

Gott, der von Jesus «Abba, Vater» (Mk. 14,36) genannt wurde, als

denjenigen, der am Anfang der Zeiten alles geschaffen hat, zusammen
mit dem Sohne und dem Heiligen Geiste, der von Ihm ausgeht.

Was Gott schuf, war sehr gut, aber nicht fertig. In der Bibel kommt
diese Tatsache zum Ausdruck im Begriff der «Sünde». Die Menschen

und die Welt sind noch nicht vollendet, nicht vollkommen. Das ist die

Botschaft der bildenden Geschichten von Genesis 2-11. Die
Menschen sind geschaffen, damit sie aus und für Gott leben (Gen. 2), aber

sie sind von Ihm geschieden (Gen. 3), in mörderischer Konkurrenz mit
und Eifersucht gegenüber ihren Mitmenschen (Gen. 4). Sie werden
bedroht von den Chaosmächten, die in der Welt zu Hause sind und die

drohen, alles wieder wüst und öde zu machen (Gen. 6-8; vgl. auch

Jer.4,23 mit Gen. 1,2). Auf nationaler Ebene herrscht die Sünde auch:
Völker wollen ihr eigenes Schicksal bestimmen und Gott gleich sein

(Gen. 11). Darum arbeitet Gott am Wachstum der Schöpfung zur
Vollendung hin, worin die Sünde und das Böse überwunden sein sollen.
Es scheint fast, als ob Gott sich für diese Form des Existierens der

Schöpfung in Entwicklung entschlossen habe, weil Er es für wichtig
hält, dass die Menschheit, ja die ganze Schöpfung den schmerzlichen
Wachstumsprozess auf die Vollendung hin am eigenen Leibe erfährt.
Im Neuen Testament heisst diese Vollendung «das Königreich Gottes»

oder «das Reich des Himmels». Dabei bedient Gott sich mit Vorzug

der Menschen, denen Er die Bedienung gibt, Teile der Schöpfung
heilen zu helfen, durch ihr Wort, ihre Tat und ihr Gebet. Jedermann
ist gerufen, beizutragen an dieses Wachstum zur Heilung.

Doch brauchen wir nur die Zeitung aufzuschlagen, um zu sehen,
dass noch sehr viel geschehen muss, bevor Gott wirklich der König
dieser Erde ist. Unsere Welt ist immer noch voll von unbegreiflichem
und unannehmbarem Leiden. Darum müssen wir nun zuerst uns
einige Gedanken machen, warum dem so ist.

Das Wesen des Bösen ist ein Rätsel. Es ist für uns unmöglich
herauszufinden, warum Gott dem Bösen die Existenz gestattet. Das einzig

Positive, was wir darüber sagen können ist, dass manchmal aus
etwas Üblem etwas Gutes hervorkommt, dadurch, dass Menschen geistig

wachsen können durch ihre Not hindurch. Aber diese Feststellung
bildet keineswegs eine Rechtfertigung des Bösen, und sie macht es

auch nicht akzeptabel.
In unserer Zeit existieren verschiedene Erklärungsmodelle. Seit un-

28



gefähr der Zeit des jüdischen Exils bis zum 18. Jahrhundert waren
viele Juden und Christen überzeugt, dass hinter dem Bösen eine
persönliche Macht stand, nämlich die des gefallenen Engels Satan oder
Luzifer und seiner Anhänger, der Dämonen. Andere wie der Apostel
Paulus lokalisierten das Böse vor allem im Menschen selbst als die
Macht der Sünde.

Überdies hat das sich ändernde Bewusstsein der europäischen
Bevölkerung in den letzten Jahrhunderten diesen Glauben an einen
persönlichen Urheber alles Übels mit seinen vielen Dienern stark in den

Hintergrund gedrängt. Gegenwärtig erfahren viele Menschen in
Europa und Amerika das Böse vor allem in unpersönlichen Strukturen
der Macht und der Vernichtung, in Umweltverschmutzung und in
politisch-ökonomischen Prozessen, die Hunger, Armut, Krankheiten und
das frühzeitige Sterben vieler Millionen von Menschen bewirken. Oft
wird auf die Tatsache hingewiesen, dass eine Atombombe mehr Unheil

anrichten kann, als unzählbare Dämonen je imstande wären zu
tun, und dass Machtstrukturen ganze Völker «besetzt» halten.

Zur gleichen Zeit muss aber gesagt werden, dass es hier eine typisch
europäische/amerikanische Erfahrung betrifft. In einem Kontinent
wie Afrika wird das Böse viel eher als eine persönliche Macht erfahren

und doch auch in Verbindung gebracht mit dem unpersönlichen
Bösen wie Armut, Arbeitslosigkeit usw.6. In unserer eigenen Umgebung

nimmt übrigens die Erfahrung des Bösen als eine persönliche
Macht oder Mächte zu in Kreisen, wo der Okkultismus und die
Drogenabhängigkeit eine Rolle spielen. Dann scheint auch bei uns ein
mehr «persönliches Vorgehen» gegen das Böse erwünscht.

Wie dem auch sei : Der Glaube an Gott den Vater, der alles geschaffen

hat, bedeutet, dass Er auf alle Fälle der Mächtige ist. Es bedeutet
nicht, dass Er alles kann, aber wenig tut, was man denken könnte, weil
das Böse immer noch wütet in der Welt, und es scheint, als ob Er wenig

dagegen unternimmt. Was es tatsächlich bedeutet, ist, dass Er
mächtiglich liebevoll ist und dass Er seine Schöpfung und namentlich
die Menschen so weit bringen will, dass sie in seinem Namen das
Böse aus der Welt austilgen.

Wo das Böse als eine persönliche Macht erfahren wird und man
von Besessenheit sprechen kann, wird dieses Austilgen des Bösen die
Form eines Exorzismus annehmen können. Geht es um eine ernstliche

6 Vgl. H.-J. Becken, Theologie der Heilung. Das Heilen in den Afrikanischen
Unabhängigen Kirchen in Südafrika, Hermannsburg 1972.

29



Situation, dann ist Hilfe von Sachverständigen, namentlich aus der

medizinischen Welt, dringend erwünscht. In vielen Fällen wird man
das Böse aber nicht so unmittelbar ansprechen können. Dann ist seine

Bekämpfung ein mühsamer und vielleicht langwieriger Prozess, den

man mit Gottes Hilfe und seinem durchgehenden Zuspruch, die im
Gebet erfahren werden kann, durchlaufen muss.

durch Jesus Christus...

Das leuchtende Beispiel für alle, die im Dienste der Heilung stehen,
und für alle, die auf Genesung hoffen, ist Jesus Christus. Während seines

Lebens bannte er Dämonen und heilte die Kranken. Auch verzieh

er den Menschen ihre Sünden. Damit versah er einen Dienst, der
sowohl körperliche als auch innere Heilung umfasste. Die Worte der

Ansprache Jesu in der Synagoge von Nazareth lassen diese urchristliche

Glaubenserfahrung widerhallen: «Er hat mich gesandt, zu verkündigen

das Evangelium den Armen, zu heilen die zerstossenen Herzen,
zu predigen den Gefangenen, dass sie los sein sollen, und den Blinden
das Augenlicht, und den Zerschlagenen, dass sie frei und ledig sein

sollen...» (Lk.4,18, Jes.61,1).
Nachdem er am Kreuz gestorben war, bekam dieses Folterinstrument

eine heilbringende Bedeutung für seine Jünger. Im jüdischen
leidenden Knecht des Herrn erkannten die ersten Christen ihren Herrn
Jesus: «...er trug unsre Krankheit und lud auf sich unsre Schmerzen...»

(Jes. 53,4). So kam es, dass man in der alten Kirche das Kreuz
erfuhr wie einen Ort, wo der Tod als das Symbol der Macht des Bösen
im Prinzip überwunden worden war. Der Sohn Gottes trug diesen Sieg

davon, als er während der drei Tage seines Todes hinuntergestiegen
war in die Regionen, wo der Tod sein Hauptquartier hatte (vgl.
1. Pet.3,19-20, 4,6; Off. 1,18). Darum betrachteten und betrachten die
Christen die Manifestationen des Bösen in ihrer eigenen Welt als die
letzten Zuckungen eines Feindes, der den Kampf nicht mehr gewinnen

kann. Doch dieser Streit ist nicht zu Ende, solange die Welt
existiert.

Ein mächtiges Bild und Vorbild beim Gebet um Heilung ist vor
allem die Auferstehung Jesu. Wie Jesus tot war und zum Leben auferweckt

wurde, so ist jedes Gebet um Heilung ein Gebet dafür, dass
dasjenige, was tot ist in einem Menschen, zum neuen Leben auferweckt
werde. Dass der leibliche Tod noch immer herrscht in unserer Welt,

30



ändert daran nichts. Wer berührt ist von Gottes heilendem Heil, darf
vertrauen, dass nach dem leiblichen Tode eine Auferstehung stattfindet,

die es möglich macht, weiter zu wachsen in Gottes Herrlichkeit.
Jede spürbare Heilung, die sich hier und jetzt vollzieht, beruht auf der
Auferstehung Jesu und gibt uns einen Vorgeschmack unserer eigenen
Auferstehung. Etwas von Gottes Auferstehungsmacht wird sichtbar
und erfahrbar in unserem irdischen Leben, als Trost und Zuspruch für
hier und jetzt und als Hoffnung für später.

Dies ist das «Neue» der charismatischen Erneuerung (und zugleich
ein Gedanke aus dem ältesten Christentum), dass Gott so tief für seine

Schöpfung sorgt, dass Er trotz seiner Erhabenheit konkret erfahrbar
darin wirkt. Obwohl Er selber nie sichtbar und erfassbar für uns ist, ist
Er doch ganz nahe bei uns und überlässt uns nie unserem Schicksal.
Darum darf im Dienste zur Heilung Gottes Heilswille für seine

Schöpfung sogar sehr individuell erfahren werden als eine persönliche
Heilung. Und wenn wir uns im Gebet um Heilung auch an Jesus Christus

wenden, geschieht das, weil Er als der erhöhte Herr nun thront
zur rechten Hand des Vaters, aber zur gleichen Zeit von innen weiss,
was es bedeutet, unser Mitmensch und Schicksalsgenosse zu sein. Der
irdische Jesus war ein Kanal von Gottes heilender Energie, und er gab
seinen Jüngern den Auftrag, das ebenfalls zu werden.

Vom jüdischen Volk dürfen die Christen aber lernen, dass die grossen

Verheissungen einer allumfassenden Versöhnung und eines Friedens

in den Tagen des Messias, des Christus, noch nicht oder nur zum
Teil erfüllt worden sind (vgl. Jes. 11, Micha 4). Die Heilungen Jesu waren

nur Zeichen eines allumfassenden Heiles, das immer noch nicht
realisiert worden ist. Darum dürfen und sollen seine Jünger messia-
nisch, das heisst heilend leben, damit sie wirksame Zeichen des neuen
Himmels und der neuen Erde aufrichten, genau wie Er es tat. Diese
Zeichen verweisen auf das kommende Königreich und sind selber
eine Kostprobe davon. Mit diesem Zweck vor Augen empfängt der
erhöhte Herr die Gebete derer, die in diesem Dienste stehen. Die
charismatische Erneuerung sieht «Heilung» als das konkreteste und direkteste

Symbol des Heiles und der Herrschaft Gottes, das der Mensch
unserer Zeit erfahren kann.

...im Heiligen Geiste...

Als die Welt geschaffen wurde, schwebte der Geist Gottes als eine
brütende Urmutter über dem Wasser (Gen. 1,2). Seit dieser Zeit hat

31



Gottes Geist sich immer wieder schöpferisch betätigt. Das wurde
deutlich an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten, zum
Beispiel bei den Propheten des Alten Testamentes, die in diesem Geiste

Worte sprachen, die die Gesellschaft ihrer eigenen Zeit läuterten
und erbauten.

Die christliche Kirche ist sich bewusst, dass Gottes Geist, der
Lebenspender vom Anfang an, auf ganz besondere Weise in der
Auferstehung Jesu gewirkt hat. Die ersten Christen erkannten diesen

lebenspendenden Geist als denselben, der in den Propheten wirkte
(Apg.2,16 usw.; vgl. Joel 2,28 usw.). Dieser war es, der am Pfingsttag
auf die Köpfe der Apostel ausgegossen wurde und der bis zum Ende

der Zeiten Leben und Heil bewirkt für und durch die Christen, im
Hinblick auf die Vollendung der ganzen Schöpfung. Es ist dieser

Geist, der in der Zeit der Kirche, zwischen der Zeit des Neuen
Testamentes und dem Ende der Welt, der Kraft Gottes des Vaters Gestalt

gibt in Menschen und der den auferstandenen Herrn Jesus Christus
wirklich gegenwärtig sein lässt. Es ist dieser Heilige Geist Gottes, der
in den Charismen, also auch in den Gaben der Heilungen (charismata
iamaton, vgl. 1. Kor. 12,9), offenbar wird. Er geht aus vom Vater, damit
er das Werk, das Jesus auf Erden begonnen hat, in dessen Jüngern
fortsetzt.

Das Charisma der Heilung ist, genau wie verschiedene andere
Charismen, nicht immer gleich auffällig in der Kirche anwesend gewesen.
In den ersten Jahrhunderten nach der Zeit des Neuen Testamentes
wird es noch oft erwähnt, aber später ist es an vielen Orten an den
Rand des kirchlichen Lebens gerückt oder sogar daraus verschwunden,

letzteres vor allem in den Jahrhunderten, die dem unsrigen
unmittelbar vorangehen.

Dadurch, dass die Kirche wenig oder überhaupt kein Interesse hatte
für ein Charisma wie das der Heilung, haben viele, die sich bewusst

waren, selber auf diesem Gebiet etwas geschenkt bekommen zu haben

(weil der Schöpfer Gott derselbe Gott ist wie Gott der Heilige Geist),
wenig oder gar keine Unterstützung und kritische Begleitung ihrer
Mitchristen empfangen. Hier liegt eine wichtige Ursache der Erscheinung

sogenannter «geistiger» Heiler, die keine Bindung zur Kirche
hatten und haben. Eine breite Besinnung in der Kirche auf den Dienst
zur Heilung würde es nicht nur der Kirche selbst wieder mehr ermöglichen,

die Spreu vom Weizen zu trennen, aber auch vielen dienen
können, die jetzt meinen, dass die Kirche ihnen in ihrer speziellen
Begabung nichts zu sagen hat.

32



Umgekehrt würden kirchliche Menschen auch entdecken können,
dass der Dienst zur Heilung, diese menschliche Arbeit am Königreich
Gottes, sich nicht einschränken lässt von den Grenzsteinen der
offiziellen Kirche. «Der Heilige Geist» und «die Kirche» sind keine
verwechselbaren Grössen. Der Aktionsbereich Gottes ist allumfassend,
derjenige des sichtbaren Christentums ist beschränkt. Der Wind des
Geistes weht, wohin Er will. Wir wissen nicht, von wo Er kommt und
wohin Er geht (vgl. Joh. 3,8). Darum sollen wir offene und zugleich
kritische Menschen sein. Es kann uns passieren, dass wir unerwartet
Gottes heilendes Heil ausserhalb der von uns festgestellten Grenzen
wirken sehen. Doch bedeutet das natürlich nicht, dass alle alternativen

Wege, die sich in der Welt als heilsam und heilend anbieten, auch
wirklich Wege zum Königreich und zum Leben sind.

In jedem Fall gilt, dass der Geist keine göttliche Sanktion für den
von Menschen markierten Rahmen zu bieten hat. Öfters ist Er ein
Gegenwind, ein Widersprecher unserer menschlichen Gedanken und
Vorstellungen. Dieser Widerspruch gilt allen, von Laien bis zu den
Amtsträgern und vom Fundamentalisten bis zum Theologen. In allen
Situationen in der Kirche und in der Welt bleibt es nötig, die Geister
zu unterscheiden. Diese Unterscheidung ist selber eine Gabe jenes
Widersprechers (I.Kor. 12,10).

...worin die Menschen heil gemacht werden...

Die charismatische Erneuerung ist vor allem gerichtet auf ein neues
Erleben des persönlichen Glaubens, der gottesdienstlichen Feier und
der gegenseitigen Seelsorge. Es ist eine religiöse Methode, die neues
Leben bringen will in die historischen Kirchen, aber sich nicht an-
masst, selber gleich viel Interesse zu beanspruchen wie die Kirchen
selbst. Das braucht auch nicht so zu sein, denn sonst würde die
charismatische Erneuerung selber eine alternative Kirche werden. Und das
ist eindeutig nicht die Absicht.

Wenn Christen also Gott den Vater, den Sohn und den Heiligen
Geist erfahren dürfen als Schöpfer und Gestalter, als Erlöser und
Befreier und als Lebenspender und Vollender, dann ist in charismaticis
unsere allererste Assoziation eine vom Beten für die Heilung der
individuellen Menschen. Ausgehend von der Sicherheit, dass Gott die
Krankheit nicht will, beten wir, dass sein Wille geschehe. Im Gebet für
die Heilung dürfen derjenige, der um Gebet bittet, mit dem Fürbitter
oder den Fürbittern zusammen erfahren, wie Gott ringt, damit Er mit

33



seinem Heil die Bruchflächen seiner Schöpfung heilt. Das bedeutet,
dass Gott Gebete für die Heilung immer hört und dass wir dieses Hören

auf jeden Fall als Segen erfahren dürfen. Auch wenn die erhoffte
leibliche Heilung nicht oder nicht gleich stattfindet, dürfen alle Beteiligten

doch teilhaben an der Erfahrung, dass Gott, wie unsichtbar Er
auch ist, nahe ist und die Gebete hört.

Wird ein seelsorgerliches Gespräch beschlossen mit einem Gebet

für innere Heilung, dann geschieht immer etwas, es sei denn, dass

bestimmte Blockaden noch nicht weggeräumt sind. Viele, die im Dienste

zur Heilung arbeiten, haben erfahren dürfen, dass die Worte des
Gebetes zu Gott die Worte des vorangehenden seelsorgerlichen Gespräches

sind, aber dass das Gebet zu Gott diese selbigen Worte und
damit die Menschen, die dort zusammen beten, in eine andere Dimension

bringt.
Es darf und kann nicht die Rede sein davon, dass der individuelle

Glaube der Person, die um das Gebet ersucht hat, der entscheidende
Faktor sein müsste, der bestimmen würde, ob die Heilung stattfindet
oder nicht. Das wäre eine unvertretbare Vereinfachung im Denken,
die dem Patienten das «Scheitern» ans Bein hängen und den Fürbitter
ausser Schussweite halten würde. In Wirklichkeit ist das gläubige Beten

für die Heilung ein gemeinsames Ringen derer, die zusammen
beten, mit Gottes Hilfe durch die Zerbrochenheit der Schöpfung
hindurchkommen zu dürfen.

Das bedeutet aber keineswegs, dass Gott und die Menschen in
diesem Ringen einen gleichen Anteil liefern. Beten ist keine Synergie,
keine Zusammenarbeit mit Gott im buchstäblichen Sinne des Wortes.
Was im Gebet geschieht, ist, dass Menschen versuchen, sich so
empfänglich zu zeigen und ihre menschlichen Mängel so sehr auszuklammern,

dass Gott in dieser unvollendeten Situation unserer heutigen
Welt und in diesem vorläufigen Moment unserer Lebensgeschichte
vor der Vollendung der Schöpfung eine Heilstat vollführen kann, die
bereits hier und jetzt etwas von der Vollkommenheit seines Königreiches

konkret gegenwärtig macht.

...und in Gemeinschaft gebracht mit Gott...

Zweck der Heilung ist die Überbrückung der Kluft zwischen
Menschen und Gott. Darum ist das Kriterium zur Beurteilung alternativer
Heilungsmethoden immer, ob eine Teilheilung (oder sogar eine Ver-

34



Setzung des Leidens) stattfindet, oder dass der Mensch als Geschöpf
in eine erneuerte Beziehung zu seinem Schöpfer gebracht wird, so
dass er auf den Weg zum Königreich gestellt wird. Eine Teilheilung
(sicher in medizinisch-technischem Sinne) braucht gar nicht falsch zu
sein, aber es ist sehr gut möglich, dass die eigentlichen Probleme
liegenbleiben. Wenn jemand von seinem Augenleiden geheilt wird, aber
das Auge seiner Seele bleibt dunkel, so dass er immer noch unter
Depressionen und Rebellion gegen Gott und sein Schicksal leidet, ist er
nicht wirklich geheilt worden, nur ausgebessert. Das strukturelle
Problem bleibt dasselbe oder verschlechtert sich sogar. Wer von einer
Herzkrankheit geheilt wird, aber den Schmerz in seinem Herzen
behält, ist nicht wirklich geheilt worden. Wer von Krebs befreit wird,
aber verkrebst bleibt in der Seele, für den ist im Lichte des Königreiches

Gottes kaum etwas oder gar nichts besser.
Eine echte Heilung stellt das Band zwischen Schöpfer und

Geschöpf wieder her. Erst wenn dieses Band wiederhergestellt ist, ist eine
völlige äusserliche und innerliche Heilung möglich.

mit ihren Mitmenschen

Zur Heilung gehört vom Anfang an die Wiederherstellung menschlicher

Beziehungen. Im seelsorgerlichen Kontakt des Fürbitters oder
der Fürbitter mit dem Kranken wird die Tür zur Erneuerung seiner
Beziehungen geöffnet. Krankheit, ob sie nun körperlicher oder seelischer

Art ist, isoliert. Heilung heisst also, dass Menschen in ihren
sozialen Kontakten wieder anfangen zu funktionieren.

Umgekehrt kann die Gesellschaft auch krankmachend auf individuelle

Menschen einwirken. Darum ist es auch wichtig, dass dem
Zuhause des Kranken beim Beten für Heilung Aufmerksamkeit
geschenkt wird, dem Gatten oder der Gattin, den Familienmitgliedern
und Freunden, oder Feinden, Kollegen und Konkurrenten. Es ist zum
Beispiel auch möglich, für eine Situation der Arbeitslosigkeit zu beten.
Selbst wenn sich am Tag nach dem Gebet nicht gleich ein Arbeitgeber
meldet (obwohl auch das durchaus geschehen kann in Beantwortung
des Gebetes), dürfen wir doch annehmen, dass Gott dieses Gebet hört
und dass Er sich damit an die Arbeit macht.

Zum umfassenden Denken über Heilung gehören alle Situationen,
in denen der Mensch von Tag zu Tag verkehrt. Im «westlichen» Denken

geht es hier ausschliesslich um Angelegenheiten, worin soziale,

35



ökonomische oder andere menschliche Impulse eine Rolle spielen.
Aber im christlichen Bewusstsein, dass Gott der Herr der ganzen
Schöpfung ist, geht es hier um Sachen, wofür sinnvoll gebetet werden
kann: um Heilung, Heil für den Menschen in allen seinen Dimensionen.

Eine echte Heilung stiftet menschliche Gemeinschaft und wird
durch diese Gemeinschaft vermittelt. Gegenseitige Seelsorge und
Lobpreis Gottes sind dafür die wichtigsten Stützen.

und mit der ganzen Schöpfung.

Letztlich sind Heilung und Heil nicht nur für individuelle Menschen

bestimmt, sondern für die ganze geschaffene Wirklichkeit, «denn das

ängstliche Harren der Kreatur wartet auf die Offenbarung der Kinder
Gottes» (Röm. 8,19), die den Dienst zur Heilung der Welt ausüben.

Die Heilung der Schöpfung ist notwendig, weil sie «der Eitelkeit
unterworfen ist» (Röm. 8,20). Aber sie «wird frei werden von dem Dienst
des vergangenen Wesens zu der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes»

(Röm. 8,21), trotz der Tatsache, dass «alle Kreatur sich mit uns
sehnt und sich ängstet noch immerdar» (Röm. 8,22), wie ein jeder
sehen kann, der seine Augen nicht verschliesst vor der Welt, in der wir
wohnen, und der nicht tut, als ob die Dinge gar nicht so schlimm
seien, wie sie scheinen, oder von selber wohl wieder vorbeigehen.

Darum ist es so, dass «auch wir selbst», die Christen also, «die wir
haben des Geistes Erstlinge, uns sehnen auch bei uns selbst nach der
Kindschaft» (Röm. 8,23), weil wir alle zum Dienste der Heilung Gottes

für die Welt gerufen sind, aber selber noch Erlösung nötig haben.

Wir beten füreinander um Heilung und für die der Welt, in der wir
leben, und «der Geist hilft unsrer Schwachheit auf. Denn wir wissen

nicht, was wir beten sollen, wie sich's gebührt, sondern der Geist
selbst vertritt uns aufs beste mit unaussprechlichem Seufzen»

(Röm. 8,26).
Das ist das Geheimnis des Dienstes zur Heilung: dass Gottes Heiliger

Geist selber unserem Gebet Kraft verleiht und Richtung gibt, so
dass Gottes feuriges, reinigendes Leben eindringt in kraftlose Glieder,
in traumatisierte Seelen, in gequälte Geister, in Menschen, die an den
Rand der Gesellschaft gerückt sind. Aber zugleich geht es um mehr.
Es geht letzten Endes um das verantwortliche Verwaltungsamt für die
Erde und für Millionen von Menschen, die durch die Verhältnisse in
dieser Welt gezwungen sind, ihre verkürzte Lebenszeit im Kampf um

36



die nackte Existenz zu verbringen. Es geht um die Lebenswelt von
bedrohten Tieren, eine verschmutzte Umwelt, Kriminalität,
Drogenabhängigkeit, die Drohung von Vernichtungswaffen, in der Tat um eine

Schöpfung in grosser Not.
Im Dienst zur Heilung steht das Gebet im Mittelpunkt, nicht als

Ersatz für soziales, politisches, ökonomisches und umweltbewusstes
Handeln, sondern gerade als Beseelung davon und als Fangnetz für
diejenigen, die jetzt noch Opfer solchen Handelns sind. In einem
gewissen Sinne sind wir alle Opfer. Wir alle brauchen Heilung, und auch
im Dienst sind wir verwundete Heiler. Doch während wir selber noch
nicht heil sind, können wir uns in unserem Beten, Denken und Handeln

bereits mit der Heilwerdung unserer Mitmenschen intensiv
beschäftigen. Und wenn wir unsere Aufmerksamkeit auf unsere eigene
Heilung richten, dürfen wir die Heilmachung der Schöpfung als Ganzer

nicht aus dem Auge verlieren. Geheilt werden und selber heilend
werden sind nicht chronologische, sondern logisch aufeinanderfolgende

menschliche Erfahrungen. Das eine entspringt dem anderen,
aber es ist nicht notwendig und nicht erwünscht, dass wir erst hervortreten,

wenn wir selber völlig geheilt sind. Es ist nicht nur die Frage,
ob eine solche vollkommene Heilung in dieser irdischen Existenz
überhaupt möglich ist, sondern die Welt kann auch nicht warten, bis
alle unsere individuellen Fragen gelöst sind (vgl. Röm. 8,19).

Deswegen ist es so, dass, wenn wir um Heilung beten, wir bitten,
dass der Teufelskreis, in dem die Schöpfung gefangen ist, durchbrochen

wird, so dass die Söhne und Töchter Gottes seine Heilung den
Menschen, Tieren, Pflanzen und Dingen bringen dürfen. So ist Gottes

Heilung zugleich eine Gabe und eine Aufgabe: Sie richtet uns auf und
gibt uns zu arbeiten für das Königreich Gottes, das in der Fülle der
Zeiten ganz offenbart werden wird, aber bereits jetzt unter uns ist und
wächst, wo sein heilendes Heil zum Durchbruch kommt.

Hilversum Martien Parmentier

37


	"Heil und Heilung" : Erfahrungen mit einer erneuerten Praxis

