Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 4

Artikel: Was wird bleiben? : Ein Rickblick auf ein Grundanliegen von Eduard
Herzog

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404809

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was wird bleiben?
Ein Riickblick auf ein Grundanliegen
von Eduard Herzog *

Bischof Eduard Herzog ist unter den Christkatholiken der ersten Ge-
nerationen wohl der einzige, fiir den man — mit Aussicht auf Resonanz
— heute noch zu einer Gedenkfeier einladen kann. Das Bewusstsein,
dass die christkatholische Kirche ihm Entscheidendes fiir ihr Weiter-
bestehen iiber die turbulenten siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts
verdankt, ist weithin noch lebendig, auch wenn keine genaueren
Kenntnisse iiber sein Leben oder seine Anliegen vorhanden sind.

1. Das Umfeld

Ich rede mit Absicht vom «Weiterbestehen». Herzog war natiirlich
auch an prominenter Stelle am Prozess beteiligt, der in den Jahren
1872—1876 zur Entstehung der christkatholischen Kirche fiihrte. Die-
ser Prozess fillt in die Jahre, da in mehreren Schweizer Kantonen mit
unterschiedlicher Intensitdt der sogenannte Kulturkampf tobte: der
offene Austrag eines seit langem schwelenden Konfliktes zwischen
dem modernen Staat mit seinen demokratischen und nationalen Im-
pulsen einerseits und der katholischen Kirche mit ihrer zunehmenden
Fixierung auf ihr pédpstlich-kuriales Zentrum andererseits — das Ganze
als ein markantes Indiz fiir einen umfassenden Modernisierungspro-
zess der Gesellschaft im Sog der abendlindisch-européischen Aufklé-
rung. Ausgeldst wurde der Kulturkampf durch die auf dem 1. Vatika-
nischen Konzil von 1870 promulgierten Papstdogmen: Das eine be-
trifft den Jurisdiktionsprimat und verlangt von allen Hirten und Gléu-
bigen Unterordnung und Gehorsam gegeniiber dem Papst, wo er sich
dussert in Sachen des Glaubens, der Moral, der fiir die Kirche massge-

* Vortrag, gehalten im Rahmen einer am 30. November 1991 in Bern veran-
stalteten «Gedenkfeier zum 150. Geburtstag von Bischof Dr. Eduard Herzog,
erstem Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz 1876—1924, Profes-
sor an der Katholisch-theologischen Fakultit der Universitit Bern
1874-1924»; dazu eingeladen hatten der Bischof und der Synodalrat der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, die Christkatholisch-theologische Fa-
kultdt der Universitit Bern sowie der Verband christkatholischer Akademiker
und der Altherrenverband der Catholica Bernensis.

206



benden Disziplin und Ordnung und als regierendes Oberhaupt der
Kirche; das andere schreibt dem Papst unter bestimmten Bedingun-
gen die exklusive Lehrunfehlbarkeit zu hinsichtlich dessen, was in der
Kirche als Glaube und Moral heilsnotwendig und unabédnderlich zu
gelten hat.

Auf dem Hintergrund fritherer pidpstlicher Enzykliken Pius’ IX.
(Quanta cura 1854 mit dem Syllabus) und seines Vorgidngers Gregor
XVI. (Mirari vos 1832) konnten die vatikanischen Dekrete zunichst
kaum anders denn als romische Kampfansage an den liberalen Staat
mit seinen Ordnungen und Wertvorstellungen aufgefasst werden.
Kein Wunder, dass liberale und radikale Politiker, unter ihnen nicht
wenige Katholiken, auf den Plan traten, um Abwehrmassnahmen zu
treffen. Von ihnen erfuhr die entstehende christkatholische Kirche im
Rahmen der in vielen Kantonen neu geschaffenen demokratischen
Kirchengesetzgebung Forderung; die Kehrseite der Medaille war,
dass sie — etwa im Berner Jura oder im Kanton Genf — in Massnahmen
eines kdmpferischen Staatskirchentums verwickelt wurde oder sich
verwickeln liess, was dem gleich zu nennenden kirchlich-theologi-
schen Anliegen nur schadete und heute nach einer kritischen Bewer-
tung ruft'. Heikler zu beurteilen ist, ob zur Kehrseite der Medaille
auch die bisweilen diffus klingenden Ansichten tiber den Stellenwert
des Religidsen in einer fortschrittlichen Gesellschaft gehdren, wie sie
auch von christkatholischen Kulturkdmpfern vorgetragen wurden und
als Absage an ein kirchen- und bekenntnisgebundenes Christentum
verstanden werden konnten.

Eduard Herzog war nicht der einzige, aber doch der am meisten ge-
horte, der nun — vor und nach seiner Wahl und Weihe zum Bischof —
den Widerstand gegen das 1. Vatikanische Konzil und die Bildung ei-
ner eigenstandigen kirchlichen Organisation aus Kkirchlich-theologi-
scher Perspektive zu rechtfertigen und zu realisieren suchte. Was er
zur Identitdtsfindung der christkatholischen Kirche und Theologie
beitrug und vermittelte, blieb von Bedeutung iiber den Tageskampf
mit seinen politisch und konfessionell verqueren Fronten hinaus; die-
ser flaute ja nach dem Tod Pius’ IX. 1878 auch bald ab. «Eine echte
Wiirdigung des Christkatholizismus» — schrieb einmal Victor Conze-
mius — «wird immer bis zu seinem theologischen Anliegen vorstossen
miissen.» 2

207



2. Zum Grundanliegen: das Zeugnis fiir die katholische Kirche

Ein Grundanliegen von Eduard Herzog, ja vielleicht das Grundanlie-
gen, ldsst sich anhand von zwei Stichworten charakterisieren: «katho-
lisch» und «8kumenisch».

«Bleiben Sie katholisch, sonst hat der Schritt, den Sie jetzt getan ha-
ben, keinen Wert», rief bekanntlich der Luzerner Schultheiss Niklaus
Dula Herzog zu, der im Herbst 1872 an seinen Bischof Lachat einen
Abschiedsbrief gerichtet hatte und im Begriff war, Luzern, wo er eine
Professur innehatte, zu verlassen?.

Dass der Schritt zu einer kirchlichen Organisation nur das eine Ziel
und den einen Sinn haben konnte, katholisch zu bleiben, bringt Her-
zog immer wieder, in Synodepredigten oder in Hirtenbriefen, zur
Sprache. « Wir wollten Katholiken bleiben», sagt er auf der Ziircher
Synode 1898, 25 Jahre nach dem ersten christkatholischen Gottes-
dienst in der Augustinerkirche, und er fahrt fort: « Weil wir katholi-
sche Christen bleiben wollten, fiir die die apostolische Lehre und der
Glaube der allgemeinen Kirche massgebend ist, mussten wir die un-
heilige Worterneuerung verwerfen, auf die man am 18.Juli 1870 das
katholische Gewissen zu verpflichten versucht hat. Und weil wir ka-
tholische Christen waren und bleiben wollten, hatten wir das Recht
und die Pflicht, uns selbst und allen, die zu uns halten wollten und fiir
die wir in irgend einer Weise eine Verantwortlichkeit hatten, die Seg-
nungen eines gottesdienstlichen und kirchlichen Lebens zu erhalten
oder herzustellen.»4

2.1 Der Rekurs auf die alte Kirche

Der vollzogene «Bruch mit dem Bischof von Rom»?, der Austritt aus
der Jurisdiktion oder Obodienz des Papstes ist die letzte Konsequenz
einer vom Gewissen her geforderten Entscheidung fiir das Verharren
beim katholischen Glauben in der katholischen Kirche und stellt nicht
die Katholizitdt der Kirche in ausschlaggebender Weise in Frage.
«Katholisch» ist hier offenkundig nicht primir und entscheidend von
der Verbindung mit dem Papst her definiert; «katholisch, nicht
papstlich» lautete eine gingige, in dieser Gegeniiberstellung freilich
zeitbedingte Losung®. Wodurch aber ist denn das «Katholische» nd-
herhin bestimmt? Durch das Mass der inneren Ubereinstimmung mit
dem Glauben und der Struktur der alten ungeteilten Kirche. Ein Re-
kurs auf eine massgebende Referenzgrosse der Vergangenheit ange-

208



sichts von Fehlentwicklungen der Gegenwart ist an sich eine bekannte
Erscheinung in der Kirchengeschichte. Charakteristisch an der altka-
tholischen Version der «Riickkehr zu den Quellen» ist, dass nicht ein-
fach auf die Bibel, sondern auf die Kirche der ersten Jahrhunderte, auf
ihre Gemeinschaftsstrukturen und Lebensvollziige zuriickgegriffen
wurde. Die altkirchliche Orientierung sollte den Blick schirfen fiir das
Wesentliche, Gemeinsame, Vorgegebene des geschichtlich gewachse-
nen und wachsenden Christentums; aber auch fiir Entstellungen und
einseitige Entwicklungen, in denen sich die entstandenen konfessio-
nellen Spaltungen zementierten. Gewiss kannte die alte Kirche der
sieben 0kumenischen Konzile auch Spaltungen; sie sind aber nicht zu
vergleichen mit denen einer spdteren Zeit, wo sich zuerst die morgen-
lindische und die abendldndische Christenheit immer mehr auseinan-
derlebten und in der letzteren dann die katholisch-protestantische
Entfremdung eintrat.

Der Rekurs auf die sogenannte alte Kirche ist eine Leitvorstellung
der altkatholischen Programmatik; sie ist in Deutschland von Theolo-
gen und Kirchenrechtlern entwickelt worden, unter denen Ignaz von
Déllinger als das geistige Haupt des Widerstandes gegen die vatikani-
schen Papstdogmen und der ihnen entsprechenden monarchisch-zen-
tralistischen Kirchenstruktur zu gelten hat’. Zu diesem Programm ge-
hort nicht nur der Protest gegen eine Struktur und Auffassung der Kir-
che, wie sie in der Lehre von der pépstlichen Universalgewalt und
Unfehlbarkeit ihren Ausdruck findet und dergestalt keinen hinrei-
chenden Anhalt in der Schrift und der noch gemeinsamen Tradition
der christlichen Kirche hat; dazu gehdren auch bestimmte Reformen,
die den durchgehenden Gemeinschaftscharakter der Kirche — in An-
lehnung an altkirchliche Vorgaben — besser zur Geltung bringen sol-
len: etwa die Einbeziehung der Laien in die Leitung der Kirche, die
Gestaltung des Gottesdienstes als eines von der ganzen Gemeinde ge-
tragenen Aktes und daher die Einfiihrung der Landessprache u.a.m.

Wo Reformen in mehr als nur der simplen Abschaffung bestimmter
Briuche und Vorschriften bestanden, stellte Herzog seine unerhorte
Schaffenskraft zur Verfiigung; das gilt insbesondere fiir die Ausarbei-
tung der damaligen fiir die Gottesdienste bendtigten liturgischen Bii-
cher®. Zu nennen wiire auch sein Einsatz fiir eine bischoflich-synodale
Verfassung, wo er sich aber wegen einer starken antiklerikalen Stro-
mung mit seiner Sicht nicht ganz durchsetzen konnte®.

209



2.2 Der Rekurs auf Stromungen der katholischen Aufkldrung

Bei seinem leidenschaftlichen Plddoyer fiir eine dem alten katholi-
schen Glauben besser entsprechende Kirche fiihlte sich Herzog nicht
nur den altkatholischen Vordenkern in Deutschland verbunden, unter
denen auch seine theologischen Lehrer in Bonn waren. Es macht sich
bei ihm noch eine andere Linie geltend, die {iber seinen Onkel, den
fritheren Stiftspropst Josef Burkard Leu (1808-1865) in Luzern, zu-
riickreicht in die Regeneration, die Helvetik und die katholische Auf-
klirung. Zu nennen sind hier die Namen von Ignaz Heinrich von
Wessenberg (1774-1860), dem reformgesinnten Generalvikar (1802-
1813) des bald danach aufgelosten Bistums Konstanz, und von Thad-
ddus Miiller (1763-1826), dem luzernischen Stadtpfarrer, bischofli-
chen Kommissar (1798-1814) und Mitstreiter Wessenbergs !°. Thre An-
liegen, auch die anderer, die hier nicht aufgezdhlt werden kénnen,
sollten weiterhin ein kirchliches Heimatrecht behalten''.

Aus einem schweizerischen Traditionsstrom stammt auch die Rede
vom nicht nur katholischen, sondern «nationalen» Charakter der
christkatholischen Kirche. Dieser Sicht widmet Herzog den Hirten-
brief von 1882: katholisch durch die Bindung an die gemeinsame
Uberlieferung, an das, was von Anfang an, iiberall und von allen ge-
glaubt worden ist; national durch die selbstindige Regelung der
kirchlichen Angelegenheiten — auch der Bischofswahl — auf Synoden,
und das in Loyalitit zur 6ffentlichen Ordnung des Vaterlandes. Die
Rede von der Nationalkirche tont zeitbedingt; doch durch den ideolo-
gischen Ballast hindurch erkennt man Ansitze dessen, was heute als
respektable Ortskirchentheologie verhandelt wird '2.

Katholisch sein und bleiben — hatte Herzog mit einer solchen Argu-
mentationsfigur iberhaupt Aussicht, ernst genommen zu werden? Auf
romisch-katholischer Seite konnte er kaum anderes denn Hohn und
Irritation erwarten'®; hier war ja im Gefolge des Kulturkampfes und
seines Umfeldes ein institutionell vielfiltig abgestiitzter, bollwerkarti-
ger Sammlungsprozess'* in Gang gekommen, der emotional klar im
Zeichen der Anhinglichkeit und Treue zum Papst als dem weisungs-
gebenden gottunmittelbaren Zentrum der Kirche stand. Die Verbin-
dung mit Rom ist hier das letztlich entscheidende Kriterium des Ka-
tholischen, und das erscheint so stark internalisiert, dass es bis heute
als grosste Selbstverstdandlichkeit gilt 3.

Von reformierter Seite wurde Herzog bisweilen mit der Vorhaltung
konfrontiert, er und die christkatholische Kirche seien mit ihrem Pro-

210



test und ihren Reformen auf halbem Weg stehengeblieben: wenn nicht
katholisch (ndmlich Rom-katholisch), dann bitte doch konsequenter-
und verniinftigerweise den Zusammenschluss mit dem Protestantis-
mus.

Man kann sich schliesslich fragen, ob bei uns selbst die Sache we-
sentlich anders empfunden wird, wenn wir an eine weitverbreitete
Selbstdarstellung denken; «Wir sind nicht katholisch, wir haben ja
keinen Papst.» Wird der Bestandteil «katholisch» im Namen «christ-
katholisch» eigentlich in seiner Bedeutung wahrgenommen?

Wie dem auch sei, eine Frage dringt sich auf: Wirkt der Anspruch
auf das Katholische nicht ldcherlich und sektiererisch, wenn er in
blossen Absichtserkldrungen einer kleinen Minderheit besteht?

3. Die Vision der einen katholischen Kirche

Hier ist der Ort, vom anderen Aspekt des Grundanliegens von Herzog
zu reden: vom Willen zur Okumene, oder — in der damaligen Termino-
logie und sachlich auch priziser — vom Willen, die Wiedervereinigung
der getrennten Kirchen anzustreben.

Es ist kennzeichnend fiir die altkatholische Programmatik der
1870er Jahre, dass gleichzeitig mit dem zur Gemeindebildung und
zum Bruch mit Rom fithrenden Protest gegen die vatikanischen De-
krete die Wiedervereinigung der gespaltenen Kirche als Aufgabe in
Sicht trat. Spaltung um der Einheit in der Wahrheit willen, konnte
man etwas provokativ zugespitzt formulieren. Das markanteste Ereig-
nis in dieser Hinsicht waren und blieben fiir liingere Zeit die von Dél-
linger 1874 und 1875 organisierten Bonner Unionskonferenzen. Auf-
sehenerregend fiir die damalige Zeit war die Zusammensetzung der
anwesenden Theologen: Anglikaner aus Grossbritannien und Nord-
amerika, Orthodoxe aus verschiedenen osteuropiischen Lindern, Pro-
testanten und Altkatholiken aus Mitteleuropa. Es wurden zu bestimm-
ten, bisher als kirchentrennend geltenden Punkten Thesen formuliert,
die im Licht der altkirchlichen Tradition spitere Einseitigkeiten korri-
gierten und den Kirchen den Weg zur Anniherung weisen sollten. Die
Bonner Unionskonferenzen hatten zwar keinen unmittelbaren Erfolg,
aber sie blieben fiir das weitere altkatholische Bemithen um Einheit
der Kirchen auf einer altkirchlich und das heisst nicht uniform-zentra-
listisch konzipierten Basis massgebend. Dabei wirkte das altkirchliche
Kriterium insofern selektiv, als in der Folge mehr die orthodoxen und

211



anglikanischen Kirchen, die dieses Kriterium auch kennen, im Ge-
sichtsfeld blieben, weniger aber die protestantischen .

3.1 Die Utrechter Union

Wie die beiden Aspekte — das Bemiihen um Katholizitit und um
kirchliche Einheit und Gemeinschaft — zusammengeho6ren, kommt im
Hirtenbrief von 1890 zum Ausdruck: «Die schweizerischen Katholi-
ken, welche die Dekrete des vatikanischen Konzils und das ganze
kirchliche System, das mit diesen Dekreten seine Vollendung und
Kronung finden sollte, mit dem Glauben und den Einrichtungen der
heiligen, apostolischen Kirche nicht vereinbaren konnten, hatten nie-
mals die Absicht, ihre Zugehorigkeit zur katholischen Kirche aufzuge-
ben oder sich dieselbe von kirchlichen Vorstehern rauben zu lassen.
Vielmehr ging von Anfang an ihr Streben dahin, die wahre Idee der
katholischen Kirche zu verteidigen, die Gemeinschaft mit den katholi-
schen Glaubensgenossen anderer Linder zu bewahren und im Verein
mit denselben auf eine Uberwindung der in der Kirche eingedrunge-
nen Irrtiimer und Missbrduche hinzuarbeiten.» !’

In diesem Hirtenbrief stellte der Bischof seiner Kirche die 1889 in
Utrecht abgeschlossene Vereinbarung vor, die nunmehr die deutschen
und schweizerischen Altkatholiken mit der Kirche von Utrecht zu einer
Kirchengemeinschaft verband; die Utrechter Kirche war seit 1725 mit
Rom im Schisma. Zur Utrechter Union der altkatholischen Bischofe '
stiessen im selben Jahr noch die Altkatholiken der Habsburgermonar-
chie, spéter weitere Kirchen in den USA, Polen und Kroatien.

Damit war eine neue Epoche fiir die altkatholische Kirche eingelei-
tet. Sie ist gekennzeichnet durch eine bessere inner-altkatholische Ko-
ordinierung mit den in regelmissigem Turnus stattfindenden Bi-
schofskonferenzen und den als offene Foren dienenden Altkatholi-
kenkongressen. Das wirkte sich auch auf die 6kumenischen Bestre-
bungen aus, wo vor allem mit der orthodoxen Seite, zumal der russi-
schen, der Kontakt intensiviert wurde. In diesem Zusammenhang ist
in erster Linie Professor Eugéne Michaud zu nennen; er machte die
1892 gegriindete gesamtaltkatholische Zeitschrift (heute die «Interna-
tionale Kirchliche Zeitschrift» [IKZ]) dank seiner weitgestreuten inter-
nationalen, besonders russischen Kontakte zu einem damals einmali-
gen Organ des kirchlich-wissenschaftlichen Austausches {iber Fragen
einer west-Ostlichen Kirchenunion. In den neunziger Jahren setzte
auch der Zustrom orthodoxer Studenten an die Fakultit ein.

212



3.2 Schritte hin zur weiteren Gemeinschaft der Kirche

Herzog selber hatte leichter Zugang zur pragmatischen Art anglikani-
scher Theologie und Kirchlichkeit. Er ergriff, noch nicht zwei Jahre
im Bischofsamt, Initiativen fiir eine kirchliche Anndherung, und nach
Besuchen in England und den Vereinigten Staaten verkiindete er im
Hirtenbrief von 1881: «Gemeinschaft mit der angloamerikanischen
Kirche» ', Wie weit eine tragfihige theologische Basis dafiir wirklich
vorhanden war, kann hier offenbleiben; zu wiirdigen ist jedenfalls das
Bestreben des jungen Bischofs, die christkatholische Kirche aus der
Ende der 1870er Jahre drohenden Isolierung herauszufiihren. Nach
1889 verhielt sich Herzog den Anglikanern gegeniiber zuriickhaltender
und nahm damit Riicksicht auf die Bedenken der Holldnder, die erst
ein Jahr nach Herzogs Tod die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen
—eine Voraussetzung zur Aufnahme kirchlicher Gemeinschaft — zu an-
erkennen in der Lage waren.

Einen neuen Impuls fiir die Sorge um die christliche Einheit bedeu-
tete fiir Herzog die 1910 von der amerikanischen Episkopalkirche ins
Leben gerufene Bewegung fiir Glauben und Kirchenverfassung?’. Er
setzte sich dafiir ein, dass auch die Utrechter Union sich deren Zielset-
zung zu eigen machte?', und es darf als ein Zeichen der internationa-
len Anerkennung fiir sein Wirken gewertet werden, dass der fast
80jdhrige bei der sogenannten Vorkonferenz dieser Bewegung im Au-
gust 1920 in' Genf — der «wohl bis dahin repriasentativsten Versamm-
lung von Kirchenvertretern seit dem Schisma zwischen der Kirche des
Ostens und des Westens» — aufgefordert wurde, die Versammlung zu
begriissen, mit Gebet zu eréffnen und mit einem Segen zu schliessen.

Wie schon angedeutet, fand Herzog — anders als Michaud — irgend-
wie kein rechtes Verhiltnis zur orthodoxen Seite, mit deren russischen
Vertretung die Utrechter Union vor dem Ersten Weltkrieg einen offi-
ziellen, freilich nur schriftlichen Dialog fithrte 22, Die Kontakte mit or-
thodoxen Studenten, vor allem der serbischen Kirche, in Bern haben
wohl dazu gefiihrt, dass er auch menschlich einer Sache ndherkam,
deren Bedeutung er durchaus erkannte: er schrieb 1919, dass die im-
mer noch nicht zustande gekommene kirchliche Gemeinschaft mit der
orthodoxen Kirche «in den Augen der Welt die bedeutsamste Recht-
fertigung des Altkatholizismus und fiir den Westen wie fiir den Osten
nicht ohne grossen Nutzen gewesen» wiire 2.

Diese Aussage zeigt nochmals, wie fiir Herzog der Begriff des Ka-
tholischen, wenn er mehr sein soll als ein iiberkommener Name, eine

213



Kirche dazu verpflichtet, Einheit und Gemeinschaft in einer gespalte-
nen Christenheit zu suchen, aufrechtzuerhalten und sichtbar zu ma-
chen. Es handelt sich freilich um eine Einheit und Gemeinschaft, die
nicht einfach auf universalen Verfliigungskompetenzen einer zentralen
Instanz beruht, die nicht globalen Uniformititsvorstellungen folgt,
vielmehr auf eine einsichtige Verantwortung der einzelnen Ortskir-
chen fiir das Ganze angewiesen ist, auf eine Kultur gemeinsamer
Wahrheitsfindung fiir eine Glaubensartikulation, die offenhilt, dass
Gott die Wahrheit ist.

Was ich hier nur andeuten kann, weist schon iiber Herzog hinaus,
namlich auf die Einordnung der skizzierten und von ihm praktisch
umgesetzten altkatholischen Programmatik in eine systematisch-theo-
logische Darstellung. Das hat Herzog nicht geleistet und nicht leisten
konnen: die Doppelbelastung als Bischof (seit 1876) und Professor
(seit 1874) — iiberdies war er vor seinem Rektorat 1884/85 noch iiber
acht Jahre lang Pfarrer der Berner Gemeinde — liess das nicht zu; zu-
dem war er von Haus aus nicht Systematiker, sondern Exeget (in er-
ster Linie des Neuen Testaments): so zuerst wiahrend vier Jahren an
der Theologischen Lehranstalt in Luzern, dann wiahrend fast 99 Seme-
stern an der Berner Fakultit. Die Arbeit leisteten nachgeborene Mit-
glieder der Fakultét.

4. Die Fakultit in Bern

Dass es aber iiberhaupt eine Fakultét als Ort theologischer Reflexion
gibt, hat allerdings wieder mit Herzog zu tun. Die Idee, an einer kan-
tonalen oder eidgendssischen Hochschule eine theologische Fakultit
zu errichten, an der die katholische Geistlichkeit fernab der «jesu-
itisch-ultramontanen» Einfliisse in vaterlindischem und wissenschaft-
lichem Geist heranzubilden wire — diese Idee ist im 19.Jahrhundert in
liberalen und radikalen Kreisen immer wieder diskutiert worden. In
Bern, wo der an der juristischen Fakultiit lehrende Walther Munzinger
in den letzten Monaten vor seinem frithen Tod im April 1873 seine
Krifte dafiir einsetzte, wurde sie verwirklicht, freilich im Zeichen kul-
turkdmpferischer Absichten im Hinblick auf den katholischen Berner
Jura. Man kann sich aber fragen, ob die Berner Regierung — vor allem
die Regierungsrite Wilhelm Teuscher und Constantin Bodenheimer -
die Sache so energisch vorangetrieben hitten, wenn nicht mit Herzog,
dem geistigen Fiihrer der altkatholischen Bewegung in der Schweiz,

214



auch ein kiinftiger Professor zur Verfiigung gestanden wire; die ande-
ren Mitglieder der Fakultdt waren ja alle Ausldnder.

Die Er6ffnung im Spétherbst 1874 war freilich nicht das weltpoliti-
sche Ereignis, mit dem Rom schliesslich aus den Angeln gehoben wer-
den sollte, wie es den Feiernden damals scheinen mochte. Uberhaupt
ist die Bedeutung der Fakultidt von den Umstinden ihrer Entstehung
abzuheben. Das soll nicht heissen, dass die christkatholische Kirche
vergessen hat, was sie dem Kanton Bern an Dank schuldet, der die Fa-
kultit nach dem Umschlag der politischen Wetterlage bestehen liess
und bis heute unterhalten hat. Die Stiftungen und Sammlungen zu-
gunsten der staatlichen Professorenbesoldungen — fiir den entspre-
chenden Fonds sind auch in diesem Jahr wieder Fr.150000.— zusam-
mengekommen — sind dafiir ein Zeichen; die notleidende Staatskasse
vermogen sie aber nicht zu sanieren .

Die Bedeutung der Fakultit ist damit gegeben, dass sie sich der von
Herzog vertretenen altkatholischen Programmatik unter neuen Um-
weltbedingungen immer wieder zu eigen machte, und diese ist nicht
auf Gedeih und Verderben mit dem politischen Liberalismus oder Ra-
dikalismus verbunden. Professoren der Fakultit haben mitgewirkt an
der Vertiefung der 1931 vereinbarten Sakramentsgemeinschaft zwi-
schen der anglikanischen und altkatholischen Kirche, am Dialog mit
der Gesamtorthodoxie, der vor vier Jahren auf Kommissionsebene er-
folgreich abgeschlossen werden konnte; dann aber auch an Tagungen
und Studienprojekten im Bereich der schon erwidhnten Bewegung fiir
Glauben und Kirchenverfassung, die seit 1948 im Okumenischen Rat
der Kirchen integriert ist, und schliesslich in der schweizerischen
christkatholisch — romisch-katholischen Gespriachskommission. Sie
geht zuriick auf den Klimawechsel seit dem 2. Vatikanischen Konzil
und sie ist daran, — Herzog hétte sich das nie trdumen lassen —, eine
gemeinsame Studie iiber die Unfehlbarkeit zu verdffentlichen.

Dieser Teil der Arbeit der Professoren und ihre Unterstiitzung
durch alle bisherigen Bischofe hatte Riickwirkungen auf die Zusam-
mensetzung der Studierenden: fast die Hilfte der von 1874 bis heute
Immatrikulierten (etwa 385) stammt aus dem Ausland: davon kommt
die eine Halfte aus anderen altkatholischen Kirchen, die andere zum
grossten Teil aus orthodoxen und — mit Abstand weniger — aus angli-
kanischen Kirchen. Umgekehrt haben so auch christkatholische Stu-
dierende Moglichkeiten zum Auslandstudium erhalten.

Das alles zeigt, wie sehr die Fakultit in diese Bewegung hineinge-
hort, die Herzog mit seinem Grundanliegen in Gang gebracht hat.

21L5



5. Die weitere Dimension des Katholischen

Wir haben gesehen: Christkatholisch sein, will sagen: katholisch sein
vollzieht sich fiir ihn im Horizont einer Vision der einen Kirche, ver-
standen als Gemeinschaft von kulturell und national verschiedenen
und eigenstindigen Kirchen, die in geschichtlicher Bindung an eine
gemeinsame Herkunft im Wesentlichen, Fundamentalen ihres Kirche-
seins libereinstimmen — und dieses Wesentliche ist gemeinsam zu be-
stimmen — und fiir ihre Einheit untereinander selbst verantwortlich
sind. Mit anderen Worten: eine Kirche, die in Selbstbezogenheit ihr
(konfessionelles oder nationales) Gartchen anlegt und pflegt, ist nicht
katholisch.

Zum Katholischen, wie Bischof Herzog es den Gemeinden immer
wieder zu erschliessen suchte, gehort noch eine weitere Dimension,
die ich allerdings nur noch andeuten kann. Es geht um eine Kultur der
Frommigkeit, die im Abendmahlsgottesdienst ihr Woher und Wohin
hat und die der Bibel, der Christusbotschaft, weiten Raum gibt fiir das
Leben im Alltag?*. Am deutlichsten kommt das zur Geltung als ein be-
wusstes und eigenstindiges Mitgehen auf dem Weg des Gotteslobes,
des Zeugnisses und der Diakonie, wie sie der Kirche anvertraut sind -
jenseits klerikaler Bevormundung und fiihlloser Gleichgiiltigkeit. Eine
Religiositit, die nicht mit dem Bruder und der Schwester den
Schwung des Suchens und Findens teilen kann, sondern auf sich be-
zogen bleibt, wire wiederum nicht katholisch. Herzog spricht in sei-
nen Hirtenbriefen wiederholt von lebendigen Gemeinden als dem
Kennzeichen einer katholischen Spiritualitit der einzelnen Getauften.
Eine Anleitung dazu suchte er in seinem bekannten Andachtsbuch
«QGott ist die Liebe» zu geben?’.

6. Der Christ als Biirger

Im Blick auf das folgende Podiumsgesprach hatte ich mir vorgenom-
men, auf Herzogs Sicht des Verhiltnisses von Staat und Kirche einzu-
gehen. Ich rechnete damit, auf einige handfeste Aussagen zu stossen,
wie man sie von einem in den Kulturkampf Hineingezogenen eigent-
lich erwarten konnte. Ich wurde nicht fiindig. Natiirlich bejahte Her-
zog, der 1870-1872 wiederholt als Feldprediger bei den Luzerner
Truppen Dienst leistete, den Bundesstaat, wie er 1848 von den liberal-
radikalen Siegern geschaffen wurde; er war fiir ihn konkret das bis-
weilen mit Pathos beschworene «Vaterland», dem er sich als Biirger

216



vor Gott verpflichtet wusste und in dessen Grenzen die Kirche sich
rechtlich zu konstituieren hatte. Gewiss hat Herzog gelegentlich auf
einen Eidgendssischen Bettag hin einen Hirtenbrief veroffentlicht und
die Gemeindeglieder zur Dankbarkeit gegen Gott und zur Verantwor-
tung fiir das Gemeinwesen aufgerufen. Was fehlt, ist eine durchge-
hende, programmatisch formulierte Sicht der Stellung und Aufgabe
der Kirche im Staat — vergleichbar dem deutlich artikulierten Grund-
anliegen des Katholischen?®. Was dariiber hinaus auffillt, ist eine Zu-
riickhaltung gegentiber parteipolitisch festgelegten Ansichten zu Fra-
gen der Tagespolitik. Wenn es stimmen sollte, dass er, wie einmal ge-
sagt wurde, «politisch mit unverriickbarer Treue dem schweizerischen
Freisinn verpflichtet war», so ist eine gleichzeitige Distanz zu seinen
Reprisentanten nicht zu verkennen .

Ausblick:
Ist Bischof Herzogs Vision noch lebendig?

Ich versuchte, Ihnen das Grundanliegen Eduard Herzogs nédherzu-
bringen. Ein Grundanliegen hat ein Mensch nur, wenn er von einer
Vision beseelt ist. Die Vision aber lebt in ungeklédrter Verwandtschaft
mit der Illusion. So ist zu fragen, was aus der Vision Herzogs, bei all
ithrer biographisch-epochalen Bedingtheit, geworden ist. Hat sie uns
davor bewahren konnen, dass wir letztlich doch nur eine «romfrei-
parlamentarisierte Kirche» zustande gebracht haben, die mit ihrer
spannungsgeladenen Mischung von Fortschrittsliberalismus und kon-
servativer Traditionsbindung?®® sich in beiden Richtungen blockiert?
Hat sie mehr gebracht als abrufbare Elemente zu einem Beschwd-
rungsritual, das bei vergangenheitsorientierten Festlichkeiten die
Christkatholiken ihre immer wieder schmerzlich erfahrene Bedeu-
tungslosigkeit und Unbekanntheit vergessen machen kann?

Ich meine, eigentlich schon. Etwas davon ist vielleicht in meinen
Ausfiihrungen sichtbar geworden. Allerdings miissten hier jene zu
Wort kommen, denen mit ihrer Verwurzelung in der christkatholi-
schen Kirche etwas von der Weite des Katholischen aufgegangen ist,
in der Liturgie oder wo immer in Begegnungen ihnen das Eigene in
fremder Gestalt vertraut und horizonterweiternd erschienen ist*'. Ge-
wiss sind es fragmentarische Verwirklichungen der Vision, und jede
nachwachsende Generation hatte sich neu um sie zu bemiihen. Wie
steht es heute? Die seit dem 2. Vatikanischen Konzil eingetretenen
Aufweichungen in der romisch-katholischen Kirche — unterschwellig
halt immer noch eine dominante Referenzgrésse fiir christkatholisches

217



Selbstverstindnis — und die Umwélzungen in der Wahrnehmung des
Religiosen in der westlichen Gesellschaft insgesamt lassen diese Vi-
sion zundchst als wenig plausibel erscheinen. Was also wird bleiben?
Wir miissen uns schon fragen, ob wir uns ihr noch verpflichtet wissen
oder ob sie uns zu mithsam geworden ist. Altkatholische Identitét ist
anspruchsvoll; sie nach aussen zur Geltung zu bringen ist anstrengend
und ofters frustrierend — Trittbrettfahren und schwache Profilierung
sind allemal leichter. Sie setzt zudem eine Bindung an eine Grosse
voraus, die nach nunmehr auch durch Umfragen abgesicherter Er-
kenntnis*? nicht mehr zu den herausragenden Werten der Schweizer
gehort: eine verfasste Kirche mit Konturen und gar mit einer Zielset-
zung, die auf das Kirchesein von Menschen in einer iibergemeindli-
chen Gemeinschaft bezogen ist.

Doch was ist Kirche? Ist sie nicht das, worauf die Wege Gottes in
Christus zielen: der Ort, wo Menschen, in einen Raum des Glaubens
und des Unverfiigbaren gestellt, ihre Menschwerdung er-leben — ver-
sohnt, geheilt, nach innen und nach aussen, in einer Verbundenheit
mit dem, was ihnen dabei als das aufgeht, was Gott liebt.

Das ist auch eine Vision, die Vision Gottes fiir den Menschen. Von
daher miissen wir uns ein neues Verstindnis fiir das Grundanliegen
Herzogs erschliessen, wenn wir es nicht als zu aufwendig oder als
wirklichkeitsfremd tiber Bord werfen wollen. Es kann nur auf jene
Wirklichkeit der Kirche hingeordnet sein, soll es eine Verheissung in
sich tragen.

Die Frage, wie es mit uns weitergehen soll, konnen wir nicht mehr
lange aufschieben. Das Wichtigste am notigen Besinnungsprozess
scheint mir zu sein, dass wir nicht von einer sektiererischen Vorstel-
lung vom Kirchesein ausgehen: Weder das Gartenlaubenchristentum
von Stimmungs- und Betroffenheitszirkeln noch das Sitzungschristen-
tum von Kommissionen und Synoden ist schon das Ganze; auch nicht
das, was sich als Theologie zur Sprache bringen lisst, noch das, was
man als ihre befreiende Uberwindung anbietet. Kirche in ihrer Katho-
lizitdt beginnt doch da, wo wir iiber das hinausblicken, was uns in un-
seren eigenen vier Wianden bewegt. Mit den Worten des Fakultitskol-
legen, der nun in seinem siebzigsten und letzten Semester steht, ge-
sagt: «Christkatholisch sein heisst: aus Liebe zur Menschwerdung
Gottes in Christus das Katholische menschlich und das Menschliche
katholisch, allumfassend gestalten helfen.» 33

Liebefeld/Bern Urs von Arx

218



Anmerkungen

Es werden folgende Abkiirzungen verwendet:

Hb I = Synodalpredigten und Hirtenbriefe [1875-1886] von Bischof Dr.
Eduard Herzog, Bern 1886. )

Hb IT = Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901 von Bischof Dr. Eduard
Herzog, Aarau 1901.

Hb 11T = Hirtenbriefe 1902-1923 von Bischof Dr. Eduard Herzog [Sammel-
band 0.0. und J., keine durchgehende Paginierung].

BB = Berichterstattung des Bischofs (zuhanden der jéhrlich stattfindenden
Session der Nationalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz [ge-
nannt wird jeweils die Nummer der Session, das Jahr und der Ort der Synode,
sowie die Seitenzahl des jedes Jahr publizierten offiziellen Synodeprotokolls —
also BB 14/1888/0lten 17-29 = Berichterstattung des Bischofs in: Protokoll
tiber die Vierzehnte Session der Nationalsynode der christkatholischen Kirche
der Schweiz. Sitzung vom 24. Mai 1888 gehalten in der Stadtkirche zu Olten,
Bern 1888, S.17-29)).

' Zu den Auswirkungen der damaligen Kirchengesetzgebung vgl. etwa
W. Blattmann, Die Pfarrwahl durch die Gemeinde im Bistum Basel. Eine
rechtsgeschichtliche Untersuchung iiber die Entstehung der Pfarrwahlge-
setze in den Kantonen Aargau, Solothurn, Bern und Basel-Land, Dissiur.
Roma (Gregoriana) 1966; E. Gatz (Hg.), Pfarr- und Gemeindeorganisation.
Studien zur Entwicklung in Deutschland, Osterreich und der Schweiz seit
dem Ende des 18.Jahrhunderts, Paderborn 1981.

V. Conzemius schliesst seinen jiingsten Beitrag zu Eduard Herzog [Anm. 3]
mit dem Satz: «...alors que la sincérité de E. Herzog ne pose pas de probleé-
mes et que la ligne générale de son épiscopat autorise a le considérer
comme un pionnier, I’appui excessif qu’il chercha et trouva aupres des auto-
rités civiles en acceptant des injustices criantes au détriment des catholiques
romains, réveéle non seulement des faiblesses de caractére mais des déficien-
ces typiques pour ce mouvement protestaire et réformiste de la seconde
moitié du XIXe¢ siécle.» Abgesehen davon, dass in dieser — hier nicht voll-
stindig wiedergegebenen — «appréciation d’ensemble» mindestens ein we-
sentlicher Aspekt im Wirken E.Herzogs (sein auf einer nichtzentralistisch
konzipierten Ekklesiologie beruhender Einsatz fiir die Wiedervereinigung
der Kirche) iibersehen wird, ist mir der formelle Nachweis des erwdhnten
«appui excessif» von Conzemius (noch) nicht erbracht. Dieser im Blick auf
die Vorginge im Berner Jura (vgl. dazu P. Stadler, Der Kulturkampf in der
Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europdischen Um-
kreis 1848-1888, Frauenfeld 1984, bes. 381-431; ferner noch W. Humbel,
Der Kirchenkonflikt oder « Kulturkampf» im Berner Jura 1873 bis 1878 un-
ter besonderer Beriicksichtigung des Verhiltnisses zwischen Staat und Kir-
che seit der Vereinigungsurkunde von 1815, Bern 1981; A. Lindt, Der Kul-
turkampf im Berner Jura, in: Berner Zeitschrift fiir Geschichte und Heimat-
kunde 32 [1970] 1-12; schliesslich noch aus strikt rémisch-katholischer juri-
stischer Sicht die Riickblicke bei U.Lampert, Kirche und Staat in der
Schweiz. Darstellung ihrer rechtlichen Verhiltnisse, Band I, Basel/Fribourg

219



1929) formulierte Vorwurf weist freilich auf ein Desiderat der Forschung
hin. Dabei wire im Hinblick auf Herzogs Stellung in der antiinfallibilisti-
schen Bewegung zu differenzieren zwischen der Rolle, die ihm andere mit je
verschiedenen Absichten zudachten und derjenigen, die zu spielen er selbst
einerseits bereit und andererseits genotigt war. Dafiir wiren auch die immer
noch nicht verdffentlichte Korrespondenz in 68 Kopialbiichern und die
(dem Biographen W. Herzog [Anm.3] noch zuginglichen) Tagebuchnotizen
Herzogs sowie die ihm zuweisbaren, nicht namentlich gezeichneten Beitrige
in der christkatholischen Presse zu beriicksichtigen. Dem Ergebnis hitte
sich die christkatholische Seite, die zwar die kulturkdmpferischen Faktoren
bei der Entstehung ihrer Kirche schon lange nicht mehr glorifiziert, aber
noch wenig ihr Bedauern iiber die gegeniiber anderen geschehenen Unge-
rechtigkeiten ausgesprochen hat, unvoreingenommen und selbstkritisch zu
stellen.

Der Nachlass von Eduard Herzog befindet sich einerseits im Bischoflichen
Archiv in Bern (vor allem das amtliche Material), andererseits in der Christ-
katholischen Zentralbibliothek — nunmehr ebenfalls in Bern — (vor allem
Manuskripte von Vorlesungen, Predigten und — spiter meist ver6ffentlich-
ten — Vortragen und wissenschaftlichen Arbeiten, wie auch seine Biblio-
thek).

Einen ersten Ansatz zu einer Beurteilung von Herzogs Einstellung erdffnet
seine Auseinandersetzung mit einem dhnlichen, 1898 in einem protestanti-
schen Blatt erhobenen Vorwurf gegen die Fiihrer der altkatholischen Bewe-
gung, namlich in seinem «Antrag betr. Vorbereitung einer dokumentierten
Geschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz», in: Protokoll iiber
die XXIV.Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz. Sitzung vom 29.Juni 1898, gehalten im Schwurgerichtssaal in Zii-
rich, Olten 1898, 53-60, hier 56-58; vgl. auch E. Herzog, Beitrige zur Vorge-
schichte der christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern 1896, 95-101.105.
Sensibel fiir Gefahrdungen, denen Herzog in seiner Vorkdmpferstellung
ausgesetzt war, zeigt sich O. Gilg [Anm. 30], 40f.

2 «Der geschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus. Zur Entstehung
der christkatholischen Pfarrei Olten», ZSK 60 (1966) 112-170, 157. In sei-
nem Buch «Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische Kirchengemein-
schaft», Ziirich 1969, hat er diese Forderung freilich nicht restlos eingeldst
(vgl. die Rezension von K. Stalder in: FZPhTh 17 [1970] 469-475).

3 Zitiert nach W. Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen
[0.J. = 1935], 62.

Das ist bislang immer noch die einzige Biographie iiber Herzog, die — ver-
standlicherweise — etwas hagiographisch ausgefallen ist und heutigen An-
spriichen nicht mehr geniigen kann. Vgl. ferner J. B. Rusch, Dr.theol. Edu-
ard Herzog. Eine Entkriiftung bestehender Vorurteile, in: Beilage zu den
Schweizerischen Republikanischen Blittern, 7.Jg., Nr.36 vom 5.4.1924;
F. Heiler, Fiinfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von Bischof Eduard
Herzog (26.3.1929), in: Evangelische Katholizitit. Gesammelte Aufsitze
und Vortrage I, Miinchen 1926, 9-37; E. Gaugler, Gediichtnisrede zur Erin-
nerung an die am 7. Juni 1876 erfolgte Wahl von Dr. Eduard Herzog zum er-
sten Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz, gehalten am 7.Juni

220



1936 bei der Gedenkfeier der christkatholischen Gemeinde Bern, in: Bi-
schof Dr. Eduard Herzog. Zur Erinnerung an den 7.Juni 1876, Basel 1937,
5-17 [zuerst in: Der Katholik 59 (1936) 210-214]; O. Gilg, Christkatholizis-
mus in Luzern. Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgeschichte, Luzern Ge-
schichte und Kultur I1/3, Luzern [0.J. — 1946], 117-127 und passim;
E. Gaugler, Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer, Rheinfel-
den [0.]J. — 1949]; W. Fliickiger, Bischof Eduard Herzog. Festpredigt anliss-
lich der 100. Wiederkehr seiner Priesterweihe, gehalten in Solothurn am
27.2.1967 [Sonderdruck 0.0. und o.].]; F. X. Jans, Eduard Herzog im Span-
nungsfeld des Vaticanum I. Der Werdegang eines Professors der theologi-
schen Lehranstalt Luzern bis zu seiner Trennung von der romisch-katholi-
schen Kirche, Luzern 1971 [bei V.Conzemius eingereichte maschinenge-
schriebene Diplomarbeit]; U. Kiiry, Eduard Herzog. Zur fiinfzigsten Wieder-
kehr seines Todestages, Christkatholisches Kirchenblatt 97 (1974) 65-67;
J. F. Waldmeier, Katholiken ohne Papst. Ein Beitrag zur Geschichte der
christkatholischen Landeskirche des Aargaus, Aarau 1986, 109-111 [Proso-
pographie]; H. Aldenhoven, Eduard Herzog (1841-1924), in: St. Leimgruber/
M. Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit — Schweizer Theologen im 19.
und 20.Jahrhundert, Basel/Freiburg/Wien 1990, 501-506 [abgedruckt in:
IKZ 81 (1991) 142-148]; V. Conzemius, Eduard Herzog (1841-1924), ex-
égete, premier évéque catholique-chrétien de Suisse, in: DHGE 24, Paris
1991, 257-263 [abgedruckt in IKZ 81 (1991) 149-157]; A. Moll, Eine Freund-
schaft unter Bischofen: Joseph H.Reinkens und Eduard Herzog, 1KZ 81
(1991) 158-169.

Schliesslich sind auch anlésslich von Herzogs Bischofsweihe (1876) — dazu
auch J. F. Waldmeier, Katholiken ohne Papst [s. oben], 58-81) und Tod
(1924) sowie von Jubilden seiner Weihe, seines Geburts- und Todestages in
der kirchlichen Presse (zu nennen sind: «Der Katholik»/«Christkatholi-
sches Kirchenblatt»; «Christkatholische Jugend»; die zwischen 1913/21
und 1952 bestehenden Gemeindeblitter von Basel, Bern, Luzern, Olten,
St. Gallen, Solothurn und Ziirich) kleinere und grossere Notizen liber seine
Person und sein Anliegen erschienen, deren Autoren Herzog vielfach noch
personlich kannten. Alle genannten Arbeiten bis hin zum vorliegenden Vor-
trag setzen — entsprechend den unterschiedlichen Voraussetzungen, Interes-
sen und Perspektiven der Schreibenden — die Akzente mehr oder weniger
verschieden und sind so selbst wieder Dokumente einer schillernden Wir-
kungs- und Rezeptionsgeschichte; eine auf den christkatholischen Raum
beschrinkte Untersuchung wiirde zeigen, wie im Brennpunkt der Auffas-
sungen iiber die von Herzog vertretene und gelebte Sache das kirchlich-
weltanschauliche Selbstverstindnis der Christkatholiken und Christkatholi-
kinnen sich in hundert Jahren gewandelt hat.

«Seid bereit zur Verantwortung» — Synodalpredigt, gehalten am 29.Juni
1898 in der Augustinerkirche in Ziirich, Sonderdruck, S.2f. In den Jahren
1875-1878 kommt Herzog — situationsgemiiss oft in apologetisch-polemi-
schem Ton — immer wieder auf das Katholisch-bleiben-Wollen zu sprechen:
das ist Rechtfertigung der christkatholischen Sache und des eigenen Enga-
gements nach aussen und Besinnungsruf nach innen (vgl. Hb I
1-10.54-74.75-91.92-114.121-134; ferner 46.229.231-256.323; Hb I

221



22.59f.190f.198f.; Hb III 1910, 3). Eine der letzten Ausserungen Herzogs
zum Anliegen ist «Der religiose Standpunkt der christkatholischen Kirche»,
IKZ 9 (1919) 273-288. Vgl. auch die Zitate aus Herzogs Briefen und Vortri-
gen bei W. Herzog [Anm. 3], 233-239.

5 «Antwort auf die pépstliche Exkommunikationsbulle vom 6.Dezember
1876» — Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1877, Hb I 113; vgl. auch Hb I
288f.302; 111, 1910, 3. Es ist aus der ersten Kampfzeit heraus zu erklaren,
dass Herzog wiederholt den Eindruck erweckt, die kirchliche Gemeinschaft
mit dem Papst, einem fremden Souverin, sei eine grundsitzlich unmogliche
Sache, die christkatholische Kirche mithin prinzipiell «romfrei», wie der
sachlich ungliickliche, von Herzog und anderen verwendete Ausdruck lautet
(z.B. BB 16/1890/Bern 30; BB 21/1895/St. Gallen 30; vgl. aber auch Hb I
111.358). Demgegeniiber ist zu sagen, dass dies nur eine Notldsung ist, so-
lange sich der Primat des Papstes in den Bahnen des 1. Vatikanums vollzieht
(vgl. die Erkldrung der altkatholischen Bischofe zum 18.Juli 1970 «Der Pri-
mat in der Kirche», IKZ 60 [1970] 57-59). Unter eben dieser Hinsicht die
altkatholische Kirchen«griindung» zu rechtfertigen wird Herzog nicht
miide, so noch als grand old man in Ansprachen auf den Altkatholikenkon-
gressen von 1907 und 1913 (vgl. Der siebente internationale Altkatholiken-
Kongress im Haag vom 3. bis 5. September 1907, Harmelen 1907, 49-56; Be-
richt iiber den neunten internationalen Altkatholikenkongress in Kdln vom
9. bis 12.September 1913, Bern 1913, 40-48 [= IKZ 3 (1913) 472-480)).
Herzog hat iibrigens auch, im Gegensatz zu vielen Zeitgenossen, erkannt,
dass das Dogma von der bischoflichen Allgewalt des Papstes (Jurisdiktions-
primat) viel gravierender ist als das von seiner Unfehlbarkeit ( W. Herzog
[Anm. 3], 184).

¢ Unter diesem Titel wurden die von Prof. J. H. Reinkens, dem nachmaligen

ersten deutschen altkatholischen Bischof, 1872 in der Schweiz gehaltenen

Vortrage — sie lenkten den zunichst diffusen antivatikanischen Protest in

Richtung Gemeindebildung - spiter verdffentlicht: «Katholisch, nicht

papstlich». 6 Vortrige, mit einem Vorwort von Bischof Dr. Ed. Herzog, Ol-

ten 1903.

Die im Titel verwendete Gegeniiberstellung kniipft an einen élteren Vor-

gang an: vgl. Alois Vock, Der Kampf zwischen Papstthum und Katholizis-

mus im fiinfzehnten Jahrhundert. Eine Sikularfeier fiir die Kirchenver-
sammlung zu Konstanz (1416), Schweizerisches Museum [Sauerldnder,

Aarau] 1816, 75-125. Die Schrift wurde ohne sein Wissen 1832 nachge-

druckt und in einem pipstlichen Breve vom 17.9. 1833 verurteilt (E. Herzog,

Stiftspropst Josef Burkard Leu [Anm. 11], 81).

Herzog bezeichnet in einem auf dem 5. Internationalen Altkatholikenkon-

gress in Bonn 1902 verlesenen Schreiben den Studienaufenthalt 1867/68 an

der katholisch-theologischen Fakultiit in Bonn, niherhin die Begegnung mit
seinen Lehrern Franz Heinrich Reusch (1825-1900) und Joseph Langen

(1837-1901), als den Zeitpunkt, da er «eigentlich in die Stromung, die man

altkatholische Bewegung nennt, geraten sei», in: Der V. internationale, XI.

[sic — richtig: XIV.] deutsche Altkatholiken-Congress in Bonn vom 5. bis

8. August 1902, Bonn 1902, 39-45, hier 39.

Zur altkatholischen Kirche und Theologie heute vgl. die Gesamtiibersichten

222



von U. Kiiry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr An-
liegen, 2. Aufl. hg. von Chr. Oeyen, KW 3, Stuttgart 1978 [31982], 57-71.
443-452; W. Kiippers, Art. «Altkatholizismus», in: TRE 2, Berlin 1978,
337-344 — dort auch Angaben zu weiterer Literatur iiber die altkatholische
Kirche. Von seither erschienenen grosseren Publikationen iiber die altkatho-
lische Kirche seien erwdhnt: Christkatholisch. Die Christkatholische Kirche
der Schweizin Geschichte und Gegenwart—zum 100-Jahr-Jubildum der Christ-
katholischenKirchgemeindeSolothurn.Schriftleitung: W. Fliickiger/C. Jenzer,
Zirich 1978; C. van Kasteel/P.J. Maan/M. F. G. Parmentier (Hg.), Kracht
in Zwakheid van een kleine wereldkerk. De Oud-Katholieke Unie van Utrecht,
Amersfoort 1982; B. W. Verhey, L’Eglise d’Utrecht, 0.0. 1984.

Vgl. dazu U. von Arx, Trends and Developments in Modern Western Euro-
pean Old Catholic Liturgy, with a Focus on the Swiss Church, PNCC Stu-
dies 10 (1989), Scranton PA/USA, 9-39. Auf Herzog gehen zuriick: a)
Christkatholisches Gebetbuch fiir gemeinsamen Gottesdienst, Bern 1879
(von der 6.Session der Nationalsynode 1880 in Genf approbiert), — dazu die
Bearbeitung fiir die welschen Gemeinden: Livre de priéres liturgiques a
I'usage des Catholiques-chrétiens de la Suisse, Geneve 1881 (von der 7. Ses-
sion der Nationalsynode 1881 in Basel approbiert); b) Messliturgie der
christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern 1880 (Altarmissale), — dazu die
franzosische Version: Livre de priéres liturgiques a I'usage des Catholiques-
chrétiens de la Suisse, Geneve 1881; c¢) Christkatholisches Ritual, Olten
1879 (von der 4.Session der Nationalsynode 1878 in Aarau approbiert), —
dazu die franzosische Version: Rituel catholique-chrétien, Genéve 1879.
Vgl. dazu auch seinen Riickblick in: E. Herzog, Der religiose Standpunkt der
christkatholischen Kirche, IKZ 9 (1919) 273-288. Mir unbekannt ist Her-
zogs Anteil an den in ein Pontifikale gehorigen Ordnungen der Bischofs-
weihe (0.0. und o.]J.), der priesterlichen Weihen (Bern 1891), der
Kirchweihe (Bern 1891) und der Glockenweihe (Bern o.J. [1900]). Zu seiner
Beteiligung am Prozess der Entstehung eines Gesangbuchs vgl. noch
S. Kraft, Der deutsche Gemeindegesang in der alt-katholischen Kirche. Kir-
chenlied — Messgesang. Ein Beitrag zur Gesangbuchforschung — eine Hilfe
fiir die Praxis von heute, Karlsruhe 1976 [Eigenverlag des Verfassers], 42-54.
Ausziige aus dem Verfassungsentwurf Herzogs und Anmerkungen zur da-
maligen Debatte iiber die Notwendigkeit eines Bischofs iiberhaupt und
seine Stellung als Vorsitzender von Synode und Synodalrat bietet W. Herzog
[Anm.3], 76-79; vgl. auch P.Gschwind, Geschichte der Entstehung der
christkatholischen Kirche der Schweiz II, Solothurn 1910, 442-447. Kritik
an der am 14.6. 1874 in Bern bzw. am 21.9.1874 in Olten von der Delegier-
tenversammlung des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken ver-
abschiedeten und am 14.6.1875 in Olten auf der 1.Session der Nationalsyn-
ode in Kraft gesetzten Verfassung mit ihrer Abschwichung der formellen
Stellung des Bischofs idusserten die hollindischen Bischofe (vgl. F. Smit
[Anm. 18]) und E.Michaud (vgl. R. Dederen, Un réformateur catholique au
XIXe siécle, Eugéne Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme — (Ecumé-
nisme, Genéve 1963, 123-127), Zustimmung dagegen der Schopfer der Syn-
odal- und Gemeindeordnung der deutschen Altkatholiken, J. F. von Schulte
(so nach P. Gschwind, 445).

223



Einblick in den Ansatz der christkatholischen Laienfiihrer geben der vom
spateren Nationalrat und Bundesrichter Leo Weber (1841-1935) redigierte
«Bericht und Vorschlag betreffend eine Verfassung der christkatholischen
Kirche der Schweiz nebst einem die wichtigsten Vereinsbeschliisse enthal-
tendem Anhang. Vorlage des Centralkomite’s an die Delegierten des
Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken», Solothurn 1874 (wieder-
abgedruckt in : E. Friedberg, Aktenstiicke die altkatholische Bewegung be-
treffend, mit einem Grundriss der Geschichte derselben, Tiibingen 1876,
480-510) zuhanden der Versammlung vom 21.9.1874, sowie die kritischen
Kommentare zu antiklerikalen und antiepiskopalen Tendenzen der Reform-
bewegung in dem vom spiteren Synodalratsprisidenten Peter Dietschi
(1830-1907) herausgegebenen und von Herzog mitgetragenen Wochenblatt
«Katholische Blitter»: 2 (1874) 198-200.201-205.305-308.321-325.

Ein kritischer Riickblick auf jene Jahre aus der Feder von Herzog selbst fin-
det sich in drei seiner spiteren Berichterstattungen an die Synode, vgl. BB
40/1914/Schénenwerd 26-42, hier 39-42; BB 42/1916/Mdohlin 20-45, hier
34-36 («Im Allgemeinen wird man heute zugeben diirfen, dass die Gemein-
debildung und der Anschluss an die christkatholische Bewegung an sehr
vielen Orten [in den Kantonen Bern und Genf] aber nicht eigentlich aus den
religiosen und kirchlichen Griinden erfolgt waren, die uns in der iibrigen
Schweiz veranlasst hatten, aus der pépstlichen Jurisdiktion auszuschei-
den.»). 41-46; BB 49/1923/Basel 21-32, hier 27-32.

10 Vgl. dazu zuletzt H. Wicki, Staat, Kirche, Religiositdt. Der Kanton Luzern

zwischen barocker Tradition und Aufkldrung, Luzerner Historische Verof-
fentlichungen 26, Luzern/Stuttgart 1990, 351-391; ferner M. Weitlauff, Kir-
che und Staat im Kanton Luzern. Das sog. Wessenberg-Konkordat vom
19. Februar 1806, ZKG 101 (1990) 7-50; P. Hafner, Staat und Kirche im
Kanton Luzern. Historische und rechtliche Grundlagen, Freiburger Verof-
fentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat 33, Fribourg 1991. Le-
senswert sind auch F. X. Bischof, Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift
und Bistum Konstanz im Spannungsfeld von Sikularisation und Suppres-
sion (1802/03-1821/27), Miinchener kirchenhistorische Studien 1, Stuttgart
1989, sowie — in perspektivischer Ausweitung der mit Wessenberg und sei-
nen Gegnern gegebenen Konstellation — M. Weitlauff, Papsttum und mo-
derne Welt, ThZ 40 (1984) 367-393.
Zu Leu vgl. G. Wiist, Josef Burkard Leu (1808-1865), ein liberaler Geistli-
cher, EHS III 30, Bern 1974; St. Leimgruber, Josef Burkard Leu (1808—1865)
— Vertreter des theologischen Aufbruchs, in: ders./M. Schoch (Hg.), Gegen
die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20.Jahrhundert, Ba-
sel/Freiburg/Wien 1990, 42-56.

"' Herzog ist in kleineren historischen Arbeiten mehrmals auf Gestalten im
schweizerischen Katholizismus eingegangen, in denen er Vorldufer des von
ihm vertretenen Anliegens erblickte, vgl. etwa E. Herzog, Uber Religionsfrei-
heit in der helvetischen Republik mit besonderer Beriicksichtigung der
kirchlichen Verhiltnisse in den deutschen Kantonen, Bern 1884: ders.,
Thadddus Miiller, Bern 1886; ders. Robert Kilin, 1833-1867 katholischer
Pfarrer in Ziirich, Solothurn 1891; ders., Stiftspropst Josef Burkard Leu und
das Dogma von 1854. Ein Beitrag zur Vorgeschichte des vatikanischen Kon-

224



zils, Bern 1904; vgl. auch die laut F. Lauchert, Bibliographie der Christka-
tholischen Kirche der Schweiz, Bern 1893, 23, von Herzog stammende Notiz
«Der erste Schritt zur Herstellung einer christkatholischen Kirchenorga-
nisation in der Schweiz», in: Der Katholik 14 (1891) 120-122; die Rede ist
von einer auf der Versammlung liberaler und reformgesinnter katholischer
Geistlicher in Schinznach 1833 verabschiedeten und spiter von zahlreichen
Gesinnungsgenossen unterzeichneten Absichtserkldrung, die dann bald in
den Schatten der Badener Artikel 1834 [Text bei U. Lampert, Kirche und
Staat in der Schweiz, Band IlI, Fribourg/Leipzig 1939, 102-106; vgl. dazu
auch F. Glauser, Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel (1834/35),
Solothurn 1960] geriet.

Uber die Legitimitit solcher und anderer Bestrebungen, die christkatholi-
sche Kirche und den Altkatholizismus insgesamt in eine Kontinuitétslinie
mit fritheren Reformbewegungen in der katholischen Kirche zu stellen, lasst
sich sinnvoll nur streiten, wenn die Beurteilungskriterien geklért sind.
Noch deutlicher als im genannten Hirtenbrief (Hb I 231-256) liesse sich
dies an einem Vortrag vor dem anglikanischen Church Congress in Norwich
vom Oktober 1895 zeigen: E. Herzog, Die Nationalkirche. Thre Kontinuitit
in der Weihe, Lehre und Autonomie, RITh 4 (1896) 14-28.

In der damaligen (und auch noch spéteren) romisch-katholischen Kirchen-
presse wurde, wenn von der christkatholischen Kirche die Rede war, das
Wort «katholisch» in der Regel in Anfithrungszeichen gesetzt oder mit
«sog.», «Pseudo-» und anderen Qualifizierungen versehen.

Vgl. dazu U. Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die
Entstehungsgeschichte der nationalen Volksorganisationen im Schweizer
Katholizismus 1848—1919, Ziirich 21991 ; ders., Katholizismus und Moderne.
Zur Sozial- und Mentalitatsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und
20.Jahrhundert, Ziirich 21991.

Auch in der neuesten Historiographie zu den kirchenpolitischen Entwick-
lungen in der Schweiz des 19.Jahrhunderts werden oft den katholischen Li-
beralen und/oder den Christkatholiken die «kirchentreuen [= papsttreuen|]
Katholiken» gegeniibergestellt, womit implizit ein theologisches Urteil ge-
fallt wird, das zumindest einer kurzen Begriindung bediirfte. Immerhin war
es gerade die vom Gewissen her unaufgebbare und nicht delegierbare Sorge
um die Kirche, die Leute wie Herzog und durchaus auch Laien zu ihrem
Verhalten driingte. Fiir diesen kam ein non contradicere in der Offentlich-
keit, wie es etwa Ph.A. von Segesser gegeniiber dem mit einem schlechten
staatlichen Gesetz verglichenen Unfehlbarkeitsdogma vertrat, nicht in
Frage, weil mit diesem letztlich die Wahrheits- und damit eine Bekenntnis-
frage gestellt war. Zu Segessers Position vgl. V. Conzemius, Philipp Anton
von Segesser 1817-1888. Demokrat zwischen den Fronten, Ziirich 1977,
90-99.184-187; ders. (Hg.), Briefwechsel Philipp Anton von Segesser
(1817-1888), Ziirich 1983 ff.; ein auf Herzog beztiglicher Schriftwechsel zwi-
schen dem Kanzler des Bistums Basel, Josef Duret, und Segesser in seiner
Eigenschaft als Luzernischer Schultheiss vom November 1871 findet sich in
Band V, Ziirich 1992, 223-232. Zu Herzogs Reaktion auf Segessers Urteil
iiber den Christkatholizismus vgl. z. B. Der religiése Standpunkt der christ-
katholischen Kirche [Anm. 8], 274-276.

225



16 Die schweizerische Synode machte sich auf ihrer 2.Session 1876 dieses
Programm zu eigen mit einer pragnanten Formulierung, die auf eine Inter-
vention von Eugéne Michaud, dem eben an die Fakultit berufenen neuen
Kollegen Herzogs, zuriickgeht:

«Die Nationalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz erklirt:
Sie begriiit die Bestrebungen der altkatholischen Kirche in Deutschland,
eine Einigung mit den protestantischen, griechischen [= orthodoxen] und
anglikanischen Kirchen herbeizufiihren, als ein groBes, bereits vom Stifter
der christlichen Religion vorausgesagtes, mithin im Willen der gottlichen
Vorsehung gelegenes Werk und wird nach Kriften fiir dessen Forderung
und Vollendung ebenfalls einstehen.

Sie anerkennt, um diese Einigung und in Ubereinstimmung mit den Prinzi-
pien der ungetheilten Kirche zu fordern, als einzigen Herrn der Kirche nur
Jesus Christus, unter dem sie sich in Verbindung mit ihrem Episkopat, Prie-
sterthum und Diakonat autonom regiert; als 6kumenische d.h. allgemeine
Konzilien nur jene sieben, und auch diese nur in ihrem unverfilschten
Texte, welche als solche von der ungetheilten Kirche des Morgen- und
Abendlandes angenommen sind; als katholische Moral nur die Moral des
Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen, bestindigen und einstimmi-
gen Zeugnil} der christlichen Einzelkirchen aufgefaB3t wird; als katholische
Disciplin und Liturgie nur die Disciplin und Liturgie, wie sie allgemein in
der ungetheilten Kirche gefeiert [sic] worden...» in: Protokoll der zweiten
Session der Nationalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz. Sit-
zungen vom 7. und 8. Juni 1876 gehalten in der Pfarrkirche zu Olten, Olten
1876, 20f., vgl. 12. U. Kiiry [Anm. 7], 455, hat den Text zu Recht in die Do-
kumentation der gesamtaltkatholischen Grundsatzerkldarungen aufgenom-
men.

E.Herzog beruft sich wiederholt auf diese Erklirungen; vgl. z.B. Hb I 84;
Hb II 191; Hb III, 1916, S.12; BB 8/1882/0lten, 29-42, hier 42; BB
16/1890/Bern, 20-33, hier 30-32 [iiberdies mit wichtigen Aussagen iiber
sein Selbstverstdndnis als Bischof]; das in Anm.7 erwédhnte Schreiben an
den 5.IAKK 1902 in Bonn (S.42).

17 Hb II 58.

18 Zu diesem Zusammenschluss ist es deshalb so spdt gekommen, weil die
Hollinder der schweizerischen altkatholischen Bewegung lange Zeit nicht
iiber den Weg trauten und den katholisch-bewahrenden Charakter vermiss-
ten. Bekanntlich weigerten sich ihre Bischéfe, an der Konsekration von
Eduard Herzog teilzunehmen; letzterem ist es aber 1889 gelungen, in den
Niederlanden einen Sinneswandel herbeizufiihren. Vgl. F. Smit, Meinungs-
verschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen Deutschlands,
Hollands und der Schweiz im Jahre 1876, IKZ 71 (1981) 65-120; ders., Die
weitere Entwicklung der Utrechter Union (der altkatholischen Bischofe)
von 1889 bis 1909, IKZ 79 (1989) 104—135. Zur ekklesialen Konzeption der
Utrechter Union vgl. die beiden Aufsiitze von K. Stalder, Der ekklesiologi-
sche und kirchenrechtliche Gehalt der Utrechter Union der Altkatholi-
schen Kirchen, OAKR 31 (1980) 367-400.470-477; wiederabgedruckt in:
ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen
und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich/Koln 1984,

226



20

21

193-238; ders., Ekklesiologie und Rechtsstruktur der Utrechter Union der
altkatholischen Bischofe, in: C. van Kasteel/P.J. Maan/M. F. G. Parmentier
(Hg.), Kracht [Anm.7], 107-123; wiederabgedruckt in: a.a.O., 258-272.
Hb I 208-230. Ebenfalls abgedruckt in: E. Herzog, Gemeinschaft mit der
Anglo-amerikanischen Kirche. Beobachtungen und Mittheilungen, Bern
1881 (A. Briefe aus Amerika; B. Vortrag iiber die bischofliche Kirche Ame-
rika’s; C. Kundgebungen der amerikanischen Kirche; D. Hirtenbrief).

Als erste Akte vollzogener kirchlicher Gemeinschaft bzw. Interkommunion
nennt Herzog Gottesdienste in Paris 1879 (vgl. die von W. Herzog [Anm. 3],
207, zitierte Tagebuchnotiz), Bern 1879 und in den Vereinigten Staaten
1880, wo er jeweils zusammen mit anglikanischen Bischofen die Kommu-
nion empfing.

Herzog besuchte die Kirche von England 1878, 1881 (mit Bischof
J.H.Reinkens), 1888, 1895 und 1897.

Zum weiteren Fortgang der altkatholisch-anglikanischen Beziehungen, die
in der 1931 in Bonn vereinbarten «Interkommunion» gipfelten, vgl. die in
Anm.7 genannte Literatur sowie G. Huelin (Hg.), Old Catholics and Ang-
licans 1931-1981. To Commemorate the Fiftieth Anniversary of Intercom-
munion, Oxford 1983; U. von Arx, Zwischen Krise und Stabilitit, IKZ 81
(1991) 1-40.

Vgl. K.-Ch. Epting, Art. «Glauben und Kirchenverfassung, Bewegung fiir»,
in:  H. Kriiger/W. Loser/W. Miiller-Romheld (Hg.), Okumene-Lexikon,
Frankfurt 1983, 475-483.

Die «Internationale Kirchliche Zeitschrift» war damals dank der vom spi-
teren Bischof A.Kiiry betreuten Rubrik «Kirchliche Chronik» im deut-
schen Sprachbereich eine erste Informationsquelle fiir die beginnende 6ku-
menische Bewegung.

Herzog selbst verfasste mehrere Beitrige zur Frage der kirchlichen Wieder-
vereinigung und zu den bisherigen und laufenden altkatholischen Ansiit-
zen: «Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche
der Schweiz», IKZ 9 (1919) 1-37.112-126; «Unsere Stellung zu den kirchli-
chen Unionsbestrebungen. Hirtenbrief anliisslich der Genfer Vorkonferenz
iber Glauben und Kirchenverfassung», 1KZ 10 (1920) 161-177; «Nach
welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung zu versuchen?»,
IKZ 11 (1921) 1-16; «Vorschldge zur Herbeifiihrung einer kirchlichen Eini-
gung», IKZ 22 (1922) 11-25; «Leibniz und Bossuet iiber kirchliche Wieder-
vereinigung», IKZ 12 (1922) 209-224. Einmal vergleicht er den Ansatz Dol-
lingers bei den Bonner Unionskonferenzen 1874/75, auf welche die in
Anm. 6 erwiihnte erste Resolution der Synode iiberhaupt sich bezieht, mit
der Initiative der amerikanischen Episkopalkirche zur Vorbereitung einer
Weltkonferenz iiber Fragen kirchlicher Einigung, BB 42/1916/Mdhlin,
20-45, hier 29-34. Vgl. noch «Vier Werke iiber kirchliche Wiedervereini-
gung», IKZ 11 (1921) 73-92, und «Uber kirchliche Wiedervereinigung nach
pdpstlicher und nach christkatholischer Auffassung. Hirtenbrief auf die Fa-
stenzeit 1895», in Hb I1 132-147. Weitere Ausserungen Herzogs zum Ver-
hiltnis der Konfessionen untereinander finden sich noch in den Hirten-
briefen von 1884 (Hb I 312-335), 1898 (Hb II 197), 1901 (Hb II 241) und

‘1916 (Hb III, 1916, 8—12 — mit resigniert klingenden Untertdnen).

227



22 Tn seinem Riickblick iiber «Internationale kirchliche Beziehungen der
christkatholischen Kirche der Schweiz» [sieche Anm.21] kann Herzog seine
Enttduschung iiber die erfolglose theologische Kldrungsarbeit zwischen Or-
thodoxen und Altkatholiken nicht verbergen. Wenn er im Hirtenbrief von
1916 (Hb II1, S. 10) ausschliesst, «dass es einfach auf dem Wege der theolo-
gischen Wissenschaft jemals zu einer kirchlichen Einigung kommen
werde», so mag hier Herzog an den unmittelbar ergebnislosen Austausch
theologischer Gutachten zwischen der russisch-orthodoxen St. Petersburger
und der altkatholischen Rotterdamer Kommission (1893/94-1912/13) ge-
dacht haben; vielleicht mégen noch Erinnerungen von der 2. Bonner Uni-
onskonferenz 1875, wo Herzog — ohne in die Debatten einzugreifen — mit
dabei war, eine Rolle gespielt haben (vgl. auch H. Aldenhoven [Anm.3],
147f.). Es ist aber auch zu bedenken, dass Herzog kaum an priziseren sy-
stematisch-theologischen Fragestellungen interessiert war. Von daher ver-
steht sich {ibrigens auch eine beildufig gemachte Bemerkung, fiir die christ-
katholische Kirche seien biblische Wissenschaft und Kirchengeschichte die
beiden wichtigsten an der Fakultidt vertretenen Féacher (BB 8/1882/Olten,
29-42, hier 39).

2 1KZ 9 (1919) 115. Zu erwidhnen ist hier auch Herzogs Reaktion auf das an

ihn gerichtete Schreiben des Okumenischen Patriarchen Meletios IV. vom
Mai 1922: Er gibt es der einige Wochen spiater in Aarau versammelten Syn-
ode bekannt, und es ist ihm Anlass, im bisché6flichen Bericht in einem Ex-
kurs iiber die kirchlichen Einigungsbemiihungen der Altkatholiken auf die
besondere Beziehung zur morgenldndischen Kirche einzugehen; dabei sagt
der Einundachtzigjihrige: «Ich glaube nicht, dass seit einem Jahrtausend
ein 6kumenischer Patriarch freundlichere Worte an einen katholischen Bi-
schof des Abendlandes gerichtet hat, als ich von dem gegenwirtig ersten
Wiirdentriger der morgenlindischen Kirche erhalten habe. Damit hat die
grosse Exkommunikation, die 1876 iiber mich verhdngt worden ist, auch in
den Augen der Welt ihre Bedeutung verloren» [meine Hervorhebung], in: BB
48/1922/Aarau, 24-42, hier 41. Eine dhnliche Aussage machte Herzog 1909
in einem Brief an den serbischen Bischof N.Velimirovi¢, vgl. W. Herzog
[Anm.3], 211f. Hinweise auf das Glaubenszeugnis der orthodoxen Kirche
finden sich schon friih, z. B. Hb I 59f.180.
Zum weiteren Verlauf der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen vgl. U.
von Arx, Kurze Einfithrung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen
Dialogs, in : ders. (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche Ge-
samtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dia-
logs 1975-1987 mit franzésischer und englischer Ubersetzung, Beiheft zu
IKZ 79 (1989), 11-26.

¢ Literatur zur Errichtung und Geschichte der christkatholisch-theologischen
Fakultdt: Gutachten iiber die Errichtung und Organisation einer Fakultat
fiir katholische Theologie an der Hochschule Bern. Im Auftrag der h. Re-
gierung des Kantons Bern verfasst von der hiezu den 4.Juni 1873 gewihl-
ten Kommission [Pfarrer E.Herzog, Prof. Dr. E.Miiller, Prof. Dr. F.Nip-
pold], Bern 1874; Dekret betreffend Errichtung und Organisation einer ka-
tholisch-theologischen Fakultit an der Hochschule zu Bern (vom 29. Heu-
monat 1874), Bern 1874; [E. Herzog,] Die Fakultit fiir katholische Theolo-

228



gie, in: Katholische Blatter 2 (1874) 121-125; [ders.,] Die theologische Fa-
kultdt, ebd. 353-357; [ders.] Die Eroffnung der katholisch-theologischen
Fakultét in Bern, ebd. 402-405; Reden gehalten bei der Er6ffnung der ka-
tholisch-theologischen Fakultdt an der Universitdt Bern am 11. December
1874 [Erziehungsdirektor J. Ritschard, Rektor H. Dor, die Dekane der bei-
den theologischen Fakultdten F.Nippold und J.Friedrich], Bern 1875;
E. Miiller, Die Hochschule Bern in den Jahren 1834-1884, Bern 1884,
107-114; Ph. Woker, Promemoria iiber die katholisch-theologische Fakultét
in Bern, in: Protokoll iiber die zehnte Session der Nationalsynode der
christkatholischen Kirche der Schweiz. Sitzung vom 5.Juni 1884, gehalten
in der Aula des Miaddchenschulhauses zu Biel, Basel 1884, 43-55 (auch in:
Der Katholik 7 [1884] 217-222); [E. Herzog,] Die katholisch-theologische
Fakultét, in: Der Katholik 22 (1899) 37-40.45-50 (vgl. ders., Die Anregun-
gen zur Griindung einer katholisch-theologischen Fakultdt in Bern 1835
und 1836, in: Der Katholik 27, 1904, 90-91.98-100); J. Troxler, Die «katho-
lisch»-theologische Fakultdt an der Hochschule Bern und ihre Vorge-
schichte, in: Monat-Rosen 47 (1902/03) 81-96.145-160.219-229.339-
349.377-393.448-459.508-520 (Separatabdruck Basel 1903); P. Gschwind
[Anm. 9], 434-438; W. Herzog, Die katholisch-theologische Fakultit an der
Universitdat Bern, IKZ 9 (1919) 295-333; R. Feller, Die Universitdt Bern,
Bern/Leipzig 1935, 278-284.338-340.525-526.585-586; O. Gilg, Einiges aus
der Geschichte unserer Christkatholisch-theologischen Fakultit in Bern,
Christkatholisches Kirchenblatt 85 (1962) 26f.; U. Kiiry, Warum unsere
theologische Lehranstalt in Bern der finanziellen Mithilfe der ganzen
christkatholischen Kirche dringend bedarf (aus der Geschichte unserer Fa-
kultits-Stiftungen), ebd. 65f.; 4. Lindt, Die Fakultitsgriindung von 1874 im
Kontext geschichtlicher Erwartungen und Perspektiven, in: Betheft zu
IKZ 64 (1974) 2-12; A. E. Riithy, Die Christkatholisch-theologische Fakul-
tdt im Lichte der Vorlesungsverzeichnisse, ebd. 13-23; E. Kessler, Johann
Friedrich (1836-1917). Ein Beitrag zur Geschichte des Altkatholizismus,
MBMo 55, Miinchen 1975, 428-451; U. Kiiry, Die Internationalen altkatho-
lischen Theologentagungen von 1950 bis 1971, IKZ67 (1977)
106-124.140-184.224-251; 68 (1978) 83—122; P.Stadler [Anm. 1], 355-358;
K. Stalder, Die christkatholisch-theologische Fakultét. Ihr Selbstverstind-
nis, in: Hochschulgeschichte Berns 1528-1984. Zur 150-Jahr-Feier der Uni-
versitit Bern 1984, Bern 1984, 187-200; Die Dozenten der bernischen
Hochschule (Erginzungsband zum vorigen), 55-57.

Zur weiteren Einordnung vgl. C. Gareis/Ph. Zorn, Staat und Kirche in der
Schweiz. Eine Darstellung des eidgendssischen und kantonalen Kirchen-
staatsrechtes mit besonderer Riicksicht auf die neuere Rechtsentwicklung
und die heutigen Conflicte zwischen Staat und Kirche, Band 1, Ziirich
1877, 267-365 [Carl Gareis war vom Wintersemester 1874/75 bis zum Som-
mersemester 1875 Professor fiir Kirchenrecht an der Katholisch-theologi-
schen Fakultit in Bern]; U. Miiller, Die Entstehung des Bernischen Kir-
chengesetzes 1874, in: U. Miiller/W. Kohli/R. Morgenthaler, Evangelisch-re-
formierte Landeskirche unterwegs, Bern 1974, 7-33.

Der Bestand der am 29.Juli 1874 durch Dekret des Grossen Rates errichte-
. ten «katholisch-theologischen Fakultit» wurde erst viel spiter auf Geset-

229



zesstufe verankert: im Gesetz vom 6. Mai 1945 tiber die Organisation des
Kirchenwesens (Art.20) und nochmals im Gesetz vom 7. Februar 1954 iiber
die Universitit (Art.4); gleichzeitig erfolgte die offizielle Umbenennung in
«christkatholisch-theologische Fakultdt» in Anlehnung an die schon in der
Staatsverfassung vom 4.Juni 1893 (Art.84) vollzogene staatliche Anerken-
nung der «christkatholischen» Kirche in Unterscheidung von der «ro-
misch-katholischen».

25 Zugunsten des Erhalts der (christ)katholisch-theologischen Fakultit an der
Berner Hochschule sind bislang die folgenden Fonds errichtet worden:
1900 die Lenz-Stiftung (Legat Luise Lenz-Heymann [1825-1899]), 1911 die
Walther-Munzinger-Stiftung (Sammlung der christkatholischen Kirche aus
Anlass des 70. Geburtstages von Bischof Dr. E. Herzog), 1927 die Eduard-
Herzog-Stiftung (Sammlung zum Andenken an den am 26. Mirz 1924 ent-
schlafenen E.Herzog) und 1962 die Adolf-Kiiry-Stiftung (Sammlung zum
Andenken an den am 26.November 1956 verstorbenen Bischof Dr.
A.Kiiry); 1989 wurden sie zum «Besoldungsfonds der christkatholisch-
theologischen Fakultit» zusammengefasst. [hm soll auch das Ergebnis der
Bistumsopfersammlung von 1991, die aus Anlass des 150. Geburtstages von
Bischof E.Herzog [geb. 1.8.1841] fiir die Fakultit bestimmt wurde, zuge-
fithrt werden, und zwar als Urs-Kiiry-Schenkung; der dritte, 1976 verstor-
bene Bischof und langjihrige theologische Lehrer wire im selben Jahr
90 Jahre alt geworden. Der Ertrag dieses Fonds dient, wie es der prosaische
Name sagt, der Ausrichtung eines Beitrags an die Besoldung der Professo-
ren. Daneben gibt es noch — mit anderer Zweckbestimmung — den 1975 er-
richteten Jubildumsfonds (Sammlung aus Anlass des 100jdhrigen Bestehens
der Fakultit 1874—1974) und den im selben Jahr errichteten Eugéne und
Louis Michaud-Fonds (Erbschaft von Prof. Louis Michaud im Andenken
an seinen 1876-1915 an der Fakultit wirkenden Vater). Das Vermogen all
dieser vom Staat verwalteten Fonds betridgt zurzeit ca. 1,2 Mio. Franken.
Der seit 1885 bestehende Stipendienfonds (Legat B.Herzog; Schenkung
durch Unbekannt; Legat J. B. Kilin), der einen namhaften Zuschuss noch
einmal von Luise Lenz-Heymann erfuhr, wurde 1990 aufgehoben und seine
verbleibenden Mittel der Stipendienkasse der Christkatholischen Kirche
der Schweiz iiberwiesen. — Diese ist tibrigens die élteste bestehende finan-
zielle Einrichtung der Kirche. Sie geht zuriick auf das am 22. Mérz 1873 an
die freisinnigen Dibzesanstinde gerichtete Gesuch des Zentralkomitees des
Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken bzw. an den von Prof.
Walther Munzinger in Bern, Kantonsrat Franz Bally in Schonenwerd und
Pfr. Eduard Herzog in Olten am 20. April 1873 erlassenen Aufruf «An Volk
und Behoérden der Schweiz» zur Unterstiitzung altkatholischer Studieren-
der der Theologie, und sie ermoglichte schon im Wintersemester 1873/74
fiinf schweizerischen Stipendiaten das Theologiestudium bei den altkatho-
lischen Professoren der Bonner katholischen Fakultit. 1876 ging die Verfu-
gungsberechtigung an den Synodalrat der inzwischen konstituierten christ-
katholischen Kirche iiber.

¢ Vgl. etwa aus den Hirtenbriefen 1882 (Hb I 246-251), 1883 (Hb I 257-280),
1888 (Hb II 22-41), 1897 (Hb II 165-182), 1898 (Hb II 199), 1901 (Hb II
233-255), 1905 (Hb II1, 1905, 11).

230



27

28

29

30

E. Herzog, Gott ist die Liebe. Andachtsbuch fiir katholische Christen zum
privaten und hduslichen Gebrauch, Olten 1914 (Aarau 21917, Nachdruck
Solothurn 1960).

Zum Verhiltnis Staat—Kirche bzw. Christ-Biirger vgl. etwa aus den Hirten-
briefen: Hb 1 11-21.119.135-139.140-158 (bes. 149f.). 159-163.199—
207.246.304; Hb II 1-22.252f.; Hb 111, 1923.

Das kommt schon im vollstindigen Zitat zum Ausdruck: «... Es ist nicht zu
verkennen, dass die nationalkirchlichen Bestrebungen jener und der spiite-
ren Zeit stark verflochten waren mit den neuzeitlichen Ideen des Liberalis-
mus. Es gehort deshalb ganz folgerichtig auch zu den Grundziigen des
Charakterbildes von Bischof Herzog, dass er politisch mit unverriickbarer
Treue dem schweizerischen Freisinn verpflichtet war, wenn er auch mit
gleicher Aufrichtigkeit je und je seinem Abscheu gegen einen unkirchlichen
Radikalismus Ausdruck verlieh, der leichthin die Grundlagen christlichen
Glaubens untergrub oder gar frivol aushohlte» (E. Gaugler [Anm.3 — zwei-
ter Titel] 7). A.Gilg, der vor seiner Professur eine Zeitlang Herzogs Privat-
sekretdr war, berichtete, wie der Bischof immer wieder besorgt war, von
den Solothurner Freisinnigen vor den politischen Karren gespannt zu wer-
den (miindliche Mitteilung K. Stalder).

Bemerkenswert ist noch Herzogs Bericht iiber ein Gesprich, das er bei sei-
nem Amerika-Aufenthalt 1880 mit dem fast achtzigjdhrigen Bischof von
New York [Potter] iiber das Politisieren in der Kirche fiihrte. Der Amerika-
ner erklirte, «seit er Priester sei, habe er niemals an einer politischen Ver-
sammlung oder Abstimmung theilgenommen; er glaube fiir beide Parteien
da zu sein und wolle weder das Vertrauen der Einen noch der Andern ver-
scherzen. Ich war recht froh, dass ich ihm Gleiches von mir selber aussagen
und sogar die Versicherung geben durfte, nicht einmal an der Abstimmung
tiber die gegenwirtige Bundesverfassung [April 1874] theilgenommen zu
haben» (E. Herzog [Anm. 19], 40). Vgl. auch den Hirtenbrief von 1887
«Christus als Schiedsrichter in den Streitfragen der Gegenwart» (Hb II
1=-21), ferner Hb I 148-150.246; II 252.

Es ist jedenfalls symptomatisch, dass Herzog Mitglied der Studentenver-
bindung «Zofingia», nicht der «Helvetia» war.

Vgl. P.Stadler [Anm. 1], 358 f. Das Problem ist iibrigens schon lange gese-
hen worden; zu kritischen Ausserungen tiber die antiklerikal und indivi-
dualistisch geprigten Uberzeugungen hinsichtlich Religion und Kirche bei
vielen Vertretern der ersten christkatholischen Generation vgl. etwa E. Her-
zog, BB 40/1914/Schonenwerd, 2642, hier 39-42; O. Gilg, Die nichttheo-
logischen Faktoren bei der Griindung der christkatholischen Landeskirche
der Schweiz, IKZ 50 (1960) 30-47; U.Kiiry [Anm.7], 119-121; U. Kiiry,
Nach hundert Jahren kirchlicher Eigenexistenz der Zukunft entgegen [als
Abschiedshirtenbrief auf den Eidgendssischen Bettag 1972 eine Art Ver-
michtnis des dritten christkatholischen Bischofs], in: ders., Hirtenbriefe.
Mit einem Lebensbild von Bischof Dr. Urs Kiiry verfasst von Hans A. Frei,
Allschwil 1978, 281-357, hier 289-307 [«Die Bewiiltigung unserer Vergan-
genheit»]; 4. Amiet, Grundlagen zur Geschichte der Christkatholischen
Kirche der Schweiz, IKZ 78 (1988) 90—124 [wichtige Rezension zu Stadlers
Buch]; zu erinnern ist auch an die 1947 vom Ziircher Pfarrer Hans

231



31

32
33

232

Gschwind ausgeloste innerkirchliche Kontroverse iiber den Liberalismus in:
Der Katholik 70 (1947) 306-309.321-326.332f.338-342.362-364.370-372.
Ein vielleicht etwas vordergriindiges Beispiel: Viele junge Christkatholikin-
nen und Christkatholiken haben in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg
etwas von der internationalen Vernetzung ihrer Kirche in den jahrelang flo-
rierenden Austauschbewegungen mit anglikanischen Partnergruppen er-
lebt.

Dieses Beispiel macht aber gerade auch ein Hauptproblem fiir die Erfahr-
barkeit des 6kumenischen Anliegens, wie es die altkatholische Kirche und
Theologie vertritt und teilweise realisiert hat, deutlich: es richtet sich in er-
ster Linie auf Kirchen, die nicht am selben Ort leben wie die christkatholi-
sche Kirche. Natiirlich gibt es anglikanische und jetzt vermehrt auch ortho-
doxe Gemeinden in der Schweiz, aber was sich dabei an gemeinsamem
Zeugnis fiir eine altkirchlich orientierte Sicht von Einheit und Gemein-
schaft der Kirche zur Geltung gebracht hat, bleibt aus Griinden, die hier
nicht zu erdrtern sind, marginal; das, was U. Kiiry [Anm. 7], 358-372, als alt-
kirchliche Gestalt der Okumene, im Unterschied zur Genfer und zur vatika-
nischen Okumene, beschrieben hat, kommt nicht zur Geltung. So bleibt fiir
viele Christkatholikinnen und Christkatholiken praktisch erfahrbare Oku-
mene das, was in der Schweiz als Okumene am Ort und von unten (mit
evangelisch-reformiert/romisch-katholischer Dominanz) gelebt wird; dabei
wird das altkatholische 6kumenische Anliegen oft als beziehungslos oder
gar als Hindernis gewertet; wie es mit anderen Entwiirfen hinsichtlich Ziel
und Methode kirchlicher Einheitsbestrebungen in partieller Spannung und
Ubereinstimmung steht, kann hier nicht ausgefithrt werden (vgl. dazu
H. Meyerund G. Larentzakis, Art. «Einheit der Kirche», in: Okumene-Lexi-
kon [Anm.20], 285-306; Th. F. Best, Art. «Models of Unity», in: N. Lossky
u.a. [Hg.], Dictionary of the Ecumenical Movement, Geneva/Grand Ra-
pids 1991, 1041-1043).

Vgl. A. Melich u.a. (Hg.), Die Werte der Schweizer, Bern 1991.

Mit diesem Satz hat W. Frei seinen letzten Beitrag in der IKZ abgeschlos-
sen: «Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen», 1KZ 74
(1984) 65-84, hier 84. Er nimmt damit den Schlusssatz eines fritheren Arti-
kels auf: «Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der Geistes-
geschichte des 19.Jahrhunderts», IKZ 71 (1981) 38-553, hier 55. Das ist bis-
lang und aller Voraussicht nach auch inskiinftig — mit Schmerz und Be-
fremden sei es vermerkt — seine letzte Ausserung zur Sache.



	Was wird bleiben? : Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von Eduard Herzog

