
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 4

Artikel: Was wird bleiben? : Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von Eduard
Herzog

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was wird bleiben?
Ein Rückblick auf ein Grundanliegen

von Eduard Herzog *

Bischof Eduard Herzog ist unter den Christkatholiken der ersten
Generationen wohl der einzige, für den man - mit Aussicht auf Resonanz

- heute noch zu einer Gedenkfeier einladen kann. Das Bewusstsein,
dass die christkatholische Kirche ihm Entscheidendes für ihr
Weiterbestehen über die turbulenten siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts

verdankt, ist weithin noch lebendig, auch wenn keine genaueren
Kenntnisse über sein Leben oder seine Anliegen vorhanden sind.

1. Das Umfeld

Ich rede mit Absicht vom «Weiterbestehen». Herzog war natürlich
auch an prominenter Stelle am Prozess beteiligt, der in den Jahren

1872-1876 zur Entstehung der christkatholischen Kirche führte. Dieser

Prozess fällt in die Jahre, da in mehreren Schweizer Kantonen mit
unterschiedlicher Intensität der sogenannte Kulturkampf tobte: der
offene Austrag eines seit langem schwelenden Konfliktes zwischen
dem modernen Staat mit seinen demokratischen und nationalen
Impulsen einerseits und der katholischen Kirche mit ihrer zunehmenden

Fixierung auf ihr päpstlich-kuriales Zentrum andererseits - das Ganze

als ein markantes Indiz für einen umfassenden Modernisierungspro-
zess der Gesellschaft im Sog der abendländisch-europäischen Aufklärung.

Ausgelöst wurde der Kulturkampf durch die auf dem 1.

Vatikanischen Konzil von 1870 promulgierten Papstdogmen: Das eine
betrifft den Jurisdiktionsprimat und verlangt von allen Hirten und Gläubigen

Unterordnung und Gehorsam gegenüber dem Papst, wo er sich

äussert in Sachen des Glaubens, der Moral, der für die Kirche massge-

* Vortrag, gehalten im Rahmen einer am 30. November 1991 in Bern
veranstalteten «Gedenkfeier zum 150. Geburtstag von Bischof Dr. Eduard Herzog,
erstem Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz 1876-1924, Professor

an der Katholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern

1874-1924»; dazu eingeladen hatten der Bischof und der Synodalrat der

Christkatholischen Kirche der Schweiz, die Christkatholisch-theologische
Fakultät der Universität Bern sowie der Verband christkatholischer Akademiker
und der Altherrenverband der Catholica Bernensis.

206



benden Disziplin und Ordnung und als regierendes Oberhaupt der

Kirche; das andere schreibt dem Papst unter bestimmten Bedingungen

die exklusive Lehrunfehlbarkeit zu hinsichtlich dessen, was in der
Kirche als Glaube und Moral heilsnotwendig und unabänderlich zu
gelten hat.

Auf dem Hintergrund früherer päpstlicher Enzykliken Pius' IX.
(Quanta cura 1854 mit dem Syllabus) und seines Vorgängers Gregor
XVI. (Mirari vos 1832) konnten die vatikanischen Dekrete zunächst
kaum anders denn als römische Kampfansage an den liberalen Staat
mit seinen Ordnungen und Wertvorstellungen aufgefasst werden.
Kein Wunder, dass liberale und radikale Politiker, unter ihnen nicht
wenige Katholiken, auf den Plan traten, um Abwehrmassnahmen zu
treffen. Von ihnen erfuhr die entstehende christkatholische Kirche im
Rahmen der in vielen Kantonen neu geschaffenen demokratischen
Kirchengesetzgebung Förderung; die Kehrseite der Medaille war,
dass sie - etwa im Berner Jura oder im Kanton Genf- in Massnahmen
eines kämpferischen Staatskirchentums verwickelt wurde oder sich
verwickeln liess, was dem gleich zu nennenden kirchlich-theologischen

Anliegen nur schadete und heute nach einer kritischen Bewertung

ruft1. Heikler zu beurteilen ist, ob zur Kehrseite der Medaille
auch die bisweilen diffus klingenden Ansichten über den Stellenwert
des Religiösen in einer fortschrittlichen Gesellschaft gehören, wie sie

auch von christkatholischen Kulturkämpfern vorgetragen wurden und
als Absage an ein kirchen- und bekenntnisgebundenes Christentum
verstanden werden konnten.

Eduard Herzog war nicht der einzige, aber doch der am meisten
gehörte, der nun - vor und nach seiner Wahl und Weihe zum Bischof -
den Widerstand gegen das 1. Vatikanische Konzil und die Bildung
einer eigenständigen kirchlichen Organisation aus kirchlich-theologischer

Perspektive zu rechtfertigen und zu realisieren suchte. Was er
zur Identitätsfindung der christkatholischen Kirche und Theologie
beitrug und vermittelte, blieb von Bedeutung über den Tageskampf
mit seinen politisch und konfessionell verqueren Fronten hinaus; dieser

flaute ja nach dem Tod Pius' IX. 1878 auch bald ab. «Eine echte

Würdigung des Christkatholizismus» - schrieb einmal Victor Conzemius

- «wird immer bis zu seinem theologischen Anliegen vorstossen
müssen.»2

207



2. Zum Grundanliegen: das Zeugnis für die katholische Kirche

Ein Grundanliegen von Eduard Herzog, ja vielleicht das Grundanliegen,

lässt sich anhand von zwei Stichworten charakterisieren: «katholisch»

und «ökumenisch».
«Bleiben Sie katholisch, sonst hat der Schritt, den Sie jetzt getan

haben, keinen Wert», rief bekanntlich der Luzerner Schultheiss Nikiaus
Dula Herzog zu, der im Herbst 1872 an seinen Bischof Lachat einen

Abschiedsbrief gerichtet hatte und im Begriff war, Luzern, wo er eine

Professur innehatte, zu verlassen3.

Dass der Schritt zu einer kirchlichen Organisation nur das eine Ziel
und den einen Sinn haben konnte, katholisch zu bleiben, bringt Herzog

immer wieder, in Synodepredigten oder in Hirtenbriefen, zur
Sprache. «Wir wollten Katholiken bleiben», sagt er auf der Zürcher
Synode 1898, 25 Jahre nach dem ersten christkatholischen Gottesdienst

in der Augustinerkirche, und er fährt fort: «Weil wir katholische

Christen bleiben wollten, für die die apostolische Lehre und der

Glaube der allgemeinen Kirche massgebend ist, mussten wir die
unheilige Worterneuerung verwerfen, auf die man am 18. Juli 1870 das

katholische Gewissen zu verpflichten versucht hat. Und weil wir
katholische Christen waren und bleiben wollten, hatten wir das Recht
und die Pflicht, uns selbst und allen, die zu uns halten wollten und für
die wir in irgend einer Weise eine Verantwortlichkeit hatten, die

Segnungen eines gottesdienstlichen und kirchlichen Lebens zu erhalten
oder herzustellen.»4

2.1 Der Rekurs auf die alte Kirche

Der vollzogene «Bruch mit dem Bischof von Rom»5, der Austritt aus

der Jurisdiktion oder Obödienz des Papstes ist die letzte Konsequenz
einer vom Gewissen her geforderten Entscheidung für das Verharren
beim katholischen Glauben in der katholischen Kirche und stellt nicht
die Katholizität der Kirche in ausschlaggebender Weise in Frage.

«Katholisch» ist hier offenkundig nicht primär und entscheidend von
der Verbindung mit dem Papst her definiert; «katholisch, nicht

päpstlich» lautete eine gängige, in dieser Gegenüberstellung freilich
zeitbedingte Losung6. Wodurch aber ist denn das «Katholische» nä-

herhin bestimmt? Durch das Mass der inneren Übereinstimmung mit

dem Glauben und der Struktur der alten ungeteilten Kirche. Ein
Rekurs auf eine massgebende Referenzgrösse der Vergangenheit ange-

208



sichts von Fehlentwicklungen der Gegenwart ist an sich eine bekannte
Erscheinung in der Kirchengeschichte. Charakteristisch an der
altkatholischen Version der «Rückkehr zu den Quellen» ist, dass nicht
einfach auf die Bibel, sondern auf die Kirche der ersten Jahrhunderte, auf
ihre Gemeinschaftsstrukturen und Lebensvollzüge zurückgegriffen
wurde. Die altkirchliche Orientierung sollte den Blick schärfen für das

Wesentliche, Gemeinsame, Vorgegebene des geschichtlich gewachsenen

und wachsenden Christentums; aber auch für Entstellungen und
einseitige Entwicklungen, in denen sich die entstandenen konfessionellen

Spaltungen zementierten. Gewiss kannte die alte Kirche der
sieben ökumenischen Konzile auch Spaltungen; sie sind aber nicht zu

vergleichen mit denen einer späteren Zeit, wo sich zuerst die
morgenländische und die abendländische Christenheit immer mehr auseinanderlebten

und in der letzteren dann die katholisch-protestantische
Entfremdung eintrat.

Der Rekurs auf die sogenannte alte Kirche ist eine Leitvorstellung
der altkatholischen Programmatik; sie ist in Deutschland von Theologen

und Kirchenrechtlern entwickelt worden, unter denen Ignaz von
Döllinger als das geistige Haupt des Widerstandes gegen die vatikanischen

Papstdogmen und der ihnen entsprechenden monarchisch-zen-
tralistischen Kirchenstruktur zu gelten hat7. Zu diesem Programm
gehört nicht nur der Protest gegen eine Struktur und Auffassung der Kirche,

wie sie in der Lehre von der päpstlichen Universalgewalt und
Unfehlbarkeit ihren Ausdruck findet und dergestalt keinen
hinreichenden Anhalt in der Schrift und der noch gemeinsamen Tradition
der christlichen Kirche hat; dazu gehören auch bestimmte Reformen,
die den durchgehenden Gemeinschaftscharakter der Kirche - in
Anlehnung an altkirchliche Vorgaben - besser zur Geltung bringen
sollen: etwa die Einbeziehung der Laien in die Leitung der Kirche, die

Gestaltung des Gottesdienstes als eines von der ganzen Gemeinde
getragenen Aktes und daher die Einführung der Landessprache u.a.m.

Wo Reformen in mehr als nur der simplen Abschaffung bestimmter
Bräuche und Vorschriften bestanden, stellte Herzog seine unerhörte
Schaffenskraft zur Verfügung; das gilt insbesondere für die Ausarbeitung

der damaligen für die Gottesdienste benötigten liturgischen
Bücher8. Zu nennen wäre auch sein Einsatz für eine bischöflich-synodale
Verfassung, wo er sich aber wegen einer starken antiklerikalen
Strömung mit seiner Sicht nicht ganz durchsetzen konnte9.

209



2.2 Der Rekurs auf Strömungen der katholischen Aufklärung

Bei seinem leidenschaftlichen Plädoyer für eine dem alten katholischen

Glauben besser entsprechende Kirche fühlte sich Herzog nicht

nur den altkatholischen Vordenkern in Deutschland verbunden, unter
denen auch seine theologischen Lehrer in Bonn waren. Es macht sich

bei ihm noch eine andere Linie geltend, die über seinen Onkel, den

früheren Stiftspropst Josef Burkard Leu (1808-1865) in Luzern,
zurückreicht in die Regeneration, die Helvetik und die katholische
Aufklärung. Zu nennen sind hier die Namen von Ignaz Heinrich von
Wessenberg (1774-1860), dem reformgesinnten Generalvikar (1802-
1813) des bald danach aufgelösten Bistums Konstanz, und von Thad-
däus Müller (1763-1826), dem luzernischen Stadtpfarrer, bischöflichen

Kommissar (1798-1814) und Mitstreiter Wessenbergs10. Ihre
Anliegen, auch die anderer, die hier nicht aufgezählt werden können,
sollten weiterhin ein kirchliches Heimatrecht behalten".

Aus einem schweizerischen Traditionsstrom stammt auch die Rede

vom nicht nur katholischen, sondern «nationalen» Charakter der

christkatholischen Kirche. Dieser Sicht widmet Herzog den Hirtenbrief

von 1882: katholisch durch die Bindung an die gemeinsame
Überlieferung, an das, was von Anfang an, überall und von allen
geglaubt worden ist; national durch die selbständige Regelung der

kirchlichen Angelegenheiten - auch der Bischofswahl - auf Synoden,
und das in Loyalität zur öffentlichen Ordnung des Vaterlandes. Die
Rede von der Nationalkirche tönt zeitbedingt; doch durch den
ideologischen Ballast hindurch erkennt man Ansätze dessen, was heute als

respektable Ortskirchentheologie verhandelt wird12.
Katholisch sein und bleiben - hatte Herzog mit einer solchen

Argumentationsfigur überhaupt Aussicht, ernst genommen zu werden? Auf
römisch-katholischer Seite konnte er kaum anderes denn Hohn und
Irritation erwarten13; hier war ja im Gefolge des Kulturkampfes und
seines Umfeldes ein institutionell vielfältig abgestützter, bollwerkartiger

Sammlungsprozess14 in Gang gekommen, der emotional klar im

Zeichen der Anhänglichkeit und Treue zum Papst als dem weisungs-
gebenden gottunmittelbaren Zentrum der Kirche stand. Die Verbindung

mit Rom ist hier das letztlich entscheidende Kriterium des

Katholischen, und das erscheint so stark internalisiert, dass es bis heute
als grösste Selbstverständlichkeit giltxi.

Von reformierter Seite wurde Herzog bisweilen mit der Vorhaltung
konfrontiert, er und die christkatholische Kirche seien mit ihrem Pro-

210



test und ihren Reformen auf halbem Weg stehengeblieben: wenn nicht
katholisch (nämlich Rom-katholisch), dann bitte doch konsequenter-
und vernünftigerweise den Zusammenschluss mit dem Protestantismus.

Man kann sich schliesslich fragen, ob bei uns selbst die Sache
wesentlich anders empfunden wird, wenn wir an eine weitverbreitete
Selbstdarstellung denken; «Wir sind nicht katholisch, wir haben ja
keinen Papst.» Wird der Bestandteil «katholisch» im Namen
«christkatholisch» eigentlich in seiner Bedeutung wahrgenommen?

Wie dem auch sei, eine Frage drängt sich auf: Wirkt der Anspruch
auf das Katholische nicht lächerlich und sektiererisch, wenn er in
blossen Absichtserklärungen einer kleinen Minderheit besteht?

3. Die Vision der einen katholischen Kirche

Hier ist der Ort, vom anderen Aspekt des Grundanliegens von Herzog
zu reden : vom Willen zur Ökumene, oder - in der damaligen Terminologie

und sachlich auch präziser - vom Willen, die Wiedervereinigung
der getrennten Kirchen anzustreben.

Es ist kennzeichnend für die altkatholische Programmatik der
1870er Jahre, dass gleichzeitig mit dem zur Gemeindebildung und
zum Bruch mit Rom führenden Protest gegen die vatikanischen
Dekrete die Wiedervereinigung der gespaltenen Kirche als Aufgabe in
Sicht trat. Spaltung um der Einheit in der Wahrheit willen, könnte
man etwas provokativ zugespitzt formulieren. Das markanteste Ereignis

in dieser Hinsicht waren und blieben für längere Zeit die von
Döllinger 1874 und 1875 organisierten Bonner Unionskonferenzen.
Aufsehenerregend für die damalige Zeit war die Zusammensetzung der
anwesenden Theologen: Anglikaner aus Grossbritannien und
Nordamerika, Orthodoxe aus verschiedenen osteuropäischen Ländern,
Protestanten und Altkatholiken aus Mitteleuropa. Es wurden zu bestimmten,

bisher als kirchentrennend geltenden Punkten Thesen formuliert,
die im Licht der altkirchlichen Tradition spätere Einseitigkeiten
korrigierten und den Kirchen den Weg zur Annäherung weisen sollten. Die
Bonner Unionskonferenzen hatten zwar keinen unmittelbaren Erfolg,
aber sie blieben für das weitere altkatholische Bemühen um Einheit
der Kirchen auf einer altkirchlich und das heisst nicht uniform-zentra-
listisch konzipierten Basis massgebend. Dabei wirkte das altkirchliche
Kriterium insofern selektiv, als in der Folge mehr die orthodoxen und

211



anglikanischen Kirchen, die dieses Kriterium auch kennen, im
Gesichtsfeld blieben, weniger aber die protestantischen16.

3.1 Die Utrechter Union

Wie die beiden Aspekte - das Bemühen um Katholizität und um
kirchliche Einheit und Gemeinschaft - zusammengehören, kommt im
Hirtenbrief von 1890 zum Ausdruck: «Die schweizerischen Katholiken,

welche die Dekrete des vatikanischen Konzils und das ganze
kirchliche System, das mit diesen Dekreten seine Vollendung und

Krönung finden sollte, mit dem Glauben und den Einrichtungen der

heiligen, apostolischen Kirche nicht vereinbaren konnten, hatten
niemals die Absicht, ihre Zugehörigkeit zur katholischen Kirche aufzugeben

oder sich dieselbe von kirchlichen Vorstehern rauben zu lassen.

Vielmehr ging von Anfang an ihr Streben dahin, die wahre Idee der

katholischen Kirche zu verteidigen, die Gemeinschaft mit den katholischen

Glaubensgenossen anderer Länder zu bewahren und im Verein

mit denselben auf eine Überwindung der in der Kirche eingedrungenen

Irrtümer und Missbräuche hinzuarbeiten.»17
In diesem Hirtenbrief stellte der Bischof seiner Kirche die 1889 in

Utrecht abgeschlossene Vereinbarung vor, die nunmehr die deutschen

und schweizerischen Altkatholiken mit der Kirche von Utrecht zu einer

Kirchengemeinschaft verband; die Utrechter Kirche war seit 1725 mit
Rom im Schisma. Zur Utrechter Union der altkatholischen Bischöfe18

stiessen im selben Jahr noch die Altkatholiken der Habsburgermonarchie,

später weitere Kirchen in den USA, Polen und Kroatien.
Damit war eine neue Epoche für die altkatholische Kirche eingeleitet.

Sie ist gekennzeichnet durch eine bessere inner-altkatholische
Koordinierung mit den in regelmässigem Turnus stattfindenden
Bischofskonferenzen und den als offene Foren dienenden
Altkatholikenkongressen. Das wirkte sich auch auf die ökumenischen
Bestrebungen aus, wo vor allem mit der orthodoxen Seite, zumal der
russischen, der Kontakt intensiviert wurde. In diesem Zusammenhang ist

in erster Linie Professor Eugène Michaud zu nennen; er machte die

1892 gegründete gesamtaltkatholische Zeitschrift (heute die «Internationale

Kirchliche Zeitschrift» [IKZ]) dank seiner weitgestreuten
internationalen, besonders russischen Kontakte zu einem damals einmaligen

Organ des kirchlich-wissenschaftlichen Austausches über Fragen
einer west-östlichen Kirchenunion. In den neunziger Jahren setzte

auch der Zustrom orthodoxer Studenten an die Fakultät ein.

212



3.2 Schritte hin zur weiteren Gemeinschaft der Kirche

Herzog selber hatte leichter Zugang zur pragmatischen Art anglikanischer

Theologie und Kirchlichkeit. Er ergriff, noch nicht zwei Jahre
im Bischofsamt, Initiativen für eine kirchliche Annäherung, und nach
Besuchen in England und den Vereinigten Staaten verkündete er im
Hirtenbrief von 1881: «Gemeinschaft mit der angloamerikanischen
Kirche»19. Wie weit eine tragfähige theologische Basis dafür wirklich
vorhanden war, kann hier offenbleiben; zu würdigen ist jedenfalls das

Bestreben des jungen Bischofs, die christkatholische Kirche aus der
Ende der 1870er Jahre drohenden Isolierung herauszuführen. Nach
1889 verhielt sich Herzog den Anglikanern gegenüber zurückhaltender
und nahm damit Rücksicht auf die Bedenken der Holländer, die erst
ein Jahr nach Herzogs Tod die Gültigkeit der anglikanischen Weihen

- eine Voraussetzung zur Aufnahme kirchlicher Gemeinschaft - zu
anerkennen in der Lage waren.

Einen neuen Impuls für die Sorge um die christliche Einheit bedeutete

für Herzog die 1910 von der amerikanischen Episkopalkirche ins
Leben gerufene Bewegung für Glauben und Kirchenverfassung20. Er
setzte sich dafür ein, dass auch die Utrechter Union sich deren Zielsetzung

zu eigen machte21, und es darf als ein Zeichen der internationalen

Anerkennung für sein Wirken gewertet werden, dass der fast

80jährige bei der sogenannten Vorkonferenz dieser Bewegung im
August 1920 in Genf- der «wohl bis dahin repräsentativsten Versammlung

von Kirchenvertretern seit dem Schisma zwischen der Kirche des

Ostens und des Westens» - aufgefordert wurde, die Versammlung zu
begrüssen, mit Gebet zu eröffnen und mit einem Segen zu schliessen.

Wie schon angedeutet, fand Herzog - anders als Michaud - irgendwie

kein rechtes Verhältnis zur orthodoxen Seite, mit deren russischen

Vertretung die Utrechter Union vor dem Ersten Weltkrieg einen
offiziellen, freilich nur schriftlichen Dialog führte22. Die Kontakte mit
orthodoxen Studenten, vor allem der serbischen Kirche, in Bern haben
wohl dazu geführt, dass er auch menschlich einer Sache näherkam,
deren Bedeutung er durchaus erkannte: er schrieb 1919, dass die
immer noch nicht zustande gekommene kirchliche Gemeinschaft mit der
orthodoxen Kirche «in den Augen der Welt die bedeutsamste
Rechtfertigung des Altkatholizismus und für den Westen wie für den Osten
nicht ohne grossen Nutzen gewesen» wäre23.

Diese Aussage zeigt nochmals, wie für Herzog der Begriff des

Katholischen, wenn er mehr sein soll als ein überkommener Name, eine

213



Kirche dazu verpflichtet, Einheit und Gemeinschaft in einer gespaltenen

Christenheit zu suchen, aufrechtzuerhalten und sichtbar zu
machen. Es handelt sich freilich um eine Einheit und Gemeinschaft, die

nicht einfach auf universalen Verfügungskompetenzen einer zentralen
Instanz beruht, die nicht globalen Uniformitätsvorstellungen folgt,
vielmehr auf eine einsichtige Verantwortung der einzelnen Ortskirchen

für das Ganze angewiesen ist, auf eine Kultur gemeinsamer
Wahrheitsfindung für eine Glaubensartikulation, die offenhält, dass

Gott die Wahrheit ist.
Was ich hier nur andeuten kann, weist schon über Herzog hinaus,

nämlich auf die Einordnung der skizzierten und von ihm praktisch
umgesetzten altkatholischen Programmatik in eine systematisch-theologische

Darstellung. Das hat Herzog nicht geleistet und nicht leisten
können: die Doppelbelastung als Bischof (seit 1876) und Professor

(seit 1874) - überdies war er vor seinem Rektorat 1884/85 noch über
acht Jahre lang Pfarrer der Berner Gemeinde - liess das nicht zu;
zudem war er von Haus aus nicht Systematiker, sondern Exeget (in
erster Linie des Neuen Testaments): so zuerst während vier Jahren an

der Theologischen Lehranstalt in Luzern, dann während fast 99 Semestern

an der Berner Fakultät. Die Arbeit leisteten nachgeborene
Mitglieder der Fakultät.

4. Die Fakultät in Bern

Dass es aber überhaupt eine Fakultät als Ort theologischer Reflexion
gibt, hat allerdings wieder mit Herzog zu tun. Die Idee, an einer
kantonalen oder eidgenössischen Hochschule eine theologische Fakultät
zu errichten, an der die katholische Geistlichkeit fernab der
«jesuitisch-ultramontanen» Einflüsse in vaterländischem und wissenschaftlichem

Geist heranzubilden wäre - diese Idee ist im 19. Jahrhundert in

liberalen und radikalen Kreisen immer wieder diskutiert worden. In

Bern, wo der an der juristischen Fakultät lehrende Walther Munzinger
in den letzten Monaten vor seinem frühen Tod im April 1873 seine

Kräfte dafür einsetzte, wurde sie verwirklicht, freilich im Zeichen
kulturkämpferischer Absichten im Hinblick auf den katholischen Berner
Jura. Man kann sich aber fragen, ob die Berner Regierung - vor allem
die Regierungsräte Wilhelm Teuscher und Constantin Bodenheimer -
die Sache so energisch vorangetrieben hätten, wenn nicht mit Herzog,
dem geistigen Führer der altkatholischen Bewegung in der Schweiz,

214



auch ein künftiger Professor zur Verfügung gestanden wäre; die anderen

Mitglieder der Fakultät waren ja alle Ausländer.
Die Eröffnung im Spätherbst 1874 war freilich nicht das weltpolitische

Ereignis, mit dem Rom schliesslich aus den Angeln gehoben werden

sollte, wie es den Feiernden damals scheinen mochte. Überhaupt
ist die Bedeutung der Fakultät von den Umständen ihrer Entstehung
abzuheben. Das soll nicht heissen, dass die christkatholische Kirche

vergessen hat, was sie dem Kanton Bern an Dank schuldet, der die
Fakultät nach dem Umschlag der politischen Wetterlage bestehen liess

und bis heute unterhalten hat. Die Stiftungen und Sammlungen
zugunsten der staatlichen Professorenbesoldungen - für den
entsprechenden Fonds sind auch in diesem Jahr wieder Fr. 150000-
zusammengekommen - sind dafür ein Zeichen; die notleidende Staatskasse

vermögen sie aber nicht zu sanieren25.

Die Bedeutung der Fakultät ist damit gegeben, dass sie sich der von
Herzog vertretenen altkatholischen Programmatik unter neuen
Umweltbedingungen immer wieder zu eigen machte, und diese ist nicht
auf Gedeih und Verderben mit dem politischen Liberalismus oder
Radikalismus verbunden. Professoren der Fakultät haben mitgewirkt an
der Vertiefung der 1931 vereinbarten Sakramentsgemeinschaft
zwischen der anglikanischen und altkatholischen Kirche, am Dialog mit
der Gesamtorthodoxie, der vor vier Jahren auf Kommissionsebene
erfolgreich abgeschlossen werden konnte; dann aber auch an Tagungen
und Studienprojekten im Bereich der schon erwähnten Bewegung für
Glauben und Kirchenverfassung, die seit 1948 im Ökumenischen Rat
der Kirchen integriert ist, und schliesslich in der schweizerischen
christkatholisch - römisch-katholischen Gesprächskommission. Sie

geht zurück auf den Klimawechsel seit dem 2. Vatikanischen Konzil
und sie ist daran, - Herzog hätte sich das nie träumen lassen -, eine

gemeinsame Studie über die Unfehlbarkeit zu veröffentlichen.
Dieser Teil der Arbeit der Professoren und ihre Unterstützung

durch alle bisherigen Bischöfe hatte Rückwirkungen auf die

Zusammensetzung der Studierenden: fast die Hälfte der von 1874 bis heute
Immatrikulierten (etwa 385) stammt aus dem Ausland: davon kommt
die eine Hälfte aus anderen altkatholischen Kirchen, die andere zum
grössten Teil aus orthodoxen und - mit Abstand weniger - aus
anglikanischen Kirchen. Umgekehrt haben so auch christkatholische
Studierende Möglichkeiten zum Auslandstudium erhalten.

Das alles zeigt, wie sehr die Fakultät in diese Bewegung hineingehört,

die Herzog mit seinem Grundanliegen in Gang gebracht hat.

215



5. Die weitere Dimension des Katholischen

Wir haben gesehen: Christkatholisch sein, will sagen: katholisch sein

vollzieht sich für ihn im Horizont einer Vision der einen Kirche,
verstanden als Gemeinschaft von kulturell und national verschiedenen
und eigenständigen Kirchen, die in geschichtlicher Bindung an eine

gemeinsame Herkunft im Wesentlichen, Fundamentalen ihres Kircheseins

übereinstimmen - und dieses Wesentliche ist gemeinsam zu
bestimmen - und für ihre Einheit untereinander selbst verantwortlich
sind. Mit anderen Worten: eine Kirche, die in Selbstbezogenheit ihr
(konfessionelles oder nationales) Gärtchen anlegt und pflegt, ist nicht
katholisch.

Zum Katholischen, wie Bischof Herzog es den Gemeinden immer
wieder zu erschliessen suchte, gehört noch eine weitere Dimension,
die ich allerdings nur noch andeuten kann. Es geht um eine Kultur der

Frömmigkeit, die im Abendmahlsgottesdienst ihr Woher und Wohin
hat und die der Bibel, der Christusbotschaft, weiten Raum gibt für das

Leben im Alltag26. Am deutlichsten kommt das zur Geltung als ein be-

wusstes und eigenständiges Mitgehen auf dem Weg des Gotteslobes,
des Zeugnisses und der Diakonie, wie sie der Kirche anvertraut sind -
jenseits klerikaler Bevormundung und fühlloser Gleichgültigkeit. Eine

Religiosität, die nicht mit dem Bruder und der Schwester den

Schwung des Suchens und Findens teilen kann, sondern auf sich

bezogen bleibt, wäre wiederum nicht katholisch. Herzog spricht in
seinen Hirtenbriefen wiederholt von lebendigen Gemeinden als dem
Kennzeichen einer katholischen Spiritualität der einzelnen Getauften.
Eine Anleitung dazu suchte er in seinem bekannten Andachtsbuch
«Gott ist die Liebe» zu geben27.

6. Der Christ als Bürger

Im Blick auf das folgende Podiumsgespräch hatte ich mir vorgenommen,

auf Herzogs Sicht des Verhältnisses von Staat und Kirche
einzugehen. Ich rechnete damit, auf einige handfeste Aussagen zu stossen,
wie man sie von einem in den Kulturkampf Hineingezogenen eigentlich

erwarten könnte. Ich wurde nicht fündig. Natürlich bejahte Herzog,

der 1870-1872 wiederholt als Feldprediger bei den Luzerner
Truppen Dienst leistete, den Bundesstaat, wie er 1848 von den
liberalradikalen Siegern geschaffen wurde; er war für ihn konkret das
bisweilen mit Pathos beschworene «Vaterland», dem er sich als Bürger

216



vor Gott verpflichtet wusste und in dessen Grenzen die Kirche sich
rechtlich zu konstituieren hatte. Gewiss hat Herzog gelegentlich auf
einen Eidgenössischen Bettag hin einen Hirtenbrief veröffentlicht und
die Gemeindeglieder zur Dankbarkeit gegen Gott und zur Verantwortung

für das Gemeinwesen aufgerufen. Was fehlt, ist eine durchgehende,

programmatisch formulierte Sicht der Stellung und Aufgabe
der Kirche im Staat - vergleichbar dem deutlich artikulierten
Grundanliegen des Katholischen28. Was darüber hinaus auffällt, ist eine

Zurückhaltung gegenüber parteipolitisch festgelegten Ansichten zu Fragen

der Tagespolitik. Wenn es stimmen sollte, dass er, wie einmal
gesagt wurde, «politisch mit unverrückbarer Treue dem schweizerischen
Freisinn verpflichtet war», so ist eine gleichzeitige Distanz zu seinen

Repräsentanten nicht zu verkennen29.

Ausblick:
Ist Bischof Herzogs Vision noch lebendig?

Ich versuchte, Ihnen das Grundanliegen Eduard Herzogs näherzubringen.

Ein Grundanliegen hat ein Mensch nur, wenn er von einer
Vision beseelt ist. Die Vision aber lebt in ungeklärter Verwandtschaft
mit der Illusion. So ist zu fragen, was aus der Vision Herzogs, bei all
ihrer biographisch-epochalen Bedingtheit, geworden ist. Hat sie uns
davor bewahren können, dass wir letztlich doch nur eine «romfrei-
parlamentarisierte Kirche» zustande gebracht haben, die mit ihrer
spannungsgeladenen Mischung von Fortschrittsliberalismus und
konservativer Traditionsbindung30 sich in beiden Richtungen blockiert?
Hat sie mehr gebracht als abrufbare Elemente zu einem
Beschwörungsritual, das bei vergangenheitsorientierten Festlichkeiten die
Christkatholiken ihre immer wieder schmerzlich erfahrene
Bedeutungslosigkeit und Unbekanntheit vergessen machen kann?

Ich meine, eigentlich schon. Etwas davon ist vielleicht in meinen

Ausführungen sichtbar geworden. Allerdings mussten hier jene zu
Wort kommen, denen mit ihrer Verwurzelung in der christkatholischen

Kirche etwas von der Weite des Katholischen aufgegangen ist,
in der Liturgie oder wo immer in Begegnungen ihnen das Eigene in
fremder Gestalt vertraut und horizonterweiternd erschienen ist31.

Gewiss sind es fragmentarische Verwirklichungen der Vision, und jede
nachwachsende Generation hatte sich neu um sie zu bemühen. Wie
steht es heute? Die seit dem 2. Vatikanischen Konzil eingetretenen
Aufweichungen in der römisch-katholischen Kirche - unterschwellig
halt immer noch eine dominante Referenzgrösse für christkatholisches

217



Selbstverständnis - und die Umwälzungen in der Wahrnehmung des

Religiösen in der westlichen Gesellschaft insgesamt lassen diese
Vision zunächst als wenig plausibel erscheinen. Was also wird bleiben?
Wir müssen uns schon fragen, ob wir uns ihr noch verpflichtet wissen

oder ob sie uns zu mühsam geworden ist. Altkatholische Identität ist

anspruchsvoll; sie nach aussen zur Geltung zu bringen ist anstrengend
und öfters frustrierend - Trittbrettfahren und schwache Profilierung
sind allemal leichter. Sie setzt zudem eine Bindung an eine Grösse

voraus, die nach nunmehr auch durch Umfragen abgesicherter
Erkenntnis32 nicht mehr zu den herausragenden Werten der Schweizer

gehört: eine verfasste Kirche mit Konturen und gar mit einer Zielsetzung,

die auf das Kirchesein von Menschen in einer übergemeindlichen

Gemeinschaft bezogen ist.
Doch was ist Kirche? Ist sie nicht das, worauf die Wege Gottes in

Christus zielen: der Ort, wo Menschen, in einen Raum des Glaubens
und des Unverfügbaren gestellt, ihre Menschwerdung er-leben -
versöhnt, geheilt, nach innen und nach aussen, in einer Verbundenheit
mit dem, was ihnen dabei als das aufgeht, was Gott liebt.

Das ist auch eine Vision, die Vision Gottes für den Menschen. Von
daher müssen wir uns ein neues Verständnis für das Grundanliegen
Herzogs erschliessen, wenn wir es nicht als zu aufwendig oder als

wirklichkeitsfremd über Bord werfen wollen. Es kann nur auf jene
Wirklichkeit der Kirche hingeordnet sein, soll es eine Verheissung in
sich tragen.

Die Frage, wie es mit uns weitergehen soll, können wir nicht mehr

lange aufschieben. Das Wichtigste am nötigen Besinnungsprozess
scheint mir zu sein, dass wir nicht von einer sektiererischen Vorstellung

vom Kirchesein ausgehen: Weder das Gartenlaubenchristentum
von Stimmungs- und Betroffenheitszirkeln noch das Sitzungschristentum

von Kommissionen und Synoden ist schon das Ganze; auch nicht
das, was sich als Theologie zur Sprache bringen lässt, noch das, was

man als ihre befreiende Überwindung anbietet. Kirche in ihrer Katholizität

beginnt doch da, wo wir über das hinausblicken, was uns in
unseren eigenen vier Wänden bewegt. Mit den Worten des Fakultätskollegen,

der nun in seinem siebzigsten und letzten Semester steht,
gesagt: «Christkatholisch sein heisst: aus Liebe zur Menschwerdung
Gottes in Christus das Katholische menschlich und das Menschliche
katholisch, allumfassend gestalten helfen.»33.

Liebefeld/Bern Urs von Arx

218



Anmerkungen

Es werden folgende Abkürzungen verwendet:
Hb I Synodalpredigten und Hirtenbriefe [1875-1886] von Bischof Dr.

Eduard Herzog, Bern 1886.

Hb II Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901 von Bischof Dr. Eduard
Herzog, Aarau 1901.

Hb III Hirtenbriefe 1902-1923 von Bischof Dr. Eduard Herzog [Sammelband

o.O. und J., keine durchgehende Paginierung].
BB Berichterstattung des Bischofs (zuhanden der jährlich stattfindenden

Session der Nationalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz
[genannt wird jeweils die Nummer der Session, das Jahr und der Ort der Synode,
sowie die Seitenzahl des jedes Jahr publizierten offiziellen Synodeprotokolls -
also BB 14/1888/Olten 17-29 Berichterstattung des Bischofs in: Protokoll
über die Vierzehnte Session der Nationalsynode der christkatholischen Kirche
der Schweiz. Sitzung vom 24. Mai 1888 gehalten in der Stadtkirche zu Ölten,
Bern 1888, S. 17-29]).

1 Zu den Auswirkungen der damaligen Kirchengesetzgebung vgl. etwa
W. Blattmann, Die Pfarrwahl durch die Gemeinde im Bistum Basel. Eine
rechtsgeschichtliche Untersuchung über die Entstehung der Pfarrwahlgesetze

in den Kantonen Aargau, Solothurn, Bern und Basel-Land, Dissiur.
Roma (Gregoriana) 1966; E. Gatz (Hg.), Pfarr- und Gemeindeorganisation.
Studien zur Entwicklung in Deutschland, Österreich und der Schweiz seit
dem Ende des 18. Jahrhunderts, Paderborn 1981.
V. Conzemius schliesst seinen jüngsten Beitrag zu Eduard Herzog [Anm. 3]
mit dem Satz: «...alors que la sincérité de E. Herzog ne pose pas de problèmes

et que la ligne générale de son épiscopat autorise à le considérer
comme un pionnier, l'appui excessif qu'il chercha et trouva auprès des autorités

civiles en acceptant des injustices criantes au détriment des catholiques
romains, révèle non seulement des faiblesses de caractère mais des déficiences

typiques pour ce mouvement protestaire et réformiste de la seconde
moitié du XIXe siècle.» Abgesehen davon, dass in dieser - hier nicht
vollständig wiedergegebenen - «appréciation d'ensemble» mindestens ein
wesentlicher Aspekt im Wirken E. Herzogs (sein auf einer nichtzentralistisch
konzipierten Ekklesiologie beruhender Einsatz für die Wiedervereinigung
der Kirche) übersehen wird, ist mir der formelle Nachweis des erwähnten
«appui excessif» von Conzemius (noch) nicht erbracht. Dieser im Blick auf
die Vorgänge im Berner Jura (vgl. dazu P. Stadler, Der Kulturkampf in der
Schweiz. Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europäischen
Umkreis 1848-1888, Frauenfeld 1984, bes. 381-431; ferner noch W.Humbel,
Der Kirchenkonflikt oder «Kulturkampf» im Berner Jura 1873 bis 1878 unter

besonderer Berücksichtigung des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche

seit der Vereinigungsurkunde von 1815, Bern 1981; A. Lindt, Der
Kulturkampf im Berner Jura, in: Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde

32 [1970] 1-12; schliesslich noch aus strikt römisch-katholischer
juristischer Sicht die Rückblicke bei U. Lampert. Kirche und Staat in der
Schweiz. Darstellung ihrer rechtlichen Verhältnisse, Band I, Basel/Fribourg

219



1929) formulierte Vorwurf weist freilich auf ein Desiderat der Forschung
hin. Dabei wäre im Hinblick auf Herzogs Stellung in der antiinfallibilisti-
schen Bewegung zu differenzieren zwischen der Rolle, die ihm andere mit je
verschiedenen Absichten zudachten und derjenigen, die zu spielen er selbst
einerseits bereit und andererseits genötigt war. Dafür wären auch die immer
noch nicht veröffentlichte Korrespondenz in 68 Kopialbüchern und die
(dem Biographen W. Herzog [Anm. 3] noch zugänglichen) Tagebuchnotizen
Herzogs sowie die ihm zuweisbaren, nicht namentlich gezeichneten Beiträge
in der christkatholischen Presse zu berücksichtigen. Dem Ergebnis hätte
sich die christkatholische Seite, die zwar die kulturkämpferischen Faktoren
bei der Entstehung ihrer Kirche schon lange nicht mehr glorifiziert, aber
noch wenig ihr Bedauern über die gegenüber anderen geschehenen
Ungerechtigkeiten ausgesprochen hat, unvoreingenommen und selbstkritisch zu
stellen.
Der Nachlass von Eduard Herzog befindet sich einerseits im Bischöflichen
Archiv in Bern (vor allem das amtliche Material), andererseits in der
Christkatholischen Zentralbibliothek - nunmehr ebenfalls in Bern - (vor allem
Manuskripte von Vorlesungen, Predigten und - später meist veröffentlichten

- Vorträgen und wissenschaftlichen Arbeiten, wie auch seine Bibliothek).

Einen ersten Ansatz zu einer Beurteilung von Herzogs Einstellung eröffnet
seine Auseinandersetzung mit einem ähnlichen, 1898 in einem protestantischen

Blatt erhobenen Vorwurf gegen die Führer der altkatholischen Bewegung,

nämlich in seinem «Antrag betr. Vorbereitung einer dokumentierten
Geschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz», in: Protokoll über
die XXIV. Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz. Sitzung vom 29. Juni 1898, gehalten im Schwurgerichtssaal in
Zürich, Ölten 1898, 53-60, hier 56-58; vgl. auch E. Herzog, Beiträge zur
Vorgeschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern 1896, 95-101.105.
Sensibel für Gefährdungen, denen Herzog in seiner Vorkämpferstellung
ausgesetzt war, zeigt sich O. Gilg [Anm. 30], 40 f.

«Der geschichtliche Hintergrund des Christkatholizismus. Zur Entstehung
der christkatholischen Pfarrei Ölten», ZSK 60 (1966) 112-170, 157. In
seinem Buch «Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische Kirchengemeinschaft»,

Zürich 1969, hat er diese Forderung freilich nicht restlos eingelöst
(vgl. die Rezension von K.Stalder in: FZPhTh 17 [1970] 469-475).
Zitiert nach W. Herzog. Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen

[o.J.- 1935], 62.
Das ist bislang immer noch die einzige Biographie über Herzog, die -
verständlicherweise - etwas hagiographisch ausgefallen ist und heutigen
Ansprüchen nicht mehr genügen kann. Vgl. ferner J.B.Rusch, Dr.theol. Eduard

Herzog. Eine Entkräftung bestehender Vorurteile, in: Beilage zu den

Schweizerischen Republikanischen Blättern, 7.Jg., Nr.36 vom 5.4.1924;
F. Heiler. Fünfzig Jahre Altkatholizismus. Zum Tode von Bischof Eduard
Herzog (26.3.1929), in: Evangelische Katholizität. Gesammelte Aufsätze
und Vorträge I, München 1926, 9-37; E. Gaugler. Gedächtnisrede zur
Erinnerung an die am 7. Juni 1876 erfolgte Wahl von Dr. Eduard Herzog zum
ersten Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz, gehalten am 7. Juni

220



1936 bei der Gedenkfeier der christkatholischen Gemeinde Bern, in:
Bischof Dr. Eduard Herzog. Zur Erinnerung an den 7. Juni 1876, Basel 1937,
5-17 [zuerst in: Der Katholik 59 (1936) 210-214]; O.Gilg, Christkatholizismus

in Luzern. Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgeschichte, Luzern
Geschichte und Kultur II/3, Luzern [o.J. - 1946], 117-127 und passim;
E. Gaugler, Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer, Rheinfelden

[o.J. - 1949]; W.Flückiger, Bischof Eduard Herzog. Festpredigt anlässlich

der 100. Wiederkehr seiner Priesterweihe, gehalten in Solothurn am
27.2.1967 [Sonderdruck o.O. und o.J.]; F.X.Jans. Eduard Herzog im
Spannungsfeld des Vaticanum I. Der Werdegang eines Professors der theologischen

Lehranstalt Luzern bis zu seiner Trennung von der römisch-katholischen

Kirche, Luzern 1971 [bei V. Conzemius eingereichte maschinengeschriebene

Diplomarbeit]; U. Küry. Eduard Herzog. Zur fünfzigsten Wiederkehr

seines Todestages, Christkatholisches Kirchenblatt 97 (1974) 65-67;
J. F. Waldmeier, Katholiken ohne Papst. Ein Beitrag zur Geschichte der
christkatholischen Landeskirche des Aargaus, Aarau 1986, 109-111 [Proso-
pographie]; H.Aldenhoven. Eduard Herzog (1841-1924), in: St. Leimgruber/
M. Schoch (Hg.), Gegen die Gottvergessenheit - Schweizer Theologen im 19.

und 20.Jahrhundert, Basel/Freiburg/Wien 1990, 501-506 [abgedruckt in:
IKZ 81 (1991) 142-148]; V. Conzemius. Eduard Herzog (1841-1924), ex-
égète, premier évêque catholique-chrétien de Suisse, in: DHGE 24, Paris
1991, 257-263 [abgedruckt in IKZ 81 (1991) 149-157]; A. Moll. Eine Freundschaft

unter Bischöfen: Joseph H.Reinkens und Eduard Herzog, IKZ 81

(1991) 158-169.
Schliesslich sind auch anlässlich von Herzogs Bischofsweihe (1876) - dazu
auch J. F. Waldmeier, Katholiken ohne Papst [s. oben], 58-81) und Tod
(1924) sowie von Jubiläen seiner Weihe, seines Geburts- und Todestages in
der kirchlichen Presse (zu nennen sind: «Der Katholik»/«Christkatholi-
sches Kirchenblatt»; «Christkatholische Jugend»; die zwischen 1913/21
und 1952 bestehenden Gemeindeblätter von Basel, Bern, Luzern, Ölten,
St. Gallen, Solothurn und Zürich) kleinere und grössere Notizen über seine
Person und sein Anliegen erschienen, deren Autoren Herzog vielfach noch
persönlich kannten. Alle genannten Arbeiten bis hin zum vorliegenden Vortrag

setzen - entsprechend den unterschiedlichen Voraussetzungen, Interessen

und Perspektiven der Schreibenden - die Akzente mehr oder weniger
verschieden und sind so selbst wieder Dokumente einer schillernden Wir-
kungs- und Rezeptionsgeschichte; eine auf den christkatholischen Raum
beschränkte Untersuchung würde zeigen, wie im Brennpunkt der Auffassungen

über die von Herzog vertretene und gelebte Sache das
kirchlichweltanschauliche Selbstverständnis der Christkatholiken und Christkatholikinnen

sich in hundert Jahren gewandelt hat.
«Seid bereit zur Verantwortung» - Synodalpredigt, gehalten am 29.Juni
1898 in der Augustinerkirche in Zürich, Sonderdruck, S.2 f. In den Jahren
1875-1878 kommt Herzog - situationsgemäss oft in apologetisch-polemischem

Ton - immer wieder auf das Katholisch-bleiben-Wollen zu sprechen:
das ist Rechtfertigung der christkatholischen Sache und des eigenen
Engagements nach aussen und Besinnungsruf nach innen (vgl. Hb I

1-10.54-74.75-91.92-114.121-134; ferner 46.229.231-256.323; Hb II

221



22.59f.l90f.l98f.; Hb III 1910, 3). Eine der letzten Äusserungen Herzogs
zum Anliegen ist «Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche»,
IKZ 9 (1919) 273-288. Vgl. auch die Zitate aus Herzogs Briefen und Vorträgen

bei W. Herzog [Anm. 3], 233-239.
«Antwort auf die päpstliche Exkommunikationsbulle vom 6. Dezember
1876» - Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1877, Hb I 113; vgl. auch Hb I

288f.302; III, 1910, 3. Es ist aus der ersten Kampfzeit heraus zu erklären,
dass Herzog wiederholt den Eindruck erweckt, die kirchliche Gemeinschaft
mit dem Papst, einem fremden Souverän, sei eine grundsätzlich unmögliche
Sache, die christkatholische Kirche mithin prinzipiell «romfrei», wie der
sachlich unglückliche, von Herzog und anderen verwendete Ausdruck lautet
(z.B. BB 16/1890/Bern 30; BB 21/1895/St.Gallen 30; vgl. aber auch Hb I

111.358). Demgegenüber ist zu sagen, dass dies nur eine Notlösung ist,
solange sich der Primat des Papstes in den Bahnen des I.Vatikanums vollzieht
(vgl. die Erklärung der altkatholischen Bischöfe zum 18. Juli 1970 «Der
Primat in der Kirche», IKZ 60 [1970] 57-59). Unter eben dieser Hinsicht die
altkatholische Kirchen«gründung» zu rechtfertigen wird Herzog nicht
müde, so noch als grand old man in Ansprachen auf den Altkatholikenkongressen

von 1907 und 1913 (vgl. Der siebente internationale Altkatholiken-
Kongress im Haag vom 3. bis 5. September 1907, Harmelen 1907, 49-56;
Bericht über den neunten internationalen Altkatholikenkongress in Köln vom
9. bis 12.September 1913, Bern 1913, 40-48 [= IKZ 3 (1913) 472-480]).
Herzog hat übrigens auch, im Gegensatz zu vielen Zeitgenossen, erkannt,
dass das Dogma von der bischöflichen Allgewalt des Papstes (Jurisdiktionsprimat)

viel gravierender ist als das von seiner Unfehlbarkeit W. Herzog
[Anm. 3], 184).
Unter diesem Titel wurden die von Prof. J.H.Reinkens, dem nachmaligen
ersten deutschen altkatholischen Bischof, 1872 in der Schweiz gehaltenen
Vorträge - sie lenkten den zunächst diffusen antivatikanischen Protest in

Richtung Gemeindebildung - später veröffentlicht: «Katholisch, nicht
päpstlich». 6 Vorträge, mit einem Vorwort von Bischof Dr. Ed. Herzog,
Ölten 1903.

Die im Titel verwendete Gegenüberstellung knüpft an einen älteren
Vorgang an: vgl. Alois Vock, Der Kampf zwischen Papstthum und Katholizismus

im fünfzehnten Jahrhundert. Eine Säkularfeier für die Kirchenversammlung

zu Konstanz (1416), Schweizerisches Museum [Sauerländer,
Aarau] 1816, 75-125. Die Schrift wurde ohne sein Wissen 1832 nachgedruckt

und in einem päpstlichen Breve vom 17.9.1833 verurteilt (E. Herzog,
Stiftspropst Josef Burkard Leu [Anm. 11], 81).
Herzog bezeichnet in einem auf dem 5. Internationalen Altkatholikenkongress

in Bonn 1902 verlesenen Schreiben den Studienaufenthalt 1867/68 an
der katholisch-theologischen Fakultät in Bonn, näherhin die Begegnung mit
seinen Lehrern Franz Heinrich Reusch (1825-1900) und Joseph Langen
(1837-1901), als den Zeitpunkt, da er «eigentlich in die Strömung, die man
altkatholische Bewegung nennt, geraten sei», in: Der V. internationale, XI.
[sie - richtig: XIV] deutsche Altkatholiken-Congress in Bonn vom 5. bis
8. August 1902, Bonn 1902, 39-45, hier 39.
Zur altkatholischen Kirche und Theologie heute vgl. die Gesamtübersichten

222



von U Küry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr
Anliegen, 2. Aufl. hg. von Chr. Oeyen, KW 3, Stuttgart 1978 [31982], 57-71.
443-452; W.Küppers, Art. «Altkatholizismus», in: TRE 2, Berlin 1978,
337-344 - dort auch Angaben zu weiterer Literatur über die altkatholische
Kirche. Von seither erschienenen grösseren Publikationen über die altkatholische

Kirche seien erwähnt: Christkatholisch. Die Christkatholische Kirche
der Schweiz in Geschichte und Gegenwart-zum 100-Jahr-JubiläumderChrist-
katholischenKirchgemeindeSolothurn.Schriftleitung: W. Flückiger/C. Jenzer,
Zürich 1978; C. van Kasteel/P. J. Maan/M. F. G. Parmentier (Hg.), Kracht
in Zwakheid van een kleine wereldkerk. De Oud-Katholieke Unie van Utrecht,
Amersfoort 1982; B. W. Verhey, L'Eglise d'Utrecht, o.O. 1984.

Vgl. dazu U. von Arx, Trends and Developments in Modern Western European

Old Catholic Liturgy, with a Focus on the Swiss Church, PNCC
Studies 10 (1989), Scranton PA/USA, 9-39. Auf Herzog gehen zurück: a)
Christkatholisches Gebetbuch für gemeinsamen Gottesdienst, Bern 1879

(von der 6. Session der Nationalsynode 1880 in Genf approbiert), - dazu die
Bearbeitung für die welschen Gemeinden: Livre de prières liturgiques à

l'usage des Catholiques-chrétiens de la Suisse, Genève 1881 (von der 7.
Session der Nationalsynode 1881 in Basel approbiert); b) Messliturgie der
christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern 1880 (Altarmissale), - dazu die
französische Version: Livre de prières liturgiques à l'usage des Catholiques-
chrétiens de la Suisse, Genève 1881; c) Christkatholisches Ritual, Ölten
1879 (von der 4. Session der Nationalsynode 1878 in Aarau approbiert), -
dazu die französische Version: Rituel catholique-chrétien, Genève 1879.

Vgl. dazu auch seinen Rückblick in: E. Herzog, Der religiöse Standpunkt der
christkatholischen Kirche, IKZ 9 (1919) 273-288. Mir unbekannt ist Herzogs

Anteil an den in ein Pontifikale gehörigen Ordnungen der Bischofsweihe

(o.O. und o.J.), der priesterlichen Weihen (Bern 1891), der
Kirchweihe (Bern 1891) und der Glockenweihe (Bern o.J. [1900]). Zu seiner
Beteiligung am Prozess der Entstehung eines Gesangbuchs vgl. noch
S. Kraft, Der deutsche Gemeindegesang in der alt-katholischen Kirche.
Kirchenlied - Messgesang. Ein Beitrag zur Gesangbuchforschung - eine Hilfe
für die Praxis von heute, Karlsruhe 1976 [Eigenverlag des Verfassers], 42-54.
Auszüge aus dem Verfassungsentwurf Herzogs und Anmerkungen zur
damaligen Debatte über die Notwendigkeit eines Bischofs überhaupt und
seine Stellung als Vorsitzender von Synode und Synodalrat bietet W. Herzog
[Anm. 3], 76-79; vgl. auch P. Gschwind, Geschichte der Entstehung der
christkatholischen Kirche der Schweiz II, Solothurn 1910, 442-447. Kritik
an der am 14.6.1874 in Bern bzw. am 21.9.1874 in Ölten von der
Delegiertenversammlung des Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken
verabschiedeten und am 14.6.1875 in Ölten auf der 1. Session der Nationalsynode

in Kraft gesetzten Verfassung mit ihrer Abschwächung der formellen
Stellung des Bischofs äusserten die holländischen Bischöfe (vgl. F.Smit
[Anm. 18]) und E. Michaud (vgl. R. Dederen, Un réformateur catholique au
XIXe siècle, Eugène Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme - Œcuménisme,

Genève 1963, 123-127), Zustimmung dagegen der Schöpfer der
Synodal- und Gemeindeordnung der deutschen Altkatholiken, J.F. von Schulte
(so nach P. Gschwind, 445).

223



Einblick in den Ansatz der christkatholischen Laienführer geben der vom
späteren Nationalrat und Bundesrichter Leo Hefter (1841-1935) redigierte
«Bericht und Vorschlag betreffend eine Verfassung der christkatholischen
Kirche der Schweiz nebst einem die wichtigsten Vereinsbeschlüsse
enthaltendem Anhang. Vorlage des Centralkomite's an die Delegierten des

Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken», Solothurn 1874

(wiederabgedruckt in : E. Friedberg. Aktenstücke die altkatholische Bewegung
betreffend, mit einem Grundriss der Geschichte derselben, Tübingen 1876,

480-510) zuhanden der Versammlung vom 21.9.1874, sowie die kritischen
Kommentare zu antiklerikalen und antiepiskopalen Tendenzen der
Reformbewegung in dem vom späteren Synodalratspräsidenten Peter Dietschi

(1830-1907) herausgegebenen und von Herzog mitgetragenen Wochenblatt
«Katholische Blätter»: 2 (1874) 198-200.201-205.305-308.321-325.
Ein kritischer Rückblick auf jene Jahre aus der Feder von Herzog selbst findet

sich in drei seiner späteren Berichterstattungen an die Synode, vgl. BB

40/1914/Schönenwerd 26-42, hier 39-42; BB 42/1916/Möhlin 20-45, hier
34-36 («Im Allgemeinen wird man heute zugeben dürfen, dass die
Gemeindebildung und der Anschluss an die christkatholische Bewegung an sehr
vielen Orten [in den Kantonen Bern und Genf] aber nicht eigentlich aus den

religiösen und kirchlichen Gründen erfolgt waren, die uns in der übrigen
Schweiz veranlasst hatten, aus der päpstlichen Jurisdiktion auszuscheiden.»).

41-46; BB 49/1923/Basel 21-32, hier 27-32.
10 Vgl. dazu zuletzt H. Wicki. Staat, Kirche, Religiosität. Der Kanton Luzern

zwischen barocker Tradition und Aufklärung, Luzerner Historische
Veröffentlichungen 26, Luzern/Stuttgart 1990, 351-391; ferner M. Wehlauff, Kirche

und Staat im Kanton Luzern. Das sog. Wessenberg-Konkordat vom
19.Februar 1806, ZKG 101 (1990) 7-50; P.Hafner. Staat und Kirche im
Kanton Luzern. Historische und rechtliche Grundlagen, Freiburger
Veröffentlichungen aus dem Gebiete von Kirche und Staat 33, Fribourg 1991.

Lesenswert sind auch F. X. Bischof. Das Ende des Bistums Konstanz. Hochstift
und Bistum Konstanz im Spannungsfeld von Säkularisation und Suppression

(1802/03-1821/27), Münchener kirchenhistorische Studien 1, Stuttgart
1989, sowie - in perspektivischer Ausweitung der mit Wessenberg und
seinen Gegnern gegebenen Konstellation - M. Wehlauff. Papsttum und
moderne Welt, ThZ40 (1984) 367-393.
Zu Leu vgl. G. Wüst. Josef Burkard Leu (1808-1865), ein liberaler Geistlicher,

EHS III 30, Bern 1974; St. Leimgruber. Josef Burkard Leu (1808-1865)

- Vertreter des theologischen Aufbruchs, in: ders./M. Schoch (Hg.), Gegen
die Gottvergessenheit. Schweizer Theologen im 19. und 20. Jahrhundert,
Basel/Freiburg/Wien 1990,42-56.

" Herzog ist in kleineren historischen Arbeiten mehrmals auf Gestalten im
schweizerischen Katholizismus eingegangen, in denen er Vorläufer des von
ihm vertretenen Anliegens erblickte, vgl. etwa E. Herzog, Über Religionsfreiheit

in der helvetischen Republik mit besonderer Berücksichtigung der
kirchlichen Verhältnisse in den deutschen Kantonen, Bern 1884; ders..

Thaddäus Müller, Bern 1886; ders. Robert Kälin, 1833-1867 katholischer
Pfarrer in Zürich, Solothurn 1891 ; ders., Stiftspropst Josef Burkard Leu und
das Dogma von 1854. Ein Beitrag zur Vorgeschichte des vatikanischen Kon-

224



zils, Bern 1904; vgl. auch die laut F. Lauchert. Bibliographie der
Christkatholischen Kirche der Schweiz, Bern 1893, 23, von Herzog stammende Notiz
«Der erste Schritt zur Herstellung einer christkatholischen Kirchenorganisation

in der Schweiz», in: Der Katholik 14 (1891) 120-122; die Rede ist
von einer auf der Versammlung liberaler und reformgesinnter katholischer
Geistlicher in Schinznach 1833 verabschiedeten und später von zahlreichen
Gesinnungsgenossen unterzeichneten Absichtserklärung, die dann bald in
den Schatten der Badener Artikel 1834 [Text bei U. Lampen. Kirche und
Staat in der Schweiz, Band III, Fribourg/Leipzig 1939, 102-106; vgl. dazu
auch F. Glauser. Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel (1834/35),
Solothurn 1960] geriet.
Über die Legitimität solcher und anderer Bestrebungen, die christkatholische

Kirche und den Altkatholizismus insgesamt in eine Kontinuitätslinie
mit früheren Reformbewegungen in der katholischen Kirche zu stellen, lässt
sich sinnvoll nur streiten, wenn die Beurteilungskriterien geklärt sind.
Noch deutlicher als im genannten Hirtenbrief (Hb I 231-256) Messe sich
dies an einem Vortrag vor dem anglikanischen Church Congress in Norwich
vom Oktober 1895 zeigen: E.Herzog. Die Nationalkirche. Ihre Kontinuität
in der Weihe, Lehre und Autonomie, RITh 4 (1896) 14-28.
In der damaligen (und auch noch späteren) römisch-katholischen Kirchenpresse

wurde, wenn von der christkatholischen Kirche die Rede war, das

Wort «katholisch» in der Regel in Anführungszeichen gesetzt oder mit
«sog.», «Pseudo-» und anderen Qualifizierungen versehen.
Vgl. dazu U. Altermatt. Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto. Die
Entstehungsgeschichte der nationalen Volksorganisationen im Schweizer
Katholizismus 1848-1919, Zürich 21991 ; ders.. Katholizismus und Moderne.
Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken im 19. und
20. Jahrhundert, Zürich 21991.

Auch in der neuesten Historiographie zu den kirchenpolitischen Entwicklungen

in der Schweiz des 19. Jahrhunderts werden oft den katholischen
Liberalen und/oder den Christkatholiken die «kirchentreuen [= papsttreuen]
Katholiken» gegenübergestellt, womit implizit ein theologisches Urteil
gefällt wird, das zumindest einer kurzen Begründung bedürfte. Immerhin war
es gerade die vom Gewissen her unaufgebbare und nicht delegierbare Sorge
um die Kirche, die Leute wie Herzog und durchaus auch Laien zu ihrem
Verhalten drängte. Für diesen kam ein non contradicere in der Öffentlichkeit,

wie es etwa Ph. A. von Segesser gegenüber dem mit einem schlechten
staatlichen Gesetz verglichenen Unfehlbarkeitsdogma vertrat, nicht in
Frage, weil mit diesem letztlich die Wahrheits- und damit eine Bekenntnisfrage

gestellt war. Zu Segessers Position vgl. V. Conzemius. Philipp Anton
von Segesser 1817-1888. Demokrat zwischen den Fronten, Zürich 1977,

90-99.184-187; ders. (Hg.), Briefwechsel Philipp Anton von Segesser

(1817-1888), Zürich 1983 ff.; ein auf Herzog bezüglicher Schriftwechsel
zwischen dem Kanzler des Bistums Basel, Josef Duret, und Segesser in seiner
Eigenschaft als Luzernischer Schultheiss vom November 1871 findet sich in
Band V, Zürich 1992, 223-232. Zu Herzogs Reaktion auf Segessers Urteil
über den Christkatholizismus vgl. z.B. Der religiöse Standpunkt der
christkatholischen Kirche [Anm. 8], 274-276.

225



Die schweizerische Synode machte sich auf ihrer 2. Session 1876 dieses

Programm zu eigen mit einer prägnanten Formulierung, die auf eine
Intervention von Eugène Michaud, dem eben an die Fakultät berufenen neuen
Kollegen Herzogs, zurückgeht:
«Die Nationalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz erklärt:
Sie begrüßt die Bestrebungen der altkatholischen Kirche in Deutschland,
eine Einigung mit den protestantischen, griechischen [= orthodoxen] und
anglikanischen Kirchen herbeizuführen, als ein großes, bereits vom Stifter
der christlichen Religion vorausgesagtes, mithin im Willen der göttlichen
Vorsehung gelegenes Werk und wird nach Kräften für dessen Förderung
und Vollendung ebenfalls einstehen.
Sie anerkennt, um diese Einigung und in Übereinstimmung mit den Prinzipien

der ungetheilten Kirche zu fördern, als einzigen Herrn der Kirche nur
Jesus Christus, unter dem sie sich in Verbindung mit ihrem Episkopat,
Priesterthum und Diakonat autonom regiert; als ökumenische d.h. allgemeine
Konzilien nur jene sieben, und auch diese nur in ihrem unverfälschten
Texte, welche als solche von der ungetheilten Kirche des Morgen- und
Abendlandes angenommen sind; als katholische Moral nur die Moral des

Evangeliums, wie sie nach dem allgemeinen, beständigen und einstimmigen

Zeugniß der christlichen Einzelkirchen aufgefaßt wird; als katholische
Disciplin und Liturgie nur die Disciplin und Liturgie, wie sie allgemein in
der ungetheilten Kirche gefeiert [sie] worden...» in: Protokoll der zweiten
Session der Nationalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz.

Sitzungen vom 7. und 8. Juni 1876 gehalten in der Pfarrkirche zu Ölten, Ölten
1876, 20f., vgl. 12. U. Küry [Anm. 7], 455, hat den Text zu Recht in die
Dokumentation der gesamtaltkatholischen Grundsatzerklärungen aufgenommen.

E.Herzog beruft sich wiederholt auf diese Erklärungen; vgl. z.B. Hb I 84;
Hb II 191; Hb III, 1916, S.12; BB 8/1882/Olten, 29-42, hier 42; BB

16/1890/Bern, 20-33, hier 30-32 [überdies mit wichtigen Aussagen über
sein Selbstverständnis als Bischof]; das in Anm.7 erwähnte Schreiben an
den 5.1AKK 1902 in Bonn (S.42).
Hb II 58.

Zu diesem Zusammenschluss ist es deshalb so spät gekommen, weil die
Holländer der schweizerischen altkatholischen Bewegung lange Zeit nicht
über den Weg trauten und den katholisch-bewahrenden Charakter vermiss-
ten. Bekanntlich weigerten sich ihre Bischöfe, an der Konsekration von
Eduard Herzog teilzunehmen; letzterem ist es aber 1889 gelungen, in den
Niederlanden einen Sinneswandel herbeizuführen. Vgl. F. Smit,
Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen Deutschlands,
Hollands und der Schweiz im Jahre 1876, IKZ 71 (1981) 65-120; ders.. Die
weitere Entwicklung der Utrechter Union (der altkatholischen Bischöfe)
von 1889 bis 1909, IKZ 79 (1989) 104-135. Zur ekklesialen Konzeption der
Utrechter Union vgl. die beiden Aufsätze von K. Stalder, Der ekklesiologische

und kirchenrechtliche Gehalt der Utrechter Union der Altkatholischen

Kirchen, ÖAKR 31 (1980) 367-400.470-477; wiederabgedruckt in:
ders., Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Untersuchungen
und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute, Zürich/Köln 1984,

226



193-238; ders.. Ekklesiologie und Rechtsstruktur der Utrechter Union der
altkatholischen Bischöfe, in: C. van Kasteel/P.J. Maan/M. F. G. Parmentier
(Hg.), Kracht [Anm.7], 107-123; wiederabgedruckt in: a.a.O., 258-272.
Hb I 208-230. Ebenfalls abgedruckt in: E.Herzog, Gemeinschaft mit der
Anglo-amerikanischen Kirche. Beobachtungen und Mittheilungen, Bern
1881 (A.Briefe aus Amerika; B. Vortrag über die bischöfliche Kirche Ame-
rika's; C. Kundgebungen der amerikanischen Kirche; D. Hirtenbrief)-
Als erste Akte vollzogener kirchlicher Gemeinschaft bzw. Interkommunion
nennt Herzog Gottesdienste in Paris 1879 (vgl. die von W. Herzog [Anm. 3],
207, zitierte Tagebuchnotiz), Bern 1879 und in den Vereinigten Staaten
1880, wo er jeweils zusammen mit anglikanischen Bischöfen die Kommunion

empfing.
Herzog besuchte die Kirche von England 1878, 1881 (mit Bischof
J.H.Reinkens), 1888, 1895 und 1897.

Zum weiteren Fortgang der altkatholisch-anglikanischen Beziehungen, die
in der 1931 in Bonn vereinbarten «Interkommunion» gipfelten, vgl. die in
Anm. 7 genannte Literatur sowie G. Huelin (Hg.), Old Catholics and
Anglicans 1931-1981. To Commemorate the Fiftieth Anniversary of Intercommunion,

Oxford 1983; U. von Arx. Zwischen Krise und Stabilität, IKZ 81

(1991) 1-40.
Vgl. K.-Ch. Epting, Art. «Glauben und Kirchenverfassung, Bewegung für»,
in: H. Krüger/W. Löser/W. Müller-Römheld (Hg.), Ökumene-Lexikon,
Frankfurt 1983,475-483.
Die «Internationale Kirchliche Zeitschrift» war damals dank der vom
späteren Bischof A.Küry betreuten Rubrik «Kirchliche Chronik» im
deutschen Sprachbereich eine erste Informationsquelle für die beginnende
ökumenische Bewegung.
Herzog selbst verfasste mehrere Beiträge zur Frage der kirchlichen
Wiedervereinigung und zu den bisherigen und laufenden altkatholischen Ansätzen:

«Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche
der Schweiz», IKZ 9 (1919) 1-37.112-126; «Unsere Stellung zu den kirchlichen

Unionsbestrebungen. Hirtenbrief anlässlich der Genfer Vorkonferenz
über Glauben und Kirchenverfassung», IKZ 10 (1920) 161-177; «Nach
welcher Methode ist die kirchliche Wiedervereinigung zu versuchen?»,
IKZ 11 (1921) 1-16; «Vorschläge zur Herbeiführung einer kirchlichen
Einigung», IKZ 22 (1922) 11-25; «Leibniz und Bossuet über kirchliche
Wiedervereinigung», IKZ 12 (1922) 209-224. Einmal vergleicht er den Ansatz
Döllingers bei den Bonner Unionskonferenzen 1874/75, auf welche die in
Anm. 16 erwähnte erste Resolution der Synode überhaupt sich bezieht, mit
der Initiative der amerikanischen Episkopalkirche zur Vorbereitung einer
Weltkonferenz über Fragen kirchlicher Einigung, BB 42/1916/Möhlin,
20-45, hier 29-34. Vgl. noch «Vier Werke über kirchliche Wiedervereinigung»,

IKZ 11 (1921) 73-92, und «Über kirchliche Wiedervereinigung nach

päpstlicher und nach christkatholischer Auffassung. Hirtenbrief auf die
Fastenzeit 1895», in Hb II 132-147. Weitere Äusserungen Herzogs zum
Verhältnis der Konfessionen untereinander finden sich noch in den Hirtenbriefen

von 1884 (Hb I 312-335), 1898 (Hb II 197), 1901 (Hb II 241) und
1916 (Hb III, 1916, 8-12 - mit resigniert klingenden Untertönen).

227



In seinem Rückblick über «Internationale kirchliche Beziehungen der
christkatholischen Kirche der Schweiz» [siehe Anm.21] kann Herzog seine

Enttäuschung über die erfolglose theologische Klärungsarbeit zwischen
Orthodoxen und Altkatholiken nicht verbergen. Wenn er im Hirtenbrief von
1916 (Hb III, S. 10) ausschliesst, «dass es einfach auf dem Wege der
theologischen Wissenschaft jemals zu einer kirchlichen Einigung kommen
werde», so mag hier Herzog an den unmittelbar ergebnislosen Austausch
theologischer Gutachten zwischen der russisch-orthodoxen St. Petersburger
und der altkatholischen Rotterdamer Kommission (1893/94—1912/13)
gedacht haben; vielleicht mögen noch Erinnerungen von der 2. Bonner
Unionskonferenz 1875, wo Herzog - ohne in die Debatten einzugreifen - mit
dabei war, eine Rolle gespielt haben (vgl. auch H.Aldenhoven [Anm.3],
147 f.). Es ist aber auch zu bedenken, dass Herzog kaum an präziseren
systematisch-theologischen Fragestellungen interessiert war. Von daher
versteht sich übrigens auch eine beiläufig gemachte Bemerkung, für die christ-
katholische Kirche seien biblische Wissenschaft und Kirchengeschichte die
beiden wichtigsten an der Fakultät vertretenen Fächer (BB 8/1882/Olten,
29-42, hier 39).
IKZ 9(1919) 115. Zu erwähnen ist hier auch Herzogs Reaktion auf das an

ihn gerichtete Schreiben des Ökumenischen Patriarchen Meletios IV. vom
Mai 1922: Er gibt es der einige Wochen später in Aarau versammelten Synode

bekannt, und es ist ihm Anlass, im bischöflichen Bericht in einem
Exkurs über die kirchlichen Einigungsbemühungen der Altkatholiken auf die
besondere Beziehung zur morgenländischen Kirche einzugehen; dabei sagt
der Einundachtzigjährige: «Ich glaube nicht, dass seit einem Jahrtausend
ein ökumenischer Patriarch freundlichere Worte an einen katholischen
Bischof des Abendlandes gerichtet hat, als ich von dem gegenwärtig ersten

Würdenträger der morgenländischen Kirche erhalten habe. Damit hat die

grosse Exkommunikation, die 1876 über mich verhängt worden ist, auch in
den Augen der Welt ihre Bedeutung verloren» [meine Hervorhebung], in: BB

48/1922/Aarau, 24-42, hier 41. Eine ähnliche Aussage machte Herzog 1909

in einem Brief an den serbischen Bischof N.Velimirovic, vgl. W.Herzog
[Anm. 3], 211 f. Hinweise auf das Glaubenszeugnis der orthodoxen Kirche
finden sich schon früh, z.B. Hb I 59f. 180.

Zum weiteren Verlauf der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen vgl. U.

von Arx, Kurze Einführung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen
Dialogs, in : ders. (Hg.), Koinonia auf altkirchlicher Basis. Deutsche
Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des orthodox-altkatholischen Dialogs

1975-1987 mit französischer und englischer Übersetzung, Beiheft zu

IKZ 79 (1989), 11-26.
Literatur zur Errichtung und Geschichte der christkatholisch-theologischen
Fakultät: Gutachten über die Errichtung und Organisation einer Fakultät
für katholische Theologie an der Hochschule Bern. Im Auftrag der h.
Regierung des Kantons Bern verfasst von der hiezu den 4. Juni 1873 gewählten

Kommission [Pfarrer E. Herzog, Prof. Dr. E. Müller, Prof. Dr. F.
Nippold], Bern 1874; Dekret betreffend Errichtung und Organisation einer
katholisch-theologischen Fakultät an der Hochschule zu Bern (vom 29.
Heumonat 1874), Bern 1874; [E. Herzog.] Die Fakultät für katholische Theolo-

228



gie, in: Katholische Blätter 2 (1874) 121-125; [ders.,] Die theologische
Fakultät, ebd. 353-357; [ders..] Die Eröffnung der katholisch-theologischen
Fakultät in Bern, ebd. 402-405; Reden gehalten bei der Eröffnung der
katholisch-theologischen Fakultät an der Universität Bern am 11. December
1874 [Erziehungsdirektor J. Ritschard, Rektor H.Dor, die Dekane der beiden

theologischen Fakultäten F. Nippold und J.Friedrich], Bern 1875;
E.Müller. Die Hochschule Bern in den Jahren 1834-1884, Bern 1884,
107-114; Ph. Woker. Promemoria über die katholisch-theologische Fakultät
in Bern, in: Protokoll über die zehnte Session der Nationalsynode der
christkatholischen Kirche der Schweiz. Sitzung vom 5. Juni 1884, gehalten
in der Aula des Mädchenschulhauses zu Biel, Basel 1884, 43-55 (auch in:
Der Katholik 7 [1884] 217-222); [E. Herzog,] Die katholisch-theologische
Fakultät, in: Der Katholik 22 (1899) 37-40.45-50 (vgl. ders.. Die Anregungen

zur Gründung einer katholisch-theologischen Fakultät in Bern 1835

und 1836, in: Der Katholik 27, 1904, 90-91.98-100); J. Troxler. Die «katho-
lisch»-theologische Fakultät an der Hochschule Bern und ihre
Vorgeschichte, in: Monat-Rosen 47 (1902/03) 81-96.145-160.219-229.339-
349.377-393.448-459.508-520 (Separatabdruck Basel 1903); P.Gschwind
[Anm.9], 434-438; W.Herzog, Die katholisch-theologische Fakultät an der
Universität Bern, IKZ 9 (1919) 295-333; R. Feller. Die Universität Bern,
Bern/Leipzig 1935, 278-284.338-340.525-526.585-586; O. Gilg. Einiges aus
der Geschichte unserer Christkatholisch-theologischen Fakultät in Bern,
Christkatholisches Kirchenblatt 85 (1962) 26f.: U.Küry, Warum unsere
theologische Lehranstalt in Bern der finanziellen Mithilfe der ganzen
christkatholischen Kirche dringend bedarf (aus der Geschichte unserer
Fakultäts-Stiftungen), ebd. 65f.; A. Lindt, Die Fakultätsgründung von 1874 im
Kontext geschichtlicher Erwartungen und Perspektiven, in: Beiheft zu
IKZ 64 (1974) 2-12; A.E.Rüthy. Die Christkatholisch-theologische Fakultät

im Lichte der Vorlesungsverzeichnisse, ebd. 13-23; E.Kessler. Johann
Friedrich (1836-1917). Ein Beitrag zur Geschichte des Altkatholizismus,
MBMo 55, München 1975, 428-451 ; U. Küry. Die Internationalen altkatholischen

Theologentagungen von 1950 bis 1971, IKZ 67 (1977)
106-124.140-184.224-251; 68 (1978) 83-122; P.Stadler [Anm. 1], 355-358;
K. Stalder. Die christkatholisch-theologische Fakultät. Ihr Selbstverständnis,

in: Hochschulgeschichte Berns 1528-1984. Zur 150-Jahr-Feier der
Universität Bern 1984, Bern 1984, 187-200; Die Dozenten der bernischen
Hochschule (Ergänzungsband zum vorigen), 55-57.
Zur weiteren Einordnung vgl. C. Gareis/Ph. Zorn. Staat und Kirche in der
Schweiz. Eine Darstellung des eidgenössischen und kantonalen
Kirchenstaatsrechtes mit besonderer Rücksicht auf die neuere Rechtsentwicklung
und die heutigen Conflicte zwischen Staat und Kirche, Band 1, Zürich
1877, 267-365 [Carl Gareis war vom Wintersemester 1874/75 bis zum
Sommersemester 1875 Professor für Kirchenrecht an der Katholisch-theologischen

Fakultät in Bern]; U.Müller, Die Entstehung des Bernischen
Kirchengesetzes 1874, in: 17. Müller/W. Kohli/R. Morgenthaler. Evangelisch-re-
formierte Landeskirche unterwegs, Bern 1974, 7-33.
Der Bestand der am 29. Juli 1874 durch Dekret des Grossen Rates errichteten

«katholisch-theologischen Fakultät» wurde erst viel später auf Geset-

229



zesstufe verankert: im Gesetz vom 6. Mai 1945 über die Organisation des

Kirchenwesens (Art. 20) und nochmals im Gesetz vom 7. Februar 1954 über
die Universität (Art. 4); gleichzeitig erfolgte die offizielle Umbenennung in

«christkatholisch-theologische Fakultät» in Anlehnung an die schon in der

Staatsverfassung vom 4. Juni 1893 (Art. 84) vollzogene staatliche Anerkennung

der «christkatholischen» Kirche in Unterscheidung von der
«römisch-katholischen».

Zugunsten des Erhalts der (christ)katholisch-theologischen Fakultät an der

Berner Hochschule sind bislang die folgenden Fonds errichtet worden:
1900 die Lenz-Stiftung (Legat Luise Lenz-Heymann [1825-1899]), 1911 die

Walther-Munzinger-Stiftung (Sammlung der christkatholischen Kirche aus
Anlass des 70.Geburtstages von Bischof Dr. E.Herzog), 1927 die Eduard-
Herzog-Stiftung (Sammlung zum Andenken an den am 26. März 1924
entschlafenen E.Herzog) und 1962 die Adolf-Küry-Stiftung (Sammlung zum
Andenken an den am 26. November 1956 verstorbenen Bischof Dr.

A.Küry); 1989 wurden sie zum «Besoldungsfonds der christkatholisch-
theologischen Fakultät» zusammengefasst. Ihm soll auch das Ergebnis der

Bistumsopfersammlung von 1991, die aus Anlass des 150. Geburtstages von
Bischof E.Herzog [geb. 1.8.1841] für die Fakultät bestimmt wurde, zugeführt

werden, und zwar als Urs-Küry-Schenkung; der dritte, 1976 verstorbene

Bischof und langjährige theologische Lehrer wäre im selben Jahr
90 Jahre alt geworden. Der Ertrag dieses Fonds dient, wie es der prosaische
Name sagt, der Ausrichtung eines Beitrags an die Besoldung der Professoren.

Daneben gibt es noch - mit anderer Zweckbestimmung - den 1975

errichteten Jubiläumsfonds (Sammlung aus Anlass des 100jährigen Bestehens

der Fakultät 1874-1974) und den im selben Jahr errichteten Eugène und
Louis Michaud-Fonds (Erbschaft von Prof. Louis Michaud im Andenken
an seinen 1876-1915 an der Fakultät wirkenden Vater). Das Vermögen all
dieser vom Staat verwalteten Fonds beträgt zurzeit ca. 1,2 Mio. Franken.
Der seit 1885 bestehende Stipendienfonds (Legat B.Herzog; Schenkung
durch Unbekannt; Legat J.B.Kälin), der einen namhaften Zuschuss noch

einmal von Luise Lenz-Heymann erfuhr, wurde 1990 aufgehoben und seine

verbleibenden Mittel der Stipendienkasse der Christkatholischen Kirche
der Schweiz überwiesen. - Diese ist übrigens die älteste bestehende finanzielle

Einrichtung der Kirche. Sie geht zurück auf das am 22. März 1873 an

die freisinnigen Diözesanstände gerichtete Gesuch des Zentralkomitees des

Schweizerischen Vereins freisinniger Katholiken bzw. an den von Prof.

Walther Munzinger in Bern, Kantonsrat Franz Bally in Schönenwerd und
Pfr. Eduard Herzog in Ölten am 20. April 1873 erlassenen Aufruf «An Volk
und Behörden der Schweiz» zur Unterstützung altkatholischer Studierender

der Theologie, und sie ermöglichte schon im Wintersemester 1873/74
fünf schweizerischen Stipendiaten das Theologiestudium bei den altkatholischen

Professoren der Bonner katholischen Fakultät. 1876 ging die
Verfügungsberechtigung an den Synodalrat der inzwischen konstituierten
christkatholischen Kirche über.
Vgl. etwa aus den Hirtenbriefen 1882 (Hb I 246-251), 1883 (Hb I 257-280),
1888 (Hb II 22-41), 1897 (Hb II 165-182), 1898 (Hb II 199), 1901 (Hb II
233-255), 1905 (Hb III, 1905, 11).

230



E. Herzog. Gott ist die Liebe. Andachtsbuch für katholische Christen zum
privaten und häuslichen Gebrauch, Ölten 1914 (Aarau 21917, Nachdruck
Solothurn 1960).
Zum Verhältnis Staat-Kirche bzw. Christ-Bürger vgl. etwa aus den
Hirtenbriefen: Hb I 11-21.119.135-139.140-158 (bes. 149f.). 159-163.199-
207.246.304; Hb II 1-22.252 f.; Hb III, 1923.
Das kommt schon im vollständigen Zitat zum Ausdruck: «... Es ist nicht zu
verkennen, dass die nationalkirchlichen Bestrebungen jener und der späteren

Zeit stark verflochten waren mit den neuzeitlichen Ideen des Liberalismus.

Es gehört deshalb ganz folgerichtig auch zu den Grundzügen des
Charakterbildes von Bischof Herzog, dass er politisch mit unverrückbarer
Treue dem schweizerischen Freisinn verpflichtet war, wenn er auch mit
gleicher Aufrichtigkeit je und je seinem Abscheu gegen einen unkirchlichen
Radikalismus Ausdruck verlieh, der leichthin die Grundlagen christlichen
Glaubens untergrub oder gar frivol aushöhlte» (E. Gaugler [Anm. 3 - zweiter

Titel] 7). A.Gilg, der vor seiner Professur eine Zeitlang Herzogs
Privatsekretär war, berichtete, wie der Bischof immer wieder besorgt war, von
den Solothurner Freisinnigen vor den politischen Karren gespannt zu werden

(mündliche Mitteilung K. Stalder).
Bemerkenswert ist noch Herzogs Bericht über ein Gespräch, das er bei
seinem Amerika-Aufenthalt 1880 mit dem fast achtzigjährigen Bischof von
New York [Potter] über das Politisieren in der Kirche führte. Der Amerikaner

erklärte, «seit er Priester sei, habe er niemals an einer politischen
Versammlung oder Abstimmung theilgenommen; er glaube für beide Parteien
da zu sein und wolle weder das Vertrauen der Einen noch der Andern
verscherzen. Ich war recht froh, dass ich ihm Gleiches von mir selber aussagen
und sogar die Versicherung geben durfte, nicht einmal an der Abstimmung
über die gegenwärtige Bundesverfassung [April 1874] theilgenommen zu
haben» (E.Herzog [Anm. 19], 40). Vgl. auch den Hirtenbrief von 1887

«Christus als Schiedsrichter in den Streitfragen der Gegenwart» (Hb II
1-21), ferner Hb I 148-150.246; II 252.
Es ist jedenfalls symptomatisch, dass Herzog Mitglied der Studentenverbindung

«Zofingia», nicht der «Helvetia» war.
Vgl. P. Stadler [Anm. 1], 358 f. Das Problem ist übrigens schon lange gesehen

worden; zu kritischen Äusserungen über die antiklerikal und
individualistisch geprägten Überzeugungen hinsichtlich Religion und Kirche bei
vielen Vertretern der ersten christkatholischen Generation vgl. etwa E. Herzog,

BB 40/1914/Schönenwerd, 26-42, hier 39-42; O. Gilg. Die nichttheologischen

Faktoren bei der Gründung der christkatholischen Landeskirche
der Schweiz, IKZ 50 (1960) 30-47; U.Küry [Anm.7], 119-121; U.Küry,
Nach hundert Jahren kirchlicher Eigenexistenz der Zukunft entgegen [als
Abschiedshirtenbrief auf den Eidgenössischen Bettag 1972 eine Art
Vermächtnis des dritten christkatholischen Bischofs], in: ders.. Hirtenbriefe.
Mit einem Lebensbild von Bischof Dr. Urs Küry verfasst von Hans A. Frei,
Allschwil 1978, 281-357, hier 289-307 [«Die Bewältigung unserer
Vergangenheit»]; A. Amiet. Grundlagen zur Geschichte der Christkatholischen
Kirche der Schweiz, IKZ 78 (1988) 90-124 [wichtige Rezension zu Stadlers
Buch]; zu erinnern ist auch an die 1947 vom Zürcher Pfarrer Hans

231



Gschwind ausgelöste innerkirchliche Kontroverse über den Liberalismus in:
Der Katholik 70 (1947) 306-309.321-326.332 f.338-342.362-364.370-372.
Ein vielleicht etwas vordergründiges Beispiel: Viele junge Christkatholikinnen

und Christkatholiken haben in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg
etwas von der internationalen Vernetzung ihrer Kirche in den jahrelang
florierenden Austauschbewegungen mit anglikanischen Partnergruppen
erlebt.

Dieses Beispiel macht aber gerade auch ein Hauptproblem für die Erfahr-
barkeit des ökumenischen Anliegens, wie es die altkatholische Kirche und
Theologie vertritt und teilweise realisiert hat, deutlich: es richtet sich in
erster Linie auf Kirchen, die nicht am selben Ort leben wie die christkatholische

Kirche. Natürlich gibt es anglikanische und jetzt vermehrt auch orthodoxe

Gemeinden in der Schweiz, aber was sich dabei an gemeinsamem
Zeugnis für eine altkirchlich orientierte Sicht von Einheit und Gemeinschaft

der Kirche zur Geltung gebracht hat, bleibt aus Gründen, die hier
nicht zu erörtern sind, marginal; das, was U. Küry [Anm. 7], 358-372, als

altkirchliche Gestalt der Ökumene, im Unterschied zur Genfer und zur
vatikanischen Ökumene, beschrieben hat, kommt nicht zur Geltung. So bleibt für
viele Christkatholikinnen und Christkatholiken praktisch erfahrbare
Ökumene das, was in der Schweiz als Ökumene am Ort und von unten (mit
evangelisch-reformiert/römisch-katholischer Dominanz) gelebt wird; dabei
wird das altkatholische ökumenische Anliegen oft als beziehungslos oder

gar als Hindernis gewertet; wie es mit anderen Entwürfen hinsichtlich Ziel
und Methode kirchlicher Einheitsbestrebungen in partieller Spannung und
Übereinstimmung steht, kann hier nicht ausgeführt werden (vgl. dazu
H. Meyerund G. Larentzakis, Art. «Einheit der Kirche», in: Ökumene-Lexikon

[Anm.20], 285-306; Th.F.Best, Art. «Models of Unity», in: N. Lossky
u.a. [Hg.], Dictionary of the Ecumenical Movement, Geneva/Grand
Rapids 1991, 1041-1043).
Vgl. A. Melich u.a. (Hg.), Die Werte der Schweizer, Bern 1991.

Mit diesem Satz hat IK Frei seinen letzten Beitrag in der IKZ abgeschlossen:

«Altkatholisch, einmal abgesehen von den Papstdogmen», IKZ 74

(1984) 65-84, hier 84. Er nimmt damit den Schlusssatz eines früheren Artikels

auf: «Die Frage nach der Stellung des Altkatholizismus in der
Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts», IKZ 71 (1981) 38-55, hier 55. Das ist
bislang und aller Voraussicht nach auch inskünftig - mit Schmerz und
Befremden sei es vermerkt - seine letzte Äusserung zur Sache.

232


	Was wird bleiben? : Ein Rückblick auf ein Grundanliegen von Eduard Herzog

