
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: Christus als Gemeinde existierend : Grundzüge der Sozialgestalt des
christlichen Glaubens

Autor: Rüegger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus als Gemeinde existierend : Grundzüge der

Sozialgestalt des christlichen Glaubens *

1. Auf der Suche nach einer neuen Vision von Kirche

Im Jahr 1987 hat der katholische Pastoraltheologe Paul M.Zulehner
ein kleines Büchlein veröffentlicht mit dem Titel «Das Gottesgerücht:
Bausteine für eine Kirche der Zukunft»1. Diese kleine, engagiert
geschriebene und inspirierende Schrift ist auf ein lebhaftes Echo gestos-

sen und hat gleich im ersten Jahr nach Erscheinen mehrere Neuauflagen

erlebt. Einen der Gründe, die ihn zur Abfassung dieses Büchleins
veranlasst haben, beschreibt Zulehner auf der ersten Seite des

Vorworts wie folgt:

«Bei pastoralen Fortbildungskursen in Kirchgemeinden und mit Hauptamtlichen

in unserer Kirche merke ich, dass wir heute ziemlich gut Bescheid
wissen über pastorale Methoden; wir haben auch ausreichende Kenntnisse
über die kritische Situation von Glaube und Kirche in unseren von einer
Übergangskrise erfassten hochmodernen Gesellschaften. Was uns aber fehlt, sind
Vorstellungen, wie es mit unserer Kirche und ihrer Praxis weitergehen kann.
Sehr viele Hauptamtliche stöhnen unter einer enormen Arbeitsüberlastung.

Wir sind auch in der Lage, eine endlose Liste von möglichen Tätigkeiten in
einer Gemeinde zusammenzustellen, tun uns aber zugleich schwer, die wichtigen

davon auszuwählen, also Prioritäten zu setzen. Die Folge davon ist, dass

wir uns aufreiben und doch das Gefühl haben, es gehe nichts weiter, wir könnten

bestenfalls den Verfall der herkömmlichen Grosskirche ein wenig verlangsamen.

Zukunftsland wird aber nicht dazugewonnen. Alle diese Symptome
deuten darauf hin, dass wir keine Visionen, keine zuverlässlichen Ziele haben,
die uns wissen lassen, wohin wir unsere begrenzten Kräfte investieren sollen,
und die uns zugleich entlasten, weil sie uns das Gefühl geben, zumindest
unsere begrenzten Kräfte verantwortlich investiert zu haben und unsere
Zufriedenheit daher nicht immer aus dem greifbaren Erfolg ableiten zu müssen.

Was wir heute für unsere Kirche und vorab für unser eigenes christliches
Leben brauchen, ist eine Vision, eine Kirchenvision.»2

Ich stelle diese Situationsbeurteilung meinen folgenden Ausführungen

über Grundzüge der Sozialgestalt des christlichen Glaubens

* Leicht überarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 16. Januar 1991 im
Rahmen der Konsultation «Kirche in Basel» im Basler Missionshaus gehalten
wurde. Die Kapitel 2 und 4 wurden zudem am 4. September 1991 der
Arbeitsgemeinschaft christlicher Kirchen im Kanton Zürich vorgetragen.

1 Düsseldorf 51988.
2 Ebd., S.7 f., 12.

50



voran, weil ich denke, dass sie gut beschreiben, worum es uns heute
geht. Wir sind auf der Suche nach einer Vision, nach einer neuen
Schau von Kirche. Kein pragmatisches Patentrezept, das raschen
Erfolg verspricht, brauchen wir; kein Konzept, das den gegenwärtigen
kirchlichen Status quo theologisch rechtfertigt und damit auch
festschreibt. Wir suchen eine Vision, die unsere Praxis in einer Zeit der
Umbrüche «zielsicher»3 sein lässt, die uns hilft, angesichts begrenzter
Kräfte verantwortlich Prioritäten zu setzen, die uns dazu hilft, dass es

weitergeht, und zwar nicht irgendwie, sondern so, dass wir Zukunftsland

dazugewinnen.
Auf dem Weg des Suchens nach einer solchen neuen Kirchenvision

wollen wir uns der Aufgabe zuwenden, ein paar grundlegende Überlegungen

zur Sozialgestalt des christlichen Glaubens anzustellen, und
zwar unter theologischer Rückbesinnung auf das Wesen, auf die im
Glauben bekannte und wahrgenommene Identität christlicher
Gemeinschaft. Das signalisiert der erste Teil meines Titels, «Christus als
Gemeinde existierend», der die Zentralformel der Ekklesiologie Dietrich

Bonhoeffers aufnimmt4. Wir wollen zurückfragen nach dem
Grund, in dem unser Kirchesein wurzelt, nach dem, was er als
Verheissung und als zukunftsweisende Möglichkeiten in sich birgt. Wir
fragen nach dem tragenden Grund, auf dem wir zuversichtlich Tritt
fassen und erwartungsvoll Zukunftsland erwandern können. Und
wenn wir uns denn ernsthaft auf diese theologische Rückbesinnung
einlassen, kann dies nicht anders geschehen als in der Bereitschaft, die
vorfindliche Sozialgestalt der Kirche im wörtlichen Sinne radikal, also
an die Wurzeln allen Kircheseins vorstossend zu befragen. Ich denke,
eine neue Vision von Kirche, wie sie Zulehner für nötig erachtet, wird
gerade in dem verheissungsvoll sein und zukunftsträchtige Perspektiven

eröffnen, worin sie unsere gegenwärtige Kirche in Frage stellt und
ihr- und das heisst uns - so Schritte in wirkliches Neuland ermöglicht
und zugleich zumutet.

Im folgenden möchte ich meine Überlegungen in sechs Schritten
entfalten: In einem ersten Schritt soll deutlich gemacht werden, dass

christlicher Glaube sich notwendig in einer Sozialgestalt verleiblicht;
dem folgen Überlegungen zum Verhältnis von theologischer Identität

3 Ebd., S.8.
4 Dietrich Bonhoeffer, Sanctorum Communio. Eine dogmatische Untersuchung

zur Soziologie der Kirche, München 1986 (Dietrich Bonhoeffer Werke,
Bd.I), S.87.

51



und institutioneller Gestalt von Kirche. Während ein dritter Schritt
konstitutive Wesenszüge christlicher Kirche beschreibt, wird es im
vierten Schritt um unterschiedliche Sozialgestalten von Kirche gehen.

Ein fünfter Schritt wird sodann auf dem Hintergrund des zuvor
Dargestellten das Modell Volkskirche untersuchen. Und schliesslich wird
ein abschliessender Teil Mut zu machen versuchen, der Verheissung

göttlicher Geistesgegenwart zu vertrauen und inspiriert durch eine

neue Vision von Kirche mutige Schritte in Zukunftsland hinein zu

wagen.

2. Im christlichen Glauben ist Gemeinschaft konstitutiv mitgesetzt

Dass christlicher Glaube in seinem Vollzug überhaupt einer Sozialgestalt

bedarf, gilt heute -jedenfalls im Raum des Protestantismus -
keineswegs als selbstverständlich. Für viele Zeitgenossen ist Glaube
etwas rein Innerliches, Unanschauliches, Privates, das jeder, wenn
überhaupt, dann für sich selber hat; Öffentlichkeit und Einbindung in
Gemeinschaftsbezüge wären da nur störend. Diese Haltung spiegelt
einerseits die Entwicklung unserer westlich-kapitalistischen
Industriegesellschaft wider, die zu einer ausgeprägten Individualisierung
geführt hat; andererseits stellt sie das Erbe einer langen geistes- und

theologiegeschichtlichen Tradition dar, die von Augustin über Luther
zum Pietismus, zu Kierkegaard, zur liberalen Theologie der
Jahrhundertwende und bis in die Gegenwart hineinreicht und den religiösen
Individualismus hervorgebracht hat, der für den neuzeitlichen
Menschen insbesondere protestantischer Prägung so charakteristisch ist5.

Es bedarf heute einiger Anstrengung, um sich klarzumachen, dass

dieser religiöse Individualismus der in der Bibel bezeugten trinitarischen

Geschichte Gottes mit der Welt widerspricht. In der ersten
Hälfte dieses Jahrhunderts war es insbesondere Bonhoeffer, der in
seinem Erstlingswerk «Sanctorum Communio» die «soziale Intention
sämtlicher christlichen Grundbegriffe» herausstellte6 und vom pauli-

5 Vgl. dazu Gerhard Lohfink, Wie hat Jesus Gemeinde gewollt? Zur
gesellschaftlichen Dimension des christlichen Glaubens, Freiburg M984, S. 11-16
(«Das Erbe des Individualismus») und 208-212 («Das Erbe des Augustinus»),
sowie die kritischen Bemerkungen zu Luther bei Paul Schütz, Zur Kritik der
reformatorischen Grundlagen, in : ders., Freiheit - Hoffnung - Prophétie. Von
der Gegenwärtigkeit des Zukünftigen, Hamburg 1963 (Gesammelte Werke,
Bd.III), S. 17-19.

6 S.13.

52



nischen Bild des Leibes Christi her in der Kirche die Sozialgestalt der
Offenbarung Gottes erkannte. Darum sah er im weit verbreiteten
religiösen Individualismus den «Grundfehler protestantischer Theologie»7.

In dieselbe Richtung weisen neuere exegetische Untersuchungen

zur Ekklesiologie des Neuen Testaments. So betont etwa Gerhard
Lohfink eindrücklich den «Gemeinschaftswillen Jesu»8, und Walter
Rebell häh fest:

«Heil ist nach neutestamentlichem Verständnis niemals ein bloss individueller

Besitz, Heil gibt es nur im Rahmen von Gemeinschaft. Zusammen
sind wir eingegliedert in den Lebensbereich Christi, und dieser Bereich ist
nicht nur eine geistig und lediglich im Glauben wahrnehmbare Wirklichkeit,
sondern stellt sich auch sozial erfahrbar dar, nämlich als Gemeinde.» «An
Christus zum Glauben kommen und zu seiner Gemeinde berufen werden fällt
in eins.»9

Was wir als einzelne im christlichen Glauben sind, sind wir immer
zusammen mit anderen und durch andere in gemeinsamer Teilhabe an
der Fülle des Leibes Christi. Individualität und Sozialität liegen in
unserem Sein-in-Christus gleichursprünglich ineinander. Darum ist «der
christliche Glaube keine individuelle Erlösungsreligion»10; darum
kann er auf seine Sozialgestalt grundsätzlich nicht verzichten, sie
gehört konstitutiv zu seinem Wesen.

Ich denke, das gilt es heute angesichts unserer tiefen Prägung durch
den religiösen Individualismus neu ernstzunehmen und nach allen
Seiten hin durchzubuchstabieren. Dabei geht es nicht um eine Apologie

herkömmlicher Kirchlichkeit, wohl aber um weit über den im
strengen Sinn ekklesiologisch-theologischen Bereich hinausgreifende
ethische und seelsorgerliche Fragen des Lebens, vielleicht sogar des

individuell-psychischen und kollektiv-menschheitlichen Überlebens.
Denn ob es uns gelingt, unsere Individualität als Teilhabe an einem
umfassenderen Ganzen zu verstehen und zu verwirklichen, in das wir
unlösbar hineinverwoben sind, ist die Grundfrage, an der sich
entscheiden wird, ob wir den globalen Herausforderungen im Blick auf
Gerechtigkeit, Frieden und Schöpfungsbewahrung gewachsen sein
werden. Und im Blick auf die Menschwerdung jedes einzelnen stehen

7 Gesammelte Schriften GS), Bd.V, München 1972, S.238.
8 Lohfink (Fn. 5), S. 86-88, 104.
' Walter Rebell, Zum neuen Leben berufen. Kommunikative Gemeindepraxis

im frühen Christentum, München 1990 (Kaiser-Taschenbücher, Bd. 88),
S.7, 201.

10 Ebd., S.201.

53



wir vor Fragen, deren Abgründigkeit wir wohl weithin noch gar nicht
wahrgenommen haben, und die ich hier nur mit ein paar Sätzen
signalisieren kann, die bei Fulbert Steffensky zu lesen sind :

«(Werde allein fertig!) Das ist die Moral der Trostlosigkeit. Vielleicht kann
man sich die äusseren Lebensbedingungen und Lebensmittel allein erbeuten,

Aber die inneren Lebensbedingungen kann man sich selbst nur in einem
geringen Mass verschaffen. Man kann nicht allein leben...» "

«Die Verleugnung des Kollektivs, die narzisstische Absolutheit des Ich ist
eine der grössten Zerstörungen, die dem Subjekt angetan werden und die es

sich selber antut.»12

Darum scheint mir heutiges Nachdenken über die Sozialgestalt des

christlichen Glaubens damit beginnen zu müssen, dass wir uns
darüber Klarheit verschaffen, dass das Heil, das christlicher Glaube
erschliesst, nach biblischem Verständnis Heil in Gemeinschaft ist,
christlicher Glaube sich dementsprechend notwendigerweise in einer

Sozialgestalt verleiblicht.

3. Kirche zwischen theologischer Identität und institutioneller Gestalt

Wenn wir theologisch von Kirche reden, so kann das angemessen nur
geschehen, wenn wir zwei Dimensionen zugleich ins Auge fassen:
einerseits die theologische, die das Sein der Kirche vor Gott, von seiner

Berufung, seinem Zuspruch und seiner Verheissung her zur Sprache
bringt; und andrerseits die empirische, die Kirche als soziologisch
beschreibbares Phänomen menschlicher Vergemeinschaftung im Horizont

vielfältiger ähnlicher sozialer Institutionen zur Darstellung
bringt. Beide Dimensionen sind nicht voneinander zu trennen, behandeln

den gleichen Gegenstand; wohl aber sind die beiden Dimensionen

klar voneinander zu unterscheiden, um sie einander richtig zuordnen

zu können. Sie stehen zueinander in der dialektischen Spannung
von Glaube und Erfahrung, von Theologie und Empirie, von Wesen
und Gestalt. Diese Spannung ist unauflösbar und gehört zur Sache

11 Fulbert Steffensky, Wo der Glaube wohnen kann, Stuttgart 1989, S.36.
12 Steffensky, Feier des Lebens, Spiritualität im Alltag, Stuttgart 21985, S. 17.

Was Steffensky hier ganz allgemein formuliert, spitzt Jürgen Moltmann im
Blick auf den Glauben zu: «Die Privatisierung des Glaubens führt zur
Ohnmacht des Glaubens im Einzelnen und ist eine ständige Quelle des Zweifels»
(Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messianischen Ekklesiologie,
München 1975, S.361).

54



selbst, um die es bei der Kirche geht. Es ist die dialektische Spannung
zwischen unserem Sein als Sünder in dieser Welt und unserem
gleichzeitigen Sein als Gerechtfertigte vor Gott.

Was eine Gemeinschaft von Menschen zur Kirche Jesu Christi
macht, ist nur als Bekenntnisaussage artikulierbar. Dass wir uns in
unseren Kirchen als Volk Gottes, als Leib Christi, als erwählte Heilige
usw. verstehen, hat nicht mit unserer empirischen Selbstwahrnehmung
zu tun; wir wären sonst einer völlig unkritischen, krankhaft übersteigerten

Selbsteinschätzung zum Opfer gefallen. Wenn wir glauben, in
so grossen Begriffen unsere Identität aussagen zu dürfen, ja zu müssen,

dann nur deshalb, weil wir staunend vernehmen, was für eine
Identität uns in der Verkündigung des Evangeliums von aussen
zugesprochen wird. Diese von aussen empfangene Identität ist unserem
empirischen Sein voraus, sprengt den Horizont unseres vorfindlichen
Soseins auf und stellt uns als Verheissung neue Existenzmöglichkeiten
vor Augen. Darum ist das Überschiessende unserer theologischen
Identität als Kirche gegenüber unserem empirischen Sein das verheis-
sungsvoll-kritische Potential im Blick auf die Erneuerung der Kirche.
Eine Kirche, die nur in soziologisch-funktionalen Kategorien sich
selbst verstehen wollte, wäre nicht selbstkritisch-bescheiden, sondern
bloss geistlos, bewusstlos im Blick auf ihre eigentliche Identität, wäre
fade gewordenes Salz.

Sosehr unser Sein als Kirche vor Gott alle Gestalten konkreter
Verwirklichung von Kirche transzendiert, sosehr drängt es doch auf ganz
konkrete Verleiblichung in Zeit und Raum. Und diese vollzieht sich
immer auch in institutioneller Gestalt. Kirche als Gemeinschaft ist
mehr als ihre institutionelle Gestalt; aber sie kann nicht ohne
institutionelle Gestalt auskommen. «Institutionalität (ist) eine notwendige
Grundbestimmung der Kirche.»13 Nun lässt sich bereits am Neuen
Testament ablesen, dass christlicher Glaube bzw. die durch ihn
gesetzte Gemeinschaft des Glaubens vielfältig Gestalt annahm. Dem
Wesen von Kirche vermögen durchaus unterschiedliche Sozialgestalten

zu entsprechen. Diese Gestalten sind bedingt durch Zeit, Kultur,
gesellschaftliche Verhältnisse und unterschiedliche theologische
Akzentuierungen. Die Sozialgestalt christlichen Glaubens ist grundsätzlich

variabel, aber nicht beliebig; denn jede Gestalt hat - ob gewollt
oder nicht - Zeugnisfunktion. «Auch durch ihre Ordnungen, Ämter
und Organisationen bekennt oder verleugnet die Kirche die Sache, die

13
Wolfgang Huber, Kirche, Stuttgart 1979, S.42.

55



sie zu vertreten hat.»14 Darum sind Fragen nach der institutionellen
Gestalt von Kirche keine Adiaphora, die rein pragmatisch oder allein
unter Berücksichtigung gegebener gesellschaftlicher Verhältnisse
gelöst werden können, sondern Fragen aktuellen Bekennens. Auch
kirchliche Institutionen vermitteln eine «Nachricht», mitunter eine

andere als die, die als Gute Nachricht von den Kanzeln verkündigt
wird15. Darum sind kirchliche Institutionen als Sozialgestalt christlichen

Glaubens theologisch zu verantworten. Die institutionelle
Gestalt der Kirche hat sich ständig am Wesen der Kirche, an ihrer
theologischen Identität zu orientieren und zu reformieren. Das gilt
grundsätzlich auch von der Gestalt der Volkskirche, selbst wenn diese -
offenbar aufgrund ihrer Ehrfurcht erheischenden jahrhundertealten
Tradition und ihrer immer noch imposanten institutionellen
Infrastruktur - sogar von kritischen Theologen oft als letztlich nicht hinter-
fragbarer Bezugsrahmen für heutiges ekklesiologisches Nachdenken
angesehen wird.

Die theologische Frage ist nicht bloss die, ob innerhalb einer nun
einmal vorgegebenen Gestalt von Kirche so etwas wie neutestamentliche

ekklèsia sich ereignen könne16, sondern inwieweit diese vorfindli-
che Gestalt in einem bestimmten geschichtlichen Kontext die theologische

Identität der Kirche optimal zum Ausdruck bringen kann.
Die Frage nach der Sozialgestalt der Kirche ist also vor einem

zweifachen Forum zu verantworten: vor demjenigen Gottes und demjenigen

der Welt. Von Gott empfängt Kirche ihre Identität; in der Welt, in
einem ganz bestimmten gesellschaftlichen Kontext hat sie sie in einer
konkreten Sozialgestalt zu leben. Beide Foren sind wichtig. Fragen wir
nur nach der theologischen Identität der Kirche unter Absehung vom
gesellschaftlichen Kontext, in dem sie existiert, verliert sie ihre
Relevanz; fragen wir nur nach der Funktion der Kirche im Rahmen
gesellschaftlicher Trends und Bedürfnisse, verliert sie ihre Identität. Erst in
der doppelten Fragerichtung nach der theologischen Identität der Kir-

14 Moltmann (Fn. 12), S.317.
15 Rudolf Bohren thematisiert dies treffend in seiner Predigtlehre: «Wo der

Prediger spricht, murmelt oder brüllt das ganze Kirchenwesen, wie es leibt und
lebt, mit. Als Vor- und Nachwort reden auch die Institutionen, wenn der
Prediger predigt. Sie untermalen und übertönen das Reden des Predigers.»
Darum fordert Bohren eine «Hermeneutik des Kirchenwesens» (München
31974, S.38 f.).

16 Diese zu kurz greifende Grundfrage ist die Hauptkritik, die etwa an den

ekklesiologischen Entwurf von Fritz Schwarz/Christian A. Schwarz, Theologie
des Gemeindeaufbaus. Ein Versuch, Neukirchen-Vluyn 21985, zu richten ist.

56



che vor Gott und nach dem gesellschaftlichen Kontext, in den hinein
sie sich verleiblicht, kommt die Aufgabe in den Blick, vor die wir
heute gestellt sind: die der «Reform der Kirche zu einer glaubwürdigeren

Gestalt»17. Dazu aber bedarf es mehr als bloss äusserlicher

Anpassungen an veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingungen; dazu
bedarf es einer inneren Erneuerung, einer neuen Vision davon, was es

heisst, Kirche Jesu Christi zu sein. Darum wollen wir uns in aller
Kürze ein paar grundlegenden Aspekten des Wesens christlicher Kirche

zuwenden.

4. Vom Wesen christlicher Kirche

4.1 Kirche als «Leib Christi» - Christus als Gemeinde existierend™

Paulus bezeichnet christliche Kirche als «Leib Christi», als Raum der
pneumatischen Gegenwart Christi in dieser Welt. Was Kirche ist, wird
sie demnach allein durch ihre strenge Bindung und Teilhabe an der
Wirklichkeit des Christus praesens. Nur «in Christus» ist Kirche, was
sie ist. Nur von ihm her gewinnt sie ihre Identität und ihre Sendung.
Gleichzeitig drückt die Metapher des Leibes Christi aus, dass sich der
in Jesus Mensch gewordene und im heiligen Geist gegenwärtige Gott
in dieser Welt an einen Ort, an eine Gemeinschaft von Menschen bindet,

um hier ganz für uns da zu sein. Das hat Bonhoeffer auf die präzise

Formel gebracht: «Das Neue Testament kennt eine
Offenbarungsform (Christus als Gemeinde existierend).»I9 Hier ist «Gegenwart

Gottes in der Welt. Wirklich in der Welt, wirklich Gegenwart
Gottes.»20

Damit ist ein erstes Kriterium gesetzt: Die Lebendigkeit einer christlichen

Gemeinde misst sich daran, wie sehr sie in all ihrem Reden und
Handeln mit dem Offenbarwerden dieser Gegenwart Gottes rechnet
und ernstmacht. Alles kirchliche Sprechen, Organisieren und Tun soll
transparent sein für dieses unverfügbare, unverwaltbare aber sehr

" Moltmann (Fn. 12), S.16.
18 Ich verwende im folgenden die beiden Termini «Kirche» und

«Gemeinde» grundsätzlich gleichbedeutend und darum auswechselbar. Sie sollen
die Wirklichkeit bezeichnen, die im Neuen Testament mit dem Begriff der
ekklèsia angesprochen wird.

'" Bonhoeffer (Fn. 4), S.87.
20

Bonhoeffer, GS III, S. 286.

57



wohl erwartbare und erbittbare Geheimnis der Einwohnung Gottes in

der christlichen Gemeinde.
Wir haben uns auf weite Strecken eine Art ekklesiologischen Deismus

angeeignet: Gott steht zwar irgendwie und irgendwo hinter oder

über der Kirche, vielleicht als ursprünglicher Impuls, als Prinzip oder

Symbol für etwas, aber wir erwarten nicht wirklich Erfahrungen seiner

wirkmächtigen Präsenz. Entsprechend beschränkt sich kirchliches
Handeln oft auf das Vermitteln von allgemeinen Lebensweisheiten

und ethischen Postulaten, auf die kulturbefiissene Pflege christlicher
Tradition, auf das Angebot sozial-karitativer Hilfe und die treue
Verwaltung der überkommenen Infrastruktur. Das ist alles bestimmt auch

gut und nützlich - bloss fehlt ihm die entscheidende Mitte, wenn es

nicht mehr getragen und durchstrahlt ist von dem, was Kirche allererst

zur Kirche macht: das Wissen, die Erwartung und Erfahrung lebendiger

göttlicher Geistesgegenwart in der Gemeinde. Ohne diese pulsierende

Mitte wird alles andere langweilig, monoton, gesetzliche Routine,

die nicht mehr zu begeistern vermag.
Könnte das weithin beklagte Defizit an Gotteserfahrung in vielen

Kirchen damit zusammenhängen, dass Kirche sich selbst als Ort der

Gottesgegenwart nicht mehr ernstnimmt? Bonhoeffer diagnostizierte
1932:

«Mit der heutigen Kirche ist Gott in Not gekommen. Kirche ist der Ort, an
dem Gott redet, an dem er für uns da ist. Aber so ernst nimmt sich heute
die Kirche nicht.»21

4.2 Kirche als konkrete Gemeinschaft

Kirche als Ort des Christus praesens ist nach neutestamentlichem
Verständnis primär weder ein Gebäude noch eine religiöse Institution
noch ein gewissen Spezialisten zur Betreuung und Verwaltung
zugewiesener Bezirk, sondern eine Gemeinschaft von Menschen, die
einander etwas angehen und die ein Stück Leben miteinander teilen. Das

Zusammenkommen als Gemeinschaft, das «sunerchesthai en ekklèsia»,

ist für das Kirchesein der Kirche grundlegend22. Ohne ein
solches leibliches Zusammenkommen als konkrete Gemeinschaft könnte
Kirche nicht leben. Zur christlichen Kirche gehören kann man ent-

21 Bonhoeffer, GS V, S.230.
22 Vgl. Josef Hainz, Ekklèsia. Strukturen paulinischer Gemeinde-Theologie

und Gemeinde-Ordnung, Regensburg 1972 (Biblische Untersuchungen 9),

S.230.

58



sprechend nur, indem man an diesem Zusammenkommen als
Gemeinschaft teilnimmt, sich an dieser sozialen Interaktion beteiligt und
so an dem Geschehen der Auferbauung, der «oikodomê» der
Gemeinschaft als ganzer partizipiert. Diesem Sachverhalt entspricht -
wie Lohfink eindrücklich dargelegt hat23 - die Bedeutung und Häufung

des Reziprokpronomen «einander» (allêlon) in der
neutestamentlichen Paraklese. Weist die apostolische Paraklese in die christliche

Lebenspraxis ein, so erweist sich diese als Praxis eines sozialen
Miteinanders in gegenseitig verpflichteter und verantwortlicher
Gemeinschaft. So wird etwa ermahnt, einander anzunehmen (Rö 15,7),
einander zurechtzuweisen (Rö 15,14), füreinander zu sorgen (1 Kor
12,25), einander zu trösten (1 Thess 5,11), einander zu verzeihen (Kol
3,13), einander zu lieben (1 Pet 1,22), usf. - immer geht es um eine

Einweisung in konkrete Gemeinschaft, in eine Praxis des Miteinanders.

Institutionelle Strukturen kirchlicher Organisation sind - das wäre
ein zweites Kriterium - insofern theologisch adäquat und legitim, als
sie dem Zusammenkommen von Gemeinde als konkreter Gemeinschaft

dienen und die Praxis des Miteinanders als grundlegendes
Lebensprinzip christlicher Kirche unterstützen.

4.3 Kirche als seelsorgerlich-diakonische Gemeinschaft

In diesem Gemeinschaftscharakter und dieser Praxis des Miteinanders

wurzelt auch die seelsorgerliche und diakonische Aufgabe der
Kirche. Beides, Seelsorge und Diakonie sind allgemeine, grundlegende

Funktionen des sozialen Miteinanders der Glieder christlicher
Gemeinschaft. Bei beidem geht es nicht darum, dass irgendwelche dafür

eingesetzten pastoralen oder sozialen Funktionäre einer anonymen
Öffentlichkeit resp. isolierten Einzelnen irgendwelche Hilfeleistungen
anbieten, sondern es geht um elementare Lebensäusserungen einer
Gemeinschaft von Menschen, die ihr Leben ein Stück weit miteinander

teilen und in gegenseitiger Hilfe gestalten. Natürlich wird solche
Hilfe weitere Kreise ziehen, über die Grenzen solchen gemeinschaftlichen

Miteinanders und Füreinanders hinaus. Das ist aber für neute-
stamentliches Denken eine sekundäre Konsequenz aus der primären
Lebenswirklichkeit einer Kirche, die ganz konkret als seelsorgerlich-
diakonische Gemeinschaft lebt. Die christliche Gemeinde als ganze, in

" Lohfink (Fn. 5), S.l 16-124.

59



allen ihren Gliedern ist Trägerin des seelsorgerlichen und diakonischen

Amtes, das immer ein Angebot von Gemeinschaft beinhaltet.
Wir wissen alle, wie sehr diese vom Neuen Testament her gesehen

sehr einfachen und elementaren Sachverhalte im Kontext gegenwärtiger

kirchlicher Praxis oft wie eine fremde Sprache tönen, die es neu
verstehen und sprechen zu lernen gilt. Angesichts der zunehmenden
sozialen Probleme unserer Gesellschaft: der vielen Vereinsamten und

psychisch Überforderten, der an die Grenzen der Belastbarkeit stos-

senden pastoralen und sozialen Helfer bzw. stationären Einrichtungen,

an die wir uns zwischenmenschliche Hilfe wegzudelegieren
gewöhnt haben - angesichts dieser Situation scheint mir allerdings ein

neues Sich-Aneignen dieser apostolischen Fremdsprache enorm ver-
heissungsvoll. Das wäre ein Wiederentdecken der Kirche als wahrhaft
menschlichen, «geschwisterlichen Lebensort», um noch einmal auf
eine Formulierung Zulehners zurückzugreifen24. Geschwisterlich wird
Kirche in dem Masse - und das wäre ein drittes Kriterium -, wie sie

sich in allen ihren Gliedern als seelsorgerlich-diakonischen Lebensraum

versteht, der nach dem Prinzip gegenseitiger Hilfe zu vollem
Leben in Gemeinschaft organisiert ist. Entscheidend ist dabei nicht die

Vielzahl seelsorgerlicher oder diakonischer Hilfsangebote, sondern
die seelsorgerlich-diakonische Qualität der Gemeinschaft. Es geht
nicht darum, viel zu tun, sondern anders zu sein25.

4.4 Kirche als charismatische Gemeinschaft

Das eben Gesagte hängt unmittelbar mit einem anderen Wesenszug
von Kirche zusammen, der für paulinische Ekklesiologie entscheidend
ist, in der kirchlichen und theologischen Tradition aber bis in unser
Jahrhundert hinein aufs ganze gesehen kaum wahrgenommen und
rezipiert worden ist: Kirche als Leib Christi ist charismatische Gemein-

24 Zulehner (Fn. 1), S.69.
25 Im Blick auf den diakonischen Aspekt vgl. H.Rüegger, Lernziel: diakonische

Gemeinschaft, in: Religion & Gesellschaft Nr. 10, 27.7.1989, S.9-15. -
Zum seelsorgerlichen Aspekt vgl. Rudolf Bohrens programmatische These
«Die Gemeinde ist Seelsorge» (Gemeinde und Seelsorge, in: ders., Geist und
Gericht. Arbeiten zur Praktischen Theologie, Neukirchen-Vluyn 1979,
S. 129-142), eine These, die zum Ausdruck bringen will, dass Seelsorge «nicht
extra (ausgeübt), nicht extra (getrieben) zu werden (braucht). Sie ist kein
Extra, sondern eine Existenzweise» (ebd. 137).

60



schaft26. Glauben heisst aus Gnade, aus empfangener «charis» leben.
Gnade aber ist für Paulus kein abstraktes Theologumenon, sondern
die schöpferische Kraft des Auferstandenen, die mit einem Charisma
begabt und diese Begabung in einen konkreten Dienst stellt27. Jeder
Christ ist dementsprechend Charismatiker, d.h. durch seine besondere
Begabung zum konkreten Dienst begabt und berufen. Weil charismatische

Begabung im paulinischen Bild des Leibes Christi immer
zugleich Begabung und Begrenzung ist, kann der ganze Reichtum der
Gnade von keinem Christen allein, sondern nur im sich gegenseitig
ergänzenden und korrigierenden Zusammenspiel aller Charismen erfahren

werden. Auch hier zeigt sich: Christliche Existenz als Existenz aus
Gnade ist nur gemeinschaftlich lebbar, und zwar in einer Gemeinschaft,

in der grundsätzlich alle gleich, bloss in der Unterschiedlichkeit

ihrer spezifischen charismatischen Begabung verschieden, aber
einander gleichwertig zugeordnet sind. Hier ist jede patriarchale,
hierarchische Über- und Unterordnung zugunsten eines geschwisterlichen
Miteinanders in gegenseitiger Ergänzung und rein funktional sich
ergebender reziproker Unterordnung aufgehoben. Hierin wurzelt das

Priestertum aller Glaubenden, das jede Unterscheidung von Klerikern
und Laien ausschliesst.

Das vierte Kriterium lautet also: Jede Sozialgestalt christlichen
Glaubens muss sich daraufhin befragen lassen, inwieweit sie auf der
charismatischen Begabung und entsprechenden Berufung zum Dienst
jedes Christen aufbaut und so einen relativ herrschaftsfreien
geschwisterlichen Lebensort darstellt, oder inwieweit sie die charismatische

Dienstberufung aller ihrer Glieder durch eine hierarchische
Amtsstruktur substituiert, in der wenige meist professionelle Spezialisten
stellvertretend für die Mehrheit aller Glieder die Fülle der Charismen
und Dienstaufgaben meinen wahrnehmen zu können.

26 Vgl. Ulrich Brockhaus, Charisma und Amt. Die paulinische Charismenlehre

auf dem Hintergrund der frühchristlichen Gemeindefunktionen, Wuppertal

1972; Georg Eichholz, Was heisst charismatische Gemeinde?, l.Korin-
ther 12, München 1960 (TEH NF 77); Ernst Käsemann, Amt und Gemeinde
im Neuen Testament, in: ders., Exegetische Versuche und Besinnungen I.
Göttingen 1960, S. 109 ff.

" Vgl. dazu die grundlegenden Ausführungen des Paulus in Rö 12,3-8 und
1 Kor 12-14.

M



4.5 Kirche als Ort dialogischer Wahrheitsfindung

Wie die einzelnen Charismen, so ist auch die Wahrheitserkenntnis des

christlichen Glaubens und der christlichen Kirche fragmentarisch und

vielstimmig. Es gehört zutiefst zum Wesen christlicher Wahrheit, dass

sie von uns nur als unabgeschlossene, offene wahrgenommen und im

Zusammenklang unterschiedlicher Zeugenstimmen vernommen werden

kann. Die Wahrheit als Ganzes haben wir nicht, sie steht noch

aus. In der Zeit können Menschen - wie das Paul Schütz so

unvergleichlich dargelegt hat - nur «per viam, viatorisch» an der Wahrheit
teilhaben28, indem sie gemeinsam zu ihr hin unterwegs sind und sich -
mit dem Johannesevangelium zu sprechen - vom Geist in das Ganze

der Wahrheit führen lassen29.

Mit dieser schon für den Kanon heiliger Schriften grundlegenden
Vielstimmigkeit des Wahrheitszeugnisses und mit dem fragmentarischen

Charakter unserer Wahrheitserkenntnis30 ist der Kirche die
dialektische Spannung von Einheit und Vielfalt eingestiftet. Das verweist
alles christliche Suchen nach und Reden von Wahrheit in den Raum
eines offenen, kritischen gemeindlichen Dialogs. Nach Arnold A. van

Ruler ist «das Gespräch die Weise, auf die der Geist die Kirche in alle
Wahrheit führt»31. Eine Pluralität von theologischen Meinungen,
spirituellen Prägungen und ethischen Positionen gehört darum zur sach-

gemässen Bandbreite des Dialogs, in dem christlicher Glaube sich

nach der Wahrheit der Offenbarung Gottes ausrichtet. Die seelsorgerliche,

geschwisterliche und charismatische Wirklichkeit christlicher
Gemeinschaft erweist sich gerade in der Verbindlichkeit, mit der dieses

dialogische Ringen um Wahrheit erfolgt32. Darum ist jede Gestalt

von Kirche daran zu messen, ob sie diesen Prozess verpflichtender
gemeinsamer Wahrheitsfindung in irgendeiner Form von Konziliarität
in sich verankert hat. Dies wäre mein fünftes Kriterium.

28 Schütz, Parusia - Hoffnung und Prophétie, in: ders., Freiheit - Hoffnung

- Prophétie, S. 84-96, dort S. 88.
29 Vgl. Joh 14,6 und 16,12f. Schütz spricht im Blick auf Joh 16,13 vom «grossen

johanneischen Hodegesai» (ebd., S.89, 93).
30 Vgl. 1 Kor 13,12.
31 Nach Bohren, Geist und Gericht (Fn.25), S. 146, 150.
32 Lesslie Newbigin unterscheidet zwischen einem «agnostischen Pluralismus»,

der Ausdruck eines prinzipiellen Relativismus ist und die Möglichkeit
verbindlicher Wahrheitserkenntnis bestreitet, und einem «verbindlichen
Pluralismus», der «ein gemeinsames Streben nach Erkenntnis der Wahrheit»
einschliesst und die «gemeinsame Überzeugung beinhaltet, dass es grundsätzlich

62



4.6 Kirche als missionarische Gemeinschaft

Kirche ist eine Gemeinschaft, die nicht einfach für sich selber da ist;
sie hat ihre Existenz darin, dass sie sich von Gott berufen und gesandt
weiss, Gottes Liebe und Gottes barmherzigen Willen durch Wort und
Tat in alle Lebensbereiche hinein zu bezeugen. Mit dieser ihrer
Sendung (Mission) partizipiert sie an der missio Dei, an Gottes eigenem
Wirken in dieser Welt und für diese Welt durch Jesus Christus im
Heiligen Geist. Das beinhaltet - wie bei Jesus - die Proklamation von
Gottes befreiender Herrschaft, solidarisches, heilendes und helfendes
Eintreten für die Schwachen, die Marginalisierten und Leidenden,
den an alle gerichteten Ruf zur glaubenden Umkehr in die Gemeinschaft

mit Gott in der verbindlichen Gemeinschaft des Volkes Gottes.
Dabei gilt es neu zu entdecken, dass dieser Sendungsauftrag nicht

einigen speziellen Trägern des Apostolats gilt, sondern der ganzen
Kirche und all ihren Gliedern. Die gelebte Gemeinschaft der Kirche
ist ganz wesentlich das Medium, durch das das Zeugnis des Evangeliums

erfolgt. Kirche kann nur von dem glaubhaft in dieser Welt
Zeugnis ablegen, was sie in sich selbst als Gemeinschaft lebt. Die
Glaubwürdigkeitskrise vieler heutiger Kirchen und die Krise ihres
missionarischen Sendungsbewusstseins hängt wesentlich damit
zusammen, dass das verkündigte Wort nicht mehr durch eine
gemeinschaftliche Lebenspraxis getragen wird, an der anschaulich wird, was
es heissen könnte, sich ganzheitlich und leibhaftig auf dieses Wort
einzulassen33.

Als sechstes Kriterium halten wir darum fest: jede Sozialgestalt von
Kirche ist daraufhin zu prüfen, ob sie diesen Sendungsauftrag der
ganzen Kirche im Vollzug einer gemeinschaftlichen Lebenspraxis
angemessen zur Darstellung bringt.

möglich sei, die Wahrheit zu erkennen - nicht umfassend und absolut, aber
bruchstückhaft und mit zunehmender Weite und wachsender Klarheit» (Mission

in einer pluralistischen Gesellschaft, in: Ökumenische Theologie in den
Herausforderungen der Gegenwart (FS Lukas Vischer), hgg. v. K. Bredull Ger-
schwiler u.a., Göttingen 1991, S.80L). Agnostischer Pluralismus ist eine in der
Kirche unmögliche, weil das ins Ganze der Wahrheit führende Wirken des
Geistes leugnende Haltung. Verbindlicher Pluralismus hingegen ist ein
notwendiger Ausdruck unserer fragmentarischen Wahrheitserkenntnis und des
geistgeführten Unterwegsseins durch die Zeit auf das noch ausstehende Ganze
der Wahrheit hin.

33 Moltmann (Fn. 12), S. 125: «Die Kirche hat die Herrschaft Christi zuerst
ln sich selbst widerzuspiegeln und darzustellen.»

63



4.7 Kirche im solidarischen Gegenüber zur Welt

Einen letzten konstitutiven Wesenszug von Kirche möchte ich nennen,
der im Neuen Testament durchgehend selbstverständlich ist, im Horizont

einer von der konstantinischen Symbiose von Kirche und Gesellschaft

herkommenden Kirche und Theologie aber erst in neuerer Zeit
wieder in seiner Bedeutung erkannt zu werden scheint: Aufgabe der
Kirche kann es nicht sein, im Sinne der civil religion die Gesellschaft

zu repräsentieren, ihre Ordnung zu stabilisieren und religiös zu
rechtfertigen bzw. einfach die in ihr lebende Vielfalt religiöser Bedürfnisse

zu befriedigen. Kirche hat ihre Identität vorerst einmal im Gegenüber
zur sie umgebenden Welt. Das hat nichts mit Arroganz und elitärem
Dünkel zu tun, sondern mit ihrer missio in der Welt und für die Welt.
Eine Kirche, die sich ihrem gesellschaftlichen Umfeld völlig anpasst,
sich nahtlos in es einfügt, hat der Welt nichts Befreiendes mehr zu

sagen. Sie lässt diese Welt bei sich selbst, ist fade gewordenes Salz, stellt
das Licht des zur Umkehr, zu versöhntem, heilem Leben rufenden
Evangeliums unter den Scheffel. Nur wer das Evangelium als Alternative

zum Schema dieser Welt (Rö 12,2) versteht und lebt, hat der Welt
etwas wirklich Hoffnungsvolles anzubieten. Gerade um der Sendung
in und für diese Welt willen hat die Kirche damit ernstzumachen, dass

sie nicht von dieser Welt ist (Joh 15,19), dass sie sich in ihrem Leben

nicht nach dem richten kann, was gesamtgesellschaftlich konsensfähig
ist, sondern allein nach den Verheissungen und Zumutungen des

Evangeliums.
W. Rebell weist daraufhin, «dass die gesamte frühe Christenheit ein

gewisses Fremdheitsgefühl gegenüber der Welt hatte», und zitiert
dann Adolf von Harnack, der festhält, dass «die Selbstbezeichnung der

Christen als (Fremdlinge und Paröken> im 1. Jahrhundert nahezu
technisch geworden (ist)»34. G. Lohfink hat diesen Wesenszug christlicher
Kirche mit dem heute vielerorts aufgenommenen Begriff der «

Kontrastgesellschaft» ausgedrückt35. Er meint damit die Berufung der
Kirche, eine Gemeinschaft darzustellen, «die einen eigenen Lebensraum
bildet und in der man anders lebt und anders miteinander umgeht, als

dies sonst in der Welt üblich ist»36. Und das wäre das letzte Kriterium
einer angemessenen Sozialgestalt christlichen Glaubens: ob sie - ohne
der Skylla des weltfremden, frommen Gettos oder der Skarybdis ange-

34 Rebell(Fn.9), S.186.
Lohfink (Fn. 5), S.63, 69f., 81, 88, 142-154, 169, 181-188.

36 Ebd., S. 69 f.

64



passter Weltförmigkeit zu verfallen - die christliche Berufung ernst
nimmt, sich gerade um der Welt willen von der Welt zu unterscheiden,
vom Evangelium her sich eigene Konturen geben zu lassen, durch die
sie sich von ihrem sozialen Umfeld bei aller Solidarität unterscheidet.

5. Sozialgestalten von Kirche

Haben wir bisher die Sozialgestalt christlichen Glaubens von ihrem
Wesen her, unter dem Gesichtspunkt ihrer theologischen Identität zu
skizzieren versucht, so sollen nun die verschiedenen Ebenen ins Blickfeld

kommen, auf denen sich Kirche empirisch darstellt, wobei wir
zugleich versuchen wollen, diese verschiedenen Gestalten von Kirche im
Blick auf die Entwicklungen und Herausforderungen unserer modernen

westlichen Gesellschaft in ihrer Bedeutung zu gewichten.

5.1 Kirche als Gruppe

Geschichtlich betrachtet war die erste grundlegende soziologische
Gestalt von Kirche die der Hausgemeinschaft37. Das Haus als Wohnraum

und familiäres Hauswesen, als alltäglicher Lebensraum einer
Gemeinschaft von Menschen wurde zum primären Ort, an dem sich
der vom Evangelium hervorgerufene Glaube seine eigene soziale
Lebensgestalt gab. Wahrscheinlich gibt es kaum eine andere Sozialgestalt,

die den im Vorangegangenen genannten Kriterien in so hohem
Mass entspricht wie die des urchristlichen «oikos». Hier im
überschaubaren Rahmen kann christlicher Glaube als gemeinschaftliche
Existenz eingeübt und weitervermittelt werden, kann ein
geschwisterlich-charismatisches Miteinander eingeübt werden, das jedem seine
Würde gibt und ihn durch die Unterstützung der andern eine Freiheit
und Solidarität erleben lässt, die Leben zur Entfaltung bringt.

In einer Gesellschaft wie der unseren, in der angesichts einer immer
grösseren Durchorganisierung und Verbürokratisierung aller
Lebensbereiche einerseits und dem Trend zu hochgradiger Individualisierung
andererseits tragfähige gemeinschaftliche Lebensformen immer selte-

37 Vgl. dazu Jürgen Becker. Paulus: Apostel der Völker, Tübingen 1989 (dort
K.ap.9: Die Missionsgemeinden als Hausgemeinden, S.255-270); Peter
Stuhlmacher, Der Brief an Philemon, EKK XVIII, Zürich/Neukirchen-Vluyn 21981

(dort der Exkurs: Urchristliche Hausgemeinden, S.70-75).

65



ner werden, bekommen kleine christliche Gruppen oder Gemeinschaften,

in denen ein Stück Leben geteilt und Glauben praktisch eingeübt
wird und in denen Menschen eine zugleich personale und soziale

Identität finden können, zunehmende Bedeutung. Es ist zu vermuten,
dass in Zukunft ein grosser Teil der seelsorgerlichen, diakonischen
und missionarischen Aufgaben der Kirche durch solche Gemeinschaften

- seien es nun Hauskreise, Basisgemeinschaften oder Kommunitäten

- wahrgenommen werden und dass ihnen eine grössere Glaubwürdigkeit

zugesprochen werden wird als den durch höhere Institutionalisierung,

Professionalisierung und Unverbindlichkeit gekennzeichneten

Erscheinungsformen von Kirche. Zudem werden sie flexibler und

innovationsfreudiger auf sich rasch wandelnde Verhältnisse eingehen
können. In diesem Sinne ist Alt-Bischof Helmut Class zuzustimmen:
«Die Kirche der Zukunft wird die biblische Bedeutung der Häuser

wiedergewinnen müssen.»38

5.2 Kirche als Ortsgemeinde

Auf der anderen Seite wird diejenige Sozialgestalt christlichen Glaubens,

die traditionellerweise als Basiseinheit der Kirche angesehen

wird, nämlich die Ortsgemeinde, wohl einen gewissen Bedeutungsverlust

erleiden, zumal in ihrer volkskirchlichen Form als Parochie im
Sinne von geographisch geschlossener Betreuungseinheit. Es soll
keineswegs die Ortsgemeinde als solche in ihrer Funktion bestritten
werden; sie wird nach wie vor als Zentrum und gemeinsames Dach
vielfältiger christlicher Gruppen, als Ort gottesdienstlicher Versammlung
und seelsorgerlich-diakonischen Wirkens an einer grösseren
Öffentlichkeit ihre Bedeutung haben. Im urbanen Raum allerdings eher in
der Gestalt unterschiedlich geprägter Personalgemeinden mit je eigenem

Profil anstatt als herkömmliche Parochialgemeinde.

5.3 Kirche in spezifischen Lebensbereichen

Der Bedeutungsverlust der Parochie hängt ganz wesentlich mit der

Mobilität moderner Lebensweise und der Aufsplitterung des Lebens
in unter sich nicht mehr deckungsgleiche Wohn-, Arbeits- und Frei-

38 Helmut Class, Kirche der Zukunft - eine missionarische Kirche in der
Minderheit, in: Th.Schober/H. Thimme (Hg.), Gemeinde in diakonischer und
missionarischer Verantwortung, Stuttgart 1979, 242.

66



zeitbereiche zusammen. Angesichts dieser Situation vermögen
parodiale Strukturen nicht mehr zu Trägern christlichen Zeugnisses und
christlicher Gemeinschaftsbildung an den Orten zu werden, wo sich
das Leben von Menschen zu einem grossen Teil abspielt. Um so wichtiger

werden in Zukunft neue Formen christlicher Vergemeinschaftung

in spezifischen Lebensbereichen. Ich denke dabei z. B. an die
Arbeit von Hochschulgemeinden im Bereich universitärer Ausbildung.
Sie sind für die in ihnen Engagierten in der Regel weit bedeutsamere

Kristallisationspunkte christlicher Beheimatung und Sendung als
herkömmliche Ortsgemeinden. Ich denke weiter an bisher vor allem
durch evangelikale Organisationen initiierte Formen christlicher
Präsenz im Bereich des Sports oder unterschiedlicher Berufsstände, z. B.

durch Bildung von Gruppen christlicher Psychologen, Mediziner,
Juristen, Lehrer usw. Soll das Evangelium in alle Lebensbereiche
hineingetragen werden, wird solchen mobilen, informellen Zellen christlicher

Gemeinschaft in unserer sich immer mehr ausdifferenzierenden
Gesellschaft eine grosse Bedeutung beizumessen sein als kirchlichen
Sozialgestalten eigenen Rechtes.

5.4 Kirche als Bewegung

Ähnliches gilt von christlichen Bewegungen, die sich - oft über
Konfessionsgrenzen hinweg - um ein bestimmtes Engagement oder eine

bestimmte Spiritualität sammeln. Ich denke an Bewegungen wie etwa
das Blaue Kreuz, die charismatische Bewegung oder die neuere
kirchliche Frauenbewegung. Sie alle prägen die christliche Identität
der in ihnen Engagierten oft weit nachhaltiger, als das je duch eine

Ortsgemeinde geschieht. Durch ihr klares Profil und hohes Engagement

vermögen solche Bewegungen zudem häufig Menschen
anzusprechen, die den Zugang zu herkömmlicher Christlichkeit längst
verloren haben. Ich denke, es ist wichtig, solche Bewegungen ohne Angst
vor Konkurrenz als nach den oben aufgestellten Kriterien legitime
und wichtige Sozialgestalten christlichen Glaubens wahrzunehmen
und ernstzunehmen.

5.5 Kirche in regionaler, nationaler und internationaler Vernetzung

Kirche als der eine Leib Christi ist wesensmässig zugleich lokal und
universal. Darum ist es unerlässlich, dass sich an der Basis, in einem

ganz spezifischen Kontext gelebter Glaube über verschiedene Ebenen

67



- regional, national und international - in die universale Gemeinschaft

der Una sancta hinein vernetzt. Ob nationale Grenzen wirklich
vom Wesen der Kirche her sinnvolle Räume institutioneller Vernetzung

darstellen, wäre kritischer als herkömmlich geschehen zu prüfen.
Müsste angesichts der unheilvollen Tendenz von Kirchen in aller
Welt, sich nur allzusehr mit den weltlichen Nationalismen zu verbinden

und sich von ihnen in Dienst nehmen zu lassen, nicht stärker

erwogen werden, synodale oder konziliare Strukturen bewusst über
nationale Grenzen hinweg aufzubauen, wie das etwa die
Evangelischmethodistische Kirche tut? In einer Welt, die immer mehr durch
Medien, Mobilität und gegenseitige Interdependenz aller Bereiche zu
einem grossen Dorf wird, sind wir mehr denn je herausgefordert,
internationale «koinonia» zu leben, voneinander geschwisterlich zu lernen
und solidarisch daran zu arbeiten, dass alle Menschen auf dieser Welt
ein gerechtes, menschenwürdiges Leben leben können. Ohne diese
internationale Vernetzung können der universale Herrschaftsanspruch
Christi und die Katholizität und Ökumenizität der Kirche Jesu Christi
nicht glaubhaft bezeugt werden.

6. Zur Krisis des volkskirchlichen Modells auf der Schwelle

zur nachkonstantinischen Ära

An dieser Stelle drängt es sich auf, unsere Fragestellung nach einer

angemessenen Sozialgestalt christlichen Glaubens auf das bei uns
immer noch vorherrschende Modell der Volkskirche zuzuspitzen, nach
seinen legitimen Anliegen und nach seinen Grenzen zu fragen. Ich tue
das unter dem Stichwort der Krisis des volkskirchlichen Modells auf
der Schwelle zur nachkonstantinischen Ära.

Wolfgang Huber hat in einem Aufsatz39 eine systematische Typologie

unterschiedlicher Verständnisse des Konzepts Volkskirche vorgelegt,

die er mit der Feststellung beschliesst, dass «keiner dieser
Typen des Volkskirchenbegriffs sich einer theologischen Reflexion im
präzisen Sinn (verdankt)»40. Er fragt, ob der Begriff der Volkskirche
nicht «zum Surrogat eines - dem Protestantismus weithin fehlenden

39 Wolfgang Huber, Welche Volkskirche meinen wir? Über Herkunft und
Zukunft eines Begriffs, in: Lutherische Monatshefte 14 (1975), S.481-486.

40 Ebd., S.483.

68



- theologisch geklärten Kirchenbegriffs geworden ist»41. Wir wollen
das Modell Volkskirche im folgenden insofern theologisch bedenken,
als wir einige seiner zentralen Merkmale aufgreifen und im Licht dessen

diskutieren, was wir aus der theologischen Bestimmung des
Wesens von Kirche erhoben haben.

6.1 Volkskirche aufdem Weg in die Minderheit

Dass die westeuropäischen Grosskirchen auf dem Weg in den
Minoritätsstatus sind, ist unübersehbar. Eine bekennende christliche Lebenshaltung

einzunehmen bedeutet bereits heute, einen Weg zu gehen, den
die grosse Mehrheit unserer Bevölkerung für sich ablehnt. «Für die
Kirche der Zukunft ist die Minderheiten-Situation der Normalfall.»42
Die Kirche wird sich wieder, ähnlich der Situation der frühen Kirche
vor der konstantinischen Wende oder jener von Kirchen in der Dritten
Welt, in einer Missionssituation vorfinden und ihren Glauben
überzeugend und werbend in einer pluralistisch, multireligiös und säkular
gewordenen nach-christlichen Gesellschaft zu leben haben. Diese
Situation gilt es vorurteilslos wahrzunehmen und vorbehaltlos zu akzeptieren.

Das sagen heute zwar viele volkskirchliche Theologen und
Theologinnen; bloss sind ihrer noch wenige, die den Mut haben, das

theologisch auch ernsthaft durchzubuchstabieren und praktische
Konsequenzen daraus zu ziehen.

In dieser Situation ist das Modell einer Volkskirche im Sinne eines

selbstverständlich akzeptierten religiösen Bezugsrahmens für die

ganze oder auch nur schon die grosse Mehrheit der Bevölkerung überholt.

Nach Moltmann gibt es Volkskirche als lebendige Wirklichkeit
heute nicht mehr43. Wäre es da nicht an der Zeit, mutig einen
ekklesiologischen Paradigmenwechsel zu vollziehen - denn um nichts weniger

geht es für eine vom Denkhorizont des Corpus christianum
herkommende Theologie und Kirche -, einen Paradigmenwechsel von
einem volkskirchlich-konstantinischen zu einem mehr
freiwilligkeitskirchlich-missionarischen Ansatz hin, wie das Impulse aus der
Ökumene schon lange nahelegen? Das heisst nicht, eine Kopie dessen zu

werden, was Freikirchen heute faktisch sind. Ich denke, ein kreatives
Suchen nach einer zukunftsträchtigen Sozialgestalt von Kirche müsste

sich von der phantasielosen Alternative «Entweder Volkskirche wie

41 Ebd., S.481.
42 Class (Fn.3&), S.238.
43 Moltmann (Fn. 12), S.21.

69



bisher, oder dann Freikirche nach vorliegendem Muster» lösen.
Vielleicht wäre nämlich zu entdecken: tertium datur!

6.2 Kirchenzugehörigkeit

Nach Moltmann ist «die Kindertaufe zweifellos der Grundpfeiler des

Corpus Christianum» und «das Fundament der Volkskirche»44.
Darum fordert er für eine Ekklesiologie, die mit unserem
nachkonstantinischen Lebenskontext ernst macht: «Keine Kirchenreform
ohne Taufreform!»45 Wenn Kirche fundamental als charismatisch
strukturierte, seelsorgerlich-diakonisch-missionarische Gemeinschaft
verstanden wird, so muss Kirchenzugehörigkeit notwendig in Richtung

freiwilliger, gewollter Partizipation am Leben dieser Gemeinschaft

interpretiert werden. Aus Kirchenbesuchern müssen Kirchenglieder

werden, wie Zulehner es formuliert, um dann sogleich darauf
hinzuweisen, dass es hierbei um das «Wiedergewinnen des uralten
Taufbewusstseins der Christen» geht46. Kann es aber zu einer Erneuerung

des ursprünglichen christlichen Taufbewusstseins kommen
ohne Erneuerung der Taufpraxis selbst? Angesichts der «Lethargie
der grossen Zahl der passiven Kirchenmitglieder»47 ist die Gefahr
jedenfalls nicht zu übersehen, dass die Taufe der Unmündigen zu einem

grossen Teil auch unmündige Christen produziert, weil sie, statt
verpflichtende Berufung zur Nachfolge in einer solidarischen Gemeinschaft

von Mitglaubenden zu sein, nur allzu leicht zum Symbol der

billigen Gnade wird, die Bonhoeffer als ein Grundproblem des
volkskirchlichen Protestantismus kritisiert hat:

«Man gab die Verkündigung und die Sakramente billig, man taufte, man
konfirmierte, man absolvierte ein ganzes Volk, ungefragt und bedingungslos,
man gab das Heiligtum aus menschlicher Liebe den Spöttern und Ungläubigen,

man spendete Gnadenströme ohne Ende, aber der Ruf in die strenge
Nachfolge Christi wurde seltener gehört. Wo blieben die Erkenntnisse der
alten Kirche, die im Taufkatechumenat so sorgsam über der Grenze zwischen
Kirche und Welt, über der teuren Gnade wachte?»48

44 Ebd., S.254 f.
45 Ebd., S.258. Der Satz wird von Moltmann auch in umgekehrter Richtung

formuliert: «Keine Taufreform ohne Kirchenreform» (ebd.).
46 Zulehner (Fn. 1), S.76.
47 Moltmann (Fn. 12), S.354.
48 Bonhoeffer, Nachfolge, München 1989 (Dietrich Bonhoeffer Werke,

Bd. 4), S.40f.

70



Vielleicht hat Moltmann darum tatsächlich recht, wenn er die
Schlussfolgerung zieht:

«Der Weg zu einer neuen, glaubwürdigen Taufpraxis wird der Weg von der
Kindertaufe zur Erwachsenentaufe sein. Mit (Erwachsenentaufe) ist die Taufe
der Glaubenden, Berufenen und Bekennenden gemeint.»49

Allerdings denke ich, dass es bei der sich nahelegenden Taufreform
nicht primär um die Klärung des der Taufe zugeordneten
Sakramentsverständnisses als solchem geht, sondern um die Taufe, sofern sie

Ausdruck eines bestimmten Verständnisses von Kirchenzugehörigkeit
ist. Nicht die Taufe als Zeichen, sondern Verständnis und Praxis der

Zugehörigkeit zur Gemeinschaft des Leibes Christi sind die entscheidende

Frage50.

6.3 Von der Amts- und Betreuungskirche zur partizipatorischen
Gerneinschaftskirche

Mit dem Phänomen passiv-distanzierter Kirchenmitgliedschaft hängt
unmittelbar zusammen, dass Volkskirche weithin zu einer pfarrerzentrierten

Amts- und Betreuungskirche geworden ist. Dieses pastorale
Betreuungskirchentum steht in Spannung zu so ziemlich allen genannten

Wesenszügen von Kirche.
In diesem Zusammenhang wäre etwa der Stellenwert und die Praxis

der Kasualien kritisch zu überdenken, in denen sich volkskirchliches
Betreuungskirchentum vornehmlich darstellt. Bonhoeffers Kritik aus
den frühen dreissiger Jahren scheint mir unvermindert aktuell:

«Wo das Leben des einzelnen an Höhe- und Wendepunkten steht (Geburt,
Konfirmation, Ehe, Tod), sind auch die Höhepunkte kirchlicher Aktivität. Da
ist die Kirche vornehmlich anzutreffen. Natur und Feier gehören zusammen,
meint man. So werden uns kirchliche Naturfeiern beschert. Kirche wird
zur Ausnahme vom Alltag, wird Feier. Kirche soll ablenken, vertiefen,
veredeln. Was der Alltagsmensch im Drang, sein Leben zu überhöhen, von
der Kirche erwartet, tut sie auch. Hier fühlt sie sich unentbehrlich. Dabei werden

die Kirchen leerer und die Kinos voller.» Die Kirche «hat sich bei weltli-

" Moltmann (Fn. 12), S.266.
50 Viele hilfreiche Anstösse in diese Richtung bietet der von Christine Liene-

mann-Perrin herausgegebene Band: Taufe und Kirchenzugehörigkeit. Studien
zur Bedeutung der Taufe für Verkündigung, Gestalt und Ordnung der Kirche,
München 1983 (Forschungen und Berichte der Evangelischen Studiengemeinschaft,

Bd. 39).

71



chen Feierlichkeiten angesiedelt und ist (trotz auf Hochtouren laufendem
religiösem Servicebetrieb, H.R.) radikal verweltlicht.»51

Ich denke, heutige Volkskirche ist herausgefordert und berufen,
sich

«von der religiösen Betreuungsinstitution zu einem aus festen Gemeinschaften
sich aufbauenden Sozialkörper (zu) entwickeln. Sie muss von einer Kirche der

Amtsträger für Laien zu einer charismatischen Gemeinschaft werden, in der

jeder sein Amt erkennt und sein Charisma ergreift. Das Volk wird dann zum
Subjekt in der Kirche und verlässt seine Stellung als Objekt religiöser Betreuung»,

um noch einmal Moltmann zu zitieren52. Damit sind weder die

Aufgabe seelsorgerlicher Begleitung von Menschen in besonderen
Lebenssituationen noch die Legitimität von Kasualhandlungen bestritten.

Wohl aber werden sie neu verstanden als Funktionen des

seelsorgerlichen und gottesdienstlichen Lebens der christlichen Gemeinschaft

und nicht mehr zu relativ isolierten Amtshandlungen der Pfarrer

und Pfarrerinnen gemacht. Ein praktischer Schritt in diese Richtung

könnte z. B. die konsequente Integration kirchlicher Trauhandlungen

in den normalen Gemeindegottesdienst darstellen.

6.4 Zum Öffentlichkeitsauftrag der Kirche

Die Wahrnehmung eines Öffentlichkeitsauftrags in der Gesamtgesellschaft

ist ein zentrales Kennzeichen des volkskirchlichen Modells.
Auch in einem pluralistischen Kontext, in dem die Kirche nur noch
eine minoritäre Position repräsentieren wird, ist das Anliegen unauf-
gebbar, die Perspektive des christlichen Glaubens in die öffentliche
Auseinandersetzung in Politik, Medien und Kultur generell einzubringen.

Das Evangelium zielt darauf ab, die Lebenswirklichkeit in all
ihren Dimensionen zu durchdringen.

Allerdings wird es der Volkskirche nicht erspart bleiben, die Art,
wie sie diesen Öffentlichkeitsauftrag wahrnimmt, neu zu akzentuieren.
Die Stimme der Kirche wird nicht mehr den Anspruch erheben, die

offizielle religiöse Perspektive darzustellen, sondern eine unter vielen
religiösen und weltanschaulichen Stimmen sein. Auch wird die Kirche
sich stärker zu fragen haben, ob ihre Präsenz in der Öffentlichkeit
nicht mit der Zeit etwas redimensioniert werden muss: nicht allein aus

51 Bonhoeffer, GS V, S.233, 232.
52 Moltmann (Fn. 12), S.268.

72



finanziellen Gründen, sondern um den Umfang ihrer öffentlichen
Verlautbarungen und sozial-diakonischen Angebote in ein realistischeres

Verhältnis zur Substanz ihrer in sich selbst zeichenhaft gelebten

Gemeinschaft des Glaubens, der Liebe und der Hoffnung zu bringen.

Wir vergessen gerne, dass unser Öffentlichkeitsauftrag zuallererst
darin besteht, als Gemeinschaft auf lokaler und internationaler Ebene

zeugnishaft einzuüben und vorzuleben, was für heilende, humanisierende,

mutmachende Kräfte Gottes Geist freisetzt, wo Menschen sich
ernsthaft, leibhaftig und gemeinsam auf das Evangelium einlassen.

Angesichts der Wort-Inflation unserer Medien-Gesellschaft sind mir
die Worte des Gestapo-Häftlings Bonhoeffer aus seiner Tegeler Zelle
wegweisend:

«Die Kirche muss den Menschen aller Berufe sagen, was ein Leben mit
Christus ist Sie wird die Bedeutung des menschlichen (Vorbildes) (das in
der Menschheit Jesu seinen Ursprung hat und bei Paulus so wichtig ist!) nicht
unterschätzen dürfen; nicht durch Begriffe, sondern durch (Vorbild) bekommt
ihr Wort Nachdruck und Kraft.»53

Zwei Missverständnisse im Blick auf den Öffentlichkeitsauftrag der
Kirche sind zu klären: Erstens die Vorstellung, die Kirche habe die

Aufgabe, durch ein möglichst breites, kostspieliges und personalintensives

Angebot an sozialen Dienstleistungen für die ganze Bevölkerung
den Sozialstaat von der Wahrnehmung seiner Verantwortung zu entlasten.

Besonders verheerend wird es, wenn die Kirche dann noch
versucht, ihre sozialen Dienstleistungen säkularisierten Zeitgenossen als

Argument dafür zu verkaufen, doch nicht aus der Kirche auszutreten
und durch Kirchensteuerzahlungen weiterhin die Kirche wohlwollend
zu unterstützen. Die Kirche kann ihre Berufung nicht durch wohlwollendes

Mäzenatentum kirchendistanzierter Steuerzahler leben. Auch
kann es kein Ziel der Kirche sein, bloss um ihrer guten Werke willen
von Menschen bejaht zu werden, die sonst wenig mit ihr zu tun haben
wollen. Kirchenzugehörigkeit kann allein um des in der Kirche
gegenwärtigen Gottes Jesu Christi willen sinnvoll sein.

Zweitens ist zu bedenken, dass Kirche zwar selbstverständlich für
alle Menschen offen sein soll, weil sie allen das Zeugnis der Liebe
Gottes schuldig ist. Das heisst aber keineswegs, dass sie alle
Menschen zu ihren Gliedern zählen soll. Moltmann ist zuzustimmen:

53 Bonhoeffer. Widerstand und Ergebung. Neuausgabe. München 1970,

S.415f.

73



«Um die Offenheit des Evangeliums und der Liebe zu praktizieren, braucht
es nicht das Institut der allgemeinen Volkskirche. Deren unqualifizierte Offenheit

für jedermann hat nur entfernt etwas mit der qualifizierten Offenheit
Christi und des Reiches Gottes zu tun.»54

6.5 Verbindlicher Pluralismus

Volkskirchen sind pluralistische Kirchen. Das ist eine Schwäche,

wenn Pluralismus als schiedlich-friedliches Nebeneinander
unterschiedlichster Positionen von ultraorthodox bis häretisch gelebt wird,
bei dem niemand irgendeine andere Position kritisch in Frage stellen
darf. Diese angebliche Toleranz, die faktisch einem Dispens von der

Verpflichtung gleichkommt, gemeinsam nach der Wahrheit zu ringen,
ist zwar allemal besser als militante Intoleranz; aber sie ist dem
Wahrheitsanspruch des Evangeliums noch nicht angemessen.

Demgegenüber gibt es auch einen engagierten, verbindlichen
Pluralismus, der zu den Stärken des volkskirchlichen Konzeptes gehört. Er
wurzelt im Wissen um die Begrenztheit jeder partikularen Wahrheitserkenntnis

und in der Bereitschaft, die je eigene Erkenntnis, das

eigene Charisma als komplementäre Ergänzung und kritische Korrektur
in den gemeinsamen Prozess der Wahrheitsfindung einzubringen. Die
Zukunft wird ein noch vielfältiger aufgefächertes Christentum entstehen

sehen. Eine Vielfalt von theologischen Akzenten, spirituellen
Prägungen, christlichen Gruppen und Bewegungen werden nebeneinander

bestehen. Ich halte es für wenig wünschenswert, diese Vielfalt auf
ein möglichst profilloses Einheitsmass einzunivellieren oder durch
eine rigide institutionelle Struktur zusammenzubinden; das ginge
auch gar nicht. Fruchtbar wäre vielmehr, dafür Sorge zu tragen, dass

die einzelnen Berufungen, Engagements, Akzente im Bewusstsein
ihrer eigenen Ergänzungsbedürftigkeit möglichst profiliert zur Entfaltung

kommen können und sich zu einem bunten, lebendigen Blumen-
strauss verbinden. Die Frage stellt sich dann, wie diese vielfältigen
Blumen einander charismatisch zugeordnet bleiben, Ängste und
Vorurteile gegenüber einander abgebaut werden können und ein lebendiges,

kreatives Miteinander entsteht, so dass durch die farbliche Pracht
des ganzen Blumenstrausses etwas von der Herrlichkeit und Schönheit
Gottes aufleuchtet. Ich glaube, dass die alten Volkskirchen in dieser

Frage viel mitbringen, was in einer neuen, nach-volkskirchlichen So-

54 Moltmann (Fn. 12), S.360L

74



zialgestalt, oder besser: in neuen, nach-volkskirchlichen Sozialgestalten

christlichen Glaubens zum Tragen kommen kann. Um die Zukunft
zu bestehen, braucht es wohl nicht mehr die ganze bisherige
Infrastruktur der Volkskirche. Hilfreich wird sein eine möglichst
unbürokratische, leichte Struktur, die der Vernetzung unterschiedlicher
christlicher Gemeinschafts- und Dienstformen dient; Gefässe, in
denen eine starke Vision von einer leidenschaftlich Gott hingegebenen,
weltoffenen und geschwisterlichen Kirche pulsiert55.

Ich träume von einer Kirche, die nicht so sehr verwaltet, als im
Teilen des Lebens gelebt wird; eine Kirche, in der nicht ein paar
Professionelle Kirche für andere veranstalten, sondern in der man
gemeinsam Kirche ist; eine Kirche, der anzugehören nicht mehr
selbstverständlich ist, sondern eines freien, mündigen Engagements bedarf.
Eine Kirche, in der man weniger abgesichert, weniger zurückhaltenddistanziert,

weniger mittelmässig, dafür profilierter, begeisterter, aber
auch verletzlicher, riskanter den Glauben gemeinsam einüben lernt.
Eine Kirche, die sich freimütig (d.h. ohne falsche Hemmungen) und
zugleich demütig (d. h. ohne arrogante Überheblichkeit) neu entdeckt
als das, was zu sein ihr verheissen ist: Ort der wirkmächtigen Gegenwart

ihres auferstandenen Herrn - Christus als Gemeinde existierend.

7. Von der Kirche träumen - gegen eine Hermeneutik
des schlechten Gewissens

Meine theologischen Ausführungen enden, indem sie mich ins Träumen

führen. Das geschieht sehr bewusst. Es gibt nämlich eine fatale
Art des Theologietreibens, die angesichts des Status quo mit seinen

Fragwürdigkeiten rasch zur Hand ist mit sog. nüchtern-realistischen

Argumenten, warum es besser ist, sich mit den vorfindlichen
Gegebenheiten zu arrangieren, als allzu kühn den verheissungsvollen
Alternativen und Visionen aus der Zeit der neutestamentlichen Anfänge
nachzuhängen. G. Lohfink nennt das treffend eine «Hermeneutik des

schlechten Gewissens» und macht klar: «Es wäre eine miserable

Hermeneutik, altchristliche Texte nur deshalb zu nivellieren, weil wir
Heutigen in unserer skeptischen Resignation Gemeinden, die mit dem

55 Diese drei Aspekte in Anlehnung an Zulehner (Fn. 1), der von Mystik,
Geschwisterlichkeit und Politik als den drei Bausteinen spricht, die für eine neue
Kirchenvision wesentlich sind (S.8, 12, 31, 62-64).

75



Evangelium ernst machen, nicht mehr für möglich halten.»56 Eine

Theologie, die nichts mehr zu träumen gäbe, und ein Christentum, das

es nicht mehr wagte, sich auf Träume einzulassen, mussten sich sagen
lassen, dass sie sich selbst zum Inbegriff der Geistlosigkeit gemacht
haben. Denn nach Ausweis der lukanischen Pfingstgeschichte gehört
es zu den unmittelbaren Auswirkungen der Ausgiessung des Heiligen
Geistes, dass die Jungen Visionen bekommen und die Alten Träume
träumen (Apg 2,17). Darum hat Zulehner schon recht, wenn er uns
ermutigt, eine neue Kirchenvision zu gewinnen.

Marie von Ebner-Eschenbach hat einmal formuliert:

«Nenne dich nicht arm, wenn deine Träume nicht in Erfüllung gegangen
sind; nenne dich arm, wenn du nie geträumt hast.»57

Theologie hat nicht die Aufgabe, Kirchenvisionen bzw. Träume von
einer erneuerten Kirche zu ersticken; sie würde die Christenheit sonst
in Armut versetzen. Vielmehr gehört es zu ihren edelsten Aufgaben,
solches Träumen wieder anzuregen und - wo es aufbricht - klärend zu

verarbeiten.

Zürich Heinz Rüegger

Dr.theol. Heinz Rüegger, evangelischer Theologe, ist Leiter der Schule für
Diakonie und Gemeindearbeit des Diakoniewerks Salem in Zürich.

56 Lohfink (Fn. 5), S.186.
57 Zitiert bei Zulehner (Fn. 1), S.42.

76


	Christus als Gemeinde existierend : Grundzüge der Sozialgestalt des christlichen Glaubens

