
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: Die Torah hat siebzig Gesichter : ein jüdischer Beitrag zur
zeitgenössischen Spiritualität

Autor: Bollag, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404801

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Torah hat siebzig Gesichter

Ein jüdischer Beitrag zur zeitgenössischen Spiritualität

Seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges ist ein stetiges Wachsen der

Nachfrage nach Begegnungen mit dem Judentum im Rahmen von
Kirche und Gesellschaft festzustellen. Die unmittelbare Ursache dieses

Interesses breiter Kreise am Judentum liegt auf der Hand. Der
Versuch, ein ganzes Volk zu vernichten, der letztlich in der Ermordung

von sechs Millionen Juden mündete, und die permanente Aktualität

des Nahost-Konfliktes haben der Auseinandersetzung mit dem

Judentum, die es auch früher gab, eine neue Dimension gegeben,

quantitativ und qualitativ. Diese beiden traumatisierenden Ereignisse
werfen Fragen ethischer und theologischer Natur auf, denen sich
niemand und am wenigsten verantwortungsvolle religiöse Menschen,
seien sie Christen oder Juden, entziehen kann.

Die Erkenntnis, dass die Geschehnisse des 20. Jahrhunderts nur auf
dem Boden der 2000 Jahre alten kirchlichen Ideologie gedeihen konnten,

bedeutet besonders für das Christentum eine schmerzhafte Erfahrung

und Infragestellung. Die Reduzierung Israels zur geschichtlichen
Reliquie und die Selbsternennung des Christentums zum neuen, wahren

Israel hatten wesentlich dazu beigetragen, den Hass und die
Vorurteile gegen das jüdische Volk zu schüren und immer wieder neue

Verfolgungswellen zu verursachen. Die Tragik der jüdisch-christlichen
Beziehungen erhält ihre ganz besonders erschütternde Dimension im

Angesicht der so oft und zu Recht betonten gemeinsamen Wurzeln,
die Judentum und Christentum miteinander verbinden: der Glaube
und der Dienst an den einen Gott sowie die in den Zehn Geboten
enthaltenen Grundsätze des ethischen Handelns. Kein gläubiger Christ
kann in Anbetracht dieses von den Evangelien verbreiteten
Gedankengutes an den Greueltaten vorbeisehen, die während des Mittelalters

ganz offen im Namen Christi und durch den Einfluss christlicher
Lehren in den Volksmassen verübt wurden. Somit ist Geschichte und
Existenz des jüdischen Volkes eine Herausforderung für die Kirche,
und darin liegt meiner Meinung nach auch die tiefere Ursache für die

Nachfrage nach jüdischem Wissen und Gedankengut.
Welche Botschaft kann das Judentum angesichts dieser bestehenden

Nachfrage vermitteln? Soll es überhaupt auf diese Nachfrage
eingehen? Gleicht der postulierte Anspruch, eine Botschaft, einen Beitrag

(8



zur geistigen Situation der Zeit zu vermitteln, nicht einer Anmassung?
Ein beträchtlicher Teil des zeitgenössischen Judentums hat sich dieser
Frage nicht gestellt. Angesichts der langen antisemitischen Tradition
der Kirche und des Untergangs des europäischen Judentums während
des Zweiten Weltkrieges haben viele den Weg des geistigen und kulturellen

Isolationismus gewählt. Für die Vertreter der isolationistischen
Position ist der versuchte Genozid durch das Naziregime eine
unmittelbare Folge der Aufklärungsbewegung und deren geistigen,
gesellschaftlichen und politischen Erscheinungen. Diese Sicht der Dinge
führte zu einer vollkommenen Abkehr von europäischen Werten und
der Auseinandersetzung mit europäischem Kulturgut. Der sich akzele-
rierende Zusammenbruch traditioneller moralischer Wertvorstellungen

seit den späten sechziger Jahren hat diese isolationistischen
Tendenzen, die durchaus mit den fundamentalistischen Bewegungen
anderer Religionen vergleichbar sind, noch verstärkt.

In einem solchen geistigen Klima ist die im Raum stehende Frage
eines Beitrages des Judentums zur zeitgenössischen Spiritualität
angesichts des breiten Interesses seitens der Kirche oder anderer durch das

christliche Kulturgut geprägten Gesellschaftskreise belanglos. Viele
glauben jedoch - darunter auch ich -, dass das Judentum nicht an dieser

Frage vorbeikommt. Sowenig wie es eine jüdische Geschichte
losgelöst von der Weltgeschichte gibt, sowenig gibt es auch ein jüdisches
Denken völlig losgelöst von anderen geistigen Strömungen. E. Wiesel,
der den Friedensnobelpreis tragende Schriftsteller, Holocaust-Überlebende

und Mahner unserer Generation, hat immer wieder und meiner
Meinung nach zu Recht darauf hingewiesen, dass das, was in Auschwitz

geschah, der wohl einmalige, mit nichts zu vergleichende
Ausdruck eines lebensverachtenden totalitären und totalisierenden
Menschen- und Weltbildes ist, dessen gewaltsame Auswüchse wir auch in
der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts erlebt haben: Hiroshima, Vietnam,

Prag 1968, Tien-an-Men, die Ausbeutung der Dritten Welt und
der Umwelt, um nur einige zu nennen. Was dem jüdischen Volk an
Leiden zugefügt wurde, war und ist oft nur der Beginn einer die ganze
Menschheit betreffenden Aushöhlung humanistischer Grundwerte.
Antisemitismus ist vergleichbar mit dem schmerzhaften
Symptom einer tieferliegenden Krankheit. Deshalb hat die Leidenserfahrung

des jüdischen Volkes etwas mit dem Leiden aller Menschen zu
tun, und wohl auch deshalb ist die Botschaft des Judentums eine
universelle. Judentum ohne universelle Botschaft ist undenkbar, und im
Wesen einer universellen Botschaft liegt es, dass sie vermittelt werden

39



will. Dazu braucht es aber die aktive Mithilfe des Botschaftsträgers.

Die verbale Kommunikation in einer bewusst gewählten «face to
face »-Situation ist eine notwendige Bedingung für die Vermittlung der

Botschaft. Nur im Dialog können Botschaften ohne Missverständnisse

und im Respekt der Freiheit, Selbständigkeit und Integrität des Anderen

gesagt und gehört und frühere Wunden in einem langsamen,
schmerzhaften Prozess geheilt werden. Gerade aber das soeben postulierte

dialogische Prinzip scheint mir einer der wichtigsten Beiträge
des jüdischen Denkens in dem durch die Infragestellung und den Zerfall

der alten Welt charakterisierten kulturellen Klima des 20.

Jahrhunderts, insbesondere in dessen zweiter Hälfte, zu sein. Es war das

besondere Verdienst M. Bubers und F. Rosenzweigs vor dem Zweiten

Weltkrieg sowie E. Lévinas nach demselben, dieses Prinzip als die

Quintessenz der biblischen und talmudischen Botschaft einem westlichen

aufgeklärten Publikum zugänglich zu machen. Das dialogische
Prinzip, wie es sich in den jüdischen Quellen und im Umgang mit
ihnen zeigt und wie es von Buber, Rosenzweig und Lévinas philosophisch

erläutert wird, bildet sowohl für die christliche Theologie als

auch für die jüdische Religionsphilosophie einen fruchtbaren Ansatz

angesichts der gemeinsamen Herausforderung beider Religionen
durch den Zusammenbruch der alten religiösen Weltbilder und des

durch sie getragenen Wahrheitsbegriffs einerseits und der Gefahr
eines blinden, ins Irrationale mündenden Subjektivismus andererseits.
Wenn es weder den an objektiven Werten orientierten Weltbildern
noch den rein subjektivistisch argumentierenden Denkmodellen
gelang, der Gewalt und den zerstörerischen Kräften der Gegenwart Einhalt

zu gebieten, so war es eine dringende Notwendigkeit, eine neue
Grundlage für die Ethik zu finden. Diese Grundlage müsste jenseits
eines Offenbarungs- und Wahrheitsverständnisses gefunden werden,
das seine gesellschaftliche Plausibilitätsstruktur verloren hatte und
das in sich selbst totalitäre, dehumanisierende Züge aufwies. Im Finden

dieser Grundlage ging und geht es eigentlich noch um das Fortbestehen

der Glaubwürdigkeit der monotheistischen Religionen in der
säkularisierten Welt. Die dialogische Philosophie, die von Buber bis

zu Lévinas, der sich im strengen Sinn zwar nicht zu den Dialogphilosophen

zählen lässt, dessen Werk aber eindeutig in derselben
Denktradition situierbar ist, sieht in der existentiellen Situation des
Menschen als eines sich immer und von vornherein in Beziehung befindenden,

zu einem Du, einem Anderen, ausserhalb meines eigenen Ichs
stehenden Wesens das Fundament der Ethik. Gemäss einer von Levi-

40



nas geprägten Formel, die dessen gesamten philosophischen Entwurf
charakterisiert, ist nicht die Ontologie die Grundlage der Ethik,
sondern genau umgekehrt: mit einer Paraphrase von J.-P. Sartre formuliert:

«L'éthique précède l'ontologie.»
Im Lichte dieses Ansatzes und anhand der philosophischen Analyse

und Interpretation der klassischen jüdischen Literatur haben Lévinas
und seine Schüler ein neues Verständnis religiöser Wahrheit ermöglicht,

welche jenseits objektivistischer oder subjektivistischer
Einseitigkeiten und totalisierender Gedankengänge bleiben konnte und die
Würde und Freiheit des Menschen, seine Gottebenbildlichkeit an erste

Stelle setzte.

Religiöse Wahrheit und Offenbarung - so zeigen es Buber, Rosenzweig

und Lévinas anhand der jüdischen Quellen - sind von vornherein

dialogischer Natur und setzen dem dogmatischen, den Menschen
und die Welt zu einem Objekt meines Ichs reduzierenden Denken
Grenzen. Die Grundzüge des jüdischen dialogischen Offenbarungsverständnisses

möchte ich nun hier darstellen.
Offenbarung beginnt im Judentum mit dem Wort, das in einem

Buch, der Torah, sich verdichtet hat. Dies ist der archimedische
Punkt. Die Torah spricht im Zusammenhang mit der Gabe der Torah
am Berg Sinai nicht von «Hitgalut». Offenbarung nicht im Sinne von
Erscheinung, sondern von Mataen Torah, Gabe der Lehre. Das Buch,
die Lehre ist die Offenbarung. Das Ereignis der Offenbarung ist dann
der Akt, das Geben eines Wortes. Offenbarung ereignet sich im
Moment des Gebens und Empfangens des Buches. Dieses Buch, die Torah

ist ihrem Wesen nach als Plural verstanden worden, heisst es doch
bereits in Leviticus 26,24: «Hier die Thoroth, die Gott auf dem Berg
Sinai durch Moses zwischen sich und die Kinder Israels gegeben hat.»
Die Sifra kommentiert diesen Vers folgendermassen: «Warum wird
Thoroth im Plural gesagt und nicht Thora im Singular? Um uns zu
lehren, dass dem Volk Israel zwei Thora gegeben sind: eine geschriebene

und eine mündliche.»
Der Judaismus hat diesem Vers zufolge nicht nur ein Buch zum

Kanon, denn neben der Bibel gibt ein zweites Buch, der Talmud, die
Quintessenz der mündlichen Torah, der mündlichen Überlieferung.

Die jüdische Tradition insistiert auf der Idee der Gleichzeitigkeit
des Auftauchens von geschriebenem und mündlichem Gesetz.

Nach verschiedenen talmudischen Erzählungen sind Mose auf dem
Berg Sinai die Schlüssel, d.h. die Interpretationssiegel zur schriftlichen

Lehre übergeben worden, die dann als wesentlicher Bestandteil

41



der mündlichen Lehre von Generation zu Generation übermittelt wurden,

bis sie ohne Unterbrechung zu den Weisen des Talmuds gelangten.

E. Lévinas erklärt die Bedeutung und die Tragweite dieser Tradition

mit den folgenden Worten:
«Die Weisen besitzen seit der Offenbarung des geschriebenen

Gesetzes ein verlässliches methodologisches Werkzeug, das es ihnen
erlaubt, über den geschriebenen Text hinauszugehen - <über den Vers

hinaus). In seiner Offenbarung enthält das Gesetz die Mittel seiner

eigenen Entwicklung. Der Text ist so geschrieben, dass er die Notwendigkeit

erheischt, übersetzt, entfaltet zu werden. Die Verwickeltheit
des Textes ist in hohem Masse in der Absicht berechnet und ausgearbeitet,

den Leser zu befragen: <Einladung zur Untersuchung und zur
Entzifferung, zum Midrasch, die bereits eine Teilhabe des Lesers an
der Offenbarung, der Schrift ist).»

Es liegt in Wirklichkeit sowohl am Text der Torah selbst, an seiner

Entstehungsgeschichte, als auch an den Strukturen der hebräischen

Sprache, dass der Sinn des Textes sich nicht im schriftlich vorhandenen

erschöpft.
Offenbarung - so könnte man sagen - ist ein Vorgang des sprechenden

Hörens. Es ist das Hineinhören des Lesen lernenden Menschen in
das Sprechen Gottes. Der Sinn der Offenbarung wird durch das Hö-
ren-Interpretieren des Menschen mitkonstituiert. Offenbarung
geschieht in einem dialogischen Setting und ist dialogisches Geschehen.

Warum ist nicht der geschriebene Text allein Offenbarung? Warum
ist das Buch so geschrieben, dass es einen Kommentar erheischt, der
selbst als legitimer Bestandteil der Offenbarung bezeichnet wird?
Oder noch anders gefragt: Was will uns die Lehre der Offenbarung
durch zwei Quellen, eine mündliche und eine schriftliche, sagen?

Der biblische Text - und eigentlich jeder Text - ist ein Einbruch
von aussen, Irruption eines Anderen in meine geschlossene Sphäre.
Der Text ist der Zeuge einer Begegnung zwischen Gott und Mensch,
eines Anrufes Gottes an den Menschen, gemäss Buber und Hesdel.
Gemäss Lévinas, der hier nahe an der klassischen Exegese ist, ist er

sogar dieser Anrufer selbst. Er berichtet nicht von einer Wahrheit, die
es zu erlernen und anzueignen gäbe, sondern von einem An-spruch,
der den Menschen zum Tun herausfordert. Er ist mehr Frage als
Antwort. Er informiert nicht über irgendwelche psycho-physische Tatsache,

die der Mensch erfassen könnte. Der Text lässt sich auch nicht
haben, man steht in ihm und damit zum göttlichen Wort in einem
Verhältnis. Offenbarung ist ein Ereignis und keine Tatsache. Gerade dies

42



macht ihre Einmaligkeit und Andersartigkeit aus. Offenbarung ist
mehr In-Frage-Stellung der Welt, Ins-Wanken-Bringen des Weltwissens,

eine Frage an den Menschen, mehr als eine Antwort Gottes.
Offenbarung gründet auf Begegnung mit einem Aussen, dessen Alterität
im Gegensatz zur psycho-physischen nicht durch das denkende Ich in
einer Ich-Es-Beziehung reduziert und assimiliert ist.

Offenbarung stellt einen Bruch mit der Totalität der bekannten und
erkennbaren Welt dar. Dieser Bruch manifestiert sich dort am
deutlichsten, wo ein anderes Wesen existiert und mir begegnet, demgegenüber

jeder Akt des Verstehens und Begreifens ein Akt der Gewalt ist,
und dieses Wesen ist der Mensch. Das ontologisch ergreifende - nicht
das ethisch antwortende - Verstehen des Anderen ist ihm gegenüber
Gewalt, gerade weil es die Andersheit des Anderen auslöscht, sich
unterwirft, im extremen Fall dadurch, dass es die Existenz des Anderen
auslöscht.

Will man den Text in diesem Sinne als Offenbarung ernstnehmen,
als Wort Gottes, so muss also auch er unfassbar, unvereinnehmbar
bleiben, um nicht selbst zum Idol zu werden. Gott, die Wahrheit,
bleibt im Text versteckt: Deus absconditus. Er ist eigentlich davon
abwesend. Wäre der Text ein in sich geschlossenes System, ein für allemal

sieht- und greifbar, würde er Form und Rang eines Idols gewinnen

und seinen offenbarenden Charakter verlieren. Nur ein Text, der
mehr zu sagen vermag, als darin steht, bewahrt seinen offenbarenden
Charakter. Erst der Umstand, dass die Offenbarung nicht primär
Kommunikation eines positiven Inhalts, eine Information ist, die
substantieller Natur und ausdrucksfähig wäre, erlaubt es, die Existenz
eines Interpretationspluralismus, einer Polysemie des Sinnes zu verstehen.

Das Wort ist einem talmudischen Spruch zufolge wie ein Stein,
auf den der Hammer schlägt und unzählige Funken sprühen lässt.
Dies lässt die Gelehrten auch sagen, dass «die Torah siebzig Gesichter
hat».

Die Tradition gilt im Judentum nicht einfach als Rezeption oder
Transmission, sondern auch als Schaffung oder präzise Wiedererschaffung

des Sinnes. Diese Wiedererschaffung ist Teil der Offenbarung.

Die Offenbarung liegt nicht einseitig in der Rezeption des
offenbarten Sprechens, sondern auch in dessen Erneuerung. Der talmudische

Gelehrte, der rabbinische geschulte Jude im allgemeinen, ist kein
rein passiver Träger der Tradition. Er übermittelt, indem er dem

Vorangegangenen seine persönliche Deutung hinzufügt. G.Scholem, der
Kabbala-Forscher, formuliert diesen Gedanken in folgenden Worten:

43



«Die Kabbala hat uns diesen allgemein akzeptierten Satz geliefert:
<Die Thora hat für jeden Juden ein besonderes Gesicht.) Die Thora
hat einen jeweils besonderen Sinn, der nur durch ihn erfasst werden

kann; und daraus folgt, dass jeder Jude seine Bestimmung nur erreichen

kann, wenn er diesem Gesicht einmal begegnet ist und wenn er
in der Lage ist, hier einen Beitrag zu Tradition zu liefern. Die
Offenbarung ist daher keine besondere und positive Kommunikation. Ein
Midrasch Rabba zum Vers 18 des 31. Kapitels des Buches Namen kann
hier als eine fundamentale Referenz für diese Auffassung der
Offenbarung genommen werden; der Midrasch sagt:

<Ist es möglich, dass Moses die ganze Thora studiert hat? Doch, es

ist gesagt, dass sie eine Dimension hat, die über jene des Universums
hinausgeht! (Hiob, 11,9). In Wirklichkeit sind es die Prinzipien/
Grundsätze (kelalim), die Gott Moses offenbart hat.>

Mose übermittelt die Schlüssel, die es erlauben, den Thoratext zu
öffnen. So wird klar, dass die Kabbala, die (Rezeption), kein Empfangen,

sondern ein Konstruieren ist: <Die Rolle des Kommentars ist es

nicht - so lesen wir beim französischen Psychoanalytiker H.Atlan -
einen (Kon-)Text zu explizieren, sondern ihn zu konstruieren. Der
Bezug des Kommentars zum Text ist offensichtlich nicht als eine Deduktion

aufzufassen (der Kommentar ist nicht deduziert, nicht aus dem
Text gezogen), sondern als eine Anwendung auf den Text: Er ist als

eine Art neues Schema auf den Text projiziert, was es erlaubt, neue
Sachen in dem alten Text zu lesen.»

Im Gegensatz zum kritisch-historischen Verständnis der Bibel,
welches immer davon ausgeht, dass der Adressat der Texte der erste Leser
ist und dass nur derjenige diese Texte richtig versteht, der sie mit der
notwendigen kritischen Distanz analysiert, ist das talmudische Vorgehen

ein existentielles oder situationelles, wie es A. J. Heschel formuliert.

In diesem Vorgehen trennt keine zeitliche Distanz den Interpreten

vom Text. M.-A. Ouaknine, ein französischer Rabbiner und Philosoph,

Schüler von E. Lévinas, schreibt in seiner soeben auf Deutsch
erschienenen Darstellung des Talmuds «Das verbrannte Buch»;

«Die existentielle Herangehensweise gründet auf der Idee, dass

jede Epoche die übermittelten Texte auf ihre Art und Weise erfassen
muss. Der wahre Sinn eines Textes, so wie er sich an den Interpreten
richtet, hängt nicht von solchen Zufälligkeiten wie Autor und erstes
Publikum ab. Noch weniger erschöpft er sich darin. So kann man
behaupten, dass der Sinn eines Textes - wenn es ein grosser Text ist -
seinen Autor überholt, und zwar nicht gelegentlich, sondern immer:

44



aus diesem Grund ist das Verständnis nicht allein ein reproduktiver
Akt, sondern stellt auch immer einen produktiven Akt dar.»

Der mit dem Text existentiell konfrontierte Leser ist gleichzeitig
Übersetzer und Interpret. Er versucht zunächst einmal, nicht zu einem

vergangenen Leben, einem vergangenen Sinn zurückzukommen,
sondern sucht die unmittelbare Teilnahme am Gesagten. E. Lévinas
schreibt in «L'au-delà du verset»:

«Das persönliche - subjektive - Verhältnis zum Text, die (Offenbarung),

soweit sie sich an das Einzigartige in mir richtet, das also ist die
eigene Signifikanz des von der Offenbarung Bezeichneten. Alles
geschieht, als sei die Vielfalt von Persönlichkeiten - wäre das nicht der
eigentliche Sinn des Persönlichen? - die Bedingung für die Fülle der
(absoluten Wahrheit), als würde jeder Mensch durch seine Einzigartigkeit

die Offenbarung eines einzigartigen Aspektes der Wahrheit
sichern, und gewisse Seiten (dieser Wahrheit) hätten sich niemals offenbart,

wenn bestimmte Persönlichkeiten in der Menschheit gefehlt hätten.

Das unterstellt, dass die Totalität des Wahren durch den Beitrag
vielfältiger Persönlichkeiten geschaffen wurde: die Einzigartigkeit
eines jeden Hörens, das das Geheimnis des Textes trägt; die von dem
Ohr eines jeden gelenkte Stimme der Offenbarung wäre notwendig für
das Ganze der Wahrheit.»

Diese Anschauung, nämlich dass die Wahrheit sozusagen im
«Zwischen» liegt, im leeren Raum, der zwischen zwei Meinungen, Lehren,
Interpretationen, Gedanken besteht, ist der Schlüssel zum Verständnis
des talmudischen Diskurses. Diesem Gedanken folgend, möchte ich
in geraffter Form - mehr ist in diesem Rahmen nicht möglich - die
wichtigsten Methoden der talmudischen Interpretation und Debatte
darstellen und ihren philosophischen Hintergrund erhellen. Voraussetzung

für ein vertieftes Verständnis der talmudischen Logik ist die
Überzeugung, dass der grösste Feind des Judentums und der Menschheit

überhaupt schon immer die Idolatrie war und ist. H.Atlan
schreibt:

«Die erste Sorge der biblischen Unterweisung ist nicht die der
Existenz Gottes, ein Theismus im Verhältnis zum Atheismus, sondern
vielmehr der Kampf gegen die Idolatrie. Die Gefahr der Idolatrie
besteht in jedem Theismus. Jeder Theismus ist eine Idolatrie, weil der
Ausdruck das bedeutet und ihn von daher festlegt; es sei denn, sein
Diskurs hebt sich in gewisser Weise selbst auf und wird also atheisch.
Anders gesagt, die Paradoxe der Sprache und ihrer Bedeutungen sind
derart, dass der einzige nicht idolatrische Diskurs über Gott nur ein

45



atheischer Diskurs sein kann. Oder weiter noch, dass in jedem Diskurs
der einzige Gott, der kein Idol ist, ein Gott ist, der kein Gott ist.»

Atlan scheint von der permanenten Sorge getragen zu sein, dass das

Wort nicht zum Idol umfunktioniert wird. Idolatrie ist die grösste
Versuchung der Menschheit, nämlich die Versuchung der Erscheinung,
der Präsenz, die Versuchung, alle Antworten zu kennen. Das Idol
entspricht dem menschlichen Urbedürfnis des Beruhigtwerdens. - J. Marion

schreibt in «L'idole et la distance»;
Um zu vermeiden, dass der Text Idol wird und damit die Illusion

vermittelt, einen endgültigen, definitiven Sinn zu besitzen, hat die jüdische

Tradition den Begriff der vier Bedeutungsstufen der Torah eingeführt.

Vier Stufen der Lektüre werden unterschieden:

- Die erste Stufe ist der Peschat: der einfache oder wörtliche Sinn.
Hier wird der Text entsprechend den Regeln der Logik und der
Sprache (Grammatik, Syntax, Etymologie) analysiert. Die
Geschichtsforschung und ihre Methoden kommen hier zur Anwendung.

- Die zweite Stufe nennt man Remes: der anspielende Sinn.

- Die dritte Stufe stellt die Derascha, den erbetenen oder erforschten
Sinn dar.

- Die vierte Stufe ist der Sod, der geheime, versteckte Sinn.
Besonders die dritte dieser vier Bedeutungsstufen, die Derascha,

nimmt im talmudischen Diskurs eine zentrale Stellung ein und soll
hier kurz erläutert werden. Ich zitiere hier wiederum H.Atlan:

«Die Eigenart des Derascha besteht darin, dem Text abwesend zu
sein, und diese Absence erheischt, ausgefüllt zu werden. Der Text
erheischt durch eine Absence - doresch heisst: Forderung - irgend
etwas. Derascha drückt eine Bedeutung aus, die sich an nichts im Text
mehr anhakt, ausser an Fragen, die von vornherein unendlich sind
und die man sich im Hinblick auf den Text stellen kann. Der Text selber

geht in vollkommenem Schweigen daran vorbei, macht nicht einmal

eine Andeutung.
Die Erklärung des Derascha besteht darin, vom Text ausgehend zu

suchen, indem man von ihm eventuell anderes und mehr, als er
enthält, verlangt; in gewisser Weise ersucht man den Text um etwas.
Diese Erklärung knüpft sich nicht an etwas, was sich im Text findet,
sondern an etwas, was darin fehlt. So präsentiert der Text, der sich auf
der Ebene des Peschat vollkommen genügen und überhaupt kein
Problem stellen kann, trotz alledem einen Mangel: Indem man über etwas

Fragen stellt, was er nicht sagt.

46



Auch ist der typischste Fall des Derascha der, wo der Text selbst

heftig fordert, dass man ihn ersuche, weil man seine Bedeutung auf
der Ebene des Peschat nicht begreift. Alles geschieht also, als würde
der Text darum ersuchen, dass man ihn ersuche. Wie es Raschi oft
sagt, indem er sich dafür zu entschuldigen scheint, dass er einen Bezug
zum Derascha habe: Hamikra haze orner darscheni. Dieser Text sagt:
(Befrage mich, frage mich, ersuche mich.)

Mehrere mögliche Erklärungen auf dieser Ebene, mehrere Midra-
schim existieren miteinander, ohne sich zu widersprechen: Keiner ist
mehr wahr oder falsch als der andere.»

Mit diesem letzten Satz von Atlan befinden wir uns inmitten dessen,
was M.-A. Ouaknine als die offene Dialektik des talmudischen Diskurses

bezeichnet. Die Charakteristik dieses Diskurses ist es, dass es in
ihr keine Aufhebung im hegelianischen Sinn gibt. Der Widerspruch
zwischen These und Antithese, der verschiedenen von den Gelehrten
vertretenen und diskutierten Meinungen, Interpretationen, Lehrsätze
wird durch keine Synthese aufgelöst. Wohl kennt das Judentum das

Gesetz, die Halacha. Diese stellt aber nicht im vornherein die Wahrheit

dar, sondern den Boden, auf dem das Leben der Gemeinschaft
möglich ist. Die Halacha ist eine Form, in der sich Wahrheit manifestieren

kann, aber es schliesst das Weiterdenken, das andere Denken
nicht aus.

Die Machloket, d. h. das talmudische Streitgespräch, ist eine Art, die
Verweigerung der Synthese und des Systems zu formulieren und zu
deuten: Antidogmatismus, der allein lebendige Wahrheit möglich
macht und dies die Gelehrten sagen lässt. Die Worte dieser Gelehrten
sowie die Worte jener Gelehrten sind Worte des lebendigen Gottes.
Der Ausdruck «offene Dialektik» impliziert, dass das Studium und
das Denken nur von einer Dialogerfahrung ausgehend möglich ist.
Dieser Dialog findet nicht einfach als Ideentausch statt, sondern in
Form eines Fragens und Antwortens. - M.-A. Ouaknine schreibt:

«Die Mahloquet, das erste Dialogprinzip des Talmud, ist grundlegend

an eine bestimmte Konzeption von Hermeneutik und Wahrheit
geknüpft. Die Tatsache, dass ein Text unzählige Interpretationen
anbieten kann, impliziert, dass es keine (richtige) Interpretation gibt.
Nietzsche formuliert es sehr gut: (Es existieren alle Arten von Augen
••¦ und folglich gibt es alle Arten von Wahrheit, und folglich gibt es

keine Wahrheit.) Um wirklich in das talmudische Denken einzutreten,
muss man jedesmal, wenn eine Sicherheit bekräftigt wird, die gegenteilige

Bekräftigung suchen, mit der diese Sicherheit in Beziehung

47



steht. Das talmudische Denken hört so nie auf, sich zu widersetzen,
ohne sich jemals mit sich selbst zu begnügen, auch ohne sich jemals
mit diesem Gegensatz zufriedenzugeben.»

Die Machloket könnte man als das externe Dialogprinzip des

Talmuds bezeichnen. Daneben kennt der Talmud noch ein nicht weniger
gewichtiges «internes Dialogprinzip». Damit meine ich den Dialog
zwischen den Texten, den «intertextuellen Dialog», wie M.-A.
Ouaknine ihn nennt. Das Prinzip des intertextuellen Dialogs wird in der

Sprache des Talmuds Gezera Schawa genannt und ist eine der
dreizehn von Rabbi Ischmael formulierten Interpretationsregeln der Torah :

«Die Intertextualität bedeutet, dass es keine Aussage ohne
Beziehungen zu anderen Aussagen gibt. Ein Text hat immer einen Bezug zu
einem anderen Text, und der Sinn dieser Texte findet sich weder
ausschliesslich in dem einen noch in dem anderen, sondern in den
Beziehungen zwischen ihnen. Mit anderen Worten: es gibt keinen Schlüsseltext.

Jeder Text ist offen für einen anderen Text, jede Schrift bezieht sich

auf eine andere Schrift, ist immer angeritzt, angeschnitten... Offen
also zu Recht für alle Texte, zu jeder Zeit, in jedem Gebiet, hat jeder
Text eine unendliche Dichte.

Zusammengefasst besteht die Gezera schawa daraus, den intertextuellen

Klängen zu lauschen. Wie Lévinas unterstreicht, muss der
Talmudist sorgfältig den Kontext der zitierten Passage lesen, wenn er,
während er einen biblischen Text kommentiert, auf einen anderen
biblischen Text verweist - wäre der Verweis auch willkürlich. Nicht die

Erklärung des Wortes zählt. Es geht darum, eine biblische (Landschaft)

einer anderen anzuschliessen, um aus dieser Verbindung den

geheimen Duft der ersten zu enthüllen.
Die Gezera schawa ist also ein Vorgehen, das über die Polysemie

oder die semantische Ambiguität hinausgeht, weil nicht einfach der
kontextuelle Sinn des Wortes (x> oder <y> transportiert wird, sondern
der Kontext selbst. Durch diesen Dialog von Texten - man kann auch

von Polyphonie sprechen - existiert sodann der einzigartige, erstarrte
Sinn nicht mehr. Der Sinn wird nicht gegeben, er muss konstruiert
werden.

Durch die Gezera schawa als Grundlage des Derascha zeigt sich der
Text als ein Klangkörper mit vielfachem Register, wo jedes seiner
Elemente eine Mehrdimensionalität enthält, die, indem sie auf anwesende

oder abwesende Texte verweist, ihm eine sich ins Unendliche
öffnende Tragweite gibt.»

48



Im Gegensatz zur abendländischen Philosophie, die es dem
Menschen ermöglicht hat, Antworten zu finden, zieht es das jüdische Denken

im Bereich des Religiös-Existentiellen vor, eine fragende Haltung
zu bewahren. Der jüdische Gelehrte heisst im traditionell-jüdischen
Sprachgebrauch nicht « Chacham Weiser», sondern « Talmid-Cha-
cham Schüler-Weiser». Worin liegt der Unterschied? Es gibt keine
endgültigen Antworten, sondern nur ein permanentes Fragen. Fragen
an mich selbst, an Gott, an den Anderen. Wo das Fragen aufhört und
die Antwort beginnt, beginnt auch oft die Gewalt. Antworten - so sagt
E. Wiesel- trennen uns voneinander, Fragen verbinden uns. Die Antwort

auf das Fragen liegt nicht im Bereich des Denkens, sondern des

Tuns für den Anderen, der radikal und unvereinnahmbar ausserhalb
meines Selbst existiert und in dessen blossem, nacktem Antlitz ich das

göttliche Gebot höre: «Du sollst nicht morden» und «Liebe Deinen
Nächsten, er ist wie Du».

Wenn es den Religionen gelingt - allen voran Judentum und
Christentum -, eine mehr fragende als antwortende Haltung einzunehmen,
werden sie zum Wohle aller Menschen dialogfähiger und glaubwürdiger

werden.

Zürich Michel Bollag

44


	Die Torah hat siebzig Gesichter : ein jüdischer Beitrag zur zeitgenössischen Spiritualität

