Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: Die Torah hat siebzig Gesichter : ein judischer Beitrag zur
zeitgenossischen Spiritualitat

Autor: Bollag, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404801

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404801
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Torah hat siebzig Gesichter

Ein jiidischer Beitrag zur zeitgendssischen Spiritualitit

Seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges ist ein stetiges Wachsen der
Nachfrage nach Begegnungen mit dem Judentum im Rahmen von
Kirche und Gesellschaft festzustellen. Die unmittelbare Ursache die-
ses Interesses breiter Kreise am Judentum liegt auf der Hand. Der
Versuch, ein ganzes Volk zu vernichten, der letztlich in der Ermor-
dung von sechs Millionen Juden miindete, und die permanente Aktua-
litat des Nahost-Konfliktes haben der Auseinandersetzung mit dem
Judentum, die es auch friiher gab, eine neue Dimension gegeben,
quantitativ und qualitativ. Diese beiden traumatisierenden Ereignisse
werfen Fragen ethischer und theologischer Natur auf, denen sich nie-
mand und am wenigsten verantwortungsvolle religiose Menschen,
seien sie Christen oder Juden, entziehen kann.

Die Erkenntnis, dass die Geschehnisse des 20.Jahrhunderts nur auf
dem Boden der 2000 Jahre alten kirchlichen Ideologie gedeihen konn-
ten, bedeutet besonders fiir das Christentum eine schmerzhafte Erfah-
rung und Infragestellung. Die Reduzierung Israels zur geschichtlichen
Reliquie und die Selbsternennung des Christentums zum neuen, wah-
ren Israel hatten wesentlich dazu beigetragen, den Hass und die Vor-
urteile gegen das jiidische Volk zu schiiren und immer wieder neue
Verfolgungswellen zu verursachen. Die Tragik der jiidisch-christlichen
Beziehungen erhilt ihre ganz besonders erschiitternde Dimension im
Angesicht der so oft und zu Recht betonten gemeinsamen Wurzeln,
die Judentum und Christentum miteinander verbinden: der Glaube
und der Dienst an den einen Gott sowie die in den Zehn Geboten ent-
haltenen Grundsitze des ethischen Handelns. Kein glidubiger Christ
kann in Anbetracht dieses von den Evangelien verbreiteten Gedan-
kengutes an den Greueltaten vorbeisehen, die wihrend des Mittelal-
ters ganz offen im Namen Christi und durch den Einfluss christlicher
Lehren in den Volksmassen veriibt wurden. Somit ist Geschichte und
Existenz des jiidischen Volkes eine Herausforderung fiir die Kirche,
und darin liegt meiner Meinung nach auch die tiefere Ursache fiir die
Nachfrage nach jiidischem Wissen und Gedankengut.

Welche Botschaft kann das Judentum angesichts dieser bestehen-
den Nachfrage vermitteln? Soll es iiberhaupt auf diese Nachfrage ein-
gehen? Gleicht der postulierte Anspruch, eine Botschaft, einen Beitrag

38



zur geistigen Situation der Zeit zu vermitteln, nicht einer Anmassung?
Ein betrichtlicher Teil des zeitgenodssischen Judentums hat sich dieser
Frage nicht gestellt. Angesichts der langen antisemitischen Tradition
der Kirche und des Untergangs des europdischen Judentums wihrend
des Zweiten Weltkrieges haben viele den Weg des geistigen und kultu-
rellen Isolationismus gewéhlt. Fiir die Vertreter der isolationistischen
Position ist der versuchte Genozid durch das Naziregime eine unmit-
telbare Folge der Aufklirungsbewegung und deren geistigen, gesell-
schaftlichen und politischen Erscheinungen. Diese Sicht der Dinge
fithrte zu einer vollkommenen Abkehr von europdischen Werten und
der Auseinandersetzung mit europdischem Kulturgut. Der sich akzele-
rierende Zusammenbruch traditioneller moralischer Wertvorstellun-
gen seit den spédten sechziger Jahren hat diese isolationistischen Ten-
denzen, die durchaus mit den fundamentalistischen Bewegungen an-
derer Religionen vergleichbar sind, noch verstirkt.

In einem solchen geistigen Klima ist die im Raum stehende Frage
eines Beitrages des Judentums zur zeitgendssischen Spiritualitit ange-
sichts des breiten Interesses seitens der Kirche oder anderer durch das
christliche Kulturgut gepriigten Gesellschaftskreise belanglos. Viele
glauben jedoch — darunter auch ich —, dass das Judentum nicht an die-
ser Frage vorbeikommt. Sowenig wie es eine jiidische Geschichte los-
gelost von der Weltgeschichte gibt, sowenig gibt es auch ein jiidisches
Denken vollig losgeldst von anderen geistigen Strémungen. E. Wiesel,
der den Friedensnobelpreis tragende Schriftsteller, Holocaust-Uberle-
bende und Mahner unserer Generation, hat immer wieder und meiner
Meinung nach zu Recht darauf hingewiesen, dass das, was in Ausch-
witz geschah, der wohl einmalige, mit nichts zu vergleichende Aus-
druck eines lebensverachtenden totalitdren und totalisierenden Men-
schen- und Weltbildes ist, dessen gewaltsame Auswiichse wir auch in
der zweiten Hilfte des 20.Jahrhunderts erlebt haben: Hiroshima, Viet-
nam, Prag 1968, Tien-an-Men, die Ausbeutung der Dritten Welt und
der Umwelt, um nur einige zu nennen. Was dem jiidischen Volk an
Leiden zugefiigt wurde, war und ist oft nur der Beginn einer die ganze
Menschheit betreffenden Aushéhlung humanistischer Grundwerte.
Antisemitismus ist vergleichbar mit dem schmerzhaften Sym-
ptom einer tieferliegenden Krankheit. Deshalb hat die Leidenserfah-
rung des jiidischen Volkes etwas mit dem Leiden aller Menschen zu
tun, und wohl auch deshalb ist die Botschaft des Judentums eine uni-
verselle. Judentum ohne universelle Botschaft ist undenkbar, und im
Wesen einer universellen Botschaft liegt es, dass sie vermittelt werden

L,



will. Dazu braucht es aber die aktive Mithilfe des Botschaftstragers.
Die verbale Kommunikation in einer bewusst gewdhlten «face to
face»-Situation ist eine notwendige Bedingung fiir die Vermittlung der
Botschaft. Nur im Dialog konnen Botschaften ohne Missverstindnisse
und im Respekt der Freiheit, Selbstdndigkeit und Integritéit des Ande-
ren gesagt und gehort und frithere Wunden in einem langsamen,
schmerzhaften Prozess geheilt werden. Gerade aber das soeben postu-
lierte dialogische Prinzip scheint mir einer der wichtigsten Beitrége
des jiidischen Denkens in dem durch die Infragestellung und den Zer-
fall der alten Welt charakterisierten kulturellen Klima des 20.Jahr-
hunderts, insbesondere in dessen zweiter Hélfte, zu sein. Es war das
besondere Verdienst M. Bubers und F. Rosenzweigs vor dem Zweiten
Weltkrieg sowie E.Levinas nach demselben, dieses Prinzip als die
Quintessenz der biblischen und talmudischen Botschaft einem westli-
chen aufgeklirten Publikum zugénglich zu machen. Das dialogische
Prinzip, wie es sich in den jiidischen Quellen und im Umgang mit ih-
nen zeigt und wie es von Buber, Rosenzweig und Levinas philoso-
phisch erldutert wird, bildet sowohl fiir die christliche Theologie als
auch fiir die jiidische Religionsphilosophie einen fruchtbaren Ansatz
angesichts der gemeinsamen Herausforderung beider Religionen
durch den Zusammenbruch der alten religiosen Weltbilder und des
durch sie getragenen Wahrheitsbegriffs einerseits und der Gefahr ei-
nes blinden, ins Irrationale miindenden Subjektivismus andererseits.
Wenn es weder den an objektiven Werten orientierten Weltbildern
noch den rein subjektivistisch argumentierenden Denkmodellen ge-
lang, der Gewalt und den zerstorerischen Kriften der Gegenwart Ein-
halt zu gebieten, so war es eine dringende Notwendigkeit, eine neue
Grundlage fiir die Ethik zu finden. Diese Grundlage musste jenseits
eines Offenbarungs- und Wahrheitsverstindnisses gefunden werden,
das seine gesellschaftliche Plausibilitidtsstruktur verloren hatte und
das in sich selbst totalitdre, dehumanisierende Ziige aufwies. Im Fin-
den dieser Grundlage ging und geht es eigentlich noch um das Fortbe-
stehen der Glaubwiirdigkeit der monotheistischen Religionen in der
sikularisierten Welt. Die dialogische Philosophie, die von Buber bis
zu Levinas, der sich im strengen Sinn zwar nicht zu den Dialogphilo-
sophen zéhlen ldsst, dessen Werk aber eindeutig in derselben Denk-
tradition situierbar ist, sieht in der existentiellen Situation des Men-
schen als eines sich immer und von vornherein in Beziehung befinden-
den, zu einem Du, einem Anderen, ausserhalb meines eigenen Ichs
stehenden Wesens das Fundament der Ethik. Gemiss einer von Levi-

40



nas geprigten Formel, die dessen gesamten philosophischen Entwurf
charakterisiert, ist nicht die Ontologie die Grundlage der Ethik, son-
dern genau umgekehrt: mit einer Paraphrase von J.-P. Sartre formu-
liert: «L’éthique précéde ’ontologie.»

Im Lichte dieses Ansatzes und anhand der philosophischen Analyse
und Interpretation der klassischen jiidischen Literatur haben Levinas
und seine Schiiler ein neues Verstindnis religioser Wahrheit ermég-
licht, welche jenseits objektivistischer oder subjektivistischer Einsei-
tigkeiten und totalisierender Gedankenginge bleiben konnte und die
Wiirde und Freiheit des Menschen, seine Gottebenbildlichkeit an er-
ste Stelle setzte.

Religiose Wahrheit und Offenbarung — so zeigen es Buber, Rosen-
zweig und Levinas anhand der jiidischen Quellen - sind von vornher-
ein dialogischer Natur und setzen dem dogmatischen, den Menschen
und die Welt zu einem Objekt meines Ichs reduzierenden Denken
Grenzen. Die Grundziige des jiidischen dialogischen Offenbarungs-
verstindnisses mochte ich nun hier darstellen.

Offenbarung beginnt im Judentum mit dem Wort, das in einem
Buch, der Torah, sich verdichtet hat. Dies ist der archimedische
Punkt. Die Torah spricht im Zusammenhang mit der Gabe der Torah
am Berg Sinai nicht von «Hitgalut». Offenbarung nicht im Sinne von
Erscheinung, sondern von Mataen Torah, Gabe der Lehre. Das Buch,
die Lehre ist die Offenbarung. Das Ereignis der Offenbarung ist dann
der Akt, das Geben eines Wortes. Offenbarung ereignet sich im Mo-
ment des Gebens und Empfangens des Buches. Dieses Buch, die To-
rah ist ihrem Wesen nach als Plural verstanden worden, heisst es doch
bereits in Leviticus 26,24: «Hier die Thoroth, die Gott auf dem Berg
Sinai durch Moses zwischen sich und die Kinder Israels gegeben hat.»
Die Sifra kommentiert diesen Vers folgendermassen: «Warum wird
Thoroth im Plural gesagt und nicht Thora im Singular? Um uns zu
lehren, dass dem Volk Israel zwei Thora gegeben sind: eine geschrie-
bene und eine miindliche.»

Der Judaismus hat diesem Vers zufolge nicht nur ein Buch zum Ka-
non, denn neben der Bibel gibt ein zweites Buch, der Talmud, die
Quintessenz der miindlichen Torah, der miindlichen Uberlieferung.

Die jiidische Tradition insistiert auf der Idee der Gleichzeitigkeit
des Auftauchens von geschriebenem und miindlichem Gesetz.

Nach verschiedenen talmudischen Erzihlungen sind Mose auf dem
Berg Sinai die Schliissel, d.h. die Interpretationssiegel zur schriftli-
chen Lehre iibergeben worden, die dann als wesentlicher Bestandteil

41



der miindlichen Lehre von Generation zu Generation iibermittelt wur-
den, bis sie ohne Unterbrechung zu den Weisen des Talmuds gelang-
ten. E. Levinas erklirt die Bedeutung und die Tragweite dieser Tradi-
tion mit den folgenden Worten:

«Die Weisen besitzen seit der Offenbarung des geschriebenen Ge-
setzes ein verlidssliches methodologisches Werkzeug, das es ihnen er-
laubt, iiber den geschriebenen Text hinauszugehen — <iiber den Vers
hinaus>. In seiner Offenbarung enthilt das Gesetz die Mittel seiner ei-
genen Entwicklung. Der Text ist so geschrieben, dass er die Notwen-
digkeit erheischt, iibersetzt, entfaltet zu werden. Die Verwickeltheit
des Textes ist in hohem Masse in der Absicht berechnet und ausgear-
beitet, den Leser zu befragen: <Einladung zur Untersuchung und zur
Entzifferung, zum Midrasch, die bereits eine Teilhabe des Lesers an
der Offenbarung, der Schrift ist>.»

Es liegt in Wirklichkeit sowohl am Text der Torah selbst, an seiner
Entstehungsgeschichte, als auch an den Strukturen der hebrdischen
Sprache, dass der Sinn des Textes sich nicht im schriftlich vorhande-
nen erschopft.

Offenbarung — so kénnte man sagen — ist ein Vorgang des sprechen-
den Horens. Es ist das Hineinhoren des Lesen lernenden Menschen in
das Sprechen Gottes. Der Sinn der Offenbarung wird durch das Ho-
ren-Interpretieren des Menschen mitkonstituiert. Offenbarung ge-
schieht in einem dialogischen Setting und ist dialogisches Geschehen.

Warum ist nicht der geschriebene Text allein Offenbarung? Warum
ist das Buch so geschrieben, dass es einen Kommentar erheischt, der
selbst als legitimer Bestandteil der Offenbarung bezeichnet wird?
Oder noch anders gefragt: Was will uns die Lehre der Offenbarung
durch zwei Quellen, eine miindliche und eine schriftliche, sagen?

Der biblische Text — und eigentlich jeder Text — ist ein Einbruch
von aussen, Irruption eines Anderen in meine geschlossene Sphiére.
Der Text ist der Zeuge einer Begegnung zwischen Gott und Mensch,
eines Anrufes Gottes an den Menschen, gemdss Buber und Hesdel.
Gemiss Levinas, der hier nahe an der klassischen Exegese ist, ist er
sogar dieser Anrufer selbst. Er berichtet nicht von einer Wahrheit, die
es zu erlernen und anzueignen gidbe, sondern von einem An-spruch,
der den Menschen zum Tun herausfordert. Er ist mehr Frage als Ant-
wort. Er informiert nicht iiber irgendwelche psycho-physische Tatsa-
che, die der Mensch erfassen kénnte. Der Text lidsst sich auch nicht
haben, man steht in ihm und damit zum géttlichen Wort in einem Ver-
hiltnis. Offenbarung ist ein Ereignis und keine Tatsache. Gerade dies

42



macht ihre Einmaligkeit und Andersartigkeit aus. Offenbarung ist
mehr In-Frage-Stellung der Welt, Ins-Wanken-Bringen des Weltwis-
sens, eine Frage an den Menschen, mehr als eine Antwort Gottes. Of-
fenbarung griindet auf Begegnung mit einem Aussen, dessen Alteritit
im Gegensatz zur psycho-physischen nicht durch das denkende Ich in
einer Ich-Es-Beziehung reduziert und assimiliert ist.

Offenbarung stellt einen Bruch mit der Totalit4dt der bekannten und
erkennbaren Welt dar. Dieser Bruch manifestiert sich dort am deut-
lichsten, wo ein anderes Wesen existiert und mir begegnet, demgegen-
iiber jeder Akt des Verstehens und Begreifens ein Akt der Gewalt ist,
und dieses Wesen ist der Mensch. Das ontologisch ergreifende — nicht
das ethisch antwortende — Verstehen des Anderen ist ihm gegeniiber
Gewalt, gerade weil es die Andersheit des Anderen ausldscht, sich un-
terwirft, im extremen Fall dadurch, dass es die Existenz des Anderen
ausloscht.

Will man den Text in diesem Sinne als Offenbarung ernstnehmen,
als Wort Gottes, so muss also auch er unfassbar, unvereinnehmbar
bleiben, um nicht selbst zum Idol zu werden. Gott, die Wahrheit,
bleibt im Text versteckt: Deus absconditus. Er ist eigentlich davon ab-
wesend. Wire der Text ein in sich geschlossenes System, ein fiir alle-
mal sicht- und greifbar, wiirde er Form und Rang eines Idols gewin-
nen und seinen offenbarenden Charakter verlieren. Nur ein Text, der
mehr zu sagen vermag, als darin steht, bewahrt seinen offenbarenden
Charakter. Erst der Umstand, dass die Offenbarung nicht primir
Kommunikation eines positiven Inhalts, eine Information ist, die sub-
stantieller Natur und ausdrucksfihig wire, erlaubt es, die Existenz ei-
nes Interpretationspluralismus, einer Polysemie des Sinnes zu verste-
hen. Das Wort ist einem talmudischen Spruch zufolge wie ein Stein,
auf den der Hammer schlidgt und unzdhlige Funken sprithen lisst.
Dies lasst die Gelehrten auch sagen, dass «die Torah siebzig Gesichter
haty.

Die Tradition gilt im Judentum nicht einfach als Rezeption oder
Transmission, sondern auch als Schaffung oder prizise Wiederer-
schaffung des Sinnes. Diese Wiedererschaffung ist Teil der Offenba-
rung. Die Offenbarung liegt nicht einseitig in der Rezeption des offen-
barten Sprechens, sondern auch in dessen Erneuerung. Der talmudi-
sche Gelehrte, der rabbinische geschulte Jude im allgemeinen, ist kein
rein passiver Triger der Tradition. Er iibermittelt, indem er dem Vor-
angegangenen seine personliche Deutung hinzufiigt. G. Scholem, der
Kabbala-Forscher, formuliert diesen Gedanken in folgenden Worten:

43



«Die Kabbala hat uns diesen allgemein akzeptierten Satz geliefert:
«Die Thora hat fiir jeden Juden ein besonderes Gesicht.» Die Thora
hat einen jeweils besonderen Sinn, der nur durch ihn erfasst werden
kann; und daraus folgt, dass jeder Jude seine Bestimmung nur errei-
chen kann, wenn er diesem Gesicht einmal begegnet ist und wenn er
in der Lage ist, hier einen Beitrag zu Tradition zu liefern. Die Offen-
barung ist daher keine besondere und positive Kommunikation. Ein
Midrasch Rabba zum Vers 18 des 31. Kapitels des Buches Namen kann
hier als eine fundamentale Referenz fiir diese Auffassung der Offen-
barung genommen werden; der Midrasch sagt:

«Ist es moglich, dass Moses die ganze Thora studiert hat? Doch, es
ist gesagt, dass sie eine Dimension hat, die iiber jene des Universums
hinausgeht! (Hiob, 11,9). In Wirklichkeit sind es die Prinzipien/
Grundsétze (kelalim), die Gott Moses offenbart hat.»

Mose iibermittelt die Schliissel, die es erlauben, den Thoratext zu
offnen. So wird klar, dass die Kabbala, die «Rezeption>, kein Empfan-
gen, sondern ein Konstruieren ist: <Die Rolle des Kommentars ist es
nicht — so lesen wir beim franzosischen Psychoanalytiker H. Atlan —
einen (Kon-)Text zu explizieren, sondern ihn zu konstruieren. Der Be-
zug des Kommentars zum Text ist offensichtlich nicht als eine Deduk-
tion aufzufassen (der Kommentar ist nicht deduziert, nicht aus dem
Text gezogen), sondern als eine Anwendung auf den Text: Er ist als
eine Art neues Schema auf den Text projiziert, was es erlaubt, neue
Sachen in dem alten Text zu lesen.»

Im Gegensatz zum kritisch-historischen Verstindnis der Bibel, wel-
ches immer davon ausgeht, dass der Adressat der Texte der erste Leser
ist und dass nur derjenige diese Texte richtig versteht, der sie mit der
notwendigen kritischen Distanz analysiert, ist das talmudische Vorge-
hen ein existentielles oder situationelles, wie es A.J. Heschel formu-
liert. In diesem Vorgehen trennt keine zeitliche Distanz den Interpre-
ten vom Text. M.-A. Ouaknine, ein franzosischer Rabbiner und Philo-
soph, Schiiler von E.Levinas, schreibt in seiner soeben auf Deutsch
erschienenen Darstellung des Talmuds «Das verbrannte Buch»:

«Die existentielle Herangehensweise griindet auf der Idee, dass
jede Epoche die iibermittelten Texte auf ihre Art und Weise erfassen
muss. Der wahre Sinn eines Textes, so wie er sich an den Interpreten
richtet, hdngt nicht von solchen Zufilligkeiten wie Autor und erstes
Publikum ab. Noch weniger erschopft er sich darin. So kann man be-
haupten, dass der Sinn eines Textes — wenn es ein grosser Text ist —
seinen Autor iiberholt, und zwar nicht gelegentlich, sondern immer:

44



aus diesem Grund ist das Verstindnis nicht allein ein reproduktiver
Akt, sondern stellt auch immer einen produktiven Akt dar.»

Der mit dem Text existentiell konfrontierte Leser ist gleichzeitig
Ubersetzer und Interpret. Er versucht zunichst einmal, nicht zu einem
vergangenen Leben, einem vergangenen Sinn zuriickzukommen, son-
dern sucht die unmittelbare Teilnahme am Gesagten. E. Levinas
schreibt in «L’au-dela du verset»:

«Das personliche — subjektive — Verhiltnis zum Text, die «Offenba-
rung>, soweit sie sich an das Einzigartige in mir richtet, das also ist die
eigene Signifikanz des von der Offenbarung Bezeichneten. Alles ge-
schieht, als sei die Vielfalt von Persdnlichkeiten — wiire das nicht der
eigentliche Sinn des Persdnlichen? — die Bedingung fiir die Fiille der
<absoluten Wahrheit>, als wiirde jeder Mensch durch seine Einzigar-
tigkeit die Offenbarung eines einzigartigen Aspektes der Wahrheit si-
chern, und gewisse Seiten (dieser Wahrheit) hitten sich niemals offen-
bart, wenn bestimmte Persoénlichkeiten in der Menschheit gefehlt hiit-
ten. Das unterstellt, dass die Totalitit des Wahren durch den Beitrag
vielfaltiger Personlichkeiten geschaffen wurde: die Einzigartigkeit ei-
nes jeden Horens, das das Geheimnis des Textes trigt; die von dem
Ohr eines jeden gelenkte Stimme der Offenbarung wire notwendig fiir
das Ganze der Wahrheit.»

Diese Anschauung, nimlich dass die Wahrheit sozusagen im «Zwi-
schen» liegt, im leeren Raum, der zwischen zwei Meinungen, Lehren,
Interpretationen, Gedanken besteht, ist der Schliissel zum Verstindnis
des talmudischen Diskurses. Diesem Gedanken folgend, mdchte ich
in geraffter Form — mehr ist in diesem Rahmen nicht méglich — die
wichtigsten Methoden der talmudischen Interpretation und Debatte
darstellen und ihren philosophischen Hintergrund erhellen. Voraus-
setzung fiir ein vertieftes Verstindnis der talmudischen Logik ist die
Uberzeugung, dass der grosste Feind des Judentums und der Mensch-
heit iiberhaupt schon immer die Idolatrie war und ist. H.Atlan
schreibt:

«Die erste Sorge der biblischen Unterweisung ist nicht die der Exi-
stenz Gottes, ein Theismus im Verhiltnis zum Atheismus, sondern
vielmehr der Kampf gegen die Idolatrie. Die Gefahr der Idolatrie be-
steht in jedem Theismus. Jeder Theismus ist eine Idolatrie, weil der
Ausdruck das bedeutet und ihn von daher festlegt; es sei denn, sein
Diskurs hebt sich in gewisser Weise selbst auf und wird also atheisch.
Anders gesagt, die Paradoxe der Sprache und ihrer Bedeutungen sind
derart, dass der einzige nicht idolatrische Diskurs iiber Gott nur ein

45



atheischer Diskurs sein kann. Oder weiter noch, dass in jedem Diskurs

der einzige Gott, der kein Idol ist, ein Gott ist, der kein Gott ist.»

Atlan scheint von der permanenten Sorge getragen zu sein, dass das
Wort nicht zum Idol umfunktioniert wird. Idolatrie ist die grosste Ver-
suchung der Menschheit, nimlich die Versuchung der Erscheinung,
der Prisenz, die Versuchung, alle Antworten zu kennen. Das Idol ent-
spricht dem menschlichen Urbediirfnis des Beruhigtwerdens. — J. Ma-
rion schreibt in «L’idole et la distance»:

Um zu vermeiden, dass der Text Idol wird und damit die Illusion
vermittelt, einen endgiiltigen, definitiven Sinn zu besitzen, hat die jidi-
sche Tradition den Begriff der vier Bedeutungsstufen der Torah einge-
fithrt. Vier Stufen der Lektiire werden unterschieden:

— Die erste Stufe ist der Peschat: der einfache oder wortliche Sinn.
Hier wird der Text entsprechend den Regeln der Logik und der
Sprache (Grammatik, Syntax, Etymologie) analysiert. Die Ge-
schichtsforschung und ihre Methoden kommen hier zur Anwen-
dung.

— Die zweite Stufe nennt man Remes: der anspielende Sinn.

— Die dritte Stufe stellt die Derascha, den erbetenen oder erforschten
Sinn dar.

— Die vierte Stufe ist der Sod, der geheime, versteckte Sinn.

Besonders die dritte dieser vier Bedeutungsstufen, die Derascha,

nimmt im talmudischen Diskurs eine zentrale Stellung ein und soll

hier kurz erldutert werden. Ich zitiere hier wiederum H. Atlan:

«Die Eigenart des Derascha besteht darin, dem Text abwesend zu
sein, und diese Absence erheischt, ausgefiillt zu werden. Der Text er-
heischt durch eine Absence — doresch heisst: Forderung — irgend et-
was. Derascha driickt eine Bedeutung aus, die sich an nichts im Text
mehr anhakt, ausser an Fragen, die von vornherein unendlich sind
und die man sich im Hinblick auf den Text stellen kann. Der Text sel-
ber geht in vollkommenem Schweigen daran vorbei, macht nicht ein-
mal eine Andeutung.

Die Erkldrung des Derascha besteht darin, vom Text ausgehend zu
suchen, indem man von ihm eventuell anderes und mehr, als er ent-
hélt, verlangt; in gewisser Weise ersucht man den Text um etwas.
Diese Erklarung kniipft sich nicht an etwas, was sich im Text findet,
sondern an etwas, was darin fehlt. So prisentiert der Text, der sich auf
der Ebene des Peschat vollkommen geniigen und iiberhaupt kein Pro-
blem stellen kann, trotz alledem einen Mangel: Indem man iiber etwas
Fragen stellt, was er nicht sagt.

46



Auch ist der typischste Fall des Derascha der, wo der Text selbst
heftig fordert, dass man ihn ersuche, weil man seine Bedeutung auf
der Ebene des Peschat nicht begreift. Alles geschieht also, als wiirde
der Text darum ersuchen, dass man ihn ersuche. Wie es Raschi oft
sagt, indem er sich dafiir zu entschuldigen scheint, dass er einen Bezug
zum Derascha habe: Hamikra haze omer darscheni. Dieser Text sagt:
«Befrage mich, frage mich, ersuche mich.»

Mehrere mogliche Erkldrungen auf dieser Ebene, mehrere Midra-
schim existieren miteinander, ohne sich zu widersprechen: Keiner ist
mehr wahr oder falsch als der andere.»

Mit diesem letzten Satz von Atlan befinden wir uns inmitten dessen,
was M.-A. Ouaknine als die offene Dialektik des talmudischen Diskur-
ses bezeichnet. Die Charakteristik dieses Diskurses ist es, dass es in
ihr keine Aufhebung im hegelianischen Sinn gibt. Der Widerspruch
zwischen These und Antithese, der verschiedenen von den Gelehrten
vertretenen und diskutierten Meinungen, Interpretationen, Lehrsitze
wird durch keine Synthese aufgelost. Wohl kennt das Judentum das
Gesetz, die Halacha. Diese stellt aber nicht im vornherein die Wahr-
heit dar, sondern den Boden, auf dem das Leben der Gemeinschaft
moglich ist. Die Halacha ist eine Form, in der sich Wahrheit manife--
stieren kann, aber es schliesst das Weiterdenken, das andere Denken
nicht aus.

Die Machloket, d.h. das talmudische Streitgespriich, ist eine Art, die
Verweigerung der Synthese und des Systems zu formulieren und zu
deuten: Antidogmatismus, der allein lebendige Wahrheit mdoglich
macht und dies die Gelehrten sagen lisst. Die Worte dieser Gelehrten
sowie die Worte jener Gelehrten sind Worte des lebendigen Gottes.
Der Ausdruck «offene Dialektik» impliziert, dass das Studium und
das Denken nur von einer Dialogerfahrung ausgehend moglich ist.
Dieser Dialog findet nicht einfach als Ideentausch statt, sondern in
Form eines Fragens und Antwortens. — M.-A. Ouaknine schreibt:

«Die Mahloquet, das erste Dialogprinzip des Talmud, ist grundle-
gend an eine bestimmte Konzeption von Hermeneutik und Wahrheit
gekniipft. Die Tatsache, dass ein Text unzihlige Interpretationen an-
bieten kann, impliziert, dass es keine «<richtige> Interpretation gibt.
Nietzsche formuliert es sehr gut: «Es existieren alle Arten von Augen
~- und folglich gibt es alle Arten von Wahrheit, und folglich gibt es
keine Wahrheit.» Um wirklich in das talmudische Denken einzutreten,
muss man jedesmal, wenn eine Sicherheit bekriftigt wird, die gegen-
teilige Bekriiftigung suchen, mit der diese Sicherheit in Beziehung

47



steht. Das talmudische Denken hért so nie auf, sich zu widersetzen,
ohne sich jemals mit sich selbst zu begniigen, auch ohne sich jemals
mit diesem Gegensatz zufriedenzugeben.»

Die Machloket konnte man als das externe Dialogprinzip des Tal-
muds bezeichnen. Daneben kennt der Talmud noch ein nicht weniger
gewichtiges «internes Dialogprinzip». Damit meine ich den Dialog
zwischen den Texten, den «intertextuellen Dialog», wie M.-A. Oua-
knine ihn nennt. Das Prinzip des intertextuellen Dialogs wird in der
Sprache des Talmuds Gezera Schawa genannt und ist eine der drei-
zehn von Rabbi Ischmael formulierten Interpretationsregeln der Torah:

«Die Intertextualitit bedeutet, dass es keine Aussage ohne Bezie-
hungen zu anderen Aussagen gibt. Ein Text hat immer einen Bezug zu
einem anderen Text, und der Sinn dieser Texte findet sich weder aus-
schliesslich in dem einen noch in dem anderen, sondern in den Bezie-
hungen zwischen ihnen. Mit anderen Worten: es gibt keinen Schliis-
seltext.

Jeder Text ist offen fiir einen anderen Text, jede Schrift bezieht sich
auf eine andere Schrift, ist immer angeritzt, angeschnitten... Offen
also zu Recht fiir alle Texte, zu jeder Zeit, in jedem Gebiet, hat jeder
Text eine unendliche Dichte.

Zusammengefasst besteht die Gezera schawa daraus, den intertextu-
ellen Klidngen zu lauschen. Wie Lévinas unterstreicht, muss der Tal-
mudist sorgfiltig den Kontext der zitierten Passage lesen, wenn er,
wihrend er einen biblischen Text kommentiert, auf einen anderen bi-
blischen Text verweist — wire der Verweis auch willkiirlich. Nicht die
Erklarung des Wortes zdhlt. Es geht darum, eine biblische <Land-
schaft> einer anderen anzuschliessen, um aus dieser Verbindung den
geheimen Duft der ersten zu enthiillen.

Die Gezera schawa ist also ein Vorgehen, das iiber die Polysemie
oder die semantische Ambiguitdt hinausgeht, weil nicht einfach der
kontextuelle Sinn des Wortes <x> oder <y» transportiert wird, sondern
der Kontext selbst. Durch diesen Dialog von Texten — man kann auch
von Polyphonie sprechen — existiert sodann der einzigartige, erstarrte
Sinn nicht mehr. Der Sinn wird nicht gegeben, er muss konstruiert
werden.

Durch die Gezera schawa als Grundlage des Derascha zeigt sich der
Text als ein Klangkorper mit vielfachem Register, wo jedes seiner Ele-
mente eine Mehrdimensionalitidt enthilt, die, indem sie auf anwe-
sende oder abwesende Texte verweist, ihm eine sich ins Unendliche
offnende Tragweite gibt.»

48



Im Gegensatz zur abendlindischen Philosophie, die es dem Men-
schen erméglicht hat, Antworten zu finden, zieht es das jiidische Den-
ken im Bereich des Religios-Existentiellen vor, eine fragende Haltung
zu bewahren. Der jiidische Gelehrte heisst im traditionell-jiidischen
Sprachgebrauch nicht « Chacham = Weiser», sondern « Talmid-Cha-
cham = Schiiler-Weiser». Worin liegt der Unterschied? Es gibt keine
endgiiltigen Antworten, sondern nur ein permanentes Fragen. Fragen
an mich selbst, an Gott, an den Anderen. Wo das Fragen aufhért und
die Antwort beginnt, beginnt auch oft die Gewalt. Antworten — so sagt
E. Wiesel - trennen uns voneinander, Fragen verbinden uns. Die Ant-
wort auf das Fragen liegt nicht im Bereich des Denkens, sondern des
Tuns fiir den Anderen, der radikal und unvereinnahmbar ausserhalb
meines Selbst existiert und in dessen blossem, nacktem Antlitz ich das
gottliche Gebot hore: «Du sollst nicht morden» und «Liebe Deinen
Nichsten, er ist wie Du».

Wenn es den Religionen gelingt — allen voran Judentum und Chri-
stentum —, eine mehr fragende als antwortende Haltung einzunehmen,
werden sie zum Wohle aller Menschen dialogfiahiger und glaubwiirdi-
ger werden.

Ziirich Michel Bollag

49



	Die Torah hat siebzig Gesichter : ein jüdischer Beitrag zur zeitgenössischen Spiritualität

