Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: Die Herausforderung des christlichen Glaubens durch dstliche
Religionen und New Age

Autor: Nayak, Anand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Herausforderung des christlichen Glaubens durch
ostliche Religionen und New Age

Die Herausforderung

Wenn wir einen Blick auf das heutige westliche Christentum werfen —
sei es von innen, das heisst als aktives Glied einer Kirche, sei es von
aussen, zum Beispiel als ein Mensch, der keiner Kirche angehért, oder
als Atheist oder ganz einfach als Religionshistoriker, der das heutige
Phinomen des Christentums studieren will —, so merken wir, dass un-
ser zweitausendjdhriges Christentum heute durch verschiedene Stro-
mungen herausgefordert ist, die auf den ersten Blick seine Identitét in
Frage zu stellen scheinen.

Unter diesen Stromungen fallen einige durch ihren neueren Ur-
sprung oder ihre Fremdheit auf, wie zum Beispiel die ostlichen Reli-
gionen, Hinduismus oder Buddhismus; andere kommen nicht aus der
Fremde, sondern sind hier in der westlichen Welt selbst entstanden:
zum Beispiel das New Age.

Es gibt eine dritte Stromung, die, auf dem Boden des Westens gebo-
ren, ein Kind des westlichen Denkens und der westlichen Kultur, das
Christentum herausgefordert hat und es auch heute noch herausfor-
dert, nimlich die westliche industrielle und nachindustrielle Gesell-
schaft, die Produktions- und Konsumgesellschaft. Diese Gesellschaft,
die ihren Fortschritt, ihre 6konomische und technische Uberlegenheit
der modernen Welt klar bewiesen hat, hat ihre Kirche - die christliche
Kirche — schliesslich auf eine unbedeutende Randstréomung reduziert.
Es ist eine erstaunliche Tatsache, der die Theologen und die Minner
und Frauen der Kirche nicht ins Gesicht schauen zu wollen scheinen,
dass mehr als 80 Prozent (!) der westlichen Bevolkerung von der Kir-
che keine Antwort auf ihre Probleme erwarten. Die Kirche iibt auf
diese iiberwiltigende Mehrheit, die ihre traditionelle Religiositédt nicht
praktiziert und zunehmend in ein Heidentum abgleitet, keinen geistli-
chen Einfluss aus. Es ist selten, dass jemand aus diesem Milieu sich in
der Erwartung eines Lichtes fiir seine geistlichen Probleme zur Kirche
wendet. Die Kirche ist fiir sie eine alte, unangepasste, ja schadliche
Institution geworden, deren Hirten keine geistliche Anziehung aus-
iiben und auch keine menschlichen Qualititen zeigen. Diese massive
Entfremdung des heutigen Denkens in der westlichen Gesellschaft ge-
geniiber der Kirche ist meines Erachtens die erste und wichtigste der

10



Herausforderungen, vor die das Christentum gestellt ist; und alle an-
deren Entfremdungen haben ihren Ort innerhalb des grossen Rah-
mens dieser allgemeinen Entfremdung.

Doch da ich von den Organisatoren dieser Studienwoche darum ge-
beten wurde, werde ich versuchen, mich auf diejenigen Aspekte der
Herausforderung zu beschrinken, die von den dstlichen Religionen
und von New Age herkommen.

Die Herausforderung der Religionen

Die Herausforderung, die von den &stlichen Religionen herkommt,
hat zwei Aspekte. Der erste ist die Herausforderung, die das westliche
Christentum selbst durch seine missionarische Erfahrung unter den
Volkern der grossen ostlichen Religionen wie Hinduismus, Buddhis-
mus und Islam annehmen konnte. Von einer mehr negativen und pro-
pagandistischen Haltung gegeniiber diesen Religionen kommend,
konnte das Christentum allméhlich in ihnen positive Werte erkennen.

Der zweite Aspekt ist das Problem, das uns beschéftigt: es sind die
ostlichen Religionen selbst, die das westliche Christentum herausfor-
dern. Zuriickstromend auf den von den Kolonisatoren gebahnten We-
gen — ich meine damit die Strukturen der Erziehung, der Sprachen
und der Kommunikation — und vor allem entsprechend der Angebot-
und Nachfragementalitét der kapitalistischen Gesellschaft breiten sich
die hinduistischen und buddhistischen geistlichen Meister in den
Stadten und Familien Europas aus. Das ist gewissermassen ein kolo-
nialer Bumerang, eine Reaktion, die von den kolonisierten Volkern
und Liandern in die Linder der alten Kolonisatoren kommt.

Eine angenommene Herausforderung

Die erste Herausforderung, das heisst die Herausforderung, die das
Christentum frei annehmen konnte, ist eigentlich ein echtes Zeichen
der Gesundheit des Christentums. Tatsdchlich zeigt heutzutage nur
das Christentum ein wirkliches Interesse am Dialog mit den anderen
Weltreligionen. Diese anderen Religionen sind im allgemeinen miss-
trauisch gegeniiber dem «neuen Verhalten» des Christentums, dem
Wandel von einer evangelisierenden Annédherung zu der eines Dialogs
unter Gleichen. Es gibt in dieser Frage mehrere bereichernde Ele-

8



mente: Die Christen, von den Weltreligionen um Auskunft gefragt,
denken von neuem iiber ihren traditionsmissig iiberkommenen Glau-
ben nach, der durch andere religiose Traditionen befragt ist. Ich be-
schrinke mich hier auf eine kurze Darlegung des Problems anhand ei-
ner Frage, die vom Hinduismus und auch vom Buddhismus kommt.

Die ersten, die die geistlichen Werte des Hinduismus erkannten,
waren jesuitische Missionare wie Roberto De Nobili (1597-1656) oder
Giuseppe Constantino Beschi (1680—-1746). IThre Bemiihung wurde je-
doch von den kirchlichen Autoritdten ihrer Zeit eines iibertriebenen
Eurozentrismus, der kaum zwischen Glaube und Kultur unterschied,
scharf unterdriickt. Man musste noch zwei Jahrhunderte warten, bis
unter der englischen Kolonisation in Indien gewisse protestantische
Missionare es wagten, Ashrams oder Kloster in der Art der Hindus zu
eroffnen, um die Botschaft des Evangeliums in einem traditionell indi-
schen geistlichen Rahmen zu leben, einem Rahmen, der dem der
Evangelien nicht widersprach.

In der rémisch-katholischen Kirche Indiens wurde diese Bewegung
unter anderen von Abbé Monchanin (1895-1957) und Dom Henri Le
Saux (1910-1973) wiederaufgenommen. Diese beiden franzosischen
Geistlichen begannen in Siidindien wie hinduistische Einsiedler zu le-
ben. Sie kleideten sich wie sie, iibernahmen eine den hinduistischen
Traditionen entsprechende Lebensweise und driickten das christliche
Mysterium der Trinitdt und der Inkarnation in der Sprache der heili-
gen Texte des Hinduismus aus. Thre von der katholischen Kirche In-
diens wohl oder iibel angenommene Erfahrung wird heute von mehre-
ren anderen Personen sowohl westlicher als auch indischer Herkunft
fortgesetzt.

Was auf indischem Boden von Monchanin und Le Saux (heute bes-
ser bekannt unter seinem Hindu-Namen Abhishiktananda) versucht
wurde, ist in Wirklichkeit nur eine kleine konkrete Verwirklichung ei-
ner grossen Offnung, die im katholischen Christentum geschieht.
Diese Offnung in Indien war moglich, weil sie zuerst im Westen einige
Jahrzehnte vorher geschehen war. Mit der Entkolonisierung und der
Entdeckung der anderen Voélker und Kulturen ging der Eurozentris-
mus der Kirche zuriick und machte einer Annahme und einem univer-
saleren Dialog Platz. Wenn die offizielle Haltung der Kirchen oft ne-
gativ gegeniiber einer Offnung zu einem Teilen und einer Interkom-
munion ist, so fordert die Theologie und die personliche Haltung ei-
ner grossen Zahl von heutigen Abendldndern einen echten Dialog mit
den Weltreligionen. Wenn eine solche Offnung gegeniiber den Reli-

12



gionen in den Augen mancher Christen eine Vernachléssigung, ja ein
Verrat des Gebotes, aller Welt das Evangelium zu predigen, ist, so ist
fir die anderen das Unternehmen dieses Dialogs nur eine authen-
tische Form der Evangelisation. Die rémisch-katholische Kirche hat
zu ihm offiziell Stellung genommen, indem sie ihn 1967 auf dem Zwei-
ten Vatikanischen Konzil zum ersten Mal in ihrer Geschichte zuliess:

«Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religio-
nen wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungs-
und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in manchem von
dem abweichen, was sie selber fiir wahr hilt und lehrt, doch nicht selten einen
Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet. Unablis-
sig aber verkiindet sie und muss sie verkiindigen Christus, der ist «<der Weg, die
Wahrheit und das Leben> (Joh. 14,6), in dem die Menschen die Fiille des reli-
giosen Lebens finden, in dem Gott alles mit sich verséhnt hat (vgl.
2.Kor.5,18-19).

Deshalb mahnt sie ihre S6hne, dass sie mit Klugheit und Liebe, durch Ge-
sprich und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer Religionen sowie
durch ihr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen und
sittlichen Giiter und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen fin-
den, anerkennen, wahren und férdern.»

(Aus «Erklarung tiber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen», 2. Kapitel)

Einige andere Kirchen haben danach dhnliche Erkldrungen abgege-
ben. Das westliche Christentum scheint heute eine Haltung der Brii-
derlichkeit zu anderen Religionen einnehmen zu kdonnen — wie es der
Papst beim Gebetstag in Assisi gezeigt hat — und seine eigenen Unvoll-
kommenheiten gegeniiber anderen religiosen Traditionen zu akzeptie-
ren, Traditionen, die — wie wir heute anerkennen — ebenfalls Schitze
der Gaben Gottes besitzen.

Indessen ist diese Offnung, die sich in der katholischen Kirche seit
einigen Jahrzehnten zeigte, nicht mit schnellem und sicherem Schritt
fortgeschritten. Die Zeichen des Fundamentalismus, die sich immer
mehr in verschiedenen kirchlichen und anderen Kreisen bemerkbar
machen, lassen nicht leicht Raum fiir einen solchen Dialog der Off-
nung zwischen den Religionen. Im Vatikan selbst scheint man zu z6-
gern und einen Schritt zuriick zu machen: Der Brief Kardinal Ratzin-
gers vom Oktober 1989, der die Katholiken dringend vor Gebets- und
Meditationspraktiken, die aus dem Hinduismus und Buddhismus
stammen, warnt, zeigt deutlich, dass im Bewusstsein des Vatikans das,
was auf dem Konzil gesagt und in Assisi gezeigt wurde, nicht notwen-
digerweise Dinge sind, die anderswo wiederholt werden sollen!

13



Die von Hinduismus und Buddhismus ausgehende Herausforderung

Die Herausforderung, die das Christentum durch seinen Kontakt mit
anderen Religionen aufnehmen konnte, ist nur eine Einladung, unse-
ren Glauben und unser Christentum zu vertiefen. Sie ist eigentlich
nicht eine Bedrohung. Hingegen scheint eine andere Herausforde-
rung, die seit einigen Jahrzehnten von gewissen Religionen ausgeht,
unter anderen vom Hinduismus und Buddhismus, eine echte Bedro-
hung zu sein. Denn westliche Christen nehmen in diesem Fall einen
anderen Glauben an und geben ihren eigenen traditionellen Glauben
auf, den sie als fiir die heutige Zeit unpassend und bedeutungslos be-
trachten.

Der Westen hatte Indien und China vor fiinf Jahrhunderten ent-
deckt. Die Indologen und Sinologen hatten grossartige Texte dieser
Kulturen ins Abendland gebracht. Aber der abendlindische Mensch
hatte nicht geahnt, dass diese Kenntnisse ihm eines Tages eine person-
liche Frage, die das Innerste seines Wesens und seiner Sicht der Welt
beriihrt, stellen wiirden.

Die Indologie und die Sinologie leisteten dem Menschen in Europa
zunichst einen grossen Dienst, indem sie ihm die fernen Kulturen zu-
gdnglich machten. Bis dahin war das Studium der Religionen nur eine
Wissenschaft, ein objektives Studium der Glaubensvorstellungen und:
der Riten der fernen Volker. Doch zum ersten Mal kommt eine Reli-
gion wie der Hinduismus ndher, zeigen gewisse Abendldnder an ihr
ein personliches Interesse und beginnen, gewisse ihrer Aspekte zu
praktizieren, als 1893 Swami Vivekananda am Kongress der Weltreli-
gionen in Chicago teilnimmt und bei dieser Gelegenheit im Westen
die religiosen Werte des Hinduismus predigt. Doch massiv zeigt sich
das Interesse fiir die ostlichen Religionen erst in den fiinfziger Jahren
und namentlich ein wenig spiter mit den Beatles und den anderen, die
eine Reihe von Gurus in den Westen kommen lassen. Yoga und die
anderen hinduistischen Disziplinen, bis dahin mehr oder weniger gut
bekannt, beginnen sich nun ziemlich iiberall stark zu verbreiten. An-
dere Gurus kommen auf eigene Initiative nach Europa und lehren,
denn obwohl es einem frommen Hindu untersagt ist, Indien zu verlas-
sen und den Ozean zu iiberqueren, wird das Ansehen eines Gurus in
den Augen seiner Landsleute durch seine Predigttitigkeit in Europa
gewaltig erhoht. Eine betrdchtliche Zahl von Europédern, zu einem
grossen Teil von jenen, die sich von der Kirche distanziert haben, fin-
det gegenwirtig bei diesen Gurus eine Antwort auf ihr Suchen.

14



Die von den &stlichen Religionen, Hinduismus und Buddhismus,
ausgehende Herausforderung ldsst sich in folgenden Punkten kurz zu-
sammenfassen:

1. Zuallererst: Diese Religionen iiben eine gewisse Anziehung auf
den seines Christentums ein wenig iiberdriissigen modernen westli-
chen Menschen aus. Diese Religionen verkiinden Lehren, ohne aus ih-
nen Dogmen zu machen; sie bieten Heilswege an, ohne sie dem Ge-
wissen des Praktizierenden aufzuerlegen. Es gibt keinen &dusseren
Richter, um den Menschen zu belohnen oder zu verdammen. Der
oberste Richter ist das Bewusstsein des Menschen, der durch den in-
neren Wert der vollbrachten Handlung, durch das kosmische und
ewige Gesetz des Karman belohnt wird. Diese Lehre scheint dem indi-
viduellen Bewusstsein des westlichen Menschen und seinem Freiheits-
sinn besser zu entsprechen.

2. Der Gottesbegriff im Hinduismus (oder sein Aquivalent, das Nir-
vana, im Buddhismus) scheint manchen westlichen Menschen akzep-
tabler zu sein als der enge biblische Gottesbegriff, der nach der Enge
des menschlichen Denkens geformt sei. Der zentrale Gedanke der hin-
duistischen Spiritualitit ist die leidenschaftliche Suche nach Gott
(brahma-jijnasa). Gott ist niemals ein begrifflicher Ausdruck oder ein
Objekt. Er ist das transzendente Subjekt. Er schliesst den menschli-
chen Sucher ein und transzendiert ihn in allen seinen Ausserungen.
Der Mensch kann ihn niemals in den Grenzen eines begrifflichen
Ausdrucks, so edel oder erhaben dieser auch sein mag, festlegen. Gott
ist die Tiefe des Seins, das Tiefste meines Seins. Der Hinduismus defi-
niert das absolute Sein als «neti, neti» («nicht so, nicht so»), das heisst,
dass der Hochste nicht mit einer menschlichen Idee verglichen werden
kann. Die hinduistische Gottesidee ist, um einen Ausdruck von Paul
Ricoeur zu gebrauchen, «die lebendige Metapher», die unerschopfli-
che Idee, die iiber die Rinder der kleinen Gefédsse, welche meine
Ideen sind, fliesst; ein Gott, den ich nicht leugnen kann, denn ihn
leugnen wire ein absurder Akt: er macht den Denkakt méglich, cogito,
ergo Deus est — ich denke, also ist Gott!

3. Ein anderes Gebiet, auf dem sich der Hinduismus auszeichnet, ist
seine spirituelle Pidagogie. Die klare spirituelle Pddagogie, die zu ei-
ner spirituellen Lebensweise fiihrt, kann Westler verlocken, die nie-
mals Gelegenheit hatten, etwas Ahnliches im gelebten Christentum ih-
res Landes zu erfahren. Die 6stlichen Religionen scheinen auf diesem
Gebiet die Freude einer Feier zu bringen, an der nicht nur der Kopf,
sondern die ganze Person, auch der Korper, teilnimmt.

15



4. In Verbindung damit bringen Religionen wie Hinduismus und
Buddhismus eine universale Dimension, die die westlichen Anhinger
von Hinduismus oder Buddhismus im Christentum nicht finden. Das
gelebte Christentum ist oft eine rationale Ausdrucksweise, ein Diskurs
der Vernunft, der die anderen Seiten des Menschen nicht beriicksich-
tigt, sein Herz, sein Unbewusstes, seine Gefiihle, seinen Leib, seine
Umwelt. Eines solchen rationalen Diskurses tiberdriissig, geben ihn
sogar die (angeblich «kartesianischen») Europider auf, um die «holi-
stischen» Aspekte anderswo zu suchen. Ausserdem entfremdet sich
die christliche Theologie, da sie sich in einer iibertriecben ménnlichen
Sprache ausdriickt, die andere Hailfte der Menschheit: Die Frau ist
aus ihr ausgeschlossen, auch «die Frau», die im Mann ist, bleibt ge-
hemmt.

5. Sammlung vor Versammlung, das ist ein anderer Punkt der Her-
ausforderung, der in der Anziehungskraft der Ostlichen Religionen
spurbar ist. Das christliche Leben hat sich fiir eine grosse Mehrheit,
vor allem seit einigen Jahrzehnten, auf den Sonntagsgottesdienst redu-
ziert. Aber ndhrt das den Geist?

Die Versammlung ist eine schone theologische Idee; aber was ver-
sammeln wir praktisch in unseren sonntédglichen Begegnungen? Zu oft
viel Langeweile und obligatorische Routine, anstatt in der Freude das
Handeln Gottes, das uns versammelt, wieder zu erfahren — in unserem
Leib und unserer Seele ebensosehr wie in unserem sozialen Leben.
Der Hindu, der keine solche Praxisverpflichtungen hat und der ge-
wohnlich erst im Erwachsenenalter von der «Suche nach Gott» zu ho-
ren beginnt, legt die Betonung auf die Sammlung (samadhi), den tief
menschlichen und tief gottlichen Zustand, der in der Tiefe seines Her-
zens entsteht. Aus einer solchen Sammlung geht die wahre Versamm-
lung hervor (satsanga, wortlich «Gemeinschaft der Heiligen»).

6. Aber die Herausforderung dieser Religionen hédngt nicht nur mit
einem Unterschied in der dusseren Erscheinung im Vergleich zum
Christentum zusammen und mit der Anziehung, die daraus hervorge-
hen kann. Es gibt wesentliche Punkte, namentlich jene, welche den
Grund beriihren: eine Herausforderung, die das Herz des Christen-
tums beriihrt, Christus selbst. Wird Christus, den wir als den einzigen
Retter der Welt bekennen, von den Religionen angenommen oder
nicht? Man weiss einerseits, dass diese Religionen Christus nicht ken-
nen und ihn auch nicht zu kennen wiinschen. Die Doktrin dieser Reli-
gionen anzunehmen, ihre Lehren und spirituellen Techniken zu prak-
tizieren, scheint soviel zu sein, wie das Heil ohne Christus zu suchen.

16



Es kann bei dieser Herausforderung andere Aspekte geben, die
nach unseren konfessionellen Empfindungsweisen, nach den Glau-
benslehren und Dogmen, die uns in unseren Kirchen trennen, ver-
schieden wahrgenommen werden. Das oben sind nur einige Beobach-
tungen, um die Herausforderung, die wir heute empfinden, niher zu
bestimmen.

Das New Age

Gehen wir nun zum dritten Aspekt der Herausforderung iiber: zur
Herausforderung, die aus dem Westen selbst kommt. Sie ist gewisser-
massen eine westliche Antwort auf die Glaubenskrise im Westen, eine
Antwort auch auf die durch die 6stlichen Religionen gestellte Heraus-
forderung. Es ist der Westen, der das Christentum in Frage stellt oder
es vielmehr bei seiner Suche nach Spiritualitdt und Religiositidt bei-
seite ldsst. Das ist New Age.

Mark Albrecht, Historiker und Schriftsteller, definiert New Age als
«den Glauben, dass die Menschheit daran ist, in ein <neues Zeitalter
spiritueller Bewusstwerdung und Harmonie einzugehen».

Es muss von Anfang an bemerkt werden, dass sich die Anhéinger
der Auffassungen des New Age nicht in einer einheitlichen Bewegung
sammeln. Nutzlos, die Adressen der Zentren des New Age zu suchen.
Mit Ausnahme einiger weniger Gemeinschaften, deren Wirken und
Einfluss sehr gering sind, gibt es keine Gruppen oder einzelne, die
sich die Bezeichnung «New Age» beilegen oder auf die sie angewandt
wird. In diesem Sinn ist New Age keine Bewegung. Es ist eher ein
Konzept, eine Kategorie, die dazu dient, einen Zugang zum Leben, ein
anderes Bewusstsein zu beschreiben.

«Es ist eher eine dusserst vielgestaltige Stromung, deren Tendenzen
und Nuancen alle aufzuzihlen man sich erschopfen wiirde; es handelt
sich um eine umfassende Kategorie, zu der man zahlreiche gegenwiir-
tige Gruppen ziihlen kann, die gewdhnlich nichts von einer strengen
und strukturierten Organisation an sich haben und deren spiritueller
Aspekt nicht immer mit derselben Intensitdt behauptet wird. New Age
kann auch das einfache Streben nach einer anderen Lebensweise,
nach neuen Typen sozialer Beziehungen, nach <anderen> therapeuti-
schen Systemen sein.» (J.-F. Mayer).

Da das so ist, wird der Ausdruck «New Age» heute sehr verschie-
den und sehr weit angewendet. Manche sprechen von einer Bewe-
gung, andere reden von «Mitgliedern des New Age». In Wirklichkeit

17



gibt es weder eine Bewegung noch Personen, die sich den Titel « New
Age» geben. Ein solch schwammiger Gebrauch des Ausdrucks kann
also grosse Verwirrung hervorrufen. Es ist ndmlich wichtig, darauf
hinzuweisen, dass es viele Personen und Gruppen gibt, die etwas Ahn-
liches suchen wie New Age, die aber mit einer « New Age» genannten
Ideologie nichts zu tun haben und sich nicht unter dieser Bezeichnung
zusammengeschlossen sehen wollen. Und was noch schlimmer ist:
Diese Bezeichnung hat im modernen Bewusstsein einen solchen Um-
fang angenommen, dass es heute unmoglich ist, von gewissen seit
Jahrhunderten existierenden Religionen, Traditionen und Praktiken —
Meditation, Astrologie, Heilungen und Therapien, um nur einige Bei-
spiele zu nennen — zu reden, ohne dass dies beim Horer Misstrauen
auslost, beim Horer, der bereit sein konnte, den Sprecher als einen
Vertreter des New Age und seine Worte als die neue Lehre des Was-
sermannzeitalters zu klassieren.

Die Bezeichnung «New Age» stammt iibrigens vom Anfang der
sechziger Jahre, wo namentlich in Kalifornien mehrere Gemeinschaf-
ten gemdss diesem neuen Bewusstsein zu leben begannen. Manche ge-
ben den Ursprung des New Age sogar genau an, es sei der 5. Februar
1960, ein Datum, das mir besonders Freude macht, denn der 5.Fe-
bruar ist auch mein Geburtstag. Aber ich habe kein Recht, irgendeine
Verbindung mit der Ara des Wassermanns in Anspruch zu nehmen,
denn ich bin fast 20 Jahre zu frith geboren. Wie dem auch sein mag,
die ersten, voneinander sehr verschiedenen Gemeinschaften gruppier-
ten sich nicht unter der Bezeichnung «New Age», obwohl sie den Be-
ginn des Wassermann-Zeitalters verkiindeten. 1976 beschrieb Marilyn
Ferguson, Journalistin in Los Angeles, diese Gemeinschaften als «die
Bewegung, die keinen Namen hat». Ich glaube, die Bezeichnung
«New Age» wurde bald nach dieser Zeit geprigt, gerade um die kali-
fornische Bewegung «ohne Namen» zu bezeichnen.

Alice Anne Bailey (1880-1949) von der Theosophischen Gesell-
schaft wird heute als die wahre Prophetin des New Age anerkannt. Sie
soll prophezeit haben, dass die Theosophische Gesellschaft die Uber-
gangsbriicke zwischen der Fische- und der Wassermann-Ara bilden
wiirde, und dass die letztere 1950 beginnen wiirde. 1923 griindete sie
die Arkanschule (eine «auf die Entwicklung der spirituellen Fiahigkei-
ten und der Techniken der Meditation zentrierte» esoterische Schule)
und in den folgenden Jahren weitere dhnliche Bewegungen. Das
Hauptthema ihrer Lehre war: die Riickkehr Christi als geistlicher
Meister, als Weltlehrer, der eine neue Weltordnung schafft.

18



Einer der Leiter der Theosophischen Gesellschaft, Charles Webster
Leadbeater (1847-1934), hatte einen jungen, vierzehnjihrigen Hindu,
Jiddu Krishnamurti (1895-1989), auserwéhlt, «um als Vehikel fiir den
Weltlehrer (den Herrn Maitreya, den Christus) zu dienen». Aber 1929,
im Alter von 34 Jahren, 16ste Krishnamurti einen Skandal in der Theo-
sophischen Gesellschaft aus. Er beschloss die Auflésung des Sternor-
dens, obwohl er erklirte, dass man die Wahrheit «durch keinen Weg,
keine Religion, keine Sekte erreichen kann». Er regte die geistlich Su-
chenden an, keinem Menschen zu folgen, zu keinem Mittler oder
Guru Zuflucht zu nehmen.

Diese Vorlduferbewegungen spielten eine bedeutende Rolle, nicht
nur, um den Gedanken des New Age zu katalysieren, sondern auch,
um — so wie es das New Age tut — eine sehr reiche und vielfiltige
Skala von Praktiken aufzustellen, die dem modernen Menschen zur
Verwirklichung des Geistes der Wassermannsiéra dienen konnen.

Wenn wir nun versuchen, den Inhalt des New Age zu umschreiben,
so erwihnt ein Autor, Jean-Marie Schiff, folgende Gebiete:

— Okologie,

— Solarenergie,

— Verlangen, die Primitiven zu verstehen,

— Interesse fiir die Kommunikation mit Ausserirdischen,

- die moderne Physik wegen ihres «holistischen» Charakters,

- die Psi-Forschung,

- die Korpertherapien,

die Erforschung der unsichtbaren Energien: psychische, okkulte,
spirituelle und kosmische,

Eingeweihtengruppen: spirituelle Gemeinschaften.

I

I

Diese Gebiete und viele andere, die dem Menschen helfen kdnnten,
das neue Bewusstsein zu finden, werden gerne aufgenommen. Das
New-Age-Denken hat auch eine grosse Einvernehmungskapazitit:
Teilhard, Meister Eckehart, Graf Diirckheim ebenso wie dstliche Reli-
gionen, esoterische Praktiken und neue Therapien — alles findet in ihm
einen ehrbaren Platz, alles wird vereint fiir die angebliche grosse Su-
che: die spirituelle und planetarische Bewusstseinsbildung.

Der Wassermann soll das Hauptzeichen der Befreiung des Geistes
sein. Der Akzent wird auf die grossen psychischen Mutationen gelegt.
Die Haltung des New Age zur Welt ist jener der Millenaristen entge-
gengesetzt, deren Hauptlehre das Ende der Welt ist. Das New Age da-

19



gegen ist durch die Hoffnung auf ein neues Zeitalter gekennzeichnet,
die Hoffnung auf einen radikalen Wandel und einen evolutionisti-
schen Geschichtsglauben. Nach seiner innersten Uberzeugung durch-
lauft die Menschheit Zeitalter, von denen jedes sein Paradigma hat.
Wenn das vorausgegangene Zeitalter, das Zeitalter der Fische, mit der
Geburt Christi, der Verkiindigung der Lehre, begann, so bringt das
Zeitalter des Wassermanns ein neues Paradigma, wo alles in einem
durch Einheit und Freiheit gekennzeichneten Organismus verbunden
ist.

Ein Grundleitmotiv des New Age ist der «holistische Zugang», des-
sen Hauptziel es ist, diesen Organismus zu erfassen, der unser Univer-
sum und unser Lebensfeld bildet. Jedes lebende Wesen ist nicht ein
von starren, begrenzten Gesetzen gelenkter Automat, sondern ein eng
mit den kosmischen, tellurischen und spirituellen Energiefeldern ver-
bundener Organismus. Aus diesem holistischen Wirklichkeitszugang
hat sich eine ganze Reihe therapeutischer, spiritueller, ja spiritistischer
Praktiken entwickelt, die in ihrer Gesamtheit die Komplexitit des
menschlichen Wesens und seines Lebens auf Erden erkldren sollen.

Warum soll ein solches Denken eine Herausforderung fiir das Chri-
stentum darstellen? Warum soll das Erwachen eines solchen Be-
wusstseins eine Bedrohung des Christentums sein? Die Herausforde-
rung ldsst sich in einigen Hauptpunkten zusammenfassen:

1. New Age gibt in seinem vielfdltigen holistischen Suchen das
Christentum vollig auf. Der Mensch braucht in seiner Konstitution
und in seiner Suche nach dem letzten Wohlbefinden weder Christus
noch das Christentum. Christus befindet sich nicht mehr im Zentrum,
sondern wird als ein Meister unter anderen betrachtet.

2. Ferner trachten einige New-Age-Bewegungen danach, das Ver-
schwinden des Christentums zu beschleunigen, um einer kiinftigen
Weltreligion entgegenzugehen (J. Vernette, vgl. S.48). Die Grundiiber-
zeugung ist, dass «die esoterische Wissenschaft, die vom herkdmmli-
chen Christentum erstickt und verdammt worden ist, jetzt ins volle
Licht gestellt und allen Menschen zuginglich gemacht werden muss»
(K. Koch).

3. Die Doppelzugehorigkeit ist ein anderer Aspekt dieser Haltung:
Keine Botschaft, keine Lehre kann nach New Age behaupten, die
ganze Wahrheit zu besitzen. Jeder tréigt seinen Teil zu ihr bei. Folglich
sind alle Wege gut, wenn sie nur zum neuen Bewusstsein fiihren. Jeder
einzelne kann sich also frei an eine oder mehrere Religionen oder
Ideologien halten, wenn daraus nur ein besseres Bewusstsein entsteht.

20



Was sucht der Westen?

Die Herausforderung durch die ostlichen Religionen und New Age
verdient es, ernst genommen zu werden, auch wenn gegenwirtig we-
nige Glieder unserer Gesellschaft von ihr betroffen sind. Fiir eine Be-
wertung muss man vor allem die Situation beriicksichtigen, in der die
Herausforderung auftritt. Unsere gegenwirtige postindustrielle Ge-
sellschaft ist eine ihren eigenen religidsen und kulturellen Wurzeln
sehr entfremdete Gesellschaft. Das tiefe Bediirfnis nach dem Spiritu-
ellen ist nicht verschwunden, aber es trifft auf ein Vakuum - ein Va-
kuum, das durch die neuere Tradition entstanden ist, das durch die
Industrialisierung und die rationalistischen Strémungen, die das Chri-
stentum erschiittert haben, geschaffen wurde. Der Ablauf des téigli-
chen Lebens ldsst heute wenig Raum fiir den spirituellen Bereich, was
sich im Leben zahlreicher Manner und Frauen unserer Gesellschaft
sehr storend bemerkbar macht. Dieses Vakuum muss gefiillt werden.
Die traditionelle Religion, das Christentum erfiillt nicht die Rolle, der
Masse eine Botschaft in einer geeigneten Sprache zu bringen. Gerade
hier treten die neuen Formen der Religiositit auf den Plan. Ihre Spra-
che, ihre Lehre fiillen anscheinend dieses Vakuum.

Es bleibt die Frage, ob die aus Indien kommenden Gurus und die
buddhistischen Meister tatsichlich imstande sind, das spirituelle Va-
kuum des westlichen Menschen zu verstehen. Die grosse Frage ist
jene, die Harvey Cox in seinem Ruf des Ostens gestellt hat: Sucht der
westliche Mensch wirklich das, was die Ostlichen Meister anbieten,
oder ist das nur eine subtile Ausflucht? Wenn man aufmerksam beob-
achtet, was wirklich in den spirituellen Gruppen rund um spirituelle
Meister im Westen geschieht, in den Yoga- und Meditationszentren,
sieht man zunichst eine grosse Karikatur der dstlichen Religion: Die
Westler ahmen die Dinge nach, ja éffen sie nach, ohne den tiefen Sinn
der Symbole zu verstehen. Und wenn die Meister unablissig die Auf-
gabe des Ego als Vorbedingung jeder spirituellen Erfahrung lehren,
scheint der westliche Mensch gerade diesen Sinn des Ego vor den
Cliedern der ihn umgebenden Gesellschaft wachsen zu lassen.

Man muss auch darauf hinweisen, dass Hinduismus und Buddhis-
mus den Grundboden ihrer Lehre in einem Zustand echter, frei ge-
wihlter Armut sehen, wo die weltlichen Werte als illusorisch, als Hin-
dernisse fiir den geistlichen Fortschritt betrachtet werden. Da eine sol-
che Sorge im Milieu der Westler des New Age oder derer, die sich zu
den hinduistischen oder buddhistischen spirituellen Werten bekehrt

21



haben, keineswegs offenkundig ist, frage ich mich, was in diesen Mi-
lieus tatsdchlich gesucht wird.

Eine spirituelle Pidagogie

Mogen die aus dem Osten kommenden Meister wirklich fdhig sein,
die westlichen Menschen den geistlichen Weg zu lehren oder nicht,
und mogen die Europider davon einen guten Gebrauch machen oder
nicht — die Herausforderung fiir das Christentum bleibt die folgende:
Wie kommt es, dass das Christentum im Westen so sehr in Verfall ge-
raten ist, warum finden die Christen hier nicht in ihrer Kirche die no-
tigen geistlichen Krifte und eine Antwort fiir ihr Leben? Natiirlich ist
das ein sehr vielseitiges Problem, und es iiberschreitet einigermassen
die Grenzen meiner Ausfithrungen. Gestatten Sie mir, es nur leicht zu
beriihren unter dem Gesichtspunkt der spirituellen Pidagogie.

Im Christentum wird eine angemessene spirituelle Piddagogie, die
nicht fiir die Elite, sondern fiir alle an der Entdeckung der christlichen
Lebensweise interessierten Personen bestimmt ist, schmerzlich ver-
misst. Die christliche Lehre wird hier nur durch den Religionsunter-
richt vermittelt, den es aufs Ganze gesehen nur fiir kleine Kinder gibt.
Nur in den Noviziaten der religiosen Orden werden Erwachsene mit-
tels einer klaren Pddagogie ins geistliche Leben eingefiihrt. Zwischen
den beiden, also zwischen dem Religionsunterricht fiir Kinder und
den religiosen Orden, ist in der Kirche keine Struktur fiir die spiritu-
elle Bildung der Erwachsenen vorgesehen. Man muss offen zugeben,
dass unsere sonntiglichen und sakramentalen Feiern, dass alles, was
in den Kirchen geschieht, oft so wenig Leben und Freude enthilt, dass
die Praktizierenden Opfer der Langeweile sind. Die Feier des Glau-
bens wird ein mentaler Diskurs. Der Korper, der Atem, die Emotio-
nen, die Gefiihle und Leidenschaften haben keinen Platz in diesem ge-
lebten Glauben, der mangels eines Leibes zunehmend vertrocknet.

Gestatten Sie mir bei dieser Gelegenheit, IThnen eine kleine Ge-
schichte zu erzdhlen, um die grosse Aufmerksamkeit, die Sie meinen
Ausfithrungen schenken, ein wenig zu erleichtern:

Die Fabel von den Marsbewohnern

In Indien sind es die geistigen Meister oder Gurus gewohnt, in Para-
beln oder Fabeln zu reden. Ohne mich als Guru auszugeben, mochte

22



ich Thnen eine kleine Fabel erzdhlen: Wie die Marsbewohner die Reli-
gion lernen wollten.

Eines Tages kamen einige Marsbewohner auf die Erde. Die Men-
schen, die von iiberall herbeieilten, um sie zu sehen, erfuhren, sie seien
gekommen, um die Religion zu lernen. Man gab ihnen den dringen-
den Rat, nach Rom zu fahren. Im Vatikan angekommen, erblickten sie
den Papst, angetan mit reichen und prichtigen Gewindern. Der fiir
den katholischen Glauben zustéindige Kardinal empfing sie, driickte
thnen einen Katechismus in die Hand und sagte: <Ihr sollt alle in die-
sem Buch enthaltenen Fragen und Antworten lernen; alsdann werden
wir euch taufen.

Die Marsbewohner waren angesichts dieser Hausaufgabe etwas ent-
tduscht. Zum Gliick weilte gerade ein orthodoxer Kaufmann in Rom
und kam ihnen zu Hilfe: «<Kommt lieber in mein Land>, sagte er,
«meine Kirche wird euch taufen, ohne dass ihr irgend etwas zu lernen
habt.» In der Tat empfing sie in Athen der Patriarch, auch er in gross-
artigen, mit Edelsteinen besetzten Gewindern, und sagte. «<Wenn ihr
die Taufe begehrt, so kommt morgen zu unserer heiligen Liturgie.
Wenn ihr von der Schonheit und Grosse unseres Gotteslobes richtig
bewegt seid, werdet ihr ohne Schwierigkeiten in unsere Gemeinschaft
aufgenommen.»

Die Marsbewohner jedoch waren mittlerweile willens, noch andere
Angebote zu erproben. So landeten sie im Himalaya, wo die weisen
Hindus leben. Dort begegneten sie einem Guru, der auf dem Boden
seiner Hohle sass: einem ganz nackten Mann, vertieft in seine Medita-
tion. Sie warteten, bis er die Augen auftat. Darauf sprach der heilige
Mann zu ihnen: «Ihr wollt die Religion lernen? So kommt denn, setzt
euch vor mich hin; denn ihr miisst zuerst atmen lernen, ja: atmen,
denn ihr atmet nicht. Wenn ihr erst eure Atmung beherrscht, werdet
ihr lernen, wie man beriihrt, fiihlt, seine Sinne gebraucht. Danach wer-
det ihr lernen, still zu sein und die Wirklichkeit zu betrachten; die
Wirklichkeit wird euch in sich aufgehen lassen; und dann wird euch
die Religion durchdringen!»

Die Fabel hort hier auf. Sie berichtet uns nicht, ob sich die Marsbe-
wohner vom Hinduismus einnehmen liessen. Aber eines haben sie
festgestellt bei den Menschen: dass die einen mit dem Kopf lernen
und ihren Kérper mit priachtigen Gewidndern umhiillen; und dass die
andern mit dem Korper und dem Atem lernen, dabei aber nackt le-
ben!

Es gibt in den Kirchen Bemiihungen, um unsere gottesdienstlichen

23



Feiern lebendig und die Praxis des Glaubens feurig und nachhaltig zu
machen. Aber diese Bemiihungen beriicksichtigen nicht den Men-
schen in seiner Ganzheit, in seinem holistischen Dynamismus, um ei-
nen New-Age-Ausdruck zu gebrauchen. Der einzige Vorschlag, der
mir einfillt, ist der von Pater Anthony De Mello, einem indischen Je-
suiten, der in seinem sadhana eine Meditation mit Leib und Seele vor-
schldgt. Seine sechs Biicher, alle auf deutsch iibersetzt, haben grossen
Erfolg.

Der unbekannte Christus

Die wichtigste Seite der Herausforderung ist Christus selbst, der
Grund und das Herz unseres christlichen Glaubens. Wir kdénnen auf
keinen Fall zu irgendeiner spirituellen Entwicklung beihelfen, in der
Christus nicht die einzigartige Rolle des der Menschheit verheissenen
Heils hat.

Die Herausforderung durch die ostlichen Religionen und New Age
fiithrt uns in Wirklichkeit zu einer Vertiefung des Christusmysteriums.
Die Grundfrage, die sich stellt, betrifft die Gegenwart Christi: ist
Christus nur unter uns Christen gegenwirtig, in unserer Kirche, oder
ist er auch in anderen Religionen gegenwirtig, bei jedem Menschen
guten Willens? Ist Christus unser Besitz und haben ihn die andern
nicht und miissen wir ihn ihnen folglich bringen? Oder ist Christus
schon in ihnen und wirkt in jedem Menschen, der geboren wird, der
aufwichst und stirbt und die Erfahrung des Lebens auf dieser Erde
macht?

Ich fithre Sie mit diesen Fragen zu einem glinzenden Werk, das in
unseren Theologenkreisen noch nicht geniigend diskutiert wurde:
«Der unbekannte Christus im Hinduismus» von Raimon Panikkar, ei-
nem indischen Theologen, aber von Weltruf. Das ist ein theologischer
Ansatz, der unserer gegenwirtigen Erorterung direkt entgegenkommt
und uns eine echte Antwort bringen kann. Wir konnen diese Diskus-
sion hier leider nicht beginnen, da sie noch mindestens einen Arbeits-
tag benodtigen wiirde. Um seinen Gedanken kurz auszudriicken: Der
Christus, dem wir in Jesus von Nazareth begegnet sind, ist das Wort
Gottes, das kosmo-theandrische Prinzip, das im ganzen Universum
am Werk ist. Wenn wir ihn in Jesus von Nazareth getroffen und er-
kannt haben, ist er doch keineswegs auf Jesus von Nazareth be-
schrinkt. Die Erfahrung, die wir mit Jesus von Nazareth gemacht ha-
ben, gibt uns die Féahigkeit, den notigen Blick, um Christus iiberall zu

24



entdecken, in allen Religionen und menschlichen Ideologien, auch
wenn sie nicht von Christus sprechen und nicht von ihm sprechen
wollen. Der Christus, der in diesen Religionen unbekannt bleibt, aber
der sich in anderen Formen und unter anderen Namen offenbart, ist
derselbe Christus, das in Jesus von Nazareth Fleisch gewordene Wort
Gottes.

Ich glaube, dass wir hier einen notwendigen Schliissel haben, um
auf die Herausforderung der Religionen und von New Age zu antwor-
ten. Die Begegnung des christlichen Westens mit den Weltreligionen
kann nicht ohne Christus geschehen. Wenn diese Religionen einen
echten kosmo-theandrischen Wert haben, dann, weil es in ihnen eine
verborgene Gegenwart Christi gibt. Wir miissen ihm mit verstirkter
Intensitédt entgegengehen. Aber das kann nicht ohne einen langen und
fruchtbaren Dialog geschehen, den ein Christ mit Geduld und Hoff-
nung fithren wird.

Fribourg Anand Nayak

«Heil und Heilung»:
Erfahrungen mit einer erneuerten Praxis

Vor vierzehn Jahren durfte ich auf der Altkatholischen Theologenkon-
ferenz ein Referat halten iiber die Gaben des Geistes in der friithen
Kirche!. Der Akzent lag damals auf den Berichten iiber Geistesgaben
bei den Kirchenviitern, aber es wurden auch einige Linien gezogen bis
zur heutigen Pfingstbewegung und zur charismatischen Erneuerungs-
bewegung innerhalb der historischen Kirchen. Dabei war auch von
der Gabe der Heilung die Rede. Diese Gabe der Heilung, so promi-
nent in der Titigkeit Jesu und der Apostel, wie sie in den Evangelien
und in der Apostelgeschichte beschrieben ist, blieb in den ersten Jahr-
hunderten etwas ganz Normales. Sie verschwand seitdem eigentlich
nie aus der kirchlichen Praxis, obwohl sie im Kontext der Krankensal-
bung fiir lingere Zeit mehr der Vorbereitung eines guten christlichen
Todes diente als der Heilung zum christlichen Leben?. In der Pfingst-

' Vgl. IKZ 68 (1978), S.211-229. _ _
? Vgl. F. Lovsky, L’Eglise et les Malades depuis le 11¢ siécle jusqu’a la veille
de la réforme, Le Portail 2 (1957), S.3-55, und 3 (1958), S.3-109.

25



	Die Herausforderung des christlichen Glaubens durch östliche Religionen und New Age

