
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: Die Herausforderung des christlichen Glaubens durch östliche
Religionen und New Age

Autor: Nayak, Anand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Herausforderung des christlichen Glaubens durch
östliche Religionen und New Age

Die Herausforderung

Wenn wir einen Blick auf das heutige westliche Christentum werfen -
sei es von innen, das heisst als aktives Glied einer Kirche, sei es von
aussen, zum Beispiel als ein Mensch, der keiner Kirche angehört, oder
als Atheist oder ganz einfach als Religionshistoriker, der das heutige
Phänomen des Christentums studieren will -, so merken wir, dass unser

zweitausendjähriges Christentum heute durch verschiedene

Strömungen herausgefordert ist, die auf den ersten Blick seine Identität in
Frage zu stellen scheinen.

Unter diesen Strömungen fallen einige durch ihren neueren
Ursprung oder ihre Fremdheit auf, wie zum Beispiel die östlichen
Religionen, Hinduismus oder Buddhismus; andere kommen nicht aus der
Fremde, sondern sind hier in der westlichen Welt selbst entstanden:
zum Beispiel das New Age.

Es gibt eine dritte Strömung, die, auf dem Boden des Westens geboren,

ein Kind des westlichen Denkens und der westlichen Kultur, das

Christentum herausgefordert hat und es auch heute noch herausfordert,

nämlich die westliche industrielle und nachindustrielle Gesellschaft,

die Produktions- und Konsumgesellschaft. Diese Gesellschaft,
die ihren Fortschritt, .ihre ökonomische und technische Überlegenheit
der modernen Welt klar bewiesen hat, hat ihre Kirche - die christliche
Kirche - schliesslich auf eine unbedeutende Randströmung reduziert.
Es ist eine erstaunliche Tatsache, der die Theologen und die Männer
und Frauen der Kirche nicht ins Gesicht schauen zu wollen scheinen,
dass mehr als 80 Prozent der westlichen Bevölkerung von der Kirche

keine Antwort auf ihre Probleme erwarten. Die Kirche übt auf
diese überwältigende Mehrheit, die ihre traditionelle Religiosität nicht
praktiziert und zunehmend in ein Heidentum abgleitet, keinen geistlichen

Einfluss aus. Es ist selten, dass jemand aus diesem Milieu sich in
der Erwartung eines Lichtes für seine geistlichen Probleme zur Kirche
wendet. Die Kirche ist für sie eine alte, unangepasste, ja schädliche
Institution geworden, deren Hirten keine geistliche Anziehung
ausüben und auch keine menschlichen Qualitäten zeigen. Diese massive

Entfremdung des heutigen Denkens in der westlichen Gesellschaft
gegenüber der Kirche ist meines Erachtens die erste und wichtigste der

10



Herausforderungen, vor die das Christentum gestellt ist; und alle
anderen Entfremdungen haben ihren Ort innerhalb des grossen
Rahmens dieser allgemeinen Entfremdung.

Doch da ich von den Organisatoren dieser Studienwoche darum
gebeten wurde, werde ich versuchen, mich auf diejenigen Aspekte der
Herausforderung zu beschränken, die von den östlichen Religionen
und von New Age herkommen.

Die Herausforderung der Religionen

Die Herausforderung, die von den östlichen Religionen herkommt,
hat zwei Aspekte. Der erste ist die Herausforderung, die das westliche
Christentum selbst durch seine missionarische Erfahrung unter den
Völkern der grossen östlichen Religionen wie Hinduismus, Buddhismus

und Islam annehmen konnte. Von einer mehr negativen und
propagandistischen Haltung gegenüber diesen Religionen kommend,
konnte das Christentum allmählich in ihnen positive Werte erkennen.

Der zweite Aspekt ist das Problem, das uns beschäftigt: es sind die
östlichen Religionen selbst, die das westliche Christentum herausfordern.

Zurückströmend auf den von den Kolonisatoren gebahnten Wegen

- ich meine damit die Strukturen der Erziehung, der Sprachen
und der Kommunikation - und vor allem entsprechend der Angebot-
und Nachfragementalität der kapitalistischen Gesellschaft breiten sich
die hinduistischen und buddhistischen geistlichen Meister in den
Städten und Familien Europas aus. Das ist gewissermassen ein
kolonialer Bumerang, eine Reaktion, die von den kolonisierten Völkern
und Ländern in die Länder der alten Kolonisatoren kommt.

Eine angenommene Herausforderung

Die erste Herausforderung, das heisst die Herausforderung, die das

Christentum frei annehmen konnte, ist eigentlich ein echtes Zeichen
der Gesundheit des Christentums. Tatsächlich zeigt heutzutage nur
das Christentum ein wirkliches Interesse am Dialog mit den anderen

Weltreligionen. Diese anderen Religionen sind im allgemeinen miss-

trauisch gegenüber dem «neuen Verhalten» des Christentums, dem

Wandel von einer evangelisierenden Annäherung zu der eines Dialogs
unter Gleichen. Es gibt in dieser Frage mehrere bereichernde Ele-

11



mente: Die Christen, von den Weltreligionen um Auskunft gefragt,
denken von neuem über ihren traditionsmässig überkommenen Glauben

nach, der durch andere religiöse Traditionen befragt ist. Ich
beschränke mich hier auf eine kurze Darlegung des Problems anhand
einer Frage, die vom Hinduismus und auch vom Buddhismus kommt.

Die ersten, die die geistlichen Werte des Hinduismus erkannten,
waren jesuitische Missionare wie Roberto De Nobili (1597-1656) oder
Giuseppe Constantino Beschi (1680-1746). Ihre Bemühung wurde
jedoch von den kirchlichen Autoritäten ihrer Zeit eines übertriebenen
Eurozentrismus, der kaum zwischen Glaube und Kultur unterschied,
scharf unterdrückt. Man müsste noch zwei Jahrhunderte warten, bis
unter der englischen Kolonisation in Indien gewisse protestantische
Missionare es wagten, Ashrams oder Klöster in der Art der Hindus zu
eröffnen, um die Botschaft des Evangeliums in einem traditionell
indischen geistlichen Rahmen zu leben, einem Rahmen, der dem der

Evangelien nicht widersprach.
In der römisch-katholischen Kirche Indiens wurde diese Bewegung

unter anderen von Abbé Monchanin (1895-1957) und Dom Henri Le
Saux (1910-1973) wiederaufgenommen. Diese beiden französischen
Geistlichen begannen in Südindien wie hinduistische Einsiedler zu
leben. Sie kleideten sich wie sie, übernahmen eine den hinduistischen
Traditionen entsprechende Lebensweise und drückten das christliche
Mysterium der Trinität und der Inkarnation in der Sprache der heiligen

Texte des Hinduismus aus. Ihre von der katholischen Kirche
Indiens wohl oder übel angenommene Erfahrung wird heute von mehreren

anderen Personen sowohl westlicher als auch indischer Herkunft
fortgesetzt.

Was auf indischem Boden von Monchanin und Le Saux (heute besser

bekannt unter seinem Hindu-Namen Abhishiktananda) versucht

wurde, ist in Wirklichkeit nur eine kleine konkrete Verwirklichung
einer grossen Öffnung, die im katholischen Christentum geschieht.
Diese Öffnung in Indien war möglich, weil sie zuerst im Westen einige
Jahrzehnte vorher geschehen war. Mit der Entkolonisierung und der

Entdeckung der anderen Völker und Kulturen ging der Eurozentrismus

der Kirche zurück und machte einer Annahme und einem
universaleren Dialog Platz. Wenn die offizielle Haltung der Kirchen oft
negativ gegenüber einer Öffnung zu einem Teilen und einer Interkommunion

ist, so fordert die Theologie und die persönliche Haltung
einer grossen Zahl von heutigen Abendländern einen echten Dialog mit
den Weltreligionen. Wenn eine solche Öffnung gegenüber den Reli-

12



gionen in den Augen mancher Christen eine Vernachlässigung, ja ein
Verrat des Gebotes, aller Welt das Evangelium zu predigen, ist, so ist
für die anderen das Unternehmen dieses Dialogs nur eine authentische

Form der Evangelisation. Die römisch-katholische Kirche hat
zu ihm offiziell Stellung genommen, indem sie ihn 1967 auf dem Zweiten

Vatikanischen Konzil zum ersten Mal in ihrer Geschichte zuliess:

«Die katholische Kirche lehnt nichts von alledem ab, was in diesen Religionen

wahr und heilig ist. Mit aufrichtigem Ernst betrachtet sie jene Handlungsund

Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in manchem von
dem abweichen, was sie selber für wahr hält und lehrt, doch nicht selten einen
Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen erleuchtet. Unablässig

aber verkündet sie und muss sie verkündigen Christus, der ist <der Weg, die
Wahrheit und das Leben) (Joh. 14,6), in dem die Menschen die Fülle des
religiösen Lebens Finden, in dem Gott alles mit sich versöhnt hat (vgl.
2. Kor. 5,18-19).

Deshalb mahnt sie ihre Söhne, dass sie mit Klugheit und Liebe, durch
Gespräch und Zusammenarbeit mit den Bekennern anderer Religionen sowie
durch ihr Zeugnis des christlichen Glaubens und Lebens jene geistlichen und
sittlichen Güter und auch die sozial-kulturellen Werte, die sich bei ihnen
Finden, anerkennen, wahren und fördern.»

(Aus «Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen
Religionen», 2. Kapitel)

Einige andere Kirchen haben danach ähnliche Erklärungen abgegeben.

Das westliche Christentum scheint heute eine Haltung der
Brüderlichkeit zu anderen Religionen einnehmen zu können - wie es der

Papst beim Gebetstag in Assisi gezeigt hat - und seine eigenen Unvoll-
kommenheiten gegenüber anderen religiösen Traditionen zu akzeptieren,

Traditionen, die - wie wir heute anerkennen - ebenfalls Schätze

der Gaben Gottes besitzen.
Indessen ist diese Öffnung, die sich in der katholischen Kirche seit

einigen Jahrzehnten zeigte, nicht mit schnellem und sicherem Schritt

fortgeschritten. Die Zeichen des Fundamentalismus, die sich immer
mehr in verschiedenen kirchlichen und anderen Kreisen bemerkbar

machen, lassen nicht leicht Raum für einen solchen Dialog der

Öffnung zwischen den Religionen. Im Vatikan selbst scheint man zu

zögern und einen Schritt zurück zu machen: Der Brief Kardinal Ratzinger

vom Oktober 1989, der die Katholiken dringend vor Gebets- und

Meditationspraktiken, die aus dem Hinduismus und Buddhismus

stammen, warnt, zeigt deutlich, dass im Bewusstsein des Vatikans das,

was auf dem Konzil gesagt und in Assisi gezeigt wurde, nicht
notwendigerweise Dinge sind, die anderswo wiederholt werden sollen!

13



Die von Hinduismus und Buddhismus ausgehende Herausforderung

Die Herausforderung, die das Christentum durch seinen Kontakt mit
anderen Religionen aufnehmen konnte, ist nur eine Einladung, unseren

Glauben und unser Christentum zu vertiefen. Sie ist eigentlich
nicht eine Bedrohung. Hingegen scheint eine andere Herausforderung,

die seit einigen Jahrzehnten von gewissen Religionen ausgeht,
unter anderen vom Hinduismus und Buddhismus, eine echte Bedrohung

zu sein. Denn westliche Christen nehmen in diesem Fall einen
anderen Glauben an und geben ihren eigenen traditionellen Glauben
auf, den sie als für die heutige Zeit unpassend und bedeutungslos
betrachten.

Der Westen hatte Indien und China vor fünf Jahrhunderten
entdeckt. Die Indologen und Sinologen hatten grossartige Texte dieser
Kulturen ins Abendland gebracht. Aber der abendländische Mensch
hatte nicht geahnt, dass diese Kenntnisse ihm eines Tages eine persönliche

Frage, die das Innerste seines Wesens und seiner Sicht der Welt
berührt, stellen würden.

Die Indologie und die Sinologie leisteten dem Menschen in Europa
zunächst einen grossen Dienst, indem sie ihm die fernen Kulturen
zugänglich machten. Bis dahin war das Studium der Religionen nur eine

Wissenschaft, ein objektives Studium der Glaubensvorstellungen und
der Riten der fernen Völker. Doch zum ersten Mal kommt eine Religion

wie der Hinduismus näher, zeigen gewisse Abendländer an ihr
ein persönliches Interesse und beginnen, gewisse ihrer Aspekte zu

praktizieren, als 1893 Swami Vivekananda am Kongress der Weltreligionen

in Chicago teilnimmt und bei dieser Gelegenheit im Westen

die religiösen Werte des Hinduismus predigt. Doch massiv zeigt sich
das Interesse für die östlichen Religionen erst in den fünfziger Jahren
und namentlich ein wenig später mit den Beatles und den anderen, die
eine Reihe von Gurus in den Westen kommen lassen. Yoga und die
anderen hinduistischen Disziplinen, bis dahin mehr oder weniger gut
bekannt, beginnen sich nun ziemlich überall stark zu verbreiten.
Andere Gurus kommen auf eigene Initiative nach Europa und lehren,
denn obwohl es einem frommen Hindu untersagt ist, Indien zu verlassen

und den Ozean zu überqueren, wird das Ansehen eines Gurus in
den Augen seiner Landsleute durch seine Predigttätigkeit in Europa
gewaltig erhöht. Eine beträchtliche Zahl von Europäern, zu einem

grossen Teil von jenen, die sich von der Kirche distanziert haben, findet

gegenwärtig bei diesen Gurus eine Antwort auf ihr Suchen.

14



Die von den östlichen Religionen, Hinduismus und Buddhismus,
ausgehende Herausforderung lässt sich in folgenden Punkten kurz
zusammenfassen:

1. Zuallererst: Diese Religionen üben eine gewisse Anziehung auf
den seines Christentums ein wenig überdrüssigen modernen westlichen

Menschen aus. Diese Religionen verkünden Lehren, ohne aus
ihnen Dogmen zu machen; sie bieten Heilswege an, ohne sie dem
Gewissen des Praktizierenden aufzuerlegen. Es gibt keinen äusseren
Richter, um den Menschen zu belohnen oder zu verdammen. Der
oberste Richter ist das Bewusstsein des Menschen, der durch den
inneren Wert der vollbrachten Handlung, durch das kosmische und
ewige Gesetz des Karman belohnt wird. Diese Lehre scheint dem
individuellen Bewusstsein des westlichen Menschen und seinem Freiheitssinn

besser zu entsprechen.
2. Der Gottesbegriff im Hinduismus (oder sein Äquivalent, das

Nirvana, im Buddhismus) scheint manchen westlichen Menschen akzeptabler

zu sein als der enge biblische Gottesbegriff, der nach der Enge
des menschlichen Denkens geformt sei. Der zentrale Gedanke der
hinduistischen Spiritualität ist die leidenschaftliche Suche nach Gott
(brahma-jijnasa). Gott ist niemals ein begrifflicher Ausdruck oder ein
Objekt. Er ist das transzendente Subjekt. Er schliesst den menschlichen

Sucher ein und transzendiert ihn in allen seinen Äusserungen.
Der Mensch kann ihn niemals in den Grenzen eines begrifflichen
Ausdrucks, so edel oder erhaben dieser auch sein mag, festlegen. Gott
ist die Tiefe des Seins, das Tiefste meines Seins. Der Hinduismus definiert

das absolute Sein als «neti, neti» («nicht so, nicht so»), das heisst,
dass der Höchste nicht mit einer menschlichen Idee verglichen werden
kann. Die hinduistische Gottesidee ist, um einen Ausdruck von Paul
Ricoeur zu gebrauchen, «die lebendige Metapher», die unerschöpfliche

Idee, die über die Ränder der kleinen Gefässe, welche meine
Ideen sind, fliesst; ein Gott, den ich nicht leugnen kann, denn ihn
leugnen wäre ein absurder Akt: er macht den Denkakt möglich, cogito,

ergo Deus est- ich denke, also ist Gott!
3. Ein anderes Gebiet, auf dem sich der Hinduismus auszeichnet, ist

seine spirituelle Pädagogie. Die klare spirituelle Pädagogie, die zu
einer spirituellen Lebensweise führt, kann Westler verlocken, die
niemals Gelegenheit hatten, etwas Ähnliches im gelebten Christentum
ihres Landes zu erfahren. Die östlichen Religionen scheinen auf diesem

Gebiet die Freude einer Feier zu bringen, an der nicht nur der Kopf,
sondern die ganze Person, auch der Körper, teilnimmt.

15



4. In Verbindung damit bringen Religionen wie Hinduismus und
Buddhismus eine universale Dimension, die die westlichen Anhänger
von Hinduismus oder Buddhismus im Christentum nicht finden. Das

gelebte Christentum ist oft eine rationale Ausdrucksweise, ein Diskurs
der Vernunft, der die anderen Seiten des Menschen nicht berücksichtigt,

sein Herz, sein Unbewusstes, seine Gefühle, seinen Leib, seine

Umwelt. Eines solchen rationalen Diskurses überdrüssig, geben ihn

sogar die (angeblich «kartesianischen») Europäer auf, um die «holi-
stischen» Aspekte anderswo zu suchen. Ausserdem entfremdet sich
die christliche Theologie, da sie sich in einer übertrieben männlichen
Sprache ausdrückt, die andere Hälfte der Menschheit: Die Frau ist

aus ihr ausgeschlossen, auch «die Frau», die im Mann ist, bleibt
gehemmt.

5. Sammlung vor Versammlung, das ist ein anderer Punkt der
Herausforderung, der in der Anziehungskraft der östlichen Religionen
spürbar ist. Das christliche Leben hat sich für eine grosse Mehrheit,
vor allem seit einigen Jahrzehnten, auf den Sonntagsgottesdienst reduziert.

Aber nährt das den Geist?
Die Versammlung ist eine schöne theologische Idee; aber was

versammeln wir praktisch in unseren sonntäglichen Begegnungen? Zu oft
viel Langeweile und obligatorische Routine, anstatt in der Freude das

Handeln Gottes, das uns versammelt, wieder zu erfahren - in unserem
Leib und unserer Seele ebensosehr wie in unserem sozialen Leben.
Der Hindu, der keine solche Praxisverpflichtungen hat und der
gewöhnlich erst im Erwachsenenalter von der «Suche nach Gott» zu hören

beginnt, legt die Betonung auf die Sammlung (samadhi), den tief
menschlichen und tief göttlichen Zustand, der in der Tiefe seines Herzens

entsteht. Aus einer solchen Sammlung geht die wahre Versammlung

hervor (satsanga, wörtlich «Gemeinschaft der Heiligen»).
6. Aber die Herausforderung dieser Religionen hängt nicht nur mit

einem Unterschied in der äusseren Erscheinung im Vergleich zum
Christentum zusammen und mit der Anziehung, die daraus hervorgehen

kann. Es gibt wesentliche Punkte, namentlich jene, welche den
Grund berühren: eine Herausforderung, die das Herz des Christentums

berührt, Christus selbst. Wird Christus, den wir als den einzigen
Retter der Welt bekennen, von den Religionen angenommen oder
nicht? Man weiss einerseits, dass diese Religionen Christus nicht kennen

und ihn auch nicht zu kennen wünschen. Die Doktrin dieser
Religionen anzunehmen, ihre Lehren und spirituellen Techniken zu
praktizieren, scheint soviel zu sein, wie das Heil ohne Christus zu suchen.

16



Es kann bei dieser Herausforderung andere Aspekte geben, die
nach unseren konfessionellen Empfindungsweisen, nach den
Glaubenslehren und Dogmen, die uns in unseren Kirchen trennen,
verschieden wahrgenommen werden. Das oben sind nur einige Beobachtungen,

um die Herausforderung, die wir heute empfinden, näher zu
bestimmen.

Das New Age

Gehen wir nun zum dritten Aspekt der Herausforderung über: zur
Herausforderung, die aus dem Westen selbst kommt. Sie ist gewissermassen

eine westliche Antwort auf die Glaubenskrise im Westen, eine
Antwort auch auf die durch die östlichen Religionen gestellte
Herausforderung. Es ist der Westen, der das Christentum in Frage stellt oder
es vielmehr bei seiner Suche nach Spiritualität und Religiosität
beiseite lässt. Das ist New Age.

Mark Albrecht, Historiker und Schriftsteller, definiert New Age als

«den Glauben, dass die Menschheit daran ist, in ein <neues Zeitalter)
spiritueller Bewusstwerdung und Harmonie einzugehen».

Es muss von Anfang an bemerkt werden, dass sich die Anhänger
der Auffassungen des New Age nicht in einer einheitlichen Bewegung
sammeln. Nutzlos, die Adressen der Zentren des New Age zu suchen.

Mit Ausnahme einiger weniger Gemeinschaften, deren Wirken und
Einfluss sehr gering sind, gibt es keine Gruppen oder einzelne, die
sich die Bezeichnung «New Age» beilegen oder auf die sie angewandt
wird. In diesem Sinn ist New Age keine Bewegung. Es ist eher ein

Konzept, eine Kategorie, die dazu dient, einen Zugang zum Leben, ein
anderes Bewusstsein zu beschreiben.

«Es ist eher eine äusserst vielgestaltige Strömung, deren Tendenzen
und Nuancen alle aufzuzählen man sich erschöpfen würde; es handelt
sich um eine umfassende Kategorie, zu der man zahlreiche gegenwärtige

Gruppen zählen kann, die gewöhnlich nichts von einer strengen
und strukturierten Organisation an sich haben und deren spiritueller
Aspekt nicht immer mit derselben Intensität behauptet wird. New Age
kann auch das einfache Streben nach einer anderen Lebensweise,
nach neuen Typen sozialer Beziehungen, nach <anderen> therapeutischen

Systemen sein.» (J.-F. Mayer).
Da das so ist, wird der Ausdruck «New Age» heute sehr verschieden

und sehr weit angewendet. Manche sprechen von einer Bewegung,

andere reden von «Mitgliedern des New Age». In Wirklichkeit

17



gibt es weder eine Bewegung noch Personen, die sich den Titel «New
Age» geben. Ein solch schwammiger Gebrauch des Ausdrucks kann
also grosse Verwirrung hervorrufen. Es ist nämlich wichtig, darauf
hinzuweisen, dass es viele Personen und Gruppen gibt, die etwas
Ähnliches suchen wie New Age, die aber mit einer «New Age» genannten
Ideologie nichts zu tun haben und sich nicht unter dieser Bezeichnung
zusammengeschlossen sehen wollen. Und was noch schlimmer ist:
Diese Bezeichnung hat im modernen Bewusstsein einen solchen
Umfang angenommen, dass es heute unmöglich ist, von gewissen seit

Jahrhunderten existierenden Religionen, Traditionen und Praktiken -
Meditation, Astrologie, Heilungen und Therapien, um nur einige
Beispiele zu nennen - zu reden, ohne dass dies beim Hörer Misstrauen
auslöst, beim Hörer, der bereit sein könnte, den Sprecher als einen

Vertreter des New Age und seine Worte als die neue Lehre des

Wassermannzeitalters zu klassieren.
Die Bezeichnung «New Age» stammt übrigens vom Anfang der

sechziger Jahre, wo namentlich in Kalifornien mehrere Gemeinschaften

gemäss diesem neuen Bewusstsein zu leben begannen. Manche
geben den Ursprung des New Age sogar genau an, es sei der 5. Februar
1960, ein Datum, das mir besonders Freude macht, denn der 5.

Februar ist auch mein Geburtstag. Aber ich habe kein Recht, irgendeine
Verbindung mit der Ära des Wassermanns in Anspruch zu nehmen,
denn ich bin fast 20 Jahre zu früh geboren. Wie dem auch sein mag,
die ersten, voneinander sehr verschiedenen Gemeinschaften gruppierten

sich nicht unter der Bezeichnung «New Age», obwohl sie den
Beginn des Wassermann-Zeitalters verkündeten. 1976 beschrieb Marilyn
Ferguson, Journalistin in Los Angeles, diese Gemeinschaften als «die

Bewegung, die keinen Namen hat». Ich glaube, die Bezeichnung
«New Age» wurde bald nach dieser Zeit geprägt, gerade um die
kalifornische Bewegung «ohne Namen» zu bezeichnen.

Alice Anne Bailey (1880-1949) von der Theosophischen Gesellschaft

wird heute als die wahre Prophetin des New Age anerkannt. Sie

soll prophezeit haben, dass die Theosophische Gesellschaft die
Übergangsbrücke zwischen der Fische- und der Wassermann-Ära bilden
würde, und dass die letztere 1950 beginnen würde. 1923 gründete sie

die Arkanschule (eine «auf die Entwicklung der spirituellen Fähigkeiten

und der Techniken der Meditation zentrierte» esoterische Schule)
und in den folgenden Jahren weitere ähnliche Bewegungen. Das

Hauptthema ihrer Lehre war: die Rückkehr Christi als geistlicher
Meister, als Weltlehrer, der eine neue Weltordnung schafft.

18



Einer der Leiter der Theosophischen Gesellschaft, Charles Webster
Leadbeater (1847-1934), hatte einen jungen, vierzehnjährigen Hindu,
Jiddu Krishnamurti (1895-1989), auserwählt, «um als Vehikel für den
Weltlehrer (den Herrn Maitreya, den Christus) zu dienen». Aber 1929,
im Alter von 34 Jahren, löste Krishnamurti einen Skandal in der
Theosophischen Gesellschaft aus. Er beschloss die Auflösung des Sternordens,

obwohl er erklärte, dass man die Wahrheit «durch keinen Weg,
keine Religion, keine Sekte erreichen kann». Er regte die geistlich
Suchenden an, keinem Menschen zu folgen, zu keinem Mittler oder
Guru Zuflucht zu nehmen.

Diese Vorläuferbewegungen spielten eine bedeutende Rolle, nicht
nur, um den Gedanken des New Age zu katalysieren, sondern auch,
um - so wie es das New Age tut - eine sehr reiche und vielfältige
Skala von Praktiken aufzustellen, die dem modernen Menschen zur
Verwirklichung des Geistes der Wassermannsära dienen können.

Wenn wir nun versuchen, den Inhalt des New Age zu umschreiben,
so erwähnt ein Autor, Jean-Marie Schiff, folgende Gebiete:

- Ökologie,

- Solarenergie,

- Verlangen, die Primitiven zu verstehen,

- Interesse für die Kommunikation mit Ausserirdischen,

- die moderne Physik wegen ihres «holistischen» Charakters,

- die Psi-Forschung,

- die Körpertherapien,
- die Erforschung der unsichtbaren Energien: psychische, okkulte,

spirituelle und kosmische,

- Eingeweihtengruppen: spirituelle Gemeinschaften.

Diese Gebiete und viele andere, die dem Menschen helfen könnten,
das neue Bewusstsein zu finden, werden gerne aufgenommen. Das

New-Age-Denken hat auch eine grosse Einvernehmungskapazität:
Teilhard, Meister Eckehart, Graf Dürckheim ebenso wie östliche
Religionen, esoterische Praktiken und neue Therapien - alles findet in ihm
einen ehrbaren Platz, alles wird vereint für die angebliche grosse
Suche: die spirituelle und planetarische Bewusstseinsbildung.

Der Wassermann soll das Hauptzeichen der Befreiung des Geistes

sein. Der Akzent wird auf die grossen psychischen Mutationen gelegt.
Die Haltung des New Age zur Welt ist jener der Millenaristen
entgegengesetzt, deren Hauptlehre das Ende der Welt ist. Das New Age da-

19



gegen ist durch die Hoffnung auf ein neues Zeitalter gekennzeichnet,
die Hoffnung auf einen radikalen Wandel und einen evolutionisti-
schen Geschichtsglauben. Nach seiner innersten Überzeugung durchläuft

die Menschheit Zeitalter, von denen jedes sein Paradigma hat.

Wenn das vorausgegangene Zeitalter, das Zeitalter der Fische, mit der
Geburt Christi, der Verkündigung der Lehre, begann, so bringt das

Zeitalter des Wassermanns ein neues Paradigma, wo alles in einem
durch Einheit und Freiheit gekennzeichneten Organismus verbunden
ist.

Ein Grundleitmotiv des New Age ist der «holistische Zugang», dessen

Hauptziel es ist, diesen Organismus zu erfassen, der unser Universum

und unser Lebensfeld bildet. Jedes lebende Wesen ist nicht ein

von starren, begrenzten Gesetzen gelenkter Automat, sondern ein eng
mit den kosmischen, tellurischen und spirituellen Energiefeldern
verbundener Organismus. Aus diesem holistischen Wirklichkeitszugang
hat sich eine ganze Reihe therapeutischer, spiritueller, ja spiritistischer
Praktiken entwickelt, die in ihrer Gesamtheit die Komplexität des

menschlichen Wesens und seines Lebens auf Erden erklären sollen.
Warum soll ein solches Denken eine Herausforderung für das

Christentum darstellen? Warum soll das Erwachen eines solchen
Bewusstseins eine Bedrohung des Christentums sein? Die Herausforderung

lässt sich in einigen Hauptpunkten zusammenfassen:
1. New Age gibt in seinem vielfältigen holistischen Suchen das

Christentum völlig auf. Der Mensch braucht in seiner Konstitution
und in seiner Suche nach dem letzten Wohlbefinden weder Christus
noch das Christentum. Christus befindet sich nicht mehr im Zentrum,
sondern wird als ein Meister unter anderen betrachtet.

2. Ferner trachten einige New-Age-Bewegungen danach, das
Verschwinden des Christentums zu beschleunigen, um einer künftigen
Weltreligion entgegenzugehen (J. Vernette, vgl. S. 48). Die Grundüberzeugung

ist, dass «die esoterische Wissenschaft, die vom herkömmlichen

Christentum erstickt und verdammt worden ist, jetzt ins volle
Licht gestellt und allen Menschen zugänglich gemacht werden muss»

(K. Koch).
3. Die Doppelzugehörigkeit ist ein anderer Aspekt dieser Haltung:

Keine Botschaft, keine Lehre kann nach New Age behaupten, die

ganze Wahrheit zu besitzen. Jeder trägt seinen Teil zu ihr bei. Folglich
sind alle Wege gut, wenn sie nur zum neuen Bewusstsein führen. Jeder
einzelne kann sich also frei an eine oder mehrere Religionen oder
Ideologien halten, wenn daraus nur ein besseres Bewusstsein entsteht.

20



Was sucht der Westen?

Die Herausforderung durch die östlichen Religionen und New Age
verdient es, ernst genommen zu werden, auch wenn gegenwärtig
wenige Glieder unserer Gesellschaft von ihr betroffen sind. Für eine
Bewertung muss man vor allem die Situation berücksichtigen, in der die
Herausforderung auftritt. Unsere gegenwärtige postindustrielle
Gesellschaft ist eine ihren eigenen religiösen und kulturellen Wurzeln
sehr entfremdete Gesellschaft. Das tiefe Bedürfnis nach dem Spirituellen

ist nicht verschwunden, aber es trifft auf ein Vakuum - ein
Vakuum, das durch die neuere Tradition entstanden ist, das durch die
Industrialisierung und die rationalistischen Strömungen, die das
Christentum erschüttert haben, geschaffen wurde. Der Ablauf des täglichen

Lebens lässt heute wenig Raum für den spirituellen Bereich, was
sich im Leben zahlreicher Männer und Frauen unserer Gesellschaft
sehr störend bemerkbar macht. Dieses Vakuum muss gefüllt werden.
Die traditionelle Religion, das Christentum erfüllt nicht die Rolle, der
Masse eine Botschaft in einer geeigneten Sprache zu bringen. Gerade
hier treten die neuen Formen der Religiosität auf den Plan. Ihre Sprache,

ihre Lehre füllen anscheinend dieses Vakuum.
Es bleibt die Frage, ob die aus Indien kommenden Gurus und die

buddhistischen Meister tatsächlich imstande sind, das spirituelle
Vakuum des westlichen Menschen zu verstehen. Die grosse Frage ist
jene, die Harvey Cox in seinem Ruf des Ostens gestellt hat: Sucht der
westliche Mensch wirklich das, was die östlichen Meister anbieten,
oder ist das nur eine subtile Ausflucht? Wenn man aufmerksam
beobachtet, was wirklich in den spirituellen Gruppen rund um spirituelle
Meister im Westen geschieht, in den Yoga- und Meditationszentren,
sieht man zunächst eine grosse Karikatur der östlichen Religion: Die
Westler ahmen die Dinge nach, ja äffen sie nach, ohne den tiefen Sinn
der Symbole zu verstehen. Und wenn die Meister unablässig die
Aufgabe des Ego als Vorbedingung jeder spirituellen Erfahrung lehren,
scheint der westliche Mensch gerade diesen Sinn des Ego vor den
Gliedern der ihn umgebenden Gesellschaft wachsen zu lassen.

Man muss auch darauf hinweisen, dass Hinduismus und Buddhismus

den Grundboden ihrer Lehre in einem Zustand echter, frei
gewählter Armut sehen, wo die weltlichen Werte als illusorisch, als
Hindernisse für den geistlichen Fortschritt betrachtet werden. Da eine solche

Sorge im Milieu der Westler des New Age oder derer, die sich zu
den hinduistischen oder buddhistischen spirituellen Werten bekehrt

21



haben, keineswegs offenkundig ist, frage ich mich, was in diesen
Milieus tatsächlich gesucht wird.

Eine spirituelle Pädagogie

Mögen die aus dem Osten kommenden Meister wirklich fähig sein,
die westlichen Menschen den geistlichen Weg zu lehren oder nicht,
und mögen die Europäer davon einen guten Gebrauch machen oder
nicht - die Herausforderung für das Christentum bleibt die folgende:
Wie kommt es, dass das Christentum im Westen so sehr in Verfall
geraten ist, warum finden die Christen hier nicht in ihrer Kirche die
nötigen geistlichen Kräfte und eine Antwort für ihr Leben? Natürlich ist
das ein sehr vielseitiges Problem, und es überschreitet einigermassen
die Grenzen meiner Ausführungen. Gestatten Sie mir, es nur leicht zu
berühren unter dem Gesichtspunkt der spirituellen Pädagogie.

Im Christentum wird eine angemessene spirituelle Pädagogie, die
nicht für die Elite, sondern für alle an der Entdeckung der christlichen
Lebensweise interessierten Personen bestimmt ist, schmerzlich
vermisst. Die christliche Lehre wird hier nur durch den Religionsunterricht

vermittelt, den es aufs Ganze gesehen nur für kleine Kinder gibt.
Nur in den Noviziaten der religiösen Orden werden Erwachsene mittels

einer klaren Pädagogie ins geistliche Leben eingeführt. Zwischen
den beiden, also zwischen dem Religionsunterricht für Kinder und
den religiösen Orden, ist in der Kirche keine Struktur für die spirituelle

Bildung der Erwachsenen vorgesehen. Man muss offen zugeben,
dass unsere sonntäglichen und sakramentalen Feiern, dass alles, was
in den Kirchen geschieht, oft so wenig Leben und Freude enthält, dass

die Praktizierenden Opfer der Langeweile sind. Die Feier des Glaubens

wird ein mentaler Diskurs. Der Körper, der Atem, die Emotionen,

die Gefühle und Leidenschaften haben keinen Platz in diesem
gelebten Glauben, der mangels eines Leibes zunehmend vertrocknet.

Gestatten Sie mir bei dieser Gelegenheit, Ihnen eine kleine
Geschichte zu erzählen, um die grosse Aufmerksamkeit, die Sie meinen

Ausführungen schenken, ein wenig zu erleichtern:

Die Fabel von den Marsbewohnern

In Indien sind es die geistigen Meister oder Gurus gewohnt, in Parabeln

oder Fabeln zu reden. Ohne mich als Guru auszugeben, möchte

22



ich Ihnen eine kleine Fabel erzählen: Wie die Marsbewohner die Religion

lernen wollten.
Eines Tages kamen einige Marsbewohner auf die Erde. Die

Menschen, die von überall herbeieilten, um sie zu sehen, erfuhren, sie seien

gekommen, um die Religion zu lernen. Man gab ihnen den dringenden

Rat, nach Rom zu fahren. Im Vatikan angekommen, erblickten sie
den Papst, angetan mit reichen und prächtigen Gewändern. Der für
den katholischen Glauben zuständige Kardinal empfing sie, drückte
ihnen einen Katechismus in die Hand und sagte: <Ihr sollt alle in
diesem Buch enthaltenen Fragen und Antworten lernen; alsdann werden
wir euch taufen.)

Die Marsbewohner waren angesichts dieser Hausaufgabe etwas
enttäuscht. Zum Glück weilte gerade ein orthodoxer Kaufmann in Rom
und kam ihnen zu Hilfe: (Kommt lieber in mein Land), sagte er,
< meine Kirche wird euch taufen, ohne dass ihr irgend etwas zu lernen
habt.) In der Tat empfing sie in Athen der Patriarch, auch er in
grossartigen, mit Edelsteinen besetzten Gewändern, und sagte. <Wenn ihr
die Taufe begehrt, so kommt morgen zu unserer heiligen Liturgie.
Wenn ihr von der Schönheit und Grösse unseres Gotteslobes richtig
bewegt seid, werdet ihr ohne Schwierigkeiten in unsere Gemeinschaft
aufgenommen.)

Die Marsbewohner jedoch waren mittlerweile willens, noch andere
Angebote zu erproben. So landeten sie im Himalaya, wo die weisen
Hindus leben. Dort begegneten sie einem Guru, der auf dem Boden
seiner Höhle sass: einem ganz nackten Mann, vertieft in seine Meditation.

Sie warteten, bis er die Augen auftat. Darauf sprach der heilige
Mann zu ihnen: <Ihr wollt die Religion lernen? So kommt denn, setzt
euch vor mich hin; denn ihr müsst zuerst atmen lernen, ja: atmen,
denn ihr atmet nicht. Wenn ihr erst eure Atmung beherrscht, werdet
ihr lernen, wie man berührt, fühlt, seine Sinne gebraucht. Danach werdet

ihr lernen, still zu sein und die Wirklichkeit zu betrachten; die
Wirklichkeit wird euch in sich aufgehen lassen; und dann wird euch
die Religion durchdringen!)

Die Fabel hört hier auf. Sie berichtet uns nicht, ob sich die Marsbewohner

vom Hinduismus einnehmen liessen. Aber eines haben sie

festgestellt bei den Menschen: dass die einen mit dem Kopf lernen
und ihren Körper mit prächtigen Gewändern umhüllen; und dass die
andern mit dem Körper und dem Atem lernen, dabei aber nackt
leben!

Es gibt in den Kirchen Bemühungen, um unsere gottesdienstlichen

23



Feiern lebendig und die Praxis des Glaubens feurig und nachhaltig zu
machen. Aber diese Bemühungen berücksichtigen nicht den
Menschen in seiner Ganzheit, in seinem holistischen Dynamismus, um
einen New-Age-Ausdruck zu gebrauchen. Der einzige Vorschlag, der
mir einfällt, ist der von Pater Anthony De Mello, einem indischen
Jesuiten, der in seinem sadhana eine Meditation mit Leib und Seele

vorschlägt. Seine sechs Bücher, alle auf deutsch übersetzt, haben grossen
Erfolg.

Der unbekannte Christus

Die wichtigste Seite der Herausforderung ist Christus selbst, der
Grund und das Herz unseres christlichen Glaubens. Wir können auf
keinen Fall zu irgendeiner spirituellen Entwicklung beihelfen, in der
Christus nicht die einzigartige Rolle des der Menschheit verheissenen
Heils hat.

Die Herausforderung durch die östlichen Religionen und New Age
führt uns in Wirklichkeit zu einer Vertiefung des Christusmysteriums.
Die Grundfrage, die sich stellt, betrifft die Gegenwart Christi: ist
Christus nur unter uns Christen gegenwärtig, in unserer Kirche, oder
ist er auch in anderen Religionen gegenwärtig, bei jedem Menschen

guten Willens? Ist Christus unser Besitz und haben ihn die andern
nicht und müssen wir ihn ihnen folglich bringen? Oder ist Christus
schon in ihnen und wirkt in jedem Menschen, der geboren wird, der
aufwächst und stirbt und die Erfahrung des Lebens auf dieser Erde
macht?

Ich führe Sie mit diesen Fragen zu einem glänzenden Werk, das in

unseren Theologenkreisen noch nicht genügend diskutiert wurde:
«Der unbekannte Christus im Hinduismus» von Raimon Panikkar,
einem indischen Theologen, aber von Weltruf. Das ist ein theologischer
Ansatz, der unserer gegenwärtigen Erörterung direkt entgegenkommt
und uns eine echte Antwort bringen kann. Wir können diese Diskussion

hier leider nicht beginnen, da sie noch mindestens einen Arbeitstag

benötigen würde. Um seinen Gedanken kurz auszudrücken: Der
Christus, dem wir in Jesus von Nazareth begegnet sind, ist das Wort
Gottes, das kosmo-theandrische Prinzip, das im ganzen Universum
am Werk ist. Wenn wir ihn in Jesus von Nazareth getroffen und
erkannt haben, ist er doch keineswegs auf Jesus von Nazareth
beschränkt. Die Erfahrung, die wir mit Jesus von Nazareth gemacht
haben, gibt uns die Fähigkeit, den nötigen Blick, um Christus überall zu

24



entdecken, in allen Religionen und menschlichen Ideologien, auch
wenn sie nicht von Christus sprechen und nicht von ihm sprechen
wollen. Der Christus, der in diesen Religionen unbekannt bleibt, aber
der sich in anderen Formen und unter anderen Namen offenbart, ist
derselbe Christus, das in Jesus von Nazareth Fleisch gewordene Wort
Gottes.

Ich glaube, dass wir hier einen notwendigen Schlüssel haben, um
auf die Herausforderung der Religionen und von New Age zu antworten.

Die Begegnung des christlichen Westens mit den Weltreligionen
kann nicht ohne Christus geschehen. Wenn diese Religionen einen
echten kosmo-theandrischen Wert haben, dann, weil es in ihnen eine
verborgene Gegenwart Christi gibt. Wir müssen ihm mit verstärkter
Intensität entgegengehen. Aber das kann nicht ohne einen langen und
fruchtbaren Dialog geschehen, den ein Christ mit Geduld und Hoffnung

führen wird.

Fribourg Anand Nayak

«Heil und Heilung» :

Erfahrungen mit einer erneuerten Praxis

Vor vierzehn Jahren durfte ich auf der Altkatholischen Theologenkonferenz

ein Referat halten über die Gaben des Geistes in der frühen
Kirche1. Der Akzent lag damals auf den Berichten über Geistesgaben
bei den Kirchenvätern, aber es wurden auch einige Linien gezogen bis
zur heutigen Pfingstbewegung und zur charismatischen Erneuerungsbewegung

innerhalb der historischen Kirchen. Dabei war auch von
der Gabe der Heilung die Rede. Diese Gabe der Heilung, so prominent

in der Tätigkeit Jesu und der Apostel, wie sie in den Evangelien
und in der Apostelgeschichte beschrieben ist, blieb in den ersten
Jahrhunderten etwas ganz Normales. Sie verschwand seitdem eigentlich
nie aus der kirchlichen Praxis, obwohl sie im Kontext der Krankensalbung

für längere Zeit mehr der Vorbereitung eines guten christlichen
Todes diente als der Heilung zum christlichen Leben2. In der Pfingst-

1 Vgl. IKZ 68 (1978), S.211-229.
2 Vgl. F. Lovsky, L'Eglise et les Malades depuis le IIe siècle jusqu'à la veille

de la réforme, Le Portail 2 (1957), S.3-55, und 3 (1958), S.3-109.

25


	Die Herausforderung des christlichen Glaubens durch östliche Religionen und New Age

