Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: Spiritualitat fir unsere Zeit - fur unsere Kirche - flr unsere Welt
Autor: Nickel, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spiritualitiit
fiir unsere Zeit — fiir unsere Kirche — fiir unsere Welt

Ein Bericht iiber die 29. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz

Sammlung vor Versammlung sieht der indische Religionsphilosoph
Anand Nayak als eine der grossen Herausforderungen ostlicher Reli-
gionen gegeniiber der abendldndischen Auspriagung christlichen
Glaubens.

Auch das Vorbereitungsteam auf diese Konferenz muss etwas von
dieser Herausforderung gespiirt haben, als es sich auf dieses Thema
einliess. Selbst wenn die Thematik in der Luft liegt, so wurde sie doch
im Rahmen der Uberlegungen in den altkatholischen Kirchen bisher
wenig, bei Theologenkonferenzen nie erdrtert. Wenn sich dort auch
zeitgerechte Fragen widerspiegeln sollten, so fithlte man sich eher sy-
stematisch-historischen, bibeltheologischen, dkumenischen oder pa-
storalen Problemen verpflichtet.

So war der Teilnehmerkreis aus fast allen Kirchen der Utrechter
Union, der sich vom 26. bis 31. August 1991 in Morschach (Schweiz)
zusammenfand, interessiert, sich auf Antwortversuche aus verschiede-
nen Gesichtsfeldern einzulassen.

«Bedeutet unsere Blickrichtung auf Spiritualitdt, dass wir uns in
dieser schonen Bergwelt in die Innerlichkeit zuriickziehen, um der
Realitdt auszuweichen?» So fragte Katja Nickel, die scheidende Sekre-
tarin der Konferenz, gleich bei der Begriissung. Kirche und Spirituali-
tit gehdren zwar nach unserem Empfinden zusammen. Beziehen wir
Spiritualitit jedoch auf Zeit und Welt, so achten wir allzu vorsichtig
darauf, dass da nicht ein Abgleiten in eine weltabgekehrte Frommelei
oder eine Verwisserung des Glaubens durch eine zu grosse Anpas-
sung an die Welt geschehe. Katja Nickel wies auf einen Paradigmen-
wechsel der Professionalitit in Kirche und Theologie hin. Hiess es
frither, professionell sein bedeute emotionale Neutralitét, so steht dem
in unseren Tagen professionelle Fiirsorge als ein Teil der Heilung ge-
geniiber. Hiess es bisher, Lernen sei ein Ergebnis und ein Ziel, so wird
es jetzt stirker als ein Prozess, eine Reise gesehen.

So liegt es fiir uns Christen nahe, sich der Herausforderung unserer
Zeit anzupassen, ganzheitlich zu leben und die Schopfung in der gan-
zen Fiille wahrzunehmen sowie der Kraft nachzuspiiren, die uns trégt.

1



«Lassen wir uns auf die Moglichkeit ein, aus unserer eingefahrenen
Spur auszubrechen, alles mit anderen Augen zu sehen, uns vorzustel-
len, was noch niemand je ertraumt hat.» Mit diesem Wort von John
Cobb schickte Katja Nickel die Teilnehmer auf einen verheissungsvol-
len Weg, der — das sei bereits vorhergesagt — eine Fiille von Ein- und
Ausblicken bereithielt, wiirdig der Sicht auf eine grandiose Bergwelt.

Bischof Hans Gerny (Bern) gab fiir den verhinderten Erzbischof An-
tonius Jan Glazemaker (Utrecht) den traditionellen Bericht der Inter-
nationalen Bischofskonferenz (IBK). Er dankte den Internationalen
Theologenkonferenzen dafiir, dass sie fiir die Beratungen der IBK im-
mer wieder Impulse geben und sie bereichern. Auch er sieht ein Defi-
zit darin, dass sie bislang die soziale Arbeit und die Spiritualitdt nicht
thematisiert hiatten. Ausgehend von dem Erlebnis der 100-Jahr-Feier
der Utrechter Union als einer «kleinen Weltkirche» im Jahre 1989
durchschritt er die beiden vergangenen Jahre und beleuchtete die Be-
ziehungen zu anderen Kirchen und der Kirchen der eigenen Familie
untereinander aus einem interessanten, sehr personlichen Blickwinkel.

Im Verhiltnis zur Kirche Roms, als der uns am nédchsten stehenden
Kirche, sieht er die zeitbedingten Schwierigkeiten, hofft aber doch auf
bestehende Kontakte, die an feinen Faden gesponnen werden. Gegen-
iiber den Orthodoxen sind die Beziehungen unveridndert, der Rezep-
tionsprozess bleibt im Gang. Das Verhéltnis zu den Anglikanern wird
durch eine stdrker institutionalisierte Theologenkommission als Kon-
taktstelle zwischen den beiden Kirchenfamilien sicher intensiviert
werden, andrerseits sieht Bischof Gerny in manchen Entwicklungen
bei den Anglikanern Alarmzeichen, wozu nicht zuletzt die Meissener
Erklarung zu den Beziehungen mit den Kirchen der EKD gehort.

Die diesjihrige Vollversammlung des Okumenischen Rates in Can-
berra hitte in unseren Kirchen besser vorbereitet werden miissen. So
seien Priester und Laien — entgegen den Vorplanungen - als Dele-
gierte kaum benannt worden. Als schwierig habe sich ein veréndertes
Verstdndnis der Delegierten dieser Konferenz erwiesen, die sich stédr-
ker als Gruppenvertreter und weniger als Kirchendelegierte empfan-
den.

Im inneren Raum streifte Bischof Gerny das Verhéltnis zu den Ma-
riaviten, die nur in Holland akzeptiert werden, die desolaten Verhilt-
nisse in den kleinen Kirchen der CSFR und der italienischen Mission
und charakterisierte den Altkatholikenkongress 1990 in Genf eher als
von einer Kirchentagsatmosphére geprigt als den spezifisch altkatho-
lischen Themen verpflichtet, wie in der Vergangenheit.



Einen breiten Raum der Ausfiihrungen des Bischofs wie auch der
anschliessenden Diskussion nahm die Konferenz von Wieslikofen
(Schweiz) vom Sommer 1991 ein, die die IBK mit theologischen Bera-
tern aus fast allen namhaften Kirchen in der Behandlung der Frauen-
ordination zusammenfiihrte. Obwohl sich anfangs jede Seite unter
Druck gefiihlt habe, sei dann ein grosses Vertrauen aufgebrochen,
wozu die morgendlichen Bibelarbeiten entscheidend beigetragen hiit-
ten. Das erhoffte Ziel wire eine gemeinsam verantwortete Grundsatz-
entscheidung, wobei die Vertiefung des gemeinsamen Gespriches no-
tig wére.

Die Teilnehmer gaben dieser Gespriachsmoglichkeit und Vertiefung
fiir einige kommende Jahre Raum, verhehlten aber ihre Skepsis gegen-
iiber einer gleichzeitigen Akzeptanz in der IBK nicht. Einer Ge-
sprachsmoglichkeit sollte auch die Einladung in die USA fiir 1993 die-
nen, die die Konferenz mit Dank annahm. Grundsitzlich darf die
Frage nicht ernst genug genommen werden, wie lange Frauen — und
Minner — noch bereit sind, auf Entscheidungen zu warten.

Die Arbeit der Konferenz

Da die Referate (mit Ausnahme desjenigen von H. Aldenhoven, das in
der ndchsten Nummer erscheint) zur Kenntnis gebracht werden, genii-
gen einige Streiflichter.

Professor Herwig Aldenhoven (Bern) ging alten Bekannten und
neuen Begegnungen fiir eine Spiritualitidt unserer Zeit nach. Er fand
sie in der Notwendigkeit, eigene religiose Erfahrungen zu machen,
und sah die Verankerung in der christlichen Mystik als einer Einheit
mit Gott, der Liebe ist, die er bereits in personaler Liebe in Gemein-
schaft lebt (Dreieinigkeit), die aber die personale Identitit und Bezie-
hung des Menschen nicht aufhebt, sondern erfiillt. Auch er ging auf
den Paradigmenwechsel von «objektiver» Wissenschaft zu der Einbe-
ziechung des Subjekts in alle Erkenntnisvorgédnge ein.

Gleichzeitig werde der Mensch sensibel gegeniiber allen Tenden-
zen, Einheit zu zerspalten. Nicht Einzelfragen stiinden zur Diskussion,
sondern die Gesamthaltung. Eine grosse Rolle spiele in diesem Zu-
sammenhang die biblische Aussage, dass «Gott sei alles in allem».
Was bedeutet diese Teilhabe an Gott fiir die Schopfung und den Men-
schen?

Professor Aldenhoven wies in seinem Referat auch darauf hin, dass

3



ein wesentliches Moment der Spiritualitit Verinderung und Wand-
lung sei. Im Gebet verdndert sich nicht Gott, sondern der Betende. In
der Eucharistie geschieht Wandlung der Schopfung und des Men-
schen. Dankenswerterweise wandte sich der Referent in einem Exkurs
auch der Frage der Reinkarnation zu, die letztlich fiir den Christen
darin ihre Antwort finde, dass fiir den Menschen in seiner personalen
Einmaligkeit die Entscheidung in seinem Erdenleben fillt.

In der Aussprache wurde ein Hinweis auf die Mystik des Jansenis-
mus vermisst, der ein Leben aus der Gnade mit leeren Hidnden als
Grunderfahrung kennt. Auch die Frage einer politischen Mystik
wurde erwidhnt. Die alte Kirche kennt die krasse Trennung von Dies-
seits und Jenseits nicht. Der Heilige Geist wohnt als Gott in der
Schopfung, und in Analogie zur trinitarisch-pneumatologischen Di-
mension stehen Freiheit und Verantwortung nicht im Gegensatz zur
Gemeinschaft. Anders als Entwicklungen im Westen, die eher tren-
nen, gab es dort noch die Einheit von Theologie, Glaube und Mystik.

Mit Spannung wurde das Referat des christlich-indischen Reli-
gionsphilosophen 4nand Nayak (Fribourg) iiber die Herausforderung
des christlichen Glaubens durch die ostlichen Religionen und New
Age erwartet. Diese Erwartungen wurden nicht enttduscht. Ausgehend
von der Tatsache, dass 80 Prozent der Bevolkerung der westlichen
Welt keine Antwort auf ihre Probleme vom Christentum erwarten,
skizzierte er die Begegnung von Christentum und Ostlichen Religionen
in Vergangenheit und Gegenwart und sieht die heutige Dialogbereit-
schaft als positive Herausforderung. In der eingangs zitierten Gegen-
iiberstellung von Sammlung (6stlich) und Versammlung (westlich)
fragte der Referent, was wir denn heute noch versammeln, wenn nicht
oft Routine und Langeweile. Nach einer deutlichen Darstellung der
ostlichen Religionen und der Vorstellungswelt von New Age wies er
als christliche Antwort auf eine spirituelle Pddagogik hin.

Warum, so fragte Professor Nayak, ist das westliche Christentum so
sehr in Verfall geraten, dass die Christen hier nicht geistliche Krifte
und eine Antwort fiir ihr Leben finden? Seine Antwort findet er in der
Tatsache, dass es ausser Religionsunterricht und spiritueller Praxis in
religiosen Orden keine Struktur fiir eine spirituelle Bildung von Er-
wachsenen gibe.

In einer spirituellen Pddagogik miisse es darum gehen, die einzigar-
tige Rolle fiir das Heil der Menschheit nachzuspiiren, die Christus hat.
Es gehe um die Gegenwart Christi in uns, in der Kirche und in jedem
Menschen guten Willens.

4



In der Aussprache nahm die Korpersprache und die Bereitschaft
zur Liturgie einen weiten Raum ein. Hierin wird unser Leben mitbe-
zeugt. «Wenn ich mit einem Menschen nicht essen kann, kann ich mit
ihm auch nicht Abendmahl feiern. Nicht wir verindern Kirche, son-
dern was wir in unserer Umgebung hier und jetzt machen kénnen, ist
Kirche. Wo Leute sich zusammenspiiren konnen, ist Kirche. Nicht
Strukturen sind wichtig, sondern das Leben.» Solche Gedankensplit-
ter mogen in manchen Ohren recht einseitig klingen, sie spiegeln je-
doch den oft zitierten Paradigmenwechsel wider.

Dem interessanten Aspekt von Heil und Heilung ging Professor
Martin Parmentier (Amsterdam) nach. Da auch dieses Referat sich
vollstindig in diesem Heft wiederfindet und auch bei der Schilderung
der Arbeitsgruppen eine vielbeachtete Grundlegung erfuhr, sei es er-
laubt, noch einen Blick auf den jiidischen Beitrag zu werfen, zumal er
eine Reihe ungewohnter Betrachtungsweisen enthilt.

Michael Bollag (Ziirich) sprach iiber «Jiidische Beitrdge zur zeitge-
nossischen Spiritualitity.

Die Offenbarung hat fiir den Juden eine dialogische Struktur — die
Thora 70 Gesichter. Deshalb sind Erfahrungen fiir den Menschen der
Ausgangspunkt. Gedanken erwachsen aus Erfahrungen und Begeg-
nungen. So ging der Referent zunichst von der leidvollen Erfahrungs-
und Begegnungsgeschichte mit Nichtjuden bis hin zum Holocaust aus.
Der Dialog aber bleibt notwendig mit Christen gegen Materialismus,
Subjektivismus und Irrationalismus.

Wie sieht der Jude die Thora? Der biblische Text ist ein Anruf Got-
tes, der jeden Tag neu gelebt werden muss. Er ldsst sich nicht «ha-
ben». Offenbarung ist Ereignis und keine Tatsache. So bleibt Gott im
Text versteckt, ja abwesend, darf nicht zum Idol werden, und deshalb
hat die Thora 70 Gesichter. Fiir jeden Juden hat sie ein besonderes
Gesicht. Er kann seine Bestimmung nur erreichen, wenn er seinem
Gesicht begegnet. Deshalb hat auch jeder Mensch in der Thora einen
Buchstaben. In den Textinterpretationen kommt es auf die Verweise
auf andere Textstellen an. Nicht Worte werden erklirt, sondern eine
biblische Landschaft, die es gilt, einander anzugliedern. So gibt es
auch keine endgiiltigen Antworten, sondern permanente Fragen —
denn Antworten trennen, Fragen verbinden. Deshalb sollten mono-
theistische Religionen eine fragende, keine antwortende Haltung an-
nehmen.

In der Aussprache wurde betont, dass der Rhythmus der Schépfung
— sechs Schaffenstage, ein Ruhetag — auch fiir den Menschen als Ab-



bild Gottes wichtig sei. Es gibt Schaffen und Aufhéren. Fiir den Juden
gibt es auch ein Gott-ndher-Kommen durch Taten.

Die Gruppen ndherten sich auf verschiedene Weise der Aufarbei-
tung der angeschnittenen Fragen.

So stellte sich eine Gruppe vornehmlich der Frage, wie sich Geistes-
gaben zu Schopfungsgaben verhalten. Wenn Heilung das erlosende
und befreiende Handeln Gottes durch Jesus im Heiligen Geist ist —
welche Wirkkraft haben dann die Schépfungsgaben Gottes? Es wurde
festgestellt, dass es sich um dieselben Gaben handle, wobei der Unter-
schied in der Deutung liege.

Offen blieb die Frage, ob ein Mensch erst in sich selber heil sein
miisse, um Heilung bei einem anderen zu bewirken, wenn vorausge-
setzt wird, dass diese in der Begegnung und durch die Begegnung ge-
schehe. Heilung, die geschenkt wird, ist ein Zeichen. Die Heilung
durch Gottes Kraft ist ein Zeichen seiner Gegenwart. Was aber ge-
schieht, wenn Heilung nicht eintritt? Auch das kann ein Zeichen dafiir
sein, dass der Mensch sich im Heil befindet.

Heilung — so meinte man — sollte nicht nur auf vertikaler Ebene er-
fahrbar sein, die horizontale Erfahrung von Mensch zu Mensch bleibe
wichtig. Wir kommen im Alltag zusammen und erfahren Heil von
oben. Heilung ist dabei ein Aspekt der Spiritualitdt, nicht immer ist
Heilung ein spirituelles Moment und umgekehrt.

Spiritualitit jedoch zeigt sich darin, dass wir durch Gottes Gnade
fiireinander Raum geben, dass Gottes Geist wirken kann. Dadurch
wird uns Freiheit geschenkt, um zu lieben. Da, wo wir nicht lieben
konnen, sind wir nicht frei.

Einem anderen Fragenkreis erschloss sich die Gruppe, die vor allem
pastorale Gesichtspunkte der Spiritualitédt besprach. Sie sah im Juden-
tum eine starke Entsprechung von Glauben und Leben und fragte
nach der Spiritualitidt in der Gemeinde und im Leben des einzelnen.
Heil sei im Diesseits und Jenseits gleichermassen verankert, Heil und
Gemeinschaft zutiefst verbunden. In ihr erfahren wir Heil vor allem
im Gottesdienst und den Sakramentsfeiern. Welche Resonanz aber
haben diese in unserem Leben, sprechen sie uns noch an?

So kommt es darauf an, Heil erfahrbar zu machen in einem angst-
freien Raum, in dem Gott zwischen und unter uns lebt. In diesem
Raum kann es neben Harmonie durchaus auch Stérungen geben,
denn es gibt keinen Liebeszwang.

Was aber erwarten Menschen von Kirche und Gemeinde im Blick
auf Heil und Heilung? Sehen sie verkiirzt nur ihre Gesundheit und ihr

6



Wohlergehen und treffen dann nicht allzuoft auf eine Jenseitsvertro-
stung?

Aus solchen vordergriindigen Vorstellungen erwichst die Forde-
rung, dass die Kirche wieder nach Ganzheit streben muss. Im einzel-
nen heisst das, dass sie nicht nur negative Erscheinungen des mensch-
lichen Lebens begleitet, sondern auch die Freude fiir den Menschen
fordert und thm darin nahe ist. Sie kann so einen integrierten Raum
bilden, der Unheil auffingt. So koénnte eine heilende Gemeinschaft

“entstehen, in der Emotionalitdt und Korperlichkeit ihren Platz finden.

Als Theologenkonferenz einer Kirchenfamilie wurde die Frage
wichtig, ob es eine spezifisch altkatholische Spiritualitit gebe. Diese
Frage beantwortet sich nicht leicht. Am ehesten konnte der hohe Stel-
lenwert gefunden werden, der fiir Gemeinden und einzelne Glaubige
der Gottesdienst als spirituelle Erfahrung bedeutet.

Konnen wir Spiritualitit fiir unsere Zeit erkennen und bestimmen?
Wegen der Andersartigkeit vergangener Lebenserfahrung sind iltere
Spiritualititsformen nicht einfach kopierbar. So ist das Suchen letzt-
endlich fiir uns bestimmend. Es erscheint als ein ehrlicher Weg, wenn
damit sich Sensibilitdt fiir das Wirken Gottes im hier und heute ver-
bindet.

Sehr intensiv befasste sich eine weitere Gruppe mit der Schépfungs-
theologie und der Anwesenheit von Christus und Heiligem Geist in
der Schopfung. Wenn diese Anwesenheit ernst genommen wird, hat
das nicht Folgen fiir die Erlosung und Vollendung der Schopfung?
Was ist dann noch neu an Pfingsten? Welchen Rang nehmen die an-
deren Religionen neben dem Christentum ein? Die Gruppe stellte als
Ergebnis des theologisch sehr vertieft gefithrten Gespriches diese
Thesen auf:

1. Wir sind davon iiberzeugt, dass die Welt, in der wir leben, sich in
einem permanenten Schopfungsprozess befindet; alles Geschaffene
wird nach dem Fall wiederhergestellt und vollendet; es gibt grund-
sitzlich drei Seinsweisen alles Geschaffenen, namlich die urspriingli-
che (protologische) vor dem Fall, die historische nach dem Fall und
die eschatologische, vollendete.

2. Die Gabe des Geistes (Gn.2/Joh.9,39) bedeutet auch, dass Gott
den Menschen befihigt, an der Vollendung der Schopfung mitzuwir-
ken.

3. Im Volk Israel und seiner Geschichte mit Gott erkennen wir Chri-
stus und den Heiligen Geist als anwesend und wirksam.

4. Auch in der gefallenen Schopfung, sowohl vor als auch nach der

7



Erscheinung Christi, erkennen wir seine und des Heiligen Geistes ver-
borgene Anwesenheit und Wirksamkeit.

5. Geistesgaben verstehen wir deshalb als Schopfungsgaben, die
schon von Anfang an im Menschen angelegt, aber durch den Fall ver-
schiittet sind, und die durch den aufgrund des Erlosungswerkes Chri-
sti empfangenen Heiligen Geist befreit, erneuert und entfaltet werden,
so dass der Mensch nun fihig wird, als Partner Gottes an der perma-
nenten Schopfung und am Heilwerden des Geschaffenen mitzuwir-
ken.

Leben in Gottesdienstgemeinschaft

In der Wertschitzung des Gottesdienstes dussere sich altkatholische
Spiritualitit, so wurde in einer Gruppe empfunden. Tatsédchlich haben
die Gottesdienste bei den Theologenkonferenzen stets ihre besondere
Bedeutung, zeigt sich doch in ihnen das reiche Spektrum der Formen,
die kirchliche Uniformitdt nicht aufkommen lassen. Gottesdienstge-
meinschaft ist eben tiefer angelegt als in einer Identitidt der Riten. Die
altkatholische Kirche ist zwar keine kleine Weltkirche, wohl aber Kir-
che — oder besser gesagt eine Gemeinschaft von Kirchen —, die in einer
sehr verschieden geprigten Umwelt leben. Es ist gut, wenn eine Kir-
che sich nicht scheut, auch Gegenwartsbeziige und Erfahrungen ihrer
Umwelt im Zentrum ihres Lebens, dem Gottesdienst, auszudriicken.

Auf der Suche nach spirituellen Formen fiir unsere Zeit sprechen
eine Vielzahl von Glaubenden Gottesdienste an, die sowohl lobprei-
sende als auch meditative Momente enthalten.

So wurde im Rahmen unseres Tagungsthemas ein festlich-meditati-
ver Abend veranstaltet. Er verband sinnenhafte Ausdrucksformen —
etwa wenn jede Fiirbitte mit dem Entziinden und Aufstellen einer
Kerze unterstrichen wurde — mit Schriftlesung, meditativer Stille und
Singrufen aus Taizé. Die auch in einem Gruppengesprédch geforderte
Ganzheitlichkeit in korperlichen Ausdrucksformen entfaltete sich, als
alle Teilnehmer in meditativem Tanzschritt in den Innenhof zogen,
ihre Kerzen am Brunnen abstellten, um miteinander bei Brot, Kise
und Wein zu sprechen.

Katja Nickel hatte nicht von ungefahr diese Art als Form ihres Ab-
schiedsdankes an diese und die vergangenen Theologenkonferenzen
der letzten zehn Jahre gewidhlt. Hatte sie sich doch immer um ein gu-
tes Gespriachsklima bemiiht, in dem sich in einer wohltuenden Atmo-
sphdre menschliche Begegnung und theologische Arbeit entfalten



konnten. Hierfiir wurde ihr sowohl von der IBK als auch den Teilneh-
mern der Theologenkonferenz gedankt. Als ihre Nachfolgerin wihlte
die Konferenz einstimmig Diakonin Angela Berlis, die als wissen-
schaftliche Assistentin am Universitdtsseminar in Bonn arbeitet.

Zum Klima der Konferenz gehoren auch ihre Exkursionen, die in
reizvolle Landschaften und zu kulturellen Stitten der jeweiligen gast-
gebenden Lédnder fiihren. Unsere Tagungsstitte lag genau gegeniiber
der Riitliwiese. Nur wenige Wochen zuvor hatte die Schweiz ihre
Griindung vor 700 Jahren an jenem Ort feierlich begangen. Was lag
darum niher, als dieser Wiese einen Besuch abzustatten und an-
schliessend bei herrlichem Wetter eine Schiffahrt iiber den Urnersee
zu machen. Dass wir an historischer Stitte auch ein stimmungsvolles
Abendessen einnehmen konnten, dafiir danken wir herzlich der
Schweizer Schwesterkirche. An einem weiteren Abend fiihrte uns ein
Spaziergang durch die historische Altstadt der Kantonshauptstadt
Schwyz, wobei einen Nichtschweizer die Kleinheit einer solchen
Hauptstadt, deshalb auch Hauptort genannt, schon faszinieren kann.

Wir haben uns — wenn auch sehr anregend und bisweilen recht tief-
griindig — dem Tagungsthema nur anndhern konnen. Gestellte Fragen
fanden Antworten, die wieder zu weiteren Fragen fiithrten. So empfan-
den wir in diesem Jahr in besonderer Weise die Lebensndhe unserer
Erorterungen. Wir haben nicht Spiritualitit, sie ist nicht unser Besitz,
wir suchen sie und versuchen, sie fiir uns zu leben, um sie in unseren
Gemeinschaften als Leben im Heiligen Geist Gottes fiir unsere Um-
welt erfahrbar zu machen.

Diese Vorldufigkeit unserer Antworten macht uns nicht hilflos, so-
lange wir im Heute Gottes Wurzeln schlagen. So mag uns bei diesem
Suchen nach zeitgemisser Spiritualitit die jiidische Einheit von Glau-
ben und Leben (Orthopraxie) und die ostliche Aufforderung, keine
Versammlung ohne vorherige Sammlung zu gestalten, genug Anre-
gung zu vielfiiltigen spirituellen Erfahrungen und Formen auf den
Weg geben.

Freiburg i. Br. Edgar Nickel



	Spiritualität für unsere Zeit - für unsere Kirche - für unsere Welt

