
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 82 (1992)

Heft: 1

Artikel: Spiritualität für unsere Zeit - für unsere Kirche - für unsere Welt

Autor: Nickel, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiritualität
für unsere Zeit - für unsere Kirche - für unsere Welt

Ein Bericht über die 29. Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz

Sammlung vor Versammlung sieht der indische Religionsphilosoph
Anand Nayak als eine der grossen Herausforderungen östlicher
Religionen gegenüber der abendländischen Ausprägung christlichen
Glaubens.

Auch das Vorbereitungsteam auf diese Konferenz muss etwas von
dieser Herausforderung gespürt haben, als es sich auf dieses Thema
einliess. Selbst wenn die Thematik in der Luft liegt, so wurde sie doch
im Rahmen der Überlegungen in den altkatholischen Kirchen bisher
wenig, bei Theologenkonferenzen nie erörtert. Wenn sich dort auch

zeitgerechte Fragen widerspiegeln sollten, so fühlte man sich eher
systematisch-historischen, bibeltheologischen, ökumenischen oder
pastoralen Problemen verpflichtet.

So war der Teilnehmerkreis aus fast allen Kirchen der Utrechter
Union, der sich vom 26. bis 31. August 1991 in Morschach (Schweiz)
zusammenfand, interessiert, sich auf Antwortversuche aus verschiedenen

Gesichtsfeldern einzulassen.
«Bedeutet unsere Blickrichtung auf Spiritualität, dass wir uns in

dieser schönen Bergwelt in die Innerlichkeit zurückziehen, um der
Realität auszuweichen?» So fragte Katja Nickel, die scheidende Sekretärin

der Konferenz, gleich bei der Begrüssung. Kirche und Spiritualität

gehören zwar nach unserem Empfinden zusammen. Beziehen wir
Spiritualität jedoch auf Zeit und Welt, so achten wir allzu vorsichtig
darauf, dass da nicht ein Abgleiten in eine weltabgekehrte Frömmelei
oder eine Verwässerung des Glaubens durch eine zu grosse Anpassung

an die Welt geschehe. Katja Nickel wies auf einen Paradigmenwechsel

der Professionalität in Kirche und Theologie hin. Hiess es

früher, professionell sein bedeute emotionale Neutralität, so steht dem
in unseren Tagen professionelle Fürsorge als ein Teil der Heilung
gegenüber. Hiess es bisher, Lernen sei ein Ergebnis und ein Ziel, so wird
es jetzt stärker als ein Prozess, eine Reise gesehen.

So liegt es für uns Christen nahe, sich der Herausforderung unserer
Zeit anzupassen, ganzheitlich zu leben und die Schöpfung in der ganzen

Fülle wahrzunehmen sowie der Kraft nachzuspüren, die uns trägt.

1



«Lassen wir uns auf die Möglichkeit ein, aus unserer eingefahrenen
Spur auszubrechen, alles mit anderen Augen zu sehen, uns vorzustellen,

was noch niemand je erträumt hat.» Mit diesem Wort von John
Cobb schickte Katja Nickel die Teilnehmer auf einen verheissungsvol-
len Weg, der - das sei bereits vorhergesagt - eine Fülle von Ein- und
Ausblicken bereithielt, würdig der Sicht auf eine grandiose Bergwelt.

Bischof Hans Gerny (Bern) gab für den verhinderten Erzbischof
Antonius Jan Glazemaker (Utrecht) den traditionellen Bericht der
Internationalen Bischofskonferenz (IBK). Er dankte den Internationalen
Theologenkonferenzen dafür, dass sie für die Beratungen der IBK
immer wieder Impulse geben und sie bereichern. Auch er sieht ein Defizit

darin, dass sie bislang die soziale Arbeit und die Spiritualität nicht
thematisiert hätten. Ausgehend von dem Erlebnis der 100-Jahr-Feier
der Utrechter Union als einer «kleinen Weltkirche» im Jahre 1989

durchschritt er die beiden vergangenen Jahre und beleuchtete die
Beziehungen zu anderen Kirchen und der Kirchen der eigenen Familie
untereinander aus einem interessanten, sehr persönlichen Blickwinkel.

Im Verhältnis zur Kirche Roms, als der uns am nächsten stehenden

Kirche, sieht er die zeitbedingten Schwierigkeiten, hofft aber doch auf
bestehende Kontakte, die an feinen Fäden gesponnen werden. Gegenüber

den Orthodoxen sind die Beziehungen unverändert, der Rezep-
tionsprozess bleibt im Gang. Das Verhältnis zu den Anglikanern wird
durch eine stärker institutionalisierte Theologenkommission als
Kontaktstelle zwischen den beiden Kirchenfamilien sicher intensiviert
werden, andrerseits sieht Bischof Gerny in manchen Entwicklungen
bei den Anglikanern Alarmzeichen, wozu nicht zuletzt die Meissener

Erklärung zu den Beziehungen mit den Kirchen der EKD gehört.
Die diesjährige Vollversammlung des Ökumenischen Rates in

Canberra hätte in unseren Kirchen besser vorbereitet werden müssen. So

seien Priester und Laien - entgegen den Vorplanungen - als

Delegierte kaum benannt worden. Als schwierig habe sich ein verändertes
Verständnis der Delegierten dieser Konferenz erwiesen, die sich stärker

als Gruppenvertreter und weniger als Kirchendelegierte empfanden.

Im inneren Raum streifte Bischof Gerny das Verhältnis zu den
Mariaviten, die nur in Holland akzeptiert werden, die desolaten Verhältnisse

in den kleinen Kirchen der CSFR und der italienischen Mission
und charakterisierte den Altkatholikenkongress 1990 in Genf eher als

von einer Kirchentagsatmosphäre geprägt als den spezifisch altkatholischen

Themen verpflichtet, wie in der Vergangenheit.



Einen breiten Raum der Ausführungen des Bischofs wie auch der
anschliessenden Diskussion nahm die Konferenz von Wieslikofen
(Schweiz) vom Sommer 1991 ein, die die IBK mit theologischen Beratern

aus fast allen namhaften Kirchen in der Behandlung der
Frauenordination zusammenführte. Obwohl sich anfangs jede Seite unter
Druck gefühlt habe, sei dann ein grosses Vertrauen aufgebrochen,
wozu die morgendlichen Bibelarbeiten entscheidend beigetragen hätten.

Das erhoffte Ziel wäre eine gemeinsam verantwortete
Grundsatzentscheidung, wobei die Vertiefung des gemeinsamen Gespräches nötig

wäre.
Die Teilnehmer gaben dieser Gesprächsmöglichkeit und Vertiefung

für einige kommende Jahre Raum, verhehlten aber ihre Skepsis gegenüber

einer gleichzeitigen Akzeptanz in der IBK nicht. Einer
Gesprächsmöglichkeit sollte auch die Einladung in die USA für 1993

dienen, die die Konferenz mit Dank annahm. Grundsätzlich darf die
Frage nicht ernst genug genommen werden, wie lange Frauen - und
Männer - noch bereit sind, auf Entscheidungen zu warten.

Die Arbeit der Konferenz

Da die Referate (mit Ausnahme desjenigen von H.Aldenhoven, das in
der nächsten Nummer erscheint) zur Kenntnis gebracht werden, genügen

einige Streiflichter.
Professor Herwig Aldenhoven (Bern) ging alten Bekannten und

neuen Begegnungen für eine Spiritualität unserer Zeit nach. Er fand
sie in der Notwendigkeit, eigene religiöse Erfahrungen zu machen,
und sah die Verankerung in der christlichen Mystik als einer Einheit
mit Gott, der Liebe ist, die er bereits in personaler Liebe in Gemeinschaft

lebt (Dreieinigkeit), die aber die personale Identität und Beziehung

des Menschen nicht aufhebt, sondern erfüllt. Auch er ging auf
den Paradigmenwechsel von «objektiver» Wissenschaft zu der
Einbeziehung des Subjekts in alle Erkenntnisvorgänge ein.

Gleichzeitig werde der Mensch sensibel gegenüber allen Tendenzen,

Einheit zu zerspalten. Nicht Einzelfragen stünden zur Diskussion,
sondern die Gesamthaltung. Eine grosse Rolle spiele in diesem

Zusammenhang die biblische Aussage, dass «Gott sei alles in allem».
Was bedeutet diese Teilhabe an Gott für die Schöpfung und den
Menschen?

Professor Aldenhoven wies in seinem Referat auch darauf hin, dass



ein wesentliches Moment der Spiritualität Veränderung und Wandlung

sei. Im Gebet verändert sich nicht Gott, sondern der Betende. In
der Eucharistie geschieht Wandlung der Schöpfung und des
Menschen. Dankenswerterweise wandte sich der Referent in einem Exkurs
auch der Frage der Reinkarnation zu, die letztlich für den Christen
darin ihre Antwort finde, dass für den Menschen in seiner personalen
Einmaligkeit die Entscheidung in seinem Erdenleben fällt.

In der Aussprache wurde ein Hinweis auf die Mystik des Jansenismus

vermisst, der ein Leben aus der Gnade mit leeren Händen als

Grunderfahrung kennt. Auch die Frage einer politischen Mystik
wurde erwähnt. Die alte Kirche kennt die krasse Trennung von Diesseits

und Jenseits nicht. Der Heilige Geist wohnt als Gott in der
Schöpfung, und in Analogie zur trinitarisch-pneumatologischen
Dimension stehen Freiheit und Verantwortung nicht im Gegensatz zur
Gemeinschaft. Anders als Entwicklungen im Westen, die eher trennen,

gab es dort noch die Einheit von Theologie, Glaube und Mystik.
Mit Spannung wurde das Referat des christlich-indischen

Religionsphilosophen Anand Nayak (Fribourg) über die Herausforderung
des christlichen Glaubens durch die östlichen Religionen und New
Age erwartet. Diese Erwartungen wurden nicht enttäuscht. Ausgehend
von der Tatsache, dass 80 Prozent der Bevölkerung der westlichen
Welt keine Antwort auf ihre Probleme vom Christentum erwarten,
skizzierte er die Begegnung von Christentum und östlichen Religionen
in Vergangenheit und Gegenwart und sieht die heutige Dialogbereitschaft

als positive Herausforderung. In der eingangs zitierten
Gegenüberstellung von Sammlung (östlich) und Versammlung (westlich)
fragte der Referent, was wir denn heute noch versammeln, wenn nicht
oft Routine und Langeweile. Nach einer deutlichen Darstellung der

östlichen Religionen und der Vorstellungswelt von New Age wies er
als christliche Antwort auf eine spirituelle Pädagogik hin.

Warum, so fragte Professor Nayak, ist das westliche Christentum so

sehr in Verfall geraten, dass die Christen hier nicht geistliche Kräfte
und eine Antwort für ihr Leben finden? Seine Antwort findet er in der

Tatsache, dass es ausser Religionsunterricht und spiritueller Praxis in

religiösen Orden keine Struktur für eine spirituelle Bildung von
Erwachsenen gäbe.

In einer spirituellen Pädagogik müsse es darum gehen, die einzigartige

Rolle für das Heil der Menschheit nachzuspüren, die Christus hat.

Es gehe um die Gegenwart Christi in uns, in der Kirche und in jedem
Menschen guten Willens.



In der Aussprache nahm die Körpersprache und die Bereitschaft
zur Liturgie einen weiten Raum ein. Hierin wird unser Leben mitbezeugt.

«Wenn ich mit einem Menschen nicht essen kann, kann ich mit
ihm auch nicht Abendmahl feiern. Nicht wir verändern Kirche,
sondern was wir in unserer Umgebung hier und jetzt machen können, ist
Kirche. Wo Leute sich zusammenspüren können, ist Kirche. Nicht
Strukturen sind wichtig, sondern das Leben.» Solche Gedankensplitter

mögen in manchen Ohren recht einseitig klingen, sie spiegeln
jedoch den oft zitierten Paradigmenwechsel wider.

Dem interessanten Aspekt von Heil und Heilung ging Professor
Martin Parmentier (Amsterdam) nach. Da auch dieses Referat sich

vollständig in diesem Heft wiederfindet und auch bei der Schilderung
der Arbeitsgruppen eine vielbeachtete Grundlegung erfuhr, sei es

erlaubt, noch einen Blick auf den jüdischen Beitrag zu werfen, zumal er
eine Reihe ungewohnter Betrachtungsweisen enthält.

Michael Bollag (Zürich) sprach über «Jüdische Beiträge zur
zeitgenössischen Spiritualität».

Die Offenbarung hat für den Juden eine dialogische Struktur - die
Thora 70 Gesichter. Deshalb sind Erfahrungen für den Menschen der
Ausgangspunkt. Gedanken erwachsen aus Erfahrungen und
Begegnungen. So ging der Referent zunächst von der leidvollen Erfahrungsund

Begegnungsgeschichte mit NichtJuden bis hin zum Holocaust aus.
Der Dialog aber bleibt notwendig mit Christen gegen Materialismus,
Subjektivismus und Irrationalismus.

Wie sieht der Jude die Thora? Der biblische Text ist ein Anruf Gottes,

der jeden Tag neu gelebt werden muss. Er lässt sich nicht
«haben». Offenbarung ist Ereignis und keine Tatsache. So bleibt Gott im
Text versteckt, ja abwesend, darf nicht zum Idol werden, und deshalb
hat die Thora 70 Gesichter. Für jeden Juden hat sie ein besonderes
Gesicht. Er kann seine Bestimmung nur erreichen, wenn er seinem

Gesicht begegnet. Deshalb hat auch jeder Mensch in der Thora einen
Buchstaben. In den Textinterpretationen kommt es auf die Verweise
auf andere Textstellen an. Nicht Worte werden erklärt, sondern eine

biblische Landschaft, die es gilt, einander anzugliedern. So gibt es

auch keine endgültigen Antworten, sondern permanente Fragen -
denn Antworten trennen, Fragen verbinden. Deshalb sollten
monotheistische Religionen eine fragende, keine antwortende Haltung
annehmen.

In der Aussprache wurde betont, dass der Rhythmus der Schöpfung

- sechs Schaffenstage, ein Ruhetag - auch für den Menschen als Ab-



bild Gottes wichtig sei. Es gibt Schaffen und Aufhören. Für den Juden
gibt es auch ein Gott-näher-Kommen durch Taten.

Die Gruppen näherten sich auf verschiedene Weise der Aufarbeitung

der angeschnittenen Fragen.
So stellte sich eine Gruppe vornehmlich der Frage, wie sich Geistesgaben

zu Schöpfungsgaben verhalten. Wenn Heilung das erlösende
und befreiende Handeln Gottes durch Jesus im Heiligen Geist ist -
welche Wirkkraft haben dann die Schöpfungsgaben Gottes? Es wurde
festgestellt, dass es sich um dieselben Gaben handle, wobei der Unterschied

in der Deutung liege.
Offen blieb die Frage, ob ein Mensch erst in sich selber heil sein

müsse, um Heilung bei einem anderen zu bewirken, wenn vorausgesetzt

wird, dass diese in der Begegnung und durch die Begegnung
geschehe. Heilung, die geschenkt wird, ist ein Zeichen. Die Heilung
durch Gottes Kraft ist ein Zeichen seiner Gegenwart. Was aber
geschieht, wenn Heilung nicht eintritt? Auch das kann ein Zeichen dafür
sein, dass der Mensch sich im Heil befindet.

Heilung - so meinte man - sollte nicht nur auf vertikaler Ebene
erfahrbar sein, die horizontale Erfahrung von Mensch zu Mensch bleibe

wichtig. Wir kommen im Alltag zusammen und erfahren Heil von
oben. Heilung ist dabei ein Aspekt der Spiritualität, nicht immer ist

Heilung ein spirituelles Moment und umgekehrt.
Spiritualität jedoch zeigt sich darin, dass wir durch Gottes Gnade

füreinander Raum geben, dass Gottes Geist wirken kann. Dadurch
wird uns Freiheit geschenkt, um zu lieben. Da, wo wir nicht lieben

können, sind wir nicht frei.
Einem anderen Fragenkreis erschloss sich die Gruppe, die vor allem

pastorale Gesichtspunkte der Spiritualität besprach. Sie sah im Judentum

eine starke Entsprechung von Glauben und Leben und fragte
nach der Spiritualität in der Gemeinde und im Leben des einzelnen.
Heil sei im Diesseits und Jenseits gleichermassen verankert, Heil und
Gemeinschaft zutiefst verbunden. In ihr erfahren wir Heil vor allem
im Gottesdienst und den Sakramentsfeiern. Welche Resonanz aber
haben diese in unserem Leben, sprechen sie uns noch an?

So kommt es darauf an, Heil erfahrbar zu machen in einem angstfreien

Raum, in dem Gott zwischen und unter uns lebt. In diesem

Raum kann es neben Harmonie durchaus auch Störungen geben,
denn es gibt keinen Liebeszwang.

Was aber erwarten Menschen von Kirche und Gemeinde im Blick
auf Heil und Heilung? Sehen sie verkürzt nur ihre Gesundheit und ihr



Wohlergehen und treffen dann nicht allzuoft auf eine Jenseitsvertröstung?

Aus solchen vordergründigen Vorstellungen erwächst die Forderung,

dass die Kirche wieder nach Ganzheit streben muss. Im einzelnen

heisst das, dass sie nicht nur negative Erscheinungen des menschlichen

Lebens begleitet, sondern auch die Freude für den Menschen
fördert und ihm darin nahe ist. Sie kann so einen integrierten Raum
bilden, der Unheil auffängt. So könnte eine heilende Gemeinschaft
entstehen, in der Emotionalität und Körperlichkeit ihren Platz finden.

Als Theologenkonferenz einer Kirchenfamilie wurde die Frage
wichtig, ob es eine spezifisch altkatholische Spiritualität gebe. Diese

Frage beantwortet sich nicht leicht. Am ehesten konnte der hohe
Stellenwert gefunden werden, der für Gemeinden und einzelne Gläubige
der Gottesdienst als spirituelle Erfahrung bedeutet.

Können wir Spiritualität für unsere Zeit erkennen und bestimmen?

Wegen der Andersartigkeit vergangener Lebenserfahrung sind ältere

Spiritualitätsformen nicht einfach kopierbar. So ist das Suchen
letztendlich für uns bestimmend. Es erscheint als ein ehrlicher Weg, wenn
damit sich Sensibilität für das Wirken Gottes im hier und heute
verbindet.

Sehr intensiv befasste sich eine weitere Gruppe mit der Schöpfungstheologie

und der Anwesenheit von Christus und Heiligem Geist in
der Schöpfung. Wenn diese Anwesenheit ernst genommen wird, hat
das nicht Folgen für die Erlösung und Vollendung der Schöpfung?
Was ist dann noch neu an Pfingsten? Welchen Rang nehmen die
anderen Religionen neben dem Christentum ein? Die Gruppe stellte als

Ergebnis des theologisch sehr vertieft geführten Gespräches diese
Thesen auf:

1. Wir sind davon überzeugt, dass die Welt, in der wir leben, sich in
einem permanenten Schöpfungsprozess befindet; alles Geschaffene
wird nach dem Fall wiederhergestellt und vollendet; es gibt
grundsätzlich drei Seinsweisen alles Geschaffenen, nämlich die ursprüngliche

(protologische) vor dem Fall, die historische nach dem Fall und
die eschatologische, vollendete.

2. Die Gabe des Geistes (Gn. 2/Joh. 9,39) bedeutet auch, dass Gott
den Menschen befähigt, an der Vollendung der Schöpfung mitzuwirken.

3. Im Volk Israel und seiner Geschichte mit Gott erkennen wir Christus

und den Heiligen Geist als anwesend und wirksam.
4. Auch in der gefallenen Schöpfung, sowohl vor als auch nach der



Erscheinung Christi, erkennen wir seine und des Heiligen Geistes
verborgene Anwesenheit und Wirksamkeit.

5. Geistesgaben verstehen wir deshalb als Schöpfungsgaben, die
schon von Anfang an im Menschen angelegt, aber durch den Fall
verschüttet sind, und die durch den aufgrund des Erlösungswerkes Christi

empfangenen Heiligen Geist befreit, erneuert und entfaltet werden,
so dass der Mensch nun fähig wird, als Partner Gottes an der permanenten

Schöpfung und am Heilwerden des Geschaffenen mitzuwirken.

Leben in Gottesdienstgemeinschaft

In der Wertschätzung des Gottesdienstes äussere sich altkatholische
Spiritualität, so wurde in einer Gruppe empfunden. Tatsächlich haben
die Gottesdienste bei den Theologenkonferenzen stets ihre besondere

Bedeutung, zeigt sich doch in ihnen das reiche Spektrum der Formen,
die kirchliche Uniformität nicht aufkommen lassen. Gottesdienstgemeinschaft

ist eben tiefer angelegt als in einer Identität der Riten. Die
altkatholische Kirche ist zwar keine kleine Weltkirche, wohl aber Kirche

- oder besser gesagt eine Gemeinschaft von Kirchen -, die in einer
sehr verschieden geprägten Umwelt leben. Es ist gut, wenn eine Kirche

sich nicht scheut, auch Gegenwartsbezüge und Erfahrungen ihrer
Umwelt im Zentrum ihres Lebens, dem Gottesdienst, auszudrücken.

Auf der Suche nach spirituellen Formen für unsere Zeit sprechen
eine Vielzahl von Glaubenden Gottesdienste an, die sowohl lobpreisende

als auch meditative Momente enthalten.
So wurde im Rahmen unseres Tagungsthemas ein festlich-meditativer

Abend veranstaltet. Er verband sinnenhafte Ausdrucksformen -
etwa wenn jede Fürbitte mit dem Entzünden und Aufstellen einer
Kerze unterstrichen wurde - mit Schriftlesung, meditativer Stille und

Singrufen aus Taizé. Die auch in einem Gruppengespräch geforderte
Ganzheitlichkeit in körperlichen Ausdrucksformen entfaltete sich, als

alle Teilnehmer in meditativem Tanzschritt in den Innenhof zogen,
ihre Kerzen am Brunnen abstellten, um miteinander bei Brot, Käse

und Wein zu sprechen.
Katja Nickel hatte nicht von ungefähr diese Art als Form ihres

Abschiedsdankes an diese und die vergangenen Theologenkonferenzen
der letzten zehn Jahre gewählt. Hatte sie sich doch immer um ein gutes

Gesprächsklima bemüht, in dem sich in einer wohltuenden
Atmosphäre menschliche Begegnung und theologische Arbeit entfalten



konnten. Hierfür wurde ihr sowohl von der IBK als auch den Teilnehmern

der Theologenkonferenz gedankt. Als ihre Nachfolgerin wählte
die Konferenz einstimmig Diakonin Angela Bertis, die als
wissenschaftliche Assistentin am Universitätsseminar in Bonn arbeitet.

Zum Klima der Konferenz gehören auch ihre Exkursionen, die in
reizvolle Landschaften und zu kulturellen Stätten der jeweiligen
gastgebenden Länder führen. Unsere Tagungsstätte lag genau gegenüber
der Rütliwiese. Nur wenige Wochen zuvor hatte die Schweiz ihre
Gründung vor 700 Jahren an jenem Ort feierlich begangen. Was lag
darum näher, als dieser Wiese einen Besuch abzustatten und
anschliessend bei herrlichem Wetter eine Schiffahrt über den Urnersee

zu machen. Dass wir an historischer Stätte auch ein stimmungsvolles
Abendessen einnehmen konnten, dafür danken wir herzlich der
Schweizer Schwesterkirche. An einem weiteren Abend führte uns ein
Spaziergang durch die historische Altstadt der Kantonshauptstadt
Schwyz, wobei einen NichtSchweizer die Kleinheit einer solchen

Hauptstadt, deshalb auch Hauptort genannt, schon faszinieren kann.
Wir haben uns - wenn auch sehr anregend und bisweilen recht

tiefgründig - dem Tagungsthema nur annähern können. Gestellte Fragen
fanden Antworten, die wieder zu weiteren Fragen führten. So empfanden

wir in diesem Jahr in besonderer Weise die Lebensnähe unserer
Erörterungen. Wir haben nicht Spiritualität, sie ist nicht unser Besitz,
wir suchen sie und versuchen, sie für uns zu leben, um sie in unseren
Gemeinschaften als Leben im Heiligen Geist Gottes für unsere Umwelt

erfahrbar zu machen.
Diese Vorläufigkeit unserer Antworten macht uns nicht hilflos,

solange wir im Heute Gottes Wurzeln schlagen. So mag uns bei diesem

Suchen nach zeitgemässer Spiritualität die jüdische Einheit von Glauben

und Leben (Orthopraxie) und die östliche Aufforderung, keine

Versammlung ohne vorherige Sammlung zu gestalten, genug Anregung

zu vielfältigen spirituellen Erfahrungen und Formen auf den

Weg geben.

Freiburg i. Br. Edgar Nickel


	Spiritualität für unsere Zeit - für unsere Kirche - für unsere Welt

