
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 1

Artikel: Zur Translation der St.-Mauritius-Reliquien von Tholey nach Kairo

Autor: Meinardus, Otto F. A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Translation der St.-Mauritius-Reliquien von Tholey
nach Kairo

In den ersten Oktobertagen 1986 überreichte eine Delegation der
katholischen Kirchengemeinden von Zurzach (Schweiz) unter Leitung
von Pfarrer Gerrit de Haan dem koptischen Papst Schenudah III. in
Kairo eine Reliquie der hl. Jungfrau Verena aus dem Zurzacher Reli-
quiar. Meinen Aufsatz über die Rückkehr der Thebäerin Verena nach
Ägypten schloss ich mit den Worten: «Berechtigterweise fragt man
sich, ob diese Translation ein Präzedenzfall sein könnte, dem später
auch andere römisch-katholische Kirchengemeinden in West-Europa
folgen.» '

Schon 2V2 Jahre später erfolgte die zweite Überführung von zwei

Thebäer-Reliquien von Deutschland nach Kairo, die des hl. Mauritius,
des primicerius oder Abteilungskommandanten der thebäischen
Legion2. Am Montag, 6. März 1989 empfingen die Pastoren Alfons Dali
der katholischen Kirchengemeinde der Heiligen Familie, Hamburg-
Langenhorn, und Joseph Vehring von St. Annen, Hamburg-Ochsenzoll,

von dem Abt Makarios Hebler, OSB der Benediktinerabtei
St. Mauritius zu Tholey im nördlichen Saarland zwei grössere Partikel
der dort befindlichen Unterarmreliquie des hl. Mauritius. Mit viel
Liebe fertigten Gemeindemitglieder aus Holzresten des neuen Kreuzes

der St.-Annen-Kirche zwei hölzerne Reliquiare an, die sie mit roter
Seide ausstatteten und darauf die Reliquien mit Silberdraht befestigten.

Mit einer starken Glasplatte wurden die Reliquiare verschlossen.
Innen war eine Inschrift angebracht: Reliquiae Sti.Mauritii Mart. Leg.
Theb.3.

Nach längeren Verhandlungen zwischen den Hamburger katholischen

Gemeinden und dem koptischen Patriarchat in Kairo, die z.T.
vom Vf. geführt wurden, wurde die Übergabe der Reliquien an den

koptischen Papst Schenudah III. für Freitag, 14. April 1989 um 11 Uhr
im koptischen Wüstenkloster Dair Anbâ Bishoî im Wâdî 'n-Natrûn
zwischen Kairo und Alexandrien festgelegt. 26 Pilger fuhren mit dem

1 Meinardus, O., «Zur Rückkehr einer <Thebäerin> nach Ägypten». Internationale

Kirchliche Zeitschrift 3, 379, 163-171.
2 Primicerius ist der militärische Rang, den sowohl der Verfasser von X 2

Einsiedeln Ms 256 (9. Jh.) als auch Bischof Eucherius von Lyon (Bibl. Paris,
Nat. 9950, 7. Jh.) in Verbindung mit dem hl. Mauritius gebraucht.

3 Dali. A.. «Eine Mauritius-Reliquie für Papst Shenoudah». Kirchenbote
Osnabrück, 28. Mai 1989.

59



Bus von Kairo zum Anbâ Bishoî-Kloster, der klösterlichen Residenz
seiner Heiligkeit, wo der Papst die Pilger vor dem Klostertor erwartete.

Auf einem Samtkissen übergab P. Vehring die Reliquie dem

Papst, der sie ehrfürchtig küsste. P. Dali las die lateinische Begleiturkunde

aus der Benediktinerabtei St. Mauritius zu Tholey.

t
PAX.

Teuore praesenlium Odem facimus et atluslamur, quod ad majorem omnipotent«) Dei gloriarti

suorumque Sanctorum veneratioueni debite recognovcrimus sacra/-«-«— Reliquia a<-<_

S McLU-rtiii, Mart.

extracta*^1— e locis authenticia, collocata am— in thoca

ligrurae crystallo heue clausa, filo serico
coloris colligata, sigillo Nostro obsignata. In quorum fidem has litteras manu Nostra subscripts
sigillo Nostro muniri jussimus.

Datum in Abbatia Nostra S. HOMsnltf- a.c( 7h<
die 6 mensis H^t-r/iì anni 19 <|

Ï3,:,.. \

^w.
D »ex

È/:
-/tuf, GS&

Durch die vorliegende Urkunde bestätigen wir und bezeugen, dass wir zum
grösseren Ruhm des allmächtigen Gottes und zur (grösseren) Verehrung seiner

Heiligen pflichtgemäss (als echt) erkannt haben die ehrwürdige Reliquie

des hl. Märtyrers Mauritius

zutage gefördert an authentischen Stätten, eingebracht in ein Behältnis von
Gestalt, das von Kristall wohl umschlossen, mit einem Seidenband von
Farbe verschnürt (und) mit unserem Siegel bezeichnet ist. Zur Bestätigung dessen

haben wir dieses eigenhändig unterzeichnete Schriftstück mit unserem Siegel

bekräftigen lassen.

Gegeben in unserer Abtei des hl. Mauritius zu Tholey
am 6. März des Jahres 1989

tMakarios Hebler, OSB

Abt

60



Beigefügt waren Briefe des Abtes Makarios Hebler, OSB, und des

Weihbischofs Dr. Hans Jochen Jaschke. Der Papst zeigte sich sehr
erfreut und dankbar. St. Mauritius, der primicerius der Thebäischen
Legion war nach Ägypten zurückgekehrt. Die Pilger stimmten das grosse
Te Deum laudamus an und erhielten von Seiner Heiligkeit den Segen
und koptische Lederkreuze4.

Wie vereinbart, war die zweite St.-Mauritius-Reliquie für die
koptisch-katholische Kirche in Ägypten vorgesehen. Am Samstag,
15. April 1989 um 10 Uhr wurden die Hamburger Pilger von dem
koptisch-katholischen Patriarchen Stephanus IL Ghattas in seiner Residenz

in Kairo-Heliopolis empfangen5. Nach der feierlichen Übergabe
küsste der Patriarch in aller Ehrfurcht die St.-Mauritius-Reliquie und
legte sie mit dem Samtkissen auf einen kleinen Tisch vor dem Altar
seiner Hauskapelle. Dem koptisch-katholischen Ritus folgend
konzelebrierte der Patriarch mit den Hamburger Pastoren die Eucharistie.
Bei der anschliessenden Agape berichtete der Patriarch, dass er vor
seiner Inthronisierung auf den Stuhl des Evangelisten Markus Bischof
von Luxor, dem ehemaligen Theben, gewesen sei, wo auch St. Mauritius

als Anführer der Thebäer einst stationiert war6.
Es ist nicht im Bereich dieses Beitrages, auf das Problem der Historizität

des Martyriums der Thebäischen Legion bei Agaunum, dem
heutigen St-Maurice im Wallis, einzugehen7. Zweifellos setzte die Verehrung

des hl. Mauritius und seiner Gefährten schon im 4. Jahrhundert
ein. Sollte die Legende vom Besuch des hl. Bischofs Martin (316-397)
historisch gesichert sein, so wusste dieser ehemalige römische Solda%t,

wo er die Stätte des Martyriums zu suchen hatte. Die am Ort lebenden
Christen unterrichteten den zuständigen Bischof Theodor (370-393)
von der Gefahr, der die Leiber der Heiligen wegen wiederholter
Überschwemmungen ausgesetzt waren8. St.Theodor von Octodurum
errichtete zu Ehren der Agaunensischen Märtyrer eine Basilika zu
St-Maurice9. Um 420 wird dem Heiligen von Bischof Germanus eine

Kirche zu Auxerre geweiht, die den Besitz von Reliquien voraussetzt.

4 Siehe auch al-Kirazat, Kairo, 28. April 1989.
5 Palais de Koubbeh, Pont de Koubbeh, 34 Rue ibn Sandar.
6 Dali, A., loc. cit.
7 Eine neuzeitliche kritische Betrachtung in: Hans-Peter Richter. Jagd auf

Gereon. Geschichte und Wanderung einer Legende. Graz, Styria 1967.
8 Köhler, Christian, Mauritiuskirchen in deutschen Landen. Hildesheim

1986, 14.

' Stückelberg. E.A.. Geschichte der Reliquien in der Schweiz. Zürich 1902, 1.

61



Schon im 6. Jahrhundert müsste man die Reliquien wegen Diebstahlsgefahr

an einem sicheren Ort bewahren10. Zerbröckelte Reliquien findet

dann Gregorius, Bischof von Tours (573-595), bei der Einweihung
einer neuen Kirche11. Mit der Errichtung des Klosters des hl.Gallus
(613) werden auch Fragmente des hl. Mauritius dorthin überführt12.
Ebenfalls erhielt zwischen 667 und 673 die Abtei Novientium
(Ebersmünster) Reliquien des Thebäers. Um 718 wurden Reliquien von
St-Maurice in die Kathedrale von Vienna an der Rhone übertragen13.

Schon im 8. und 9. Jahrhundert entwickelte sich der Kult des christlichen

Kriegs- und Befehlsverweigerers Mauritius zum Heiligenkult
der Ritter und zum Schutzheiligen erst des Merowinger, dann des

Karolinger Reiches. Hatte Mauritius den Kampf gegen Christen
abgelehnt, so wurde er später zum Kämpfer gegen die Heiden. Könige und
Kaiser trachteten nach Reliquien des Soldaten-Heiligen. So schenkte

Karl der Grosse dem Erzbischof Magno von Sens Reliquien von
St. Mauritius14, und St. Angilbert überführte um 800 Reliquien nach
Centulae (St. Riquier)15. Kaiser Otto I. übertrug 937 dank seiner
Beziehungen zu Burgund den Namen des Heiligen auf seine
Klostergründung in Magdeburg innerhalb der königlichen Pfalz, die ihm
besonders verbunden blieb. Am Weihnachtsabend 951 erhielt Otto I. in

Regensburg die St.-Mauritius-Reliquien, die er nach Magdeburg
überführen liess. 1004 liess Kaiser Heinrich IL einen Teil der Reliquien
vom Kloster Bergen in den Dom zu Magdeburg überführen. Eine weitere

Reliquie wurde im 13. Jahrhundert vom Erzbischof Albrecht IL
von St-Maurice nach Magdeburg gebracht16. Nicht nur wurde
St. Mauritius zum Schutzpatron von Magdeburg, sondern auch zum
Patron des sächsischen Königshauses und später zum Schutzpatron
des Reiches !17

Schon vom 10. Jahrhundert beginnt eine weitere Zer- und Verteilung

der St.-Mauritius-Reliquien an eine Vielzahl von Klöstern und

10 Synode von Agaunum 515, AA.SS. Sep VI. 315. Über den versuchten
Diebstahl der Reliquien durch Chrodegang von Metz, s. Beissel. St.. Die
Verehrung der Heiligen und ihrer Reliquien in Deutschland im Mittelalter. Darmstadt

1976, 93.
11 AA.SS. Sep VI. 317.
12 Beissel, St.. op.cit., 84.
13 Köhler. Chr.. op.cit., 19.
14 Bull, et Mem. de la Soc. Nat. des Antiqu. 6. Série IX, 1898.
15 Stückelberg, op.cit., 5.
16 Köhler. Chr.. op.cit., 169.
17 Hunke, Sigrid, Kamele auf dem Kaisermantel. Stuttgart 1976, 109.

62



Kirchen. Tholey (920), Gembloux (948), Einsiedeln (952)18, Hirschau
(1091), Petershausen (1030), Bamberg (1122), Muri (1127), Gmünden
(1135), Windberg (1142), Weissenau (1172) erhalten Teile des hl.
Mauritius. Die blutgetränkte Erde aus St-Maurice wird im 12. Jahrhundert
zu Engelberg und das Gewand des Ritters in der Abtei Baume-les-
Messieurs verehrt. Um 1225 erhält das Kapitel von St-Symphorian zu
Reims einige St.-Mauritius-Reliquien. Die Reliquien-Schenkungen
überhäufen sich vom 13. bis zum 17. Jahrhundert, so dass fast jedes
Kloster und jede St.-Mauritius-Kirche im süddeutschen, burgundi-
schen und schweizerischen Raum eine St.-Mauritius-Reliquie aufweisen

kann. Altaich (1253), Kloster Rathausen (1259), Senlis (1260), Paris

(1261), Helmgersberg (1261), Münster, Graubünden (1281), Zofingen

(1312), Sitten (1366), Bern (1401), Basel (1459), Luzern (1597),
St. Gallen (1610), Solothurn (1639), Oberkirch (1647), sie alle und
noch viele mehr erhielten Teile des Thebäers19.

Auch das Reichsschwert, mit dem ursprünglich der Kaiser während
der Krönungszeremonie umgürtet wurde und das später der Erbmarschall

vorantrug, wurde als das Schwert des hl. Mauritius angesehen.
Es besteht aus drei Teilen, die in verschiedenen Epochen geschaffen
wurden. Während der Schwertgurt aus Sizilien stammt und die
Scheide im 11. Jahrhundert für Heinrich III. in Süddeutschland
angefertigt wurde, wurde ein neues Schwert für die Krönung Ottos IV.
geschmiedet20.

Um 1264 erhielt König Ludwig IX. von Frankreich vom Abt
Wilhelm III. den linken Arm des hl. Mauritius. 1354 empfing Kaiser
Karl IV. die Hälfte des anderen Arms und legte die Reliquie in Prag
nieder. In St-Maurice besichtigte der Kaiser 1365 den Leib des
Thebäers und erwünschte sich ein Teil davon. Jedoch der Graf von
Savoyen verwehrte ihm den Wunsch und der Kaiser erhielt lediglich das

heilige Beil21. 1376 schenkte dann Graf Amadeus IV. von Savoyen

(1343-1383) einen Teil des Armes dem St. Mauritiuspriorat zu Senlis.

Um 1590 erhielt dann Karl Emanuel von Savoyen das Mauritiusschwert

von Bischof Hiltbrand von Sitten. Ein weiteres Schwert
und Reliquien wurden dem Bischof Johann Gottfried von Aosta vom
Abt überreicht. Diese Reliquien wurden in Turin niedergelegt.

18 Ein in Silber gefasster Arm durch den hl. Ulrich von Augsburg übergeben.
19 Stückelberg, op.cit., 22, 34 usw.
20 Hunke, S., op.cit., 108.
21 Stückelberg, op.cit., 57.

63



Diese kurze und natürlich unvollständige Zusammenstellung der

St.-Mauritius-Reliquien vermittelt einen Einblick in die Popularität,
die der hl. Mauritius in der katholischen Hagiologie und Frömmigkeit
über die Jahrhunderte in Mitteleuropa erfahren hat.

Es ist schon bemerkenswert, dass sich die ägyptischen Quellen über
die Existenz einer christlichen thebäischen Legion unter der Führung
des primicerius Mauritius ausschweigen. Weder die ägyptische
Patriarchengeschichte noch das koptische Synaxarium erwähnen die thebäi-
sche Legion oder einzelne Märtyrer dieser Einheit. Der Name des

thebäischen primicerius erscheint in der koptischen Überlieferung nur
sehr selten. Erwähnt wird ein Kaiser Maurikes (Mauritius) in einem

koptischen Text aus dem 7. Jahrhundert möglicherweise der
oströmische Kaiser Mauritius Flavius Tiberius (539-602)22. Weder bei der

Namensgebung von koptischen Päpsten, Bischöfen oder Mönchen
erscheint der Name Mauritius. Die koptische Kirche, die wie alle
apostolischen Kirchen die Reliquien ihrer Heiligen und Märtyrer sehr

verehrt, weist auch keine St.-Mauritius-Reliquie auf23. Interessanterweise

versucht Samir F. Girgis den Namen Mauritius aus dem ptole-
mäisch-griechischen Wortschatz herzuleiten und kommt zu der
Erkenntnis, dass der ursprüngliche Name «Moiricios» war, d.h. der aus
dem Fajum (Moeris) stammende (?)24. Aber auch dieser altägyptische
Ursprung des Namens hat die christliche Nil-Gemeinde nicht veranlasst,

diesen Namen in ihrer Kirche einzuführen.
Tatsächlich scheint der koptischen Geschichtsschreibung, Hagiologie

und Frömmigkeit die Existenz einer ägyptisch-christlichen Legion
bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts unbekannt gewesen zu sein. Diese
bedauernswerte Erkenntnis ist erklärlich aufgrund der fast völligen
theologischen, spirituellen, dogmatischen und hagiologischen Isolierung

der koptischen Kirche, die sich über 1500 Jahre erstreckte.
Sowohl der tragische Bruch durch die christologische Entzweiung der

ägyptischen Kirche von der Reichskirche im Jahre 451 (Konzil zu

Chalzedon) als auch der Einfall der Araber im 7. Jahrhundert führte
die Christen des Niltals zu einem religiösen und kulturellen Abschot-

22 Crum, W. E., Catalogue of the Coptic Mss. in the Collection of the John

Rylands Library. Manchester 1909, 146.
23 Meinardus, O., «An Inventory of the Relics of Saints in the Coptic

Church». Ostkirchliche Studien XVII, 1968, 134-173.
24 Girgis, Samir F., The Theban Legion in Switzerland. St. Pachom's Publication,

Vienna 1985, 26, 27.

64



ten, das die Kopten von den geistig-geistlichen Traditionen des
lateinischen Westens und der byzantinischen Spiritualität für viele
Jahrhunderte absonderte. Erst durch die ökumenischen Bestrebungen und
Bewegungen nach dem Zweiten Weltkrieg in der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts wurden wieder Kontakte mit den westlichen Kirchen
geschaffen, die einen geistigen und spirituellen Austausch von
Erkenntnissen, Traditionen und Wertvorstellungen ermöglichten. Es ist
in dieser neuen Atmosphäre, dass auch unter den Christen des Niltals
ein neues Identitätsbewusstsein erwachte, das nun auch freudig den

ägyptischen Traditionen des Okzidents nachging. Die Wiederentdek-
kung der Thebäer durch und für die Kopten ist wohl Murad Kamil
zuzuschreiben25. Er erwähnte in seinem Beitrag über die «Koptische
Frömmigkeit» die Thebäer. «Einige dieser Märtyrer sind uns als Heilige

bekannt, ich möchte nur den hl. Moritz und seine Schwester, die
hl. Verena, nennen. Durch die ägyptische Legion wurde am Rhein die
erste christliche Mission betrieben.» - Es ist nicht die Befehlsverweigerung

gegenüber dem Staate, sondern der missionarische Einsatz, der
in der Sicht der Kopten die Thebäer auszeichnet. So kann ein wenig
später auch Azis Suryal Atiya schreiben: «Wohin auch immer die
römischen Legionen zogen, ihnen folgten offensichtlich christliche
Missionare. Von Theben kam eine Mission mit der thebäischen
Legion geführt von St.Mauritius 285 in der Schweiz an»26. Nun, von
einer christlichen Mission aus Ägypten wird uns weder von Eucherius,
Bischof von Lyon (443-450), noch von Bischof Theodor von Octo-
durum etwas berichtet27. Für Dr. Hakîm Amîn waren es dann schon
Mönche der ägyptischen Wüste, die nach Europa zogen und in der
Schweiz evangelisierten28. Kamal Sabri Kolta übernimmt diese

Darstellung, denn auch für ihn sind die Thebäer «ägyptische Missionare
aus Theben», die im Jahr 285 als Soldaten der Thebäischen Legion
und unter der Führung des hl.Mauritius missionarisch tätig waren29.

Bemerkenswerterweise erwähnt die koptische Kirchengeschichtspro-

25 Kamil. M.. «Koptische Frömmigkeit» in: Koptische Kunst-Christentum
am Nil. Essen 1963, 108. In Tübingen promoviert und habilitiert, lehrte Professor

Kamil an der Universität Freiburg, wo er zwangsläufig mit der mitteleuropäischen

Tradition der thebäischen Legion in Verbindung kam.
26 Atiya. A.S.. A History of Eastern Christianity. London 1968, 54.
27 Dupraz, Louis. Les Passions de S.Maurice d'Agaune. Fribourg 1961,

benutzt die Fassung X 2 im Einsiedler Stiftsarchiv.
28 Ameen, H. St. Mark and the Coptic Church. Kairo 1968, 28.
29 Kolta. Kamal S.. Christentum im Land der Pharaonen. München 1985, 94.

65



fessorin Iris Habib al-Masri die Thebäer und die hl. Verena, übergeht
aber das Martyrium des hl. Mauritius30.

Seit 1946 gibt es in dem oberägyptischen Dorf Garagos, 30 km
nördlich der Tempelruinen von Karnak und Luxor eine Thebäer-Tra-
dition. Zu jener Zeit wurde die kleine koptisch-katholische Gemeinde
den Jesuitenpatres Etienne de Montgolfier und Maurice de Fenoyl
anvertraut. Für die pädagogische und handwerkliche Ausbildung errichteten

sie eine Schule und eine Keramik-Werkstatt. Zusätzliche Hilfe
erhielten sie 1955, 1956 und 1958 von P.Philippe Akermann, SJ,

Robert de Montgolfier und anderen, die die oberägyptischen Fellachen

von Garagos und Umgebung in der Tonverarbeitung und Modellierung

anleiteten31. Die kleine koptisch-katholische Kirche der Heiligen
Familie zu Garagos erhielt von P. de Montgolfier eine Ikonostase, die
19 Tafelbilder aufweist, unter denen auch ikonographische Darstellungen

der hl. Verena und des hl.Mauritius sind32. Gegenübergestellt
sind St. Georg und St. Mauritius, die jeweils in ihrem spirituellen
Kulturkreis die wesentlichsten Patronate einnehmen.

Die Aufmerksamkeit, die die koptische Kirche heutzutage der
Thebäischen Legion erweist, ist demnach zwei von einander getrennten
Entwicklungen zuzuschreiben. Auf der einen Seite beobachten wir seit

40 Jahren die Öffnung der koptischen Kirche gegenüber den westlichen

christlichen Gemeinschaften und damit ebenfalls die Kenntnisnahme

der römischen Traditionen, auf der anderen Seite aber müssen

wir auch die missionarisch-caritative Tätigkeit der katholischen
Kongregationen in Ägypten, die ihre heimatlichen Überlieferungen aufs

Niltal übertrugen, zur Kenntnis nehmen.

Wichtig erscheint mir, dass die koptische Kirche die moralische und

geistliche Bedeutung des Zeugnisses der thebäischen Märtyrer und
besonders des hl. Mauritius erkennt, bewertet und bewahrt. Der hl. Mauritius

war und ist der Prototyp des christlichen Befehlsverweigerers. Er
widerstand aus innerer Glaubensüberzeugung dem Befehl einer
irdischen Macht. Er war bereit, dafür sogar sein Leben zu opfern.

30 Al-Masri, LH., The Story of the Copts. Cairo 1978, 82-84.
31 Jalabert, H., La Vice-Province du Proche-Orient de la Compagnie de

Jesus. Beirut 1960, 46.
32 Die Ikonen stellen die folgenden Heiligen dar, von links nach rechts:

SS. Georg, Gabriel, Athanasius, Helena, Pachomius, Maria die Ägypterin,
Stephanus, Johannes, Paulus, Christus, Petrus, Markus, Johannes der Täufer,
Verena, Antonius, Barbara, Kyrillus, Michael, Mauritius.

66



«Hier stehen wir in Waffen,
doch ohne Widerstand zu leisten;
denn lieber wollen wir getötet werden als töten,
lieber unschuldig sterben
als schuldig leben.»

(St. Mauritius zu Kaiser Maximian nach Eucherius von Lyon
[380-450])

Otto F. A. Meinardus

67


	Zur Translation der St.-Mauritius-Reliquien von Tholey nach Kairo

