Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 1

Artikel: Ignaz von Ddéllinger und Vinzenz von Lérins
Autor: Parmentier, M. F. G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ignaz von Déllinger und Vinzenz von Lérins *

In ipsa item catholica ecclesia magnopere curandum est, ut id teneamus
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; hoc est etenim
vere proprieque catholicum. «Desgleichen ist in der katholischen Kir-
che selbst entschieden dafiir Sorge zu tragen, dass wir das festhalten,
was iiberall, was immer und was von allen geglaubt wurde; denn das
ist im wahren und eigentlichen Sinne katholisch.» Dieses Zitat aus
dem zweiten Kapitel des Commonitoriums des Vinzenz von Lérins ist
seit iiber hundert Jahren das Motto der altkatholischen Bewegung. Es
wurde damals ausgewihlt, weil altkatholische Anfiihrer, unter denen
Ignaz von Dollinger wohl der wichtigste war, der Meinung waren,
dass es die Uberzeugung in Worte fasste, dass das neue Dogma der
pipstlichen Unfehlbarkeit nicht gegriindet war in der Tradition der
Kirche, sondern dass es eine unerlaubte Erneuerung und Anderung,
eine Verletzung dieser Tradition war. Wir wollen uns heute fragen, wie
diese Anwendung des Vinzenz-Zitats sich verhilt zu dem, was dieser
selbst ausdriicken wollte in seiner eigenen Zeit? Es ist die Frage nach
der Wirkungsgeschichte eines in entscheidenden Epochen der Dog-
mengeschichte sehr wichtigen Textes. Dabei ist es zundchst sehr wich-
tig zu sehen, wie dieser sogenannte Kanon des Vinzenz funktioniert
innerhalb der Gesamtheit seines Werkes. Fangen wir aber an mit einer
Ubersicht dessen, was uns iiber die Person und das Werk des Vinzenz
bekannt ist. Dann werden wir fragen, wie seine Schrift durch die Jahr-
hunderte hindurch verstanden ist. Zum Schluss werden wir dann lei-
der kaum noch Gelegenheit haben, uns zu beraten iiber die Frage:
Wie brauchbar ist das Denken des Vinzenz von Lérins fiir die Beant-
wortung der Frage nach der Norm des christlichen Glaubens heute?

Das Leben des Vinzenz

«Vinzenz, der Nation nach ein Gallier, Priester im Kloster auf der In-
sel Lerinum, ein Mann gelehrt in den heiligen Schriften und geniigend
unterwiesen in der Kunde der kirchlichen Dogmen, setzte, zur Ab-
wehr der ketzerischen Verbidnde, in hochst glinzender und klarer
Sprache eine dusserst wertvolle Abhandlung zusammen, die er, seinen
eigenen Namen verhehlend, iberschrieb: « Werk] des Peregrinus gegen
die Ketzer>. Nachdem er den grossten Teil des zweiten Buches dieses

*Vortrag am Dollinger-Symposion, Salzburg, 29. September 1990.

41



Werkes, den er auf Einzelblitter geschrieben hatte, verloren hatte,
weil es von bestimmten Personen gestohlen wurde, nahm er seine ur-
spriingliche Absicht wieder auf, fasste sie in wenigen Worten zusam-
men und veroffentlichte sie in einem Buch. Er starb wihrend der Re-
gierung von Theodosius und Valentinianus.»

Diese Notiz, Kapitel 64 der biographischen Ubersicht De viris in-
lustribus seines Landsmannes und jiingeren Zeitgenossen Gennadius
von Marseille, enthdlt simtliche Information, die uns in bezug auf das
Leben des Vinzenz zur Verfiigung steht. Vinzenz wird als Priester des
Klosters auf der Insel Lerinum vorgestellt. Es gibt aber vier Lerinische
Inseln an der Siidostkiiste Frankreichs, nicht weit von Nizza. Die
zweitgrosste von ihnen, die heute Saint-Honorat heisst, ist das alte Le-
rinum gewesen. Kurz nach 400 hatte der heilige Honoratus hier ein
Kloster gegriindet, das bald viele Priester ausbildete und zu einem
Zentrum des spéteren sogenannten «Semipelagianismus» wurde. Das
zweite Buch des Commonitoriums von Vinzenz ist tatsdchlich verloren.
Die von Gennadius genannte Zusammenfassung befindet sich am
Ende des Textes und umfasst die Kapitel 29-33. Warum wurde dem
Vinzenz der vollstindige Text des zweiten Buches gestohlen? Diese
Frage wird uns noch beschiftigen miissen. Ich nehme vorweg: es hat
moglicherweise zu tun mit der Tendenz des ganzen Werkes und mit
der Opposition anderer dagegen. Er starb: Kaiser Theodosius II. re-
gierte bis 450, sein Kollege Valentinianus III. bis 455. Vinzenz muss
demnach vor dem Jahre 450 gestorben sein. Er hat also das (4. 6kume-
nische) Konzil von Chalzedon (451) nicht erlebt. Das (3. 6kumeni-
sche) Konzil von Ephesus (431) ist fiir seine Arbeit aber sehr wichtig.

Die Werke des Vinzenz

Bis vor wenigen Jahren war das Commonitorium, also das vollstin-
dige erste Buch und die Zusammenfassung des zweiten, das einzige
Werk, das wir von Vinzenz hatten. Die Abfassungszeit ist genau be-
kannt: In Kapitel 29,7 schreibt der Autor selbst, dass er drei Jahre
nach dem Konzil von Ephesus schreibt; dadurch ist das Commonito-
rium sicher zu datieren auf das Jahr 434.

Karl Beyschlag' meldet, dass Vinzenz erstmals den griechischen
theologischen Terminus dogma in die lateinische Kirchensprache

! Grundriss der Dogmengeschichte I, Darmstadt 1982, 8.

42



iibernommen habe. Im Griechischen ist dogma vorchristlichen Ur-
sprungs; es bedeutet urspriinglich «Satzung», «Erlass», «Beschluss»
oder in mehr technischem Sinne «Lehrmeinung» oder «philosophi-
scher Grundsatz». Im Griechischen wurde dogma allmidhlich zu einem
Terminus, der auch christliche theologische Inhalte andeuten konnte.
Im Lateinischen aber war das Lehnwort dogma bis zum vierten Jahr-
hundert nahezu unbekannt. Wenn es dann spiter doch in die Kirchen-
sprache iibernommen wird, bedeutet es zundchst meistens noch etwas
Negatives: «philosophisch-hiretische Lehre». Die kirchliche Lehre
wird in der ersten Zeit angedeutet mit anderen Begriffen wie doctrina,
disciplina oder regula veritatis.

Im fiinften Jahrhundert ist Vinzenz der einzige lateinische Autor,
der das Wort dogma im positiven Sinne gebraucht: er spricht vom
«kirchlichen», «katholischen», sogar vom «himmlischen» dogma, im
Gegensatz zu den nova dogmata, die «dogmatischen Neuerungen» der
Ketzer. Das kirchliche Dogma ist das depositum, das «anvertraute
Gut» aus 1 Tim. 6:20, das die Apostel der Kirche iibergeben haben.

Die Ideen des Vinzenz iiber das Dogma hatten im folgenden Jahr-
tausend kaum noch Einfluss. Das Commonitorium wurde in bloss vier
Handschriften iiberliefert (alle in Paris aufbewahrt). Es wurde im Mit-
telalter nicht oder kaum gelesen. Deshalb ist der besondere Gebrauch
des Wortes dogma bei den mittelalterlichen Theologen kaum zu fin-
den. Die fiir den Begriff «kirchliche Lehre» meistgebrauchten Termini
der Mittelalter sind: doctrina catholica, articuli fidei oder veritas catho-
lica.

Alles idnderte sich aber schlagartig, als das Commonitorium 1328
zum ersten Mal gedruckt wurde. Die Frage nach der Norm des christ-
lichen Glaubens war damals akut geworden wegen des Aufkommens
der Reformation. Alle konfessionellen Gruppen hofften, sich auf die
«Kriterien» des Vinzenz berufen zu kénnen, und darum wurde sein
Werk in den nun folgenden Jahrhunderten hunderte Male herausgege-
ben, iibersetzt und intensiv studiert. Allein in Frankreich und nur im
17.Jahrhundert wurde Vinzenz 23mal herausgegeben und 12mal iiber-
setzt?. Jedermann hatte die Hoffnung, seine konfessionelle Position
mit Hilfe der «Kriterien» des Vinzenz rechtfertigen zu konnen.

2 0. Chadwick, From Bossuet to Newman, 2nd Ed. Cambridge 1987, 16.

43



Vinzenz von Lérins: semipelagianischer Gegner Augustins?

Nach tausendjdhriger Vergessenheit wurde das Werk des Vinzenz also
wiederentdeckt. Aber in den ndchsten Jahrhunderten wurde es him-
melhoch gepriesen. «Ein wahrhaft goldenes Buch» nannte es der
grosse Bellarminus. Es gab sogar Menschen, die sich aufgrund der ka-
tholischen Interpretation des Commonitoriums zum Katholizismus
bekehrten. Aber auch Protestanten waren beeindruckt von seiner Ar-
gumentation. Erst im 19.Jahrhundert horte man die ersten kritischen
Bemerkungen an seine Adresse.

Im 17.Jahrhundert meinte der Hollander Gerardus Vossius schon
beweisen zu konnen, dass Vinzenz Gegner Augustins und Semipela-
gianer war. Diese Ketzerei, die allerdings erst von scholastischen
Theologen erstmals so genannt wurde, legte der Gnade Gottes eine
weniger grosse Rolle bei, als der grosse Kirchenvater Augustin es tat.
Ausserliche Argumente fiir diese Verketzerung des Vinzenz gab es
zweierlei: 1. Man nahm an, dass Vinzenz auch der Autor war eines
Werkchens, das Objectiones Vincentianae, «Vinzenzianische Be-
schwerde» hiess und das offenbar gegen die Gnadenlehre Augustins
geschrieben worden war; 2. Das Kloster von Lerinum war eine verru-
fene Brutstdtte dieses Anti-Augustinismus. Selbstverstandlich suchte
man auch inhaltliche Argumente fiir einen Semipelagianismus des
Vinzenz aufgrund des Textes des Commonitoriums selbst. Allerlei po-
lemische Redewendungen wurden interpretiert als gegen Augustin ge-
richtet. Doch konnte man nicht anschaulich machen, dass Vinzenz in
seinem Werk klar erkennbare unorthodoxe Aussagen iiber die Gna-
denlehre gemacht hat. So fiihlten die Benediktiner von St. Maur sich
1586 in ihrer Augustin-Ausgabe als erste unbequem mit Vinzenz, je-
doch nur aufgrund seiner moglichen Autorschaft der Objectiones.
Dann kam der Angriff des genannten Vossius. Vossius suchte als er-
ster seine Argumente im Text des Commonitoriums selbst. Seine
schiarfere Meinung?® gewann immer mehr an Kraft, wurde aber nie-
mals von der ganzen gelehrten Welt geteilt. Ein anderer Holldnder,
Cornelius Jansenius, bespricht zwar die Objectiones Vincentianae, aber
er ist sich bewusst, dass Gennadius in seinem De viris illustribus zwei
Vincentii beschreibt. Er ldsst darum offen, welcher Vincentius die Ob-

3 Zitiert im Artikel O’Connors (vgl. Fn.6), 126 Ak.8.

44



Jjectiones geschrieben hat: Er spricht vorsichtig vom Autor als Quidam
... ex eis Vincentius nomine®*.

Auch Baronius, Bossuet und die Bollandisten konnen die These des
Semipelagianismus des Vinzenz von Lérins nicht ohne weiteres teilen.
Der grosse Tillemont wusste nicht recht, ob Vinzenz nun anti-augusti-
nisch war oder nicht?’.

So blieb die Sachlage unklar, bis 1940 ein zweites Werk von Vinzenz
entdeckt wurde. Es sind die sogenannten Excerpta, «Ausziige» aus
den Werken ... Augustins, gesammelt gegen Nestorius, gegen den sich
auch ein Drittel des Commonitoriums richtet. Der Titel Excerpta war
schon bekannt, der Text aber nicht. In Kapitel 16 des Commonito-
riums, wo er die Irrtiimer des Photinus, Apollinaris und vor allem Ne-
storius zusammenfasst, verspricht Vinzenz eine breitere Entfaltung des
Inhaltes dieses Kapitels. Und diese finden wir in den Excerpta. Nach
der Entdeckung dieses neuen Werkes wurde das vorldufig letzte Wort
iiber das Verhiltnis von Vinzenz und Augustin in einem langen und
griindlichen Artikel von W. O’Connor® gesprochen, der alle inhaltli-
chen und &dusserlichen Argumente aufzihlt und zur {iberzeugenden
Schlussfolgerung kommt, dass Vinzenz kein Semipelagianer war, son-
dern gerade ein liberzeugter Anhénger Augustins.

Fiir wen wurde das Commonitorium geschrieben?

Am Anfang des Commonitoriums sagt Vinzenz selbst: «Ich habe das
Werk geschrieben, damit der Schwiche meines Gedéachtnisses bei
fleissigem Lesen abgeholfen werden kann»’. Aber diese Bescheiden-
heit ist offenbar rhetorisch: an anderen Stellen der Schrift wird klar,
dass er dem Leser Richtlinien empfehlen will fiir den rechten christli-
chen Glauben, damit Ketzerei von Rechtgldubigkeit unterschieden

* Augustinus, 2. Ausgabe, Rothomagi 1643, Erste Abteilung, De haeresi pe-
lagiana, 32D; vgl. 33, 177, 178. O'Connor (vgl. Fn.6), 127 Ak.12 ist zu unge-
nau.

5 Zum Ganzen vgl. die Einfithrungen von F. Brunetiére und P. de Labriolle
zu ihrer Ubersetzung des Commonitoriums, Saint Vincent de Lérins, Paris
1906, V-XLVII und XLIX-XCVIII.

¢ Saint Vincent of Lérins and Saint Augustine, Doctor Communis /6 (1963)
125-257.

7 Vgl. die deutsche Ubersetzung von Gerhard Rauschen, in: Bibliothek der
Kirchenviter, zweite Reihe Nr.20, 1914, 14.

45



werden kann. Die wichtigste Richtlinie, die er gibt, ist der berithmte
«Kanon» in Kapitel 2: «Desgleichen ist in der katholischen Kirche
selbst entschieden dafiir Sorge zu tragen, dass wir das festhalten, was
iiberall, was immer und was von allen geglaubt wurde; denn das ist im
wahren und eigentlichen Sinne katholisch.»® Die ganze Schrift ist
rings um diese Norm herum aufgebaut; Vinzenz gebraucht sehr viele
Worte, um historische Beispiele aufzuzeigen, die die Wahrheit und
Zuverldssigkeit dieses Kanons beweisen sollen. Auch werden mogli-
che Gegenargumente formuliert, angegriffen und entkriftet. Eins von
solchen moglichen Gegenargumente steht in Kapitel 23: « Wird es also
in der Kirche Christi keinen Fortschritt der Religion geben»?, wenn
man ausschliesslich an dem festhalten muss, was {liberliefert worden
ist? Nein, sagt Vinzenz, organisches Wachstum kann es geben, aber
keine willkiirliche Neuerung. Kapitel 23 hat in der Wirkungsge-
schichte des Commonitoriums eine besondere Rolle erhalten, da es so
ungefdhr als Gegenstiick zu Kapitel 2 gebraucht wurde, vor allem im
19.Jahrhundert, wie wir noch sehen werden. Hier ist nur wichtig fest-
zuhalten, dass 1im literarischen Rahmen des Commonitoriums selbst
das Argument von Kapitel 23 sicher nicht gemeint ist als Gegenstiick
zu Kapitel 2. Die Argumentation des Commonitoriums hat ihren Kern
in Kapitel 2; alles iibrige ist entweder Beispiel der Wahrheit des Ka-
nons oder ein zu entkriftendes Gegenargument. Und zur letztgenann-
ten Kategorie gehort auch das Argument von Kapitel 23.

Bleibt also noch die Frage, welches Publikum Vinzenz in seinem
Werk nun eigentlich ansprechen wollte. Die Anhédnger der These, Vin-
zenz sei ein semipelagianischer Anti-Augustiner, hielten das Commo-
nitorium fiir eine polemische Schrift gegen die Neuerungen der Gna-
denlehre Augustins. Diese Meinung iiberwog von Vossius bis zur
Mitte des 20.Jahrhunderts und wurde in altkatholischen Kreisen des-
halb manchmal als ein Problem fiir die Stellung des Vinzenz erfahren.
Wie konnte er mit einem so wichtigen Kirchenvater wie Augustin in
einem so wesentlichen Punkt der christlichen Lehre uneinig sein? Nur
gut, dass man bei Vinzenz keine allzu schroffen pelagianischen Aussa-
gen finden konnte! Doch als die Erkenntnis, dass Vinzenz kein Geg-
ner, sondern sogar ein Anhdnger und Verehrer Augustins war, in die
wissenschaftliche Welt durchbrach, war es eigentlich schon zu spiit: es

8 Rauschen, 17.
® Rauschen, 56.

46



kam in einer Zeit, worin der Stern des Vinzenz eigentlich schon unter-
gegangen war.

Aber bevor wir den Lauf dieses Sterns weiter verfolgen, miissen wir
zuerst noch versuchen besser festzustellen, was Vinzenz mit seinem
Commonitorium eigentlich erreichen wollte. Hermann Josef Sieben'®
stellt fest, dass die Kommentatoren fast ausschliesslich interessiert wa-
ren am Kanon in Kapitel 2 als Regel zur Unterscheidung zwischen
Hiresie und Orthodoxie. Doch hatte Vinzenz natiirlich seine eigenen
Griinde fiir seine Suche nach Massstidben der Rechtglaubigkeit. Sie-
ben'' formuliert es so: Vinzenz «hat {iber den faktischen Weg der Or-
thodoxie, insbesondere iiber die kritischen Stationen (Donatismus,
Arianismus und Nestorianismus) nachgedacht und versucht, die je
verschiedene kirchliche Reaktion in ithrem Wesen zu erfassen... Der
Kanon ist also nicht a priori «deduziert>, sondern a posteriori — im
Grunde aus drei Fillen — <induziert>.»

Der Kanon in Kapitel 2 wird gefolgt vom Programm der Schrift.
«Was iiberall, was immer und was von allen geglaubt wurde», was die
Definition des Wortes «katholisch» ausmacht, wird ndher umschrie-
ben als universitas, «Allgemeinheit» antiquitas, «Altertum», und con-
sensio, «Einstimmigkeit». Das erste Kriterium, «Allgemeinheit», ist
eine synchrone 6kumenische Norm, die aufkam im Kampf gegen die
Donatisten. Es war bloss ein «kleiner Teil der Kirche», der sich «von
der allgemeinen Glaubensgemeinschaft» absonderte, und aus diesem
Konflikt wurde das Prinzip klar, dass «dem Wahne eines einzelnen
oder doch nur weniger die gesunde Lehre aller» vorzuziehen sei'?. Es
konnte aber auch einen schweren Fall geben, so wie bei den Arianefn,
von welchem «Gift ... nicht mehr ein kleiner Teil, sondern fast der
ganze Erdkreis angesteckt» wurde. Daraus wurde klar, wie gefidhrlich
es war, eine «neue Glaubenslehre» einzufiihren. Dafiir gab es das
Prinzip des Altertums, also ein diachrones Kriterium: es bedeutet so-
viel wie «die rechtgliubige Tradition». Rechtgliubig, denn Vinzenz
konnte nicht verneinen, dass auch im Altertum manchmal abwei-
chende Meinungen «zweier oder dreier Médnner oder sogar einer gan-
zen Stadt oder Provinz angetroffen» wurden. Doch meinte er urteilen
zu konnen, dass solche Meinungen nie eine eigene, unabhédngige apo-
stolische Tradition vorzeigen konnten, sondern immer auf irgendeiner

1" Die Konzilsidee der Alten Kirche, 1979, 149.
' Sieben, 151.
'2 Kap.2-4; vgl. Rauschen, 17-19.

47



dreisten Neuerung der rechtgldubigen Lehre beruhen miissten. Und
damit kommt das dritte Kriterium, die Einstimmigkeit, ins Visier.
Hierfiir miissten «die Beschliisse eines allgemeinen Konzils, wenn sol-
che in alter Zeit von der Gesamtheit gefasst wurden», vorgezogen wer-
den. Es konnte aber natiirlich auch Fille gegeben haben, wenn eine
«triiggerische Neuerung» auftauchte, «iiber die sich kein derartiger Be-
schluss» eines Konzils «finden» liess. Die Losung: «Dann wird» man
«sich Miihe geben, die Ausspriiche der Alten miteinander zu verglei-
chen...» 13 Das Kriterium der Einstimmigkeit bezieht sich also auf das
Altertum, damit eine gegenwirtige Geteiltheit geheilt werden kann.
Und falls im Altertum schon Unstimmigkeit herrschte, bezog man sich
auf die Beschliisse eines allgemeinen Konzils und, falls es im Altertum
kein Konzil gegeben hatte, das entsprechende Beschliisse formuliert
hatte, auf das einstimmige Urteil der Kirchenviter (methodisch wird
diese Richtlinie ndher ausgearbeitet in Kapitel 28). So gab es im Falle
der Arianer anfianglich keine Einstimmigkeit und kein Konzil, das ent-
sprechende Beschliisse gefasst hatte, bis zum Konzil von Nizda. Kon-
zile sind also wichtige Entscheidungsgremien fiir Vinzenz. Das wird
noch klarer im Falle der Ketzerei, die Vinzenz mehr speziell mit dem
Kriterium der Einstimmigkeit verbindet: der Nestorianismus. Nesto-
rius wurde namlich 431 auf dem Konzil von Ephesus verurteilt, drei
Jahre vor der Abfassung des Commonitoriums. Obwohl Vinzenz noch
verschiedene andere Ketzereien bespricht, nimmt der Nestorianismus
in seinem Werk einen sehr grossen Platz ein. In Kapitel 11 und 12 be-
schreibt Vinzenz, wie Nestorius die Kirche gespalten hat mit seiner di-
chotomistischen Christologie; alles, was Nestorius je getan hatte, war:
teilen. In Kapitel 15 beschuldigt Vinzenz Nestorius des Adoptianis-
mus: in jeder moglichen Hinsicht teilt er die Einheit Christi und der
Trinitdt. Das zweite Buch des Commonitoriums, das dem Vinzenz ge-
stohlen wurde, soll nach der Zusammenfassung in Kapitel 29-33 sich
hauptsichlich mit Nestorius und dem Konzil von Ephesus befasst ha-
ben. Dann bleiben aber zwei Fragen: 1. Warum beschiftigt Vinzenz
sich so intensiv mit dem Nestorianismus? und 2. War der Diebstahl
des zweiten Buches des Commonitoriums, mit soviel Interesse am Ne-
storianismus, dogmatisch motiviert?

Nun, der Nestorianismus wurde im Westen wohl von allen Parteien
und Richtungen abgelehnt. Das geschah allerdings nicht aufgrund ei-
nes skrupuldsen Studiums der eigentlichen Absichten der Theologie

13 Kap.3-4; vgl. Rauschen, 18/19.

48



des Nestorius. Im Gegenteil. Parteiische Ubersetzungen seiner Arbei-
ten ins Lateinische, besorgt von Nestorius’ grosstem Gegner, Cyrillus
von Alexandrien, hatten seine Meinungen im Westen besonders schief
dargestellt. Dadurch machte Nestorius den Eindruck, ein schlimmerer
Ketzer als Arius zu sein. Im Prozess der negativen Meinungsbildung
iiber Nestorius spielte ein Landsmann des Vinzenz, Johannes Cassia-
nus, eine bedeutende Rolle. Um 430, also vier Jahre vor der Abfas-
sung des Commonitoriums, hatte er seine letzte theologische Arbeit
verfasst mit der Uberschrift: De Incarnatione. Er schrieb sie im Auf-
trag des romischen Erzdiakons Leo. Das Ziel der Arbeit war, den Ne-
storianismus als Ketzerei vorzuzeigen. Cassianus’ These in De Incar-
natione ist nun, Nestorius verdanke seine ganze ketzerische Entwick-
lung der Tatsache, er habe zuviel die Schriften des Pelagius studiert ...
Es scheint daher eine logische Annahme, dass auch Vinzenz eine enge
Verbindung zwischen Nestorianismus und Pelagianismus sah. Diese
Verbindung war wohl die Ursache, dass auch die Ostkirche den Pela-
gianismus verurteilte, obwohl die Lehre des Pelagius im Osten weni-
ger fremd war als im Westen '*. Die Annahme, dass Vinzenz in seiner
Schrift eine solche Verbindung zwischen Nestorianismus und Pelagia-
nismus voraussetzt, wird wahrscheinlicher gemacht durch die Tatsa-
che, dass Vinzenz im vorletzten Kapitel des Commonitoriums, Nr.32,
zwei Papstbriefe zitiert, einen, dessen Tinte kaum trocken war, von
Papst Sixtus III., der versucht zu vermitteln im nestorianischen
Kampf, der nach dem Konzil von Ephesus noch nicht zu Ende war,
und einen etwas dlteren, von Papast Coelstinus 1., geschrieben an die
gallischen Bischofe mit einer Warnung gegen pelagianische Tenden-
zen in Stdfrankreich.

Ich meine, dass wir jetzt unsere zwei Fragen beantworten kdonnen.
Vinzenz war so interessiert am Nestorianismus, weil es eine noch im-
mer aktuelle Frage war, aber noch mehr, weil er den Nestorianismus
als ein Produkt des Pelagianismus sah. Dieses besondere Interesse am
Pelagianismus wird begreiflicher, wenn wir die zweite Frage zu beant-
worten versuchen. Ich schlage vor, dass Vinzenz als Anhinger Augu-
stins im semipelagianischen Lérins in einer schwierigen Lage war oder
sich wenigstens grosse Sorgen machte wegen des dogmatischen Kur-
ses seines Klosters, vor allem nach dem Amtsantritt des neuen Abtes
Faustus im Jahre 433, der spiter Bischof von Riez wurde, also ein Jahr
vor der Abfassung des Commonitoriums. Moglicherweise wurde ihm

'4 P.Fransen, Was Pelagius werkelijk Pelagiaans?, in: Bijdragen 37(1976) 86.

49



der auf Einzelblitter geschriebene Text gestohlen, weil er im zweiten
Buch einen Angriff auf pelagianische Sympathien seiner Ordensleute
machte.

Das Commonitoriums ist aber keine reine Gelegenheitsschrift.
Auch wenn die dogmatische Lage in Lerin Vinzenz veranlasst hat, es
zu schreiben, hat es doch den Anspruch, ein fiir allemal Richtlinien
gegen in der Zukunft auftretende Ketzereien zu geben.

Vinzenz im 19.Jahrhundert

Wir haben gesehen, dass Vinzenz vom 16. bis zum 18.Jahrhundert als
ein bedeutender Kirchenvater betrachtet wurde. Im 19.Jahrhundert
aber begann sein Stern sich zu neigen. Sowohl Protestanten als auch
Katholiken fingen an, seine Brauchbarkeit zu bezweifeln. Paradox ge-
nug erreichte sein Ruhm einen gewissen Hohepunkt zur Zeit des Er-
sten Vatikanischen Konzils in 1870. Aber danach verschwindet unser
Kirchenvater relativ schnell aus dem Interesse der Theologen. Der
holldandische Jesuit L. Clobus schrieb 1913—-1914 noch 170 Seiten in ei-
ner Zeitschrift zur Aufwertung des Vinzenz und zur Widerlegung aller,
die 1thn nicht oder falsch gebrauchten, aber er beendet den sechsten
Artikel seines Studiums abrupt mit einem letzten «wird fortgesetzt» '°.
Ist Clobus gestorben? Oder war Vinzenz als Thema «tot» fiir die
Schriftleitung?

Protestanten bemerken, dass wenn man den Kanon des Vinzenz
streng anwendet, nicht allzuviel {ibrigbleibt, was mit Fug und Recht
geglaubt werden kann. Interessant genug klingt derselbe Ton in einem
Artikel in De Oud-Katholiek vom Februar 1904'¢. «Nicht sehr viele
Punkte sind immer, iiberall und von allen geglaubt worden. Die mei-
sten Punkte sind zweifelhaft, und dann soll man Kirchen, Vélker und
Personen freilassen.»

In romisch-katholischen Kreisen erwachte ebenfalls die Kritik an
Vinzenz. Aber anfinglich eher weil er die Lehrautoritidt der Kirche zu
wenig betont hatte. Konservative Theologen fanden sein Pladoyer fiir
personliche Untersuchung der Kirchenviter (in Kapitel 28) anstdssig,

5 De heilige Vincentius van Lérins en zijn Commonitoria, in: Studién,
Tijdschrift voor godsdienst, wetenschap en letteren 79 (1913) 231-259; 80
(1913) 274-307, 402-420, 445-473; 81 (1914) 1-37.

158 16.

50



weil man nach ihnen vor allem glaubend der Autoritiat der Kirche ge-
horchen sollte. Andere, wie Dollinger, fanden den Kanon des Vinzenz
ganz gut brauchbar zur Bestreitung der Auffassung der kirchlichen
Autoritdt, wie diese von Vatikanum I formuliert wurde.

Ignaz von Déllinger und Vinzenz von Lerinum

Fiir Ignaz von Dollinger war der Kanon des Vinzenz immer sehr wich-
tig. Doch wird ihm von neueren rémisch-katholischen Studien Inkon-
sequenz im Gebrauch des Kanons vorgeworfen. Im Anfang ndmlich
soll er den Kanon fiir gut vereinbar gehalten haben mit der Idee einer
Dogmenentwicklung, wie Vinzenz selber diese in seinem 23. Kapitel
anbietet. Nach Peter Neuner'” haben Speigl, Finsterh6lzl und Kasper
unrecht, Dollinger zu sehr und zu lange mit einer Art Aufkldrungs-
theologie zu verbinden, die die Ubereinstimmung im Glauben der al-
ten Kirche als absolute Norm fiir alles spatere christliche Glauben
und Denken hilt. Neuner legt dar, dass Dollinger diese Position viel-
leicht in seiner theologischen Jugend eingenommen hat, aber dass er
schon von 1830 an eine organische Auffassung der Dogmenentwick-
lung entfaltet. Wir aber stellen fest, dass Dollinger eine solche Auffas-
sung gehabt haben kann und muss, sobald er den Kanon in Kapitel 2
des Commonitoriums sich zu eigen machte. Denn das Bild der organi-
schen Entwicklung steht bei Vinzenz in Kapitel 23, und in Ddéllingers
Zeit wurden die Kirchenviter noch ganz und im Original gelesen. So
hat Neuner sicher auch Unrecht, wenn er behauptet '®, der « Gedanke
von der Tradition als der organischen Entwicklung aus innerer Dyna-
mik tritt nun weithin an die Stelle des Commonitoriums des Vinzenz
von Lérins. Im Zentrum steht nicht mehr die Unwandelbarkeit dessen,
was bereits im Ursprung als gegeben gefordert wird, sondern die Ent-
faltung aus dem Samenkorn». Das Bild der Entfaltung des Samen-
korns kommt allerdings aus ... Vinzenz von Lérins. Ich zitiere den
Schlussteil von Kapitel 23: «Unsere Vorfahren haben vor Zeiten auf
dem Saatfelde der Kirche die Samen des Glaubensweizens ausge-
streut. ...es wire das Richtige und Entsprechende, dass wir, da Anfang
und Ende sich nicht widersprechen dirfen, von dem Wachstum der
Weizenunterweisung auch die Frucht des Weizendogmas einernten, so

17 Déllinger als Theologe der Okumene, 1979, 24.
18 Neuner, 25.

51



dass, wenn sich etwas von jenem uranfianglichen Samen im Laufe der
Zeit entwickelt, dasselbe jetzt griint und zur Reife gelangt, an der Ei-
gentiimlichkeit des Keimes sich aber nichts dndert; Aussehen, Gestalt
und Bestimmtheit mégen neu werden, das Wesen der Arten aber muss
dasselbe bleiben.» '* Es scheint mir also, dass Dollinger Vinzenz genau
so gelesen hat, wie er gelesen werden wollte: der Kanon von Kapitel 2
ist der Kern der Sache, aber die Bemerkung iiber die Dogmenentwick-
lung in Kapitel 23 darf nicht vergessen werden. Bestimmt aber haben
die verschiedenen theologischen Auseinandersetzungen der Zeit die
Akzente, die Dollinger bei seinem Vinzenzgebrauch setzte, beeinflusst.
In seiner ersten Periode gebrauchte Dollinger den Kanon gegen die
Protestanten, etwa wie Bossuet, weil er beweisen wollte, dass der ka-
tholische Glaube seiner Zeit der Glaube der Kirchenviter war.

Aber es ging nicht darum, zu behaupten, dass die alte Kirche dem
zukiinftigen christlichen Glauben inhaltlich eine Art unwandelbare
und ewige Norm gesetzt habe. Dies ist schon klar in der Stellung-
nahme der Miinchener Fakultidt zur vorgenommenen Dogmatisierung
der Immaculata Conceptio. Sie betrachtet die unbefleckte Empféangnis
als eine sententia pia, die nicht fide divina als Dogma definiert werden
konnte, weil es sich hier nicht um eine geoffenbarte Wahrheit han-
delte, und auch nicht um eine ungeschriebene Tradition, die durch all-
gemeine, ununterbrochene Uberlieferung mitgeteilt worden war. Die
Heilige Schrift bot fiir sie sogut wie keinen Anhaltspunkt, und auch
die Schriften der Viter enthielten kaum eine zur Bekriftigung der
Doktrin hinreichende Aussage ?°. Solche Argumente miissen in Dollin-
gers Kopf mitgespielt haben, als er den Kanon des Vinzenz herbeirief,
am meisten bei der Auseinandersetzung von 1870. Der Vorwurf, Dol-
linger habe Tradition und alte Kirchengeschichte einfach einander
gleichgesetzt?!, ist unbegriindet. Er berief sich 1870 nicht hauptsich-
lich auf das Kriterium des Altertums, weil er meinte, die Allgemein-
heit des Vatikanums konnte nicht bezweifelt werden22. Clobus?® zitiert
die nachfolgenden Worte Dollingers aus der Collectio Lacensis (VII
1504a): « Auf dem Concil selbst ... beweist der Widerspruch, den eine

' Rauschen, 58.

20 Vgl. M. Weitlauff, Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio (1854),
in: Georg Schwaiger (Hrsg.), Konzil und Papst, 1975, 476.

21 J. Speigl, Das Traditionsprinzip des Vinzenz von Lerinum, in: G. Schwai-
ger (Hrsg.), Hundert Jahre nach dem Ersten Vatikanum, Regensburg 1970, 144.

22 Neuner, 144.

23 Studién 80 (1913) 299.

52



Anzahl der Bischofe gegen eine als Dogma zu verkiindende Meinung
erhebt, dass in den von ihnen reprisentirten Theilkirchen diese Mei-
nung nicht fiir wahr, nicht fiir gottlich geoffenbart gehalten worden
ist, und auch jetzt nicht dafiir gehalten wird. Damit ist aber schon ent-
schieden, dass dieser Lehre oder Meinung die drei wesentlichen Erfor-
dernisse der Universalitdt, der Perpetuitdt und des Consensus abgehen,
dass sie also auch nicht der ganzen Kirche als géttliche Offenbarung
aufgedrungen werden darf.» Dollinger fand das Problem des Vatika-
nums, wie Neuner sagt, dass man meinte, dass die drei Kriterien ein-
ander gegenseitig ersetzen konnten, so dass man «katholisch» definie-
ren konnte als das, was heute von allen geglaubt wird, nicht allein, was
immer geglaubt wurde. In dem Sinne betrachtete Dollinger das
Unfehlbarkeitsdogma als einen Bruch mit der Tradition und eine
Preisgabe der Apostolizitat?*: «katholisch» war fiir die rémisch-ka-
tholische Kirche nicht mehr, was iiberall, immer und von allen ge-
glaubt wurde, sondern was der Papst und seine Anhédnger als Glau-
benswahrheit verkiindeten. Eigentlich war die romische Kirche da-
durch wie die protestantische geworden, denn die Kontinuitit mit der
alten Kirche war gebrochen. Nicht unbedeutend ist, dass das Vati-
kanum selber den Angriff mit dem Kanon des Vinzenz als Waffe zu
widerlegen suchte mit einer Berufung auf ... Kapitel 23 desselben Vin-
zenz. Kapitel IV De fide et ratione der dogmatischen Konstitution De
fide zitiert: « Wachsen also und kriftig zunehmen soll sowohl bei dem
einen Menschen als in der ganzen Kirche, nach den Stufen des Alters
und der Zeiten, die Einsicht, das Wissen und die Weisheit, aber ledig-
lich in der eigenen Art, namlich in derselben Lehre, in demselben
Sinne und in derselben Bedeutung.»?> Aber das Problem war ja ge-
rade, ob das neue Dogma ein organisch entwickeltes Produkt oder ein
Fremdkorper in der christlichen Tradition war.

Der Gebrauch des Kanons des Vinzenz bei den Altkatholiken

Bei den Altkatholiken hat der Kanon des Vinzenz ebensowenig wie
bei Dollinger als theologisches Forschungsprinzip funktioniert?¢. Es

** Neuner, 244 Ak.19.

» T. Granderath, Constitutiones dogmaticae sacrosancti oecumenici concilii
vaticani, Freiburg i. Br. 1872, 94/95; vgl. Rauschen, 57.

¢ Gegen Speigl, Traditionslehre und Traditionsbeweis in der historischen
Theologie Ignaz Déllingers, Essen 1964, 18, 157.

33



gibt meines Wissens keine altkatholischen Schriften, die es so gebrau-
chen; eher gibt es vorsichtige Ausserungen bei den Bischofen Rinkel,
Kiiry und Gauthier, wo der Kanon des Vinzenz in sehr eingeschriank-
tem Sinne angewandt wird?’. Und bereits 1870 in der Niirnberger Er-
klarung wird gegen Vatikanum I protestiert, weil «der blosse Bruchteil
einer Bischofsversammlung hat gegen den beharrlichen und noch zu-
letzt schriftlich erneuerten Widerspruch einer durch ihre Zahl sowohl
als durch die Dignitidt und den Umfang ihrer Kirchen iiberaus gewich-
tigen Minoritét eine Lehre zum Dogma erhoben, von der es notorisch
und evident ist, dass ihr von den drei Bedingungen keine, weder das
Immer, noch das Uberall, noch das von Allen, zukomme.» 2 Hier ist
also iiberhaupt keine Rede einer Verabsolutierung der alten Kirche.
Im Gegenteil, es geht darum, dass gerade im Jahre 1870 keine Allge-
meinheit und keine Einstimmigkeit vorhanden war. Auf dem Krite-
rium des Altertums wird in dieser Erkldrung nicht weiter eingegangen.
Es ging darum, dass das Vatikanische Konzil nicht die Konziliaritit
der Konzile der ungeteilten Christenheit des ersten Jahrtausends
hatte.

Im Jahre 1889 formuliert die Utrechter Bischofserklarung?® aus-
dricklicher, wie das Vinzenz’sche Kriterium des Altertums zu verste-
hen sei. Der ganze Inhalt der altkirchlichen Theologie wird nicht zum
theologischen Forschungsprinzip gemacht. Die Bischofe sagen mit
Vinzenz: wir halten fest an dem Glauben der alten Kirche, d.h. wir
fangen nicht von Neuem an, aber wir stehen auf der Basis der alten
Kirche. Und was ist es genau, was sie aus der alten Kirche festhalten?:
«die dkumenischen Symbole» und «die allgemein anerkannten dog-
matischen Entscheidungen der 6kumenischen Synoden des 1.Jahrtau-
sends». Streng genommen koénnen damit inhaltlich nur die trinitari-
schen und christologischen Entscheidungen der alten Kirche gemeint
sein — mehr nicht. Aber die Bischofe haben natiirlich nicht sagen wol-
len, dass es nach diesen dogmatischen Grundentscheidungen keine
Entwicklung in der Lehre mehr geben kénnte. Denn sonst wiire ja jede
Theologie unmdoglich.

27 Vgl. L. Gauthier, Actualité de saint Vincent de Lérins, in: C. van Kasteel/
P.J. Maan/M. F. G. Parmentier, Kracht in zwakheid van een kleine wereldkerk,
Festschrift Erzb. Kok, Amersfoort 1982, 101-105.

28 J. F. von Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen 1887, 15; auch in U. Kiiry,
Die altkatholische Kirche, 2. Aufl., Stuttgart 1978, 444 (Punkt 3).

2 U. Kiiry, a.a.0., 452.

54



Dieses Problem wird nicht weiter angesprochen. Wenn die Bischofe
ndmlich in ihrer Erkldrung fortfahren, die Dogmas von 1870 und 1854
zu verwerfen, zeigen sie nicht explizit, wieso diese Dogmen mit der
dogmatischen Lehre der alten Kirche in Widerspruch stehen. Inhalt-
lich waren sie vielleicht als theologische Lehrmeinungen hier und da
bekannt (vielleicht schon in den Wunschtriumen einiger damaligen
Bischofe von Rom). Doch betrachtete die alte Kirche den Inhalt die-
ser Dogmen nicht als dogmatisierbar. Uber die Stellung der Gottes-
mutter im Glauben der Kirche wurde Ausreichendes vorgeschrieben
auf dem Konzil von Ephesus. Die Stellung des Bischofs von Rom war
jedoch gerade keine Glaubenssache. Der Verweis der Utrechter Bi-
schofserkldrung auf den historischen Primat, der von mehreren oku-
menischen Konzilien und Kirchenvitern dem Bischof von Rom zuge-
sprochen wurde, ist dann auch kein Verweis auf dogmatische, sondern
auf kirchenrechtliche Entscheidungen der Konzilien und kirchenrechtli-
che Aussagen der Kirchenviter. Der zweite Punkt der Erkldarung nennt
die vatikanischen Dekrete Dekrete, die «mit dem Glauben der alten
Kirche in Widerspruch stehend und die altkirchliche Verfassung zer-
storend» sind, aber gibt nur ein Beispiel fiir den Widerspruch dieser
Dekrete zu, der altkirchlichen Verfassung; es wird nicht gesagt, wie
diese Dekrete dem dogmatisierten Glauben der alten Kirche wider-
sprechen; die Mariologie wird nicht besprochen.

Denn die Bischofe wollen hiermit sagen, das eigentliche Problem
sei, dass das Vatikanum aus einem kirchenrechtlichen Problem eine
Glaubenssache gemacht hat. Diirfen wir die Erkldrung so lesen: Der
Glaube der alten Kirche betraf grundlegende Punkte der Gotteslehre
und der Christologie, auch die Position der Gottesmutter im christli-
chen Glauben. Die Frage nach der Qualitédt des Primats aber war im-
mer Gegenstand der Anerkennung durch die Kirche: Konzilien, Kir-
chenviter, kurz, die ganze Kirche. Papst Pius dagegen hat, sich stiit-
zend auf viele, aber ldngst nicht alle Bischéfe im Konzil, 1870 die
kanonistische Frage nach dem Recht des Papstes auf eine bestimmte
Form des Primats in der Kirche in die dogmatische Frage nach dem
Glauben an einen gottgegebenen Universalprimat umgewandelt, also
aus einer kirchenrechtlichen Frage eine Glaubenssache gemacht und
die Losung der Frage gleich mitgegeben, dadurch, dass er diesen
Glauben zu erzwingen versuchte. 1854 hatte sein Vorgénger einen der-
artigen Wandlungsprozess schon eingeiibt, weil er eine theologische
Lehrmeinung in ein verpflichtetes Lehrstiick umwandelte. 1870 war
der Einsatz aber noch grosser. Und jetzt musste der Universalprimat

55



von der Kirche sowohl glaubend angenommen werden als zugleich

den Glauben der Kirche bestimmen. Damit wurde einer nicht unbe-

deutenden Minderheit der Bischofe das Recht abgesprochen, nicht
nur zu bezeugen, dass aufgrund der Tradition ihrer Ortskirchen der

Papst keinen universalen gottgegebenen Rechtsprimat fiir sich bean-

spruchen konnte, sondern auch, dass es hier keine Glaubensfrage im

altkirchlichen Sinne betraf.

Was war also nach der Bischofserkldrung die Kritik des Kanons des
Vinzenz am Vatikanischen Konzil? Nicht, dass die ganze Versamm-
lung von Meinungen und Entscheidungen der alten Kirche buchstib-
lich héitte nachgesprochen werden miissen. Es werden gentigend Kir-
chenviter in den Akten des Konzils zitiert, sogar Vinzenz von Lérins!
Was «mit dem Glauben der alten Kirche in Widerspruch stehend und
die altkirchliche Verfassung zerstérend» war, war:

— Erstens, dass das Erste Vatikanum kein 0kumenisches Konzil ge-
nannt werden konnte, vor allem deswegen, weil die anderen christli-
chen Kirchen nicht eingeladen waren — es ist eine Kritik, die erst
nach dem Konzil auf den Unionskonferenzen und den ersten Altka-
tholikenkongressen laut wurde, und die von Dollinger vorbereitet
wurde in seiner theologischen Arbeit. Nach den grossen Schismen
kann es kein 6kumenisches Konzil geben, das von einer Kirche und
nur fiir eine Kirche einberufen wird. Das Kriterium der Allgemein-
heit wurde also deutlich synchron ausgearbeitet, ehe die Bischofser-
klarung geschrieben wurde.

— Zweitens, dass in der alten Kirche, im Altertum, die Frage des Pri-
mats kein dogmatisches Problem war, sondern eine Verfassungs-
frage. Es war gegen den Geist der ganzen alten Kirche, den papstli-
chen Primat zuerst zu universalisieren und ihn dann in ein Dogma
umzuwandeln. Das Kriterium des Altertums war 1889 also keine
reine Nostalgie, «Ach, wire alles noch, wie es frither war». Es war
ein Protest gegen die Protestantisierung des Katholizismus.

— Drittens das Kriterium der Einstimmigkeit. Hier ging es darum, dass
die Beschliisse des Vatikanums nicht in Einstimmigkeit angenom-
men worden waren — nicht nur, weil bloss ein Teil der ganzen Chri-
stenheit gefragt worden war, sondern auch innerkatholisch. Erin-
nern wir noch einmal an die oben schon zitierte Aussage Dollin-
gers: «Auf dem Concil selbst ... beweist der Widerspruch, den eine
Anzahl der Bischofe gegen eine als Dogma zu verkiindende Mei-
nung erhebt, dass in den von ihnen repridsentirten Theilkirchen
diese Meinung nicht fiir wahr, nicht fiir géttlich geoffenbart gehal-

56



ten worden ist, und auch jetzt nicht dafiir gehalten wird. Damit ist
aber schon entschieden, dass dieser Lehre oder Meinung die drei
wesentlichen Erfordernisse der Universalitit, der Perpetuitit und
des Consensus abgehen, dass sie also auch nicht der ganzen Kirche
als gottliche Offenbarung aufgedrungen werden darf.»

Heutige Unbrauchbarkeit des Kanons von Vinzenz im Lichte der
Geschichtswissenschaft, Walter Bauers und der Frauenordination?

Diese Ausfithrungen sind sehr unvollstindig. Man miisste noch zei-
gen, wie der Stern des Vinzenz definitiv untergegangen ist, vor allem
nachdem klar wurde, dass er eine sehr ideologische und historisch un-
zuverldssige Sicht der Kirchengeschichte hegt, die zwar bei allen alt-
kirchlichen Theologen und fast allgemein bis zur Aufkldarung verbrei-
tet war, aber die in unserem Jahrhundert nicht zuletzt durch die Arbeit
Walter Bauers: Rechtglaubigkeit und Ketzerei im &ltesten Christen-
tum*°, und die noch immer fortdauernde Diskussion iiber seine The-
sen, vollig unmdoglich geworden ist. Nicht, dass wir es Bauer abkau-
fen, dass die Ketzerei an fast allen Orten der Welt friither auftrat als
die Rechtgliaubigkeit, und dass die Rechtgldubigkeit ein romisches
Produkt ist. Das ist eine sehr anachronistische Auffassung der Be-
griffe Rechtglaubigkeit und Ketzerei und der kirchenpolitischen Rolle
der Kirche von Rom. Aber er hat uns die Augen dafiir geéffnet, dass
der Glaube der Urkirche sehr vielgestaltig war und dass die Recht-
gliubigkeit sich erst sehr allmidhlich, Schritt fiir Schritt, ausgeprégt
hat. Auf jeden Fall hat Bauer vollig Recht, wenn er der traditionellen
Auffassung widerspricht, die jede jemals verurteilte Ketzerei per defi-
nitionem fiir eine eigenmichtige Neuerung und Anderung des aposto-
lischen Glaubens hilt?'. Und das ist gerade eine Hauptthese unseres
heiligen Vincentius.

Also miisste man zeigen, wie die alte Kirche nie wirklich ungeteilt
war, und wenigstens die orientalischen Kirchen, die «monophysiti-
schen» und die «nestorianische», in der Gesamtschau des ersten Jahr-
tausends einbeziehen. Man miisste sich fragen, ob und wie in der Kir-
chengeschichte je etwas Neues passieren kann, das nicht schon deut-

(1) 1934, (2) 1964.

31 Die Ehrlichkeit gebietet zu gestehen, dass die Interpretation des histori-
schen Materials, worauf Bauer sich stiitzt, 6fters angefochten worden ist, zu-
letzt von Thomas A. Robinson, The Bauer Thesis Examined, Lewiston 1989.

51



lich in der Tradition vorgegeben ist, wie. z. B. die Sache der Frauenor-
dination, womit heutzutage das Problem der Tradition immer neu auf-
geworfen wird *2. Wichtig ist schliesslich zu sehen, dass selbst bei Vin-
zenz das Kriterium der Einstimmigkeit zuerst genannt wird; erst in
zweiter Instanz steigt er hinab zum Altertum. Und da er meint, jede
Ketzerei sei eine Neuerung, und diese Meinung falsch ist, kann man
seine Traditionsauffassung nicht mehr ohne weiteres iibernehmen. In
Kiirze: das ganze Problem der rechtmissigen Dogmenentwicklung
und der legitimen Meinungsverschiedenheiten in der Theologie be-
diirfte einer viel eingehenderen Behandlung, als sie bei Vinzenz zu fin-
den ist. Doch das wire ein anderes Referat®:.

Hilversum M. F. G. Parmentier

32 Altkatholisch ist, zu meinen, dass nach altkirchlicher Auffassung das
Papstdogma ein Beispiel von etwas «ganz Neuem» in der Kirchengeschichte
ist; hier liegt dann also tatsdchlich eine unerlaubte Neuerung, und keine orga-
nische Entwicklung, im Vinzenz’schen Sinne vor. Aber bedeutet dies automa-
tisch, dass es also tiberhaupt keine heilsame neue Ideen in der Kirche geben
konnte, die nicht deutlich in der Tradition verankert sind? Vor allem wenn es
sich um Verfassungsfragen handelt, gibe es doch vielleicht « Neuigkeiten», die
heilsam fiir das Leben der Kirche sein konnten. Wenn man z. B. die Frauenor-
dination nicht gleich zu einer Glaubenssache macht (ist die Neigung zur Sa-
kralisierung aller Amtsfragen vielleicht nicht auch ein verhdngnisvoller Ein-
fluss des Streites um das Papstdogma?), sondern sie betrachtet als eine Verfas-
sungsfrage, die sich neu stellt im Lichte der Entwicklung der modernen Gesell-
schaft, konnen die theologisch und historisch hochst bedenklichen Versuche,
die altkirchliche Tradition zur Rechtfertigung der Frauenordination bauchre-
den zu lassen, aufhoren. Erstens, weil man die Tradition der Kirche nicht als
Grapschtonne verwenden soll, und zweitens, weil es in der grosskirchlichen
Tradition einfach nie weibliche Priester gegeben hat. Und in der Alten Kirche
ist das Problem nie serids in Augenschau genommen. Also hat man auch keine
Glaubenssache aus der Minnlichkeit des Priestertums gemacht. Die Tradition
der Kirche ldsst uns also frei, selbst tiber diese ausschliesslich moderne Verfas-
sungsfrage zu entscheiden.

3 Zum Ganzen vgl. noch M. F. G. Parmentier, Vincentius van Lerinum, de
beide Commonitoria, in: Publicatiereeks Stichting Oud-Katholiek Semina-
rie 20, Amersfoort 1989.

58



	Ignaz von Döllinger und Vinzenz von Lérins

