
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 1

Artikel: Ignaz von Döllinger und Vinzenz von Lérins

Autor: Parmentier, M. F. G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ignaz von Döllinger und Vinzenz von Lérins *

In ipsa item catholica ecclesia magnopere curandum est, ut id teneamus

quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; hoc est etenim
vere proprieque catholicum. «Desgleichen ist in der katholischen Kirche

selbst entschieden dafür Sorge zu tragen, dass wir das festhalten,
was überall, was immer und was von allen geglaubt wurde; denn das
ist im wahren und eigentlichen Sinne katholisch.» Dieses Zitat aus
dem zweiten Kapitel des Commonitoriums des Vinzenz von Lérins ist
seit über hundert Jahren das Motto der altkatholischen Bewegung. Es

wurde damals ausgewählt, weil altkatholische Anführer, unter denen

Ignaz von Döllinger wohl der wichtigste war, der Meinung waren,
dass es die Überzeugung in Worte fasste, dass das neue Dogma der
päpstlichen Unfehlbarkeit nicht gegründet war in der Tradition der

Kirche, sondern dass es eine unerlaubte Erneuerung und Änderung,
eine Verletzung dieser Tradition war. Wir wollen uns heute fragen, wie
diese Anwendung des Vinzenz-Zitats sich verhält zu dem, was dieser
selbst ausdrücken wollte in seiner eigenen Zeit? Es ist die Frage nach
der Wirkungsgeschichte eines in entscheidenden Epochen der
Dogmengeschichte sehr wichtigen Textes. Dabei ist es zunächst sehr wichtig

zu sehen, wie dieser sogenannte Kanon des Vinzenz funktioniert
innerhalb der Gesamtheit seines Werkes. Fangen wir aber an mit einer
Übersicht dessen, was uns über die Person und das Werk des Vinzenz
bekannt ist. Dann werden wir fragen, wie seine Schrift durch die
Jahrhunderte hindurch verstanden ist. Zum Schluss werden wir dann
leider kaum noch Gelegenheit haben, uns zu beraten über die Frage:
Wie brauchbar ist das Denken des Vinzenz von Lérins für die
Beantwortung der Frage nach der Norm des christlichen Glaubens heute?

Das Leben des Vinzenz

«Vinzenz, der Nation nach ein Gallier, Priester im Kloster auf der Insel

Lerinum, ein Mann gelehrt in den heiligen Schriften und genügend
unterwiesen in der Kunde der kirchlichen Dogmen, setzte, zur
Abwehr der ketzerischen Verbände, in höchst glänzender und klarer
Sprache eine äusserst wertvolle Abhandlung zusammen, die er, seinen

eigenen Namen verhehlend, überschrieb: <[Werk]des Peregrinus gegen
die Ketzer). Nachdem er den grössten Teil des zweiten Buches dieses

* Vortrag am Döllinger-Symposion, Salzburg, 29. September 1990.

41



Werkes, den er auf Einzelblätter geschrieben hatte, verloren hatte,
weil es von bestimmten Personen gestohlen wurde, nahm er seine

ursprüngliche Absicht wieder auf, fasste sie in wenigen Worten zusammen

und veröffentlichte sie in einem Buch. Er starb während der
Regierung von Theodosius und Valentinianus.»

Diese Notiz, Kapitel 64 der biographischen Übersicht De viris in-
lustribus seines Landsmannes und jüngeren Zeitgenossen Gennadius
von Marseille, enthält sämtliche Information, die uns in bezug auf das

Leben des Vinzenz zur Verfügung steht. Vinzenz wird als Priester des

Klosters auf der Insel Lerinum vorgestellt. Es gibt aber vier Lerinische
Inseln an der Südostküste Frankreichs, nicht weit von Nizza. Die
zweitgrösste von ihnen, die heute Saint-Honorat heisst, ist das alte
Lerinum gewesen. Kurz nach 400 hatte der heilige Honoratus hier ein
Kloster gegründet, das bald viele Priester ausbildete und zu einem
Zentrum des späteren sogenannten «Semipelagianismus» wurde. Das
zweite Buch des Commonitoriums von Vinzenz ist tatsächlich verloren.
Die von Gennadius genannte Zusammenfassung befindet sich am
Ende des Textes und umfasst die Kapitel 29-33. Warum wurde dem
Vinzenz der vollständige Text des zweiten Buches gestohlen? Diese

Frage wird uns noch beschäftigen müssen. Ich nehme vorweg: es hat

möglicherweise zu tun mit der Tendenz des ganzen Werkes und mit
der Opposition anderer dagegen. Er starb: Kaiser Theodosius II.
regierte bis 450, sein Kollege Valentinianus III. bis 455. Vinzenz muss
demnach vor dem Jahre 450 gestorben sein. Er hat also das (4. ökumenische)

Konzil von Chalzedon (451) nicht erlebt. Das (3. ökumenische)

Konzil von Ephesus (431) ist für seine Arbeit aber sehr wichtig.

Die Werke des Vinzenz

Bis vor wenigen Jahren war das Commonitorium, also das vollständige

erste Buch und die Zusammenfassung des zweiten, das einzige
Werk, das wir von Vinzenz hatten. Die Abfassungszeit ist genau
bekannt: In Kapitel 29,7 schreibt der Autor selbst, dass er drei Jahre
nach dem Konzil von Ephesus schreibt; dadurch ist das Commonitorium

sicher zu datieren auf das Jahr 434.

Karl Beyschlage meldet, dass Vinzenz erstmals den griechischen
theologischen Terminus dogma in die lateinische Kirchensprache

1 Grundriss der Dogmengeschichte I, Darmstadt 1982, 8.

42



übernommen habe. Im Griechischen ist dogma vorchristlichen
Ursprungs; es bedeutet ursprünglich «Satzung», «Erlass», «Beschluss»
oder in mehr technischem Sinne «Lehrmeinung» oder «philosophischer

Grundsatz». Im Griechischen wurde dogma allmählich zu einem

Terminus, der auch christliche theologische Inhalte andeuten konnte.
Im Lateinischen aber war das Lehnwort dogma bis zum vierten
Jahrhundert nahezu unbekannt. Wenn es dann später doch in die Kirchensprache

übernommen wird, bedeutet es zunächst meistens noch etwas

Negatives: «philosophisch-häretische Lehre». Die kirchliche Lehre
wird in der ersten Zeit angedeutet mit anderen Begriffen wie doctrina,
disciplina oder régula veritatis.

Im fünften Jahrhundert ist Vinzenz der einzige lateinische Autor,
der das Wort dogma im positiven Sinne gebraucht: er spricht vom
«kirchlichen», «katholischen», sogar vom «himmlischen» dogma, im
Gegensatz zu den nova dogmata, die «dogmatischen Neuerungen» der
Ketzer. Das kirchliche Dogma ist das depositum, das «anvertraute
Gut» aus 1 Tim. 6:20, das die Apostel der Kirche übergeben haben.

Die Ideen des Vinzenz über das Dogma hatten im folgenden
Jahrtausend kaum noch Einfluss. Das Commonitorium wurde in bloss vier
Handschriften überliefert (alle in Paris aufbewahrt). Es wurde im
Mittelalter nicht oder kaum gelesen. Deshalb ist der besondere Gebrauch
des Wortes dogma bei den mittelalterlichen Theologen kaum zu
finden. Die für den Begriff «kirchliche Lehre» meistgebrauchten Termini
der Mittelalter sind: doctrina catholica, articuli fidei oder Veritas catholica.

Alles änderte sich aber schlagartig, als das Commonitorium 1528

zum ersten Mal gedruckt wurde. Die Frage nach der Norm des christlichen

Glaubens war damals akut geworden wegen des Aufkommens
der Reformation. Alle konfessionellen Gruppen hofften, sich auf die
«Kriterien» des Vinzenz berufen zu können, und darum wurde sein

Werk in den nun folgenden Jahrhunderten hunderte Male herausgegeben,

übersetzt und intensiv studiert. Allein in Frankreich und nur im
17. Jahrhundert wurde Vinzenz 23mal herausgegeben und 12mal
übersetzt2. Jedermann hatte die Hoffnung, seine konfessionelle Position
mit Hilfe der «Kriterien» des Vinzenz rechtfertigen zu können.

O. Chadwick. From Bossuet to Newman, 2nd Ed. Cambridge 1987, 16.

43



Vinzenz von Lérins: semipelagianischer Gegner Augustins?

Nach tausendjähriger Vergessenheit wurde das Werk des Vinzenz also

wiederentdeckt. Aber in den nächsten Jahrhunderten wurde es

himmelhoch gepriesen. «Ein wahrhaft goldenes Buch» nannte es der

grosse Bellarminus. Es gab sogar Menschen, die sich aufgrund der
katholischen Interpretation des Commonitoriums zum Katholizismus
bekehrten. Aber auch Protestanten waren beeindruckt von seiner
Argumentation. Erst im 19. Jahrhundert hörte man die ersten kritischen
Bemerkungen an seine Adresse.

Im 17. Jahrhundert meinte der Holländer Gerardus Vossius schon

beweisen zu können, dass Vinzenz Gegner Augustins und Semipela-
gianer war. Diese Ketzerei, die allerdings erst von scholastischen

Theologen erstmals so genannt wurde, legte der Gnade Gottes eine

weniger grosse Rolle bei, als der grosse Kirchenvater Augustin es tat.
Äusserliche Argumente für diese Verketzerung des Vinzenz gab es

zweierlei: 1. Man nahm an, dass Vinzenz auch der Autor war eines

Werkchens, das Objectiones Vincentianae, «Vinzenzianische
Beschwerde» hiess und das offenbar gegen die Gnadenlehre Augustins
geschrieben worden war; 2. Das Kloster von Lerinum war eine verrufene

Brutstätte dieses Anti-Augustinismus. Selbstverständlich suchte

man auch inhaltliche Argumente für einen Semipelagianismus des

Vinzenz aufgrund des Textes des Commonitoriums selbst. Allerlei
polemische Redewendungen wurden interpretiert als gegen Augustin
gerichtet. Doch konnte man nicht anschaulich machen, dass Vinzenz in
seinem Werk klar erkennbare unorthodoxe Aussagen über die
Gnadenlehre gemacht hat. So fühlten die Benediktiner von St. Maur sich
1586 in ihrer Augustin-Ausgabe als erste unbequem mit Vinzenz,
jedoch nur aufgrund seiner möglichen Autorschaft der Objectiones.
Dann kam der Angriff des genannten Vossius. Vossius suchte als

erster seine Argumente im Text des Commonitoriums selbst. Seine

schärfere Meinung3 gewann immer mehr an Kraft, wurde aber
niemals von der ganzen gelehrten Welt geteilt. Ein anderer Holländer,
Cornelius Jansenius, bespricht zwar die Objectiones Vincentianae, aber

er ist sich bewusst, dass Gennadius in seinem De viris illustribus zwei
Vincentii beschreibt. Er lässt darum offen, welcher Vincentius die Ob-

3 Zitiert im Artikel O'Connors (vgl. Fn.6), 126 Ak.!

44



jectiones geschrieben hat: Er spricht vorsichtig vom Autor als Quidam
ex eis Vincentius nomine4.

Auch Baronius, Bossuet und die Bollandisten können die These des

Semipelagianismus des Vinzenz von Lérins nicht ohne weiteres teilen.
Der grosse Tillemont wusste nicht recht, ob Vinzenz nun anti-augusti-
nisch war oder nicht5.

So blieb die Sachlage unklar, bis 1940 ein zweites Werk von Vinzenz
entdeckt wurde. Es sind die sogenannten Excerpta, «Auszüge» aus
den Werken Augustins, gesammelt gegen Nestorius, gegen den sich
auch ein Drittel des Commonitoriums richtet. Der Titel Excerpta war
schon bekannt, der Text aber nicht. In Kapitel 16 des Commonitoriums,

wo er die Irrtümer des Photinus, Apollinaris und vor allem
Nestorius zusammenfasst, verspricht Vinzenz eine breitere Entfaltung des

Inhaltes dieses Kapitels. Und diese finden wir in den Excerpta. Nach
der Entdeckung dieses neuen Werkes wurde das vorläufig letzte Wort
über das Verhältnis von Vinzenz und Augustin in einem langen und

gründlichen Artikel von W. O'Connor6 gesprochen, der alle inhaltlichen

und äusserlichen Argumente aufzählt und zur überzeugenden
Schlussfolgerung kommt, dass Vinzenz kein Semipelagianer war,
sondern gerade ein überzeugter Anhänger Augustins.

Für wen wurde das Commonitorium geschrieben?

Am Anfang des Commonitoriums sagt Vinzenz selbst: «Ich habe das
»

Werk geschrieben, damit der Schwäche meines Gedächtnisses bei

fleissigem Lesen abgeholfen werden kann»7. Aber diese Bescheidenheit

ist offenbar rhetorisch: an anderen Stellen der Schrift wird klar,
dass er dem Leser Richtlinien empfehlen will für den rechten christlichen

Glauben, damit Ketzerei von Rechtgläubigkeit unterschieden

4 Augustinus, 2. Ausgabe, Rothomagi 1643, Erste Abteilung, De haeresi pe-
lagiana, 32D; vgl. 33, 177, 178. O'Connor (vgl. Fn.6), 127 Ak. 12 ist zu ungenau.

5 Zum Ganzen vgl. die Einführungen von F. Brunetière und P. de Labriolle
zu ihrer Übersetzung des Commonitoriums, Saint Vincent de Lérins, Paris
1906, V-XLVII und XLIX-XCVIII.

6 Saint Vincent of Lérins and Saint Augustine, Doctor Communis /6 (1963)
125-257.

7 Vgl. die deutsche Übersetzung von Gerhard Rauschen, in: Bibliothek der
Kirchenväter, zweite Reihe Nr. 20, 1914, 14.

45



werden kann. Die wichtigste Richtlinie, die er gibt, ist der berühmte
«Kanon» in Kapitel 2: «Desgleichen ist in der katholischen Kirche
selbst entschieden dafür Sorge zu tragen, dass wir das festhalten, was
überall, was immer und was von allen geglaubt wurde; denn das ist im
wahren und eigentlichen Sinne katholisch.»8 Die ganze Schrift ist

rings um diese Norm herum aufgebaut; Vinzenz gebraucht sehr viele
Worte, um historische Beispiele aufzuzeigen, die die Wahrheit und
Zuverlässigkeit dieses Kanons beweisen sollen. Auch werden mögliche

Gegenargumente formuliert, angegriffen und entkräftet. Eins von
solchen möglichen Gegenargumente steht in Kapitel 23: «Wird es also
in der Kirche Christi keinen Fortschritt der Religion geben»9, wenn
man ausschliesslich an dem festhalten muss, was überliefert worden
ist? Nein, sagt Vinzenz, organisches Wachstum kann es geben, aber
keine willkürliche Neuerung. Kapitel 23 hat in der Wirkungsgeschichte

des Commonitoriums eine besondere Rolle erhalten, da es so

ungefähr als Gegenstück zu Kapitel 2 gebraucht wurde, vor allem im
19. Jahrhundert, wie wir noch sehen werden. Hier ist nur wichtig
festzuhalten, dass im literarischen Rahmen des Commonitoriums selbst
das Argument von Kapitel 23 sicher nicht gemeint ist als Gegenstück
zu Kapitel 2. Die Argumentation des Commonitoriums hat ihren Kern
in Kapitel 2; alles übrige ist entweder Beispiel der Wahrheit des

Kanons oder ein zu entkräftendes Gegenargument. Und zur letztgenannten

Kategorie gehört auch das Argument von Kapitel 23.

Bleibt also noch die Frage, welches Publikum Vinzenz in seinem

Werk nun eigentlich ansprechen wollte. Die Anhänger der These,
Vinzenz sei ein semipelagianischer Anti-Augustiner, hielten das Commonitorium

für eine polemische Schrift gegen die Neuerungen der
Gnadenlehre Augustins. Diese Meinung überwog von Vossius bis zur
Mitte des 20. Jahrhunderts und wurde in altkatholischen Kreisen
deshalb manchmal als ein Problem für die Stellung des Vinzenz erfahren.
Wie konnte er mit einem so wichtigen Kirchenvater wie Augustin in
einem so wesentlichen Punkt der christlichen Lehre uneinig sein? Nur
gut, dass man bei Vinzenz keine allzu schroffen pelagianischen Aussagen

finden konnte! Doch als die Erkenntnis, dass Vinzenz kein Gegner,

sondern sogar ein Anhänger und Verehrer Augustins war, in die

wissenschaftliche Welt durchbrach, war es eigentlich schon zu spät: es

8 Rauschen, il.
9 Rauschen, 56.

46



kam in einer Zeit, worin der Stern des Vinzenz eigentlich schon

untergegangen war.
Aber bevor wir den Lauf dieses Sterns weiter verfolgen, müssen wir

zuerst noch versuchen besser festzustellen, was Vinzenz mit seinem
Commonitorium eigentlich erreichen wollte. Hermann Josef Sieben10

stellt fest, dass die Kommentatoren fast ausschliesslich interessiert waren

am Kanon in Kapitel 2 als Regel zur Unterscheidung zwischen
Häresie und Orthodoxie. Doch hatte Vinzenz natürlich seine eigenen
Gründe für seine Suche nach Massstäben der Rechtgläubigkeit.
Sieben" formuliert es so: Vinzenz «hat über den faktischen Weg der
Orthodoxie, insbesondere über die kritischen Stationen (Donatismus,
Arianismus und Nestorianismus) nachgedacht und versucht, die je
verschiedene kirchliche Reaktion in ihrem Wesen zu erfassen... Der
Kanon ist also nicht a priori <deduziert>, sondern a posteriori - im
Grunde aus drei Fällen - <induziert>.»

Der Kanon in Kapitel 2 wird gefolgt vom Programm der Schrift.
«Was überall, was immer und was von allen geglaubt wurde», was die
Definition des Wortes «katholisch» ausmacht, wird näher umschrieben

als universitas. «Allgemeinheit» antiquitas, «Altertum», und con-
sensio, «Einstimmigkeit». Das erste Kriterium, «Allgemeinheit», ist
eine synchrone ökumenische Norm, die aufkam im Kampf gegen die
Donatisten. Es war bloss ein «kleiner Teil der Kirche», der sich «von
der allgemeinen Glaubensgemeinschaft» absonderte, und aus diesem

Konflikt wurde das Prinzip klar, dass «dem Wahne eines einzelnen
oder doch nur weniger die gesunde Lehre aller» vorzuziehen sei12. Es

konnte aber auch einen schweren Fall geben, so wie bei den Arianern,
von welchem «Gift nicht mehr ein kleiner Teil, sondern fast der

ganze Erdkreis angesteckt» wurde. Daraus wurde klar, wie gefährlich
es war, eine «neue Glaubenslehre» einzuführen. Dafür gab es das

Prinzip des Altertums, also ein diachrones Kriterium: es bedeutet
soviel wie «die rechtgläubige Tradition». Rechtgläubig, denn Vinzenz
konnte nicht verneinen, dass auch im Altertum manchmal
abweichende Meinungen «zweier oder dreier Männer oder sogar einer ganzen

Stadt oder Provinz angetroffen» wurden. Doch meinte er urteilen
zu können, dass solche Meinungen nie eine eigene, unabhängige
apostolische Tradition vorzeigen könnten, sondern immer auf irgendeiner

10 Die Konzilsidee der Alten Kirche, 1979, 149.
" Sieben. 151.
12 Kap.2-4; vgl. Rauschen. 17-19.

47



dreisten Neuerung der rechtgläubigen Lehre beruhen mussten. Und
damit kommt das dritte Kriterium, die Einstimmigkeit, ins Visier.
Hierfür mussten «die Beschlüsse eines allgemeinen Konzils, wenn solche

in alter Zeit von der Gesamtheit gefasst wurden», vorgezogen werden.

Es könnte aber natürlich auch Fälle gegeben haben, wenn eine

«trügerische Neuerung» auftauchte, «über die sich kein derartiger
Beschluss» eines Konzils «finden» liess. Die Lösung: «Dann wird» man
«sich Mühe geben, die Aussprüche der Alten miteinander zu
vergleichen...» 13 Das Kriterium der Einstimmigkeit bezieht sich also auf das

Altertum, damit eine gegenwärtige Geteiltheit geheilt werden kann.
Und falls im Altertum schon Unstimmigkeit herrschte, bezog man sich

auf die Beschlüsse eines allgemeinen Konzils und, falls es im Altertum
kein Konzil gegeben hatte, das entsprechende Beschlüsse formuliert
hatte, auf das einstimmige Urteil der Kirchenväter (methodisch wird
diese Richtlinie näher ausgearbeitet in Kapitel 28). So gab es im Falle
der Arianer anfänglich keine Einstimmigkeit und kein Konzil, das

entsprechende Beschlüsse gefasst hatte, bis zum Konzil von Nizäa. Konzile

sind also wichtige Entscheidungsgremien für Vinzenz. Das wird
noch klarer im Falle der Ketzerei, die Vinzenz mehr speziell mit dem

Kriterium der Einstimmigkeit verbindet: der Nestorianismus. Nestorius

wurde nämlich 431 auf dem Konzil von Ephesus verurteilt, drei
Jahre vor der Abfassung des Commonitoriums. Obwohl Vinzenz noch
verschiedene andere Ketzereien bespricht, nimmt der Nestorianismus
in seinem Werk einen sehr grossen Platz ein. In Kapitel 11 und 12

beschreibt Vinzenz, wie Nestorius die Kirche gespalten hat mit seiner di-
chotomistischen Christologie; alles, was Nestorius je getan hatte, war:
teilen. In Kapitel 15 beschuldigt Vinzenz Nestorius des Adoptianis-
mus: in jeder möglichen Hinsicht teilt er die Einheit Christi und der

Trinität. Das zweite Buch des Commonitoriums, das dem Vinzenz
gestohlen wurde, soll nach der Zusammenfassung in Kapitel 29-33 sich

hauptsächlich mit Nestorius und dem Konzil von Ephesus befasst
haben. Dann bleiben aber zwei Fragen: 1. Warum beschäftigt Vinzenz
sich so intensiv mit dem Nestorianismus? und 2. War der Diebstahl
des zweiten Buches des Commonitoriums, mit soviel Interesse am
Nestorianismus, dogmatisch motiviert?

Nun, der Nestorianismus wurde im Westen wohl von allen Parteien

und Richtungen abgelehnt. Das geschah allerdings nicht aufgrund
eines skrupulösen Studiums der eigentlichen Absichten der Theologie

13 Kap.3-4; vgl. Rauschen, 18/19.

48



des Nestorius. Im Gegenteil. Parteiische Übersetzungen seiner Arbeiten

ins Lateinische, besorgt von Nestorius' grösstem Gegner, Cyrillus
von Alexandrien, hatten seine Meinungen im Westen besonders schief
dargestellt. Dadurch machte Nestorius den Eindruck, ein schlimmerer
Ketzer als Arius zu sein. Im Prozess der negativen Meinungsbildung
über Nestorius spielte ein Landsmann des Vinzenz, Johannes Cassia-

nus, eine bedeutende Rolle. Um 430, also vier Jahre vor der Abfassung

des Commonitoriums, hatte er seine letzte theologische Arbeit
verfasst mit der Überschrift: De Incarnatione. Er schrieb sie im Auftrag

des römischen Erzdiakons Leo. Das Ziel der Arbeit war, den
Nestorianismus als Ketzerei vorzuzeigen. Cassianus' These in De
Incarnatione ist nun, Nestorius verdanke seine ganze ketzerische Entwicklung

der Tatsache, er habe zuviel die Schriften des Pelagius studiert
Es scheint daher eine logische Annahme, dass auch Vinzenz eine enge
Verbindung zwischen Nestorianismus und Pelagianismus sah. Diese

Verbindung war wohl die Ursache, dass auch die Ostkirche den

Pelagianismus verurteilte, obwohl die Lehre des Pelagius im Osten weniger

fremd war als im Westen '4. Die Annahme, dass Vinzenz in seiner
Schrift eine solche Verbindung zwischen Nestorianismus und Pelagianismus

voraussetzt, wird wahrscheinlicher gemacht durch die Tatsache,

dass Vinzenz im vorletzten Kapitel des Commonitoriums, Nr. 32,
zwei Papstbriefe zitiert, einen, dessen Tinte kaum trocken war, von
Papst Sixtus III., der versucht zu vermitteln im nestorianischen

Kampf, der nach dem Konzil von Ephesus noch nicht zu Ende war,
und einen etwas älteren, von Papast Coelstinus L, geschrieben an die

gallischen Bischöfe mit einer Warnung gegen pelagianische Tendenzen

in Südfrankreich.
Ich meine, dass wir jetzt unsere zwei Fragen beantworten können.

Vinzenz war so interessiert am Nestorianismus, weil es eine noch
immer aktuelle Frage war, aber noch mehr, weil er den Nestorianismus
als ein Produkt des Pelagianismus sah. Dieses besondere Interesse am

Pelagianismus wird begreiflicher, wenn wir die zweite Frage zu
beantworten versuchen. Ich schlage vor, dass Vinzenz als Anhänger Augustins

im semipelagianischen Lérins in einer schwierigen Lage war oder
sich wenigstens grosse Sorgen machte wegen des dogmatischen Kurses

seines Klosters, vor allem nach dem Amtsantritt des neuen Abtes
Faustus im Jahre 433, der später Bischof von Riez wurde, also ein Jahr

vor der Abfassung des Commonitoriums. Möglicherweise wurde ihm

14 P.Fransen, Was Pelagius werkelijk Pelagiaans?, in: Bijdragen 57(1976) 86.

49



der auf Einzelblätter geschriebene Text gestohlen, weil er im zweiten
Buch einen Angriff auf pelagianische Sympathien seiner Ordensleute
machte.

Das Commonitoriums ist aber keine reine Gelegenheitsschrift.
Auch wenn die dogmatische Lage in Lerin Vinzenz veranlasst hat, es

zu schreiben, hat es doch den Anspruch, ein für allemal Richtlinien
gegen in der Zukunft auftretende Ketzereien zu geben.

Vinzenz im 19. Jahrhundert

Wir haben gesehen, dass Vinzenz vom 16. bis zum 18. Jahrhundert als

ein bedeutender Kirchenvater betrachtet wurde. Im 19. Jahrhundert
aber begann sein Stern sich zu neigen. Sowohl Protestanten als auch
Katholiken fingen an, seine Brauchbarkeit zu bezweifeln. Paradox
genug erreichte sein Ruhm einen gewissen Höhepunkt zur Zeit des

Ersten Vatikanischen Konzils in 1870. Aber danach verschwindet unser
Kirchenvater relativ schnell aus dem Interesse der Theologen. Der
holländische Jesuit L. Clobus schrieb 1913-1914 noch 170 Seiten in
einer Zeitschrift zur Aufwertung des Vinzenz und zur Widerlegung aller,
die ihn nicht oder falsch gebrauchten, aber er beendet den sechsten

Artikel seines Studiums abrupt mit einem letzten «wird fortgesetzt» l5.

Ist Clobus gestorben? Oder war Vinzenz als Thema «tot» für die

Schriftleitung?
Protestanten bemerken, dass wenn man den Kanon des Vinzenz

streng anwendet, nicht allzuviel übrigbleibt, was mit Fug und Recht

geglaubt werden kann. Interessant genug klingt derselbe Ton in einem

Artikel in De Oud-Katholiek v'ora Februar 190416. «Nicht sehr viele
Punkte sind immer, überall und von allen geglaubt worden. Die meisten

Punkte sind zweifelhaft, und dann soll man Kirchen, Völker und
Personen freilassen.»

In römisch-katholischen Kreisen erwachte ebenfalls die Kritik an

Vinzenz. Aber anfänglich eher weil er die Lehrautorität der Kirche zu

wenig betont hatte. Konservative Theologen fanden sein Plädoyer für
persönliche Untersuchung der Kirchenväter (in Kapitel 28) anstössig,

15 De heilige Vincentius van Lérins en zijn Commonitoria, in: Studien,
Tijdschrift voor godsdienst, wetenschap en letteren 79 (1913) 231-259; 80

(1913) 274-307, 402-420, 445-473; 81 (1914) 1-37.
16 S.16.

50



weil man nach ihnen vor allem glaubend der Autorität der Kirche
gehorchen sollte. Andere, wie Döllinger, fanden den Kanon des Vinzenz

ganz gut brauchbar zur Bestreitung der Auffassung der kirchlichen
Autorität, wie diese von Vatikanum I formuliert wurde.

Ignaz von Döllinger und Vinzenz von Lerinum

Für Ignaz von Döllinger war der Kanon des Vinzenz immer sehr wichtig.

Doch wird ihm von neueren römisch-katholischen Studien
Inkonsequenz im Gebrauch des Kanons vorgeworfen. Im Anfang nämlich
soll er den Kanon für gut vereinbar gehalten haben mit der Idee einer

Dogmenentwicklung, wie Vinzenz selber diese in seinem 23. Kapitel
anbietet. Nach Peter Neuner11 haben Speigl, Finsterhölzl und Kasper
unrecht, Döllinger zu sehr und zu lange mit einer Art Aufklärungstheologie

zu verbinden, die die Übereinstimmung im Glauben der
alten Kirche als absolute Norm für alles spätere christliche Glauben
und Denken hält. Neuner legt dar, dass Döllinger diese Position
vielleicht in seiner theologischen Jugend eingenommen hat, aber dass er
schon von 1830 an eine organische Auffassung der Dogmenentwicklung

entfaltet. Wir aber stellen fest, dass Döllinger eine solche Auffassung

gehabt haben kann und muss, sobald er den Kanon in Kapitel 2

des Commonitoriums sich zu eigen machte. Denn das Bild der organischen

Entwicklung steht bei Vinzenz in Kapitel 23, und in Döllingers
Zeit wurden die Kirchenväter noch ganz und im Original gelesen.% So

hat Neuner sicher auch Unrecht, wenn er behauptet18, der «Gedanke
von der Tradition als der organischen Entwicklung aus innerer Dynamik

tritt nun weithin an die Stelle des Commonitoriums des Vinzenz
von Lérins. Im Zentrum steht nicht mehr die Unwandelbarkeit dessen,

was bereits im Ursprung als gegeben gefordert wird, sondern die
Entfaltung aus dem Samenkorn». Das Bild der Entfaltung des Samenkorns

kommt allerdings aus Vinzenz von Lérins. Ich zitiere den
Schlussteil von Kapitel 23: «Unsere Vorfahren haben vor Zeiten auf
dem Saatfelde der Kirche die Samen des Glaubensweizens ausgestreut.

...es wäre das Richtige und Entsprechende, dass wir, da Anfang
und Ende sich nicht widersprechen dürfen, von dem Wachstum der

Weizenunterweisung auch die Frucht des Weizendogmas einernten, so

17 Döllinger als Theologe der Ökumene, 1979, 24.
18 Neuner, 25.

51



dass, wenn sich etwas von jenem uranfänglichen Samen im Laufe der

Zeit entwickelt, dasselbe jetzt grünt und zur Reife gelangt, an der

Eigentümlichkeit des Keimes sich aber nichts ändert; Aussehen, Gestalt
und Bestimmtheit mögen neu werden, das Wesen der Arten aber muss
dasselbe bleiben.» 19 Es scheint mir also, dass Döllinger Vinzenz genau
so gelesen hat, wie er gelesen werden wollte: der Kanon von Kapitel 2

ist der Kern der Sache, aber die Bemerkung über die Dogmenentwicklung

in Kapitel 23 darf nicht vergessen werden. Bestimmt aber haben

die verschiedenen theologischen Auseinandersetzungen der Zeit die

Akzente, die Döllinger bei seinem Vinzenzgebrauch setzte, beeinfiusst.
In seiner ersten Periode gebrauchte Döllinger den Kanon gegen die

Protestanten, etwa wie Bossuet, weil er beweisen wollte, dass der
katholische Glaube seiner Zeit der Glaube der Kirchenväter war.

Aber es ging nicht darum, zu behaupten, dass die alte Kirche dem

zukünftigen christlichen Glauben inhaltlich eine Art unwandelbare
und ewige Norm gesetzt habe. Dies ist schon klar in der Stellungnahme

der Münchener Fakultät zur vorgenommenen Dogmatisierung
der Immaculata Conceptio. Sie betrachtet die unbefleckte Empfängnis
als eine sententia pia. die nicht fide divina als Dogma definiert werden

konnte, weil es sich hier nicht um eine geoffenbarte Wahrheit
handelte, und auch nicht um eine ungeschriebene Tradition, die durch
allgemeine, ununterbrochene Überlieferung mitgeteilt worden war. Die

Heilige Schrift bot für sie sogut wie keinen Anhaltspunkt, und auch

die Schriften der Väter enthielten kaum eine zur Bekräftigung der

Doktrin hinreichende Aussage20. Solche Argumente müssen in Döllingers

Kopf mitgespielt haben, als er den Kanon des Vinzenz herbeirief,
am meisten bei der Auseinandersetzung von 1870. Der Vorwurf,
Döllinger habe Tradition und alte Kirchengeschichte einfach einander

gleichgesetzt21, ist unbegründet. Er berief sich 1870 nicht hauptsächlich

auf das Kriterium des Altertums, weil er meinte, die Allgemeinheit

des Vatikanums könnte nicht bezweifelt werden22. Clobus2} zitiert
die nachfolgenden Worte Döllingers aus der Collectio Lacensis (VII
1504a): «Auf dem Concil selbst beweist der Widerspruch, den eine

19 Rauschen. 58.
20 Vgl. M. Wehlauff. Die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio (1854),

in: Georg Schwaiger (Hrsg.), Konzil und Papst, 1975, 476.
21 J. Speigl. Das Traditionsprinzip des Vinzenz von Lerinum, in: G.Schwai¬

ger (Hrsg.), Hundert Jahre nach dem Ersten Vatikanum, Regensburg 1970, 144.
22 Neuner. 144.

"Studien «0(1913) 299.

52



Anzahl der Bischöfe gegen eine als Dogma zu verkündende Meinung
erhebt, dass in den von ihnen repräsentirten Theilkirchen diese

Meinung nicht für wahr, nicht für göttlich geoffenbart gehalten worden
ist, und auch jetzt nicht dafür gehalten wird. Damit ist aber schon
entschieden, dass dieser Lehre oder Meinung die drei wesentlichen
Erfordernisse der Universalität, der Perpetuität und des Consensus abgehen,
dass sie also auch nicht der ganzen Kirche als göttliche Offenbarung
aufgedrungen werden darf.» Döllinger fand das Problem des Vatikanums,

wie Neuner sagt, dass man meinte, dass die drei Kriterien
einander gegenseitig ersetzen konnten, so dass man «katholisch» definieren

konnte als das, was heute von allen geglaubt wird, nicht allein, was
immer geglaubt wurde. In dem Sinne betrachtete Döllinger das

Unfehlbarkeitsdogma als einen Bruch mit der Tradition und eine
Preisgabe der Apostolizität24: «katholisch» war für die römisch-katholische

Kirche nicht mehr, was überall, immer und von allen
geglaubt wurde, sondern was der Papst und seine Anhänger als
Glaubenswahrheit verkündeten. Eigentlich war die römische Kirche
dadurch wie die protestantische geworden, denn die Kontinuität mit der
alten Kirche war gebrochen. Nicht unbedeutend ist, dass das
Vatikanum selber den Angriff mit dem Kanon des Vinzenz als Waffe zu
widerlegen suchte mit einer Berufung auf Kapitel 23 desselben
Vinzenz. Kapitel IV De fide et ratione der dogmatischen Konstitution De
fide zitiert: «Wachsen also und kräftig zunehmen soll sowohl bei dem
einen Menschen als in der ganzen Kirche, nach den Stufen des Alters
und der Zeiten, die Einsicht, das Wissen und die Weisheit, aber lediglich

in der eigenen Art, nämlich in derselben Lehre, in demselben
Sinne und in derselben Bedeutung.»25 Aber das Problem war ja
gerade, ob das neue Dogma ein organisch entwickeltes Produkt oder ein

Fremdkörper in der christlichen Tradition war.

Der Gebrauch des Kanons des Vinzenz bei den Altkatholiken

Bei den Altkatholiken hat der Kanon des Vinzenz ebensowenig wie
bei Döllinger als theologisches Forschungsprinzip funktioniert26. Es

24 Neuner. 244 Ak. 19.
25 T. Granderath, Constitutiones dogmaticae sacrosancti oecumenici concilii

vaticani, Freiburg i.Br. 1872, 94/95; vgl. Rauschen. 57.
26 Gegen Speigl. Traditionslehre und Traditionsbeweis in der historischen

Theologie Ignaz Döllingers, Essen 1964, 18, 157.

53



gibt meines Wissens keine altkatholischen Schriften, die es so gebrauchen;

eher gibt es vorsichtige Äusserungen bei den Bischöfen Rinkel,
Küry und Gauthier, wo der Kanon des Vinzenz in sehr eingeschränktem

Sinne angewandt wird27. Und bereits 1870 in der Nürnberger
Erklärung wird gegen Vatikanum I protestiert, weil «der blosse Bruchteil
einer Bischofsversammlung hat gegen den beharrlichen und noch
zuletzt schriftlich erneuerten Widerspruch einer durch ihre Zahl sowohl
als durch die Dignität und den Umfang ihrer Kirchen überaus gewichtigen

Minorität eine Lehre zum Dogma erhoben, von der es notorisch
und evident ist, dass ihr von den drei Bedingungen keine, weder das

Immer, noch das Überall, noch das von Allen, zukomme.»28 Hier ist
also überhaupt keine Rede einer Verabsolutierung der alten Kirche.
Im Gegenteil, es geht darum, dass gerade im Jahre 1870 keine
Allgemeinheit und keine Einstimmigkeit vorhanden war. Auf dem Kriterium

des Altertums wird in dieser Erklärung nicht weiter eingegangen.
Es ging darum, dass das Vatikanische Konzil nicht die Konziliarität
der Konzile der ungeteilten Christenheit des ersten Jahrtausends
hatte.

Im Jahre 1889 formuliert die Utrechter Bischofserklärung29
ausdrücklicher, wie das Vinzenz'sche Kriterium des Altertums zu verstehen

sei. Der ganze Inhalt der altkirchlichen Theologie wird nicht zum
theologischen Forschungsprinzip gemacht. Die Bischöfe sagen mit
Vinzenz: wir halten fest an dem Glauben der alten Kirche, d.h. wir
fangen nicht von Neuem an, aber wir stehen auf der Basis der alten
Kirche. Und was ist es genau, was sie aus der alten Kirche festhalten?:
«die ökumenischen Symbole» und «die allgemein anerkannten
dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen Synoden des 1. Jahrtausends».

Streng genommen können damit inhaltlich nur die trinitarischen

und christologischen Entscheidungen der alten Kirche gemeint
sein - mehr nicht. Aber die Bischöfe haben natürlich nicht sagen wollen,

dass es nach diesen dogmatischen Grundentscheidungen keine

Entwicklung in der Lehre mehr geben könnte. Denn sonst wäre ja jede
Theologie unmöglich.

27 Vgl. L. Gauthier. Actualité de saint Vincent de Lérins, in: C. van Kasteel/
P. J. Maan/M. F. G. Parmentier. Kracht in zwakheid van een kleine wereldkerk,
Festschrift Erzb. Kok, Amersfoort 1982, 101-105.

28 J. F. von Schulte. Der Altkatholizismus, Giessen 1887, 15; auch in U. Küry.
Die altkatholische Kirche, 2. Aufl., Stuttgart 1978, 444 (Punkt 3).

29 U.Küry. a.a.O., 452.

54



Dieses Problem wird nicht weiter angesprochen. Wenn die Bischöfe
nämlich in ihrer Erklärung fortfahren, die Dogmas von 1870 und 1854

zu verwerfen, zeigen sie nicht explizit, wieso diese Dogmen mit der
dogmatischen Lehre der alten Kirche in Widerspruch stehen. Inhaltlich

waren sie vielleicht als theologische Lehrmeinungen hier und da
bekannt (vielleicht schon in den Wunschträumen einiger damaligen
Bischöfe von Rom). Doch betrachtete die alte Kirche den Inhalt dieser

Dogmen nicht als dogmatisierbar. Über die Stellung der Gottesmutter

im Glauben der Kirche wurde Ausreichendes vorgeschrieben
auf dem Konzil von Ephesus. Die Stellung des Bischofs von Rom war
jedoch gerade keine Glaubenssache. Der Verweis der Utrechter
Bischofserklärung auf den historischen Primat, der von mehreren
ökumenischen Konzilien und Kirchenvätern dem Bischof von Rom
zugesprochen wurde, ist dann auch kein Verweis auf dogmatische, sondern
auf kirchenrechtliche Entscheidungen der Konzilien und kirchenrechtliche

Aussagen der Kirchenväter. Der zweite Punkt der Erklärung nennt
die vatikanischen Dekrete Dekrete, die «mit dem Glauben der alten
Kirche in Widerspruch stehend und die altkirchliche Verfassung
zerstörend» sind, aber gibt nur ein Beispiel für den Widerspruch dieser
Dekrete zu, der altkirchlichen Verfassung; es wird nicht gesagt, wie
diese Dekrete dem dogmatisierten Glauben der alten Kirche
widersprechen; die Mariologie wird nicht besprochen.

Denn die Bischöfe wollen hiermit sagen, das eigentliche Problem
sei, dass das Vatikanum aus einem kirchenrechtlichen Problem eine
Glaubenssache gemacht hat. Dürfen wir die Erklärung so lesen: Der
Glaube der alten Kirche betraf grundlegende Punkte der Gotteslehre
und der Christologie, auch die Position der Gottesmutter im christlichen

Glauben. Die Frage nach der Qualität des Primats aber war
immer Gegenstand der Anerkennung durch die Kirche: Konzilien,
Kirchenväter, kurz, die ganze Kirche. Papst Pius dagegen hat, sich
stützend auf viele, aber längst nicht alle Bischöfe im Konzil, 1870 die
kanonistische Frage nach dem Recht des Papstes auf eine bestimmte
Form des Primats in der Kirche in die dogmatische Frage nach dem
Glauben an einen gottgegebenen Universalprimat umgewandelt, also

aus einer kirchenrechtlichen Frage eine Glaubenssache gemacht und
die Lösung der Frage gleich mitgegeben, dadurch, dass er diesen
Glauben zu erzwingen versuchte. 1854 hatte sein Vorgänger einen
derartigen Wandlungsprozess schon eingeübt, weil er eine theologische
Lehrmeinung in ein verpflichtetes Lehrstück umwandelte. 1870 war
der Einsatz aber noch grösser. Und jetzt müsste der Universalprimat

55



von der Kirche sowohl glaubend angenommen werden als zugleich
den Glauben der Kirche bestimmen. Damit wurde einer nicht
unbedeutenden Minderheit der Bischöfe das Recht abgesprochen, nicht
nur zu bezeugen, dass aufgrund der Tradition ihrer Ortskirchen der
Papst keinen universalen gottgegebenen Rechtsprimat für sich
beanspruchen konnte, sondern auch, dass es hier keine Glaubensfrage im
altkirchlichen Sinne betraf.

Was war also nach der Bischofserklärung die Kritik des Kanons des

Vinzenz am Vatikanischen Konzil? Nicht, dass die ganze Versammlung

von Meinungen und Entscheidungen der alten Kirche buchstäblich

hätte nachgesprochen werden müssen. Es werden genügend
Kirchenväter in den Akten des Konzils zitiert, sogar Vinzenz von Lérins!
Was «mit dem Glauben der alten Kirche in Widerspruch stehend und
die altkirchliche Verfassung zerstörend» war, war:

- Erstens, dass das Erste Vatikanum kein ökumenisches Konzil
genannt werden konnte, vor allem deswegen, weil die anderen christlichen

Kirchen nicht eingeladen waren - es ist eine Kritik, die erst
nach dem Konzil auf den Unionskonferenzen und den ersten
Altkatholikenkongressen laut wurde, und die von Döllinger vorbereitet
wurde in seiner theologischen Arbeit. Nach den grossen Schismen
kann es kein ökumenisches Konzil geben, das von einer Kirche und

nur für eine Kirche einberufen wird. Das Kriterium der Allgemeinheit

wurde also deutlich synchron ausgearbeitet, ehe die Bischofserklärung

geschrieben wurde.

- Zweitens, dass in der alten Kirche, im Altertum, die Frage des Pri¬

mats kein dogmatisches Problem war, sondern eine Verfassungsfrage.

Es war gegen den Geist der ganzen alten Kirche, den päpstlichen

Primat zuerst zu universalisieren und ihn dann in ein Dogma
umzuwandeln. Das Kriterium des Altertums war 1889 also keine
reine Nostalgie, «Ach, wäre alles noch, wie es früher war». Es war
ein Protest gegen die Protestantisierung des Katholizismus.

- Drittens das Kriterium der Einstimmigkeit. Hier ging es darum, dass

die Beschlüsse des Vatikanums nicht in Einstimmigkeit angenommen

worden waren - nicht nur, weil bloss ein Teil der ganzen
Christenheit gefragt worden war, sondern auch innerkatholisch. Erinnern

wir noch einmal an die oben schon zitierte Aussage Döllingers:

«Auf dem Concil selbst beweist der Widerspruch, den eine

Anzahl der Bischöfe gegen eine als Dogma zu verkündende
Meinung erhebt, dass in den von ihnen repräsentirten Theilkirchen
diese Meinung nicht für wahr, nicht für göttlich geoffenbart gehal-

56



ten worden ist, und auch jetzt nicht dafür gehalten wird. Damit ist
aber schon entschieden, dass dieser Lehre oder Meinung die drei
wesentlichen Erfordernisse der Universalität, der Perpetuität und
des Consensus abgehen, dass sie also auch nicht der ganzen Kirche
als göttliche Offenbarung aufgedrungen werden darf.»

Heutige Unbrauchbarkeit des Kanons von Vinzenz im Lichte der

Geschichtswissenschaft, Walter Bauers und der Frauenordination?

Diese Ausführungen sind sehr unvollständig. Man müsste noch
zeigen, wie der Stern des Vinzenz definitiv untergegangen ist, vor allem
nachdem klar wurde, dass er eine sehr ideologische und historisch
unzuverlässige Sicht der Kirchengeschichte hegt, die zwar bei allen
altkirchlichen Theologen und fast allgemein bis zur Aufklärung verbreitet

war, aber die in unserem Jahrhundert nicht zuletzt durch die Arbeit
Walter Bauers: Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Christentum30,

und die noch immer fortdauernde Diskussion über seine Thesen,

völlig unmöglich geworden ist. Nicht, dass wir es Bauer abkaufen,

dass die Ketzerei an fast allen Orten der Welt früher auftrat als
die Rechtgläubigkeit, und dass die Rechtgläubigkeit ein römisches
Produkt ist. Das ist eine sehr anachronistische Auffassung der
Begriffe Rechtgläubigkeit und Ketzerei und der kirchenpolitischen Rolle
der Kirche von Rom. Aber er hat uns die Augen dafür geöffnet, dass

der Glaube der Urkirche sehr vielgestaltig war und dass die
Rechtgläubigkeit sich erst sehr allmählich, Schritt für Schritt, ausgeprägt
hat. Auf jeden Fall hat Bauer völlig Recht, wenn er der traditionellen
Auffassung widerspricht, die jede jemals verurteilte Ketzerei per
definitionem für eine eigenmächtige Neuerung und Änderung des apostolischen

Glaubens hält31. Und das ist gerade eine Hauptthese unseres

heiligen Vincentius.
Also müsste man zeigen, wie die alte Kirche nie wirklich ungeteilt

war, und wenigstens die orientalischen Kirchen, die «monophysitischen»

und die «nestorianische», in der Gesamtschau des ersten
Jahrtausends einbeziehen. Man müsste sich fragen, ob und wie in der
Kirchengeschichte je etwas Neues passieren kann, das nicht schon deut-

30 (1) 1934,(2) 1964.
31 Die Ehrlichkeit gebietet zu gestehen, dass die Interpretation des historischen

Materials, worauf Bauer sich stützt, öfters angefochten worden ist,
zuletzt von Thomas A. Robinson. The Bauer Thesis Examined, Lewiston 1989.

57



lieh in der Tradition vorgegeben ist, wie. z. B. die Sache der Frauenordination,

womit heutzutage das Problem der Tradition immer neu
aufgeworfen wird32. Wichtig ist schliesslich zu sehen, dass selbst bei
Vinzenz das Kriterium der Einstimmigkeit zuerst genannt wird; erst in
zweiter Instanz steigt er hinab zum Altertum. Und da er meint, jede
Ketzerei sei eine Neuerung, und diese Meinung falsch ist, kann man
seine Traditionsauffassung nicht mehr ohne weiteres übernehmen. In
Kürze: das ganze Problem der rechtmässigen Dogmenentwicklung
und der legitimen Meinungsverschiedenheiten in der Theologie
bedürfte einer viel eingehenderen Behandlung, als sie bei Vinzenz zu
finden ist. Doch das wäre ein anderes Referat33.

Hilversum M. F. G. Parmentier

32 Altkatholisch ist, zu meinen, dass nach altkirchlicher Auffassung das

Papstdogma ein Beispiel von etwas «ganz Neuem» in der Kirchengeschichte
ist; hier liegt dann also tatsächlich eine unerlaubte Neuerung, und keine
organische Entwicklung, im Vinzenz'schen Sinne vor. Aber bedeutet dies automatisch,

dass es also überhaupt keine heilsame neue Ideen in der Kirche geben
könnte, die nicht deutlich in der Tradition verankert sind? Vor allem wenn es

sich um Verfassungsfragen handelt, gäbe es doch vielleicht «Neuigkeiten», die
heilsam für das Leben der Kirche sein könnten. Wenn man z. B. die Frauenordination

nicht gleich zu einer Glaubenssache macht (ist die Neigung zur Sa-

kralisierung aller Amtsfragen vielleicht nicht auch ein verhängnisvoller
Einfluss des Streites um das Papstdogma?), sondern sie betrachtet als eine
Verfassungsfrage, die sich neu stellt im Lichte der Entwicklung der modernen Gesellschaft,

können die theologisch und historisch höchst bedenklichen Versuche,
die altkirchliche Tradition zur Rechtfertigung der Frauenordination bauchreden

zu lassen, aufhören. Erstens, weil man die Tradition der Kirche nicht als

Grapschtonne verwenden soll, und zweitens, weil es in der grosskirchlichen
Tradition einfach nie weibliche Priester gegeben hat. Und in der Alten Kirche
ist das Problem nie seriös in Augenschau genommen. Also hat man auch keine
Glaubenssache aus der Männlichkeit des Priestertums gemacht. Die Tradition
der Kirche lässt uns also frei, selbst über diese ausschliesslich moderne
Verfassungsfrage zu entscheiden.

33 Zum Ganzen vgl. noch M. F. G. Parmentier, Vincentius van Lerinum, de

beide Commonitoria, in: Publicatiereeks Stichting Oud-Katholiek Semina-
rie 20, Amersfoort 1989.

58


	Ignaz von Döllinger und Vinzenz von Lérins

