Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 1

Artikel: Katholizismus und Moderne : eine Buchbesprechung
Autor: Hersche, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katholizismus und Moderne *
Eine Buchbesprechung

Den Kern des anzuzeigenden Buches bilden Aufsitze, die der Freibur-
ger Historiker an verschiedenen und teilweise entlegenen Stellen ver-
offentlicht hat. Die Publikationsform der Zusammenfassung in einem
Buchband ist auch in diesem Fall nicht ganz unproblematisch: Es
kommt zu einigen unnoétigen Wiederholungen (vgl. z.B. die statisti-
schen Zahlen S.150, S.181 und S.239f.), zu einigen Disparititen
(mehrfach wird der Anteil der praktizierenden Katholiken bzw. der
Sonntagsmessbesucher in Stadten auf «rund ein Drittel» beziffert, auf
S.284 und wiederholt auf S.335 findet man dann aber genaue Zahlen),
ferner zu einigen spiirbaren Liicken (vgl. unten zu Abschnitt IIT). Das
wiirde ein Werk «von Grund auf» wohl vermeiden. Doch gibt es auch
genug Gegenargumente. Einmal sind die meisten Aufsitze iiberarbei-
tet, aktualisiert, ja Ausarbeitung von blossen Vorstudien. Rund ein Drit-
tel des Buches, und nicht gerade die unerheblichsten Partien, sind vollig
neu. Entscheidend ist aber, so meinen wir, dass die Fragen, die Altermatt
aufwirft, jetzt und nicht erst in zehn Jahren diskutiert werden miissen.
Danken wir also Autor und Verlag fiir die rasche Publikation.

Der geographische Rahmen des Werks ist die Schweiz, von der der
Verf. allerdings sagt, dass sie «fiir Westeuropa Modellcharakter be-
sitzt» (S.8), ein «ausgezeichnetes Laboratorium fiir die Mentalitatsge-
schichte» sei (S.95), die «aufgearbeiteten Befunde und Hypothesen
auf Linder wie etwa Deutschland oder die Niederlande iibertragen
werden» konnten (S.16). Dem allem ist vollauf zuzustimmen, wir
mochten bloss die Einschrinkung noch stdrker betonen, weil begriin-
dete Hoffnung besteht, dass Altermatts Pionierwerk auch ausserhalb
der Grenzen der Schweiz Beachtung finden wird. In den geschlossen
katholischen Ldndern Siideuropas oder auch der Habsburgermonar-
chie verlief die Entwicklung ndmlich etwas anders, miisste auch zeit-
lich weiter zuriickgegriffen werden, bis zu den Reformen des aufge-
kldrten Absolutismus, welche hier die entscheidende Bruchlinie dar-
stellen. Auch Frankreich ist ein Sonderfall, was hier ohne weitere Be-
griindung erwdhnt werden muss, weil Altermatt die sog. Delumeau-
These tibernimmt (S.65f und 354f.). Diese ist u. E. jedoch ausserhalb
Frankreichs nur beschrinkt verallgemeinerbar. Fiir die Schweiz hinge-

* Urs Altermatt: Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitiits-
geschichte der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Ziirich (Ben-
ziger) 1989, 469 Seiten.

68



gen ist das vorgeschlagene Periodisierungsmodell, bei dem der Verf.
kirchliche und gesamtgesellschaftliche Entwicklungen miteinander
verkniipft, als vorldufiger Grundriss plausibel. Altermatt setzt um 1850
mit der Schilderung des damals sich ausbildenden Milieukatholizis-
mus ein und verfolgt seine Geschichte bis zu seiner allméhlichen Auf-
l6sung seit den fiinfziger Jahren unseres Jahrhunderts, d.h. fast bis in
die Gegenwart.

Altermatt stellt seinen Ausfithrungen einen umfangreichen theoreti-
schen Teil voraus, insgesamt ein «Plidoyer fiir mehr Sozial- und Men-
talitdtsgeschichte in der zeitgeschichtlichen Katholizismusforschung»
(S.17). Wer die desolate Situation der Kirchengeschichte an den
deutschsprachigen Universititen einerseits, das Desinteresse der
«Profanhistoriker» an allem, was nach Religion und Kirche riecht, an-
dererseits kennt, kann diese Forderung, und nicht bloss fiir die Zeitge-
schichte, nur noch mit einem dicken Ausrufezeichen versehen. Der
Verf. zeichnet, belegt am schweizerischen Beispiel, das mindestens im
deutschsprachigen Raum enorme sozialgeschichtliche Defizit der Ka-
tholizismusforschung nach. Sie war und ist noch weitgehend Dog-
men-, Politik-, Institutionen- und «Grosse Mianner»-Geschichte, me-
thodisch Jahrzehnte hinterher. Die Lage ist etwas anders in Frank-
reich, wohl auch in Italien. Der Freiburger Historiker, an einer zwei-
sprachigen Universitédt lehrend, ist einer der ganz wenigen deutsch-
sprachigen Forscher, der diese Anregungen aufgenommen und weiter-
verarbeitet hat. Aber auch seine soziologische und politologische
Schulung weiss er anzuwenden. Gleichwohl ist ihm die Problemfatik
der modernen Wirtschafts- und von dieser dominierten Sozialge-
schichte, an der sich zunehmend ein gewisses Unbehagen breitmacht,
nicht entgangen. Das fiihrt ihn dazu, stidrker alltags- und mentalitéts-
geschichtliche, allgemein gesprochen, kulturgeschichtliche Ansitze
aufzunehmen. Dabei definiert er Kultur im Sinne der neueren Kultur-
anthropologie (man konnte hier auch auf Historiker und Folkloristen
wie Burke, Muchembled und Kaschuba verweisen) sehr weit. Er be-
findet sich damit in Ubereinstimmung mit der neueren Volkskunde,
obschon er nur wenige dieser Arbeiten zitiert (zu ergdnzen wiren wei-
tere gerade fiir die Erforschung der Volksreligiositdt des 19.Jahrhun-
derts richtungsweisende Aufsitze von Gottfried Korff, fiir das 20.Jahr-
hundert ist niitzlich der gesamteuropiische Uberblick von Michael
N. Ebertz/Franz Schultheis, Volksfrommigkeit in Europa, Miinchen
1986). Diese neuen Ansitze werden vor allem anhand der Gegensatz-
paare Volk und Elite sowie Normen und Praxis diskutiert. Ziel

69



ist die Rekonstruktion der religidsen Praxis des Durchschnittskatholi-
ken, die von der lehramtlich definierten, elitiren Religion der Amts-
kirche betridchtlich abweichen kann. Die methodischen Schwierigkei-
ten einer solchen Geschichte des Katholizismus «von unten» diirfen
allerdings nicht unterschitzt werden. Doch ist sie als Korrektiv bitter
notig. Gerade Kirchenhistoriker haben eine fatale Neigung, das, was
sie in ihren Quellen, vorzugsweise kirchenamtliche Regelungen, vor-
finden, auch fiir die historische Wirklichkeit zu halten.

In Abschnitt IT nimmt Altermatt die Thematik seiner Dissertation
«Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto» wieder auf, jedoch
nun unter dem zentralen Begriff der Subkultur oder Sondergesell-
schaft noch besser theoretisch untermauert und bis nahe an die Ge-
genwart herangefiihrt. Das abschliessende Kapitel «Die Frauen am
Rande der Geschichte» verweist auf noch uneingeldste Postulate:
ndmlich die Geschichte der Frau im Rahmen der Religionsgeschichte.
Tatsdchlich sind die Frauen in der Kirche und konsequenterweise der
Kirchengeschichte bis heute in jeder Hinsicht Randfiguren. Zwar hat
die feministische Medidvistik inzwischen die Nonne als Studienobjekt
und emanzipierte Gestalt entdeckt. Uber die zahlenmissig einen be-
merkenswerten Anteil der Bevolkerung ausmachenden Nonnen der
Neuzeit, die im 19.Jahrhundert gerade auch in der Schweiz eine
kleine Renaissance erlebten, haben wir kaum iiber die Hagiographie
der Ordensgriinderinnen hinausgehende Arbeiten, schon gar nicht so-
zialgeschichtliche. Wir konnen uns durch neuere Forschungen zwar
ein wenig ein Bild iiber die evangelische Pfarrfrau in fritheren Zeiten
machen, aber iiber die Rolle der katholischen Pfarrhaushélterin etwa
wissen wir, in Geschichte und wohl auch in der Gegenwart, nichts,
aber auch gar nichts. Hier hat die Sozialgeschichte des Katholizismus
noch ein weites Feld zu beackern. Aber ebenso die Mentalitdtsge-
schichte. Innerhalb der Familie hat ja in erster Linie die Frau die reli-
giosen Traditionen weitergegeben. Sie ist auch die eigentliche Trége-
rin der Volksreligiositidt gewesen. Beides wird von Altermatt spater an-
gedeutet, aber nicht weiter ausgefiihrt, ist wohl auch ein Phinomen,
das noch stirker die vorrevolutiondren Jahrhunderte prégt, wo man
geradezu eine Dichotomie minnliche Elitenreligion — weibliche
Volksreligiositdt konstruieren kann. Das kurze Kapitel befasst sich, im
Anschluss an eine Arbeit von Roswitha Feusi, vorerst einmal mit den
katholischen Frauenorganisationen.

Der auch umfangmaissig kiirzeste Abschnitt 111 scheint uns, gemes-
sen an den Anspriichen des Verf., der unbefriedigendste, und wir neh-

70



men hier gerne die salvatorische Klausel in der Einfiihrung (S. 16) in
Anspruch. Neben durchaus interessanten, auf Abschnitt IV vorweg-
weisenden Einzelheiten bleiben zentrale sozialgeschichtliche Fragen
unerortert. Man wiisste z.B. gerne Konkreteres, wie denn der ge-
fiirchtete Fortschritt, dem die Katholiken mit einer igelhaften Ab-
wehrstellung begegneten, sie bedrohte, etwa gerade das, was die Kari-
katur auf dem Buchumschlag im Vordergrund zeigt: Bahnbau und
Tourismus (mit dem Bergbahnbau, Hotellerie usw.). Dies wird hdch-
stens angedeutet, auch andere, mehr vom Politischen ausgehende, so-
zialgeschichtlich relevante Bedrohungen (Bundesverwaltung, Militir,
hohere Schulen) scheinen nicht auf. Sicher spielten diese Faktoren ne-
ben der Fabrikindustrie fiir die Binnenmobilitit, aber auch — und das
macht die Sache noch interessanter — fiir Mentalitdtsverinderungen
eine Rolle. Uber das grundsitzliche Verhiltnis Katholizismus—Kapita-
lismus schweigt sich Altermatt aus. Zwar wird diese Problematik auch
in andern Lindern wenig diskutiert (vgl. aber, neben édlteren Arbeiten
von Jostock und Schwer/Miiller, Anton Rauscher, Entwicklungslinien
des deutschen Katholizismus, Paderborn 1973). Die bisherigen Fest-
stellungen lassen immerhin die Vermutung zu, dass sich die Kirche,
nach anfinglichen dezidierten Verurteilungen, dem Kapitalismus in
einem langandauernden, eher unterschwellig verlaufenden Prozess an-
gepasst hat. Es ist kaum anzunehmen, dass diese Problematik in der
sich verhéltnisméssig frith industrialisierenden Schweiz keine Rolle
gespielt hat. Man denke an Figuren wie Theodosius Florentini oder
den St. Galler Bischof Greith. Darauf muss hingewiesen werden, weil
Altermatt die These der antimodernen Haltung des Milieukatholizis-
mus doch ziemlich strikt fasst. Wir glauben nicht, dass der «Auf-
marsch gegen den Zeitgeist» so total war; der von Altermatt in die
Nachkriegszeit gesetzte grundséitzliche Paradigmenwechsel hat wohl
einige dltere Wurzeln. Allerdings sind sie vielleicht anderswo leichter
fassbar als in der Schweiz.

In diesen Zusammenhang gehort auch, und das kann in einer Re-
zension fiir die IKZ nicht unterschlagen werden, die christkatholische
Kirche, die bei Altermatt ebenfalls nur en passant erscheint (das Regi-
ster ist mit S.365 zu ergénzen). Zweifellos ist sich der Verf. als gebiirti-
ger Solothurner der Zusammenhinge bewusst. Nachdem sich V. Con-
zemius in seiner zusammenfassenden Darstellung auf die theologi-
schen Fragen beschrinkte und auch P.Stadler, wie Altermatt selber
anmerkt, in seinem umfassenden Werk iiber den Kulturkampf auf eine
sozialwissenschaftliche Betrachtungsweise verzichtet, wire es reizvoll

71



gewesen, in einer Darstellung, die sich explizit als sozialgeschichtliche
versteht, diesem Fragenkomplex etwas nachzugehen, Grundlinien ei-
ner — man mochte fast sagen selbstverstindlich — noch fehlenden So-
zialgeschichte des Altkatholizismus wenigstens zu skizzieren, ausge-
hend etwa von Personlichkeiten wie W.J.Vigier und C.F.Bally. Das
hitte zu weiteren Fragen gefiihrt, etwa die, ob die «Erfolglosigkeit»
(zahlenmissig gesprochen) des Altkatholizismus auch etwas mit dem
Wirtschaftsabschwung seit 1873 zu tun hat. Oder die, weshalb der Zu-
sammenhang Industriebiirgertum—Altkatholizismus eigentlich nur in
der Schweiz feststellbar ist. Entgegen einer voreiligen Annahme, die
man aus Webers Protestantismus—Kapitalismus-These ziehen konnte,
gab es ndmlich vereinzelt schon im 19. Jahrhundert eine dezidiert katho-
lische Unternehmerschicht, etwa in Belgien und in dem von Honigs-
heimund Landesbeschriebenen nordfranzosischen Textilzentrum Rou-
baix-Tourcoing. Warum — die Frage fiihrt naturgemass iiber die Schwei-
zergeschichte hinaus — schlossen sie sich der altkatholischen Bewegung
nicht an? Offensichtlich spielten neben wirtschaftlichen andere Fak-
toren, theologische, bzw. politische, eine ebenso wichtige Rolle.

Mit ungetriibtem Genuss und gesteigertem Interesse liest man dann
aber in Abschnitt IV erste Proben der noch jungen kirchlichen Menta-
litdtsgeschichte. Gegliedert in «gewohnlichen» Werktag («nach dem
Rhythmus der Glocken») — Sonntag (als Ruhetag) — Kirchenjahr (das
«agro-liturgische Jahr»), umfassen die drei Studien das ganze Leben
des bereits erwihnten Durchschnittskatholiken. Mit Details gesattigt
und anschaulich erfahren wir, was katholische Kultur bis in die Nach-
kriegszeit bedeutete. Hinweise auf die soziale «weltliche» Funktion
kirchlicher Veranstaltungen und auf Randerscheinungen fehlen nicht.
Gewiss, fiir die Generation des Verf. und Rezensenten ist das hier Be-
richtete kaum neu, sie kénnen hier halbvergessene Kindheitserinne-
rungen auffrischen. Aber das alles, seit dem massiven Einbruch der Kon-
sum- und Freizeitkultur in den fiinfziger und sechziger Jahren sinn-
und funktionslos geworden, ist nun endgiiltig und wohl unwiderruflich
Geschichte. Und das heisst, es ist, weil eben gewdhnlich und alltdg-
lich, in spitestens einer Generation kaum mehr zu rekonstruieren.
Frithneuzeithistoriker wie der Rezensent konnen ein Lied davon singen,
wie schwierig es ist, diese religidse Volkskultur aus den iiberlieferten
Quellen nachzuzeichnen. Es ist daher ausserordentlich begriissenswert,
dass der Freiburger Historiker, basierend auf massenhaft vorhandenen,
aber noch kaum benutzten schriftlichen Quellen, aber auch der hier
wichtigen «oral history», sich vermehrt diesen Erscheinungen zuge-

72



wandt hat und es hoffentlich entweder personlich oder durch seine
Schiiler weiterhin tun wird. Wie gesagt: Bald wird es zu spit sein.

Der letzte Abschnitt greift in essayhafter Form Gegenwartsfragen
auf. Er ist ein in historischer Erfahrung wurzelnder Beitrag eines wa-
chen Zeitgenossen zur gegenwirtigen Kirchenkrise. Es wiirde eines ei-
genen Aufsatzes bediirfen, auf alle aufgeworfenen Fragen einzugehen.
Zwei zum Teil schon in der Einfithrung getroffene Feststellungen des
Verf. prigen sich ein: Einmal, das Vatikanum II ist Reflex auf die ge-
samtgesellschaftlichen Verdnderungen (so ist ja auch das Leitwort des
aggiornamento zu verstehen), kann also nicht fiir die gegenwirtige kri-
senhafte Situation verantwortlich gemacht werden. Zweitens: Es gibt,
und Altermatt sagt auch warum, kein Zuriick mehr zum Milieukatho-
lizismus. Das sind deutliche Warnungen vor Illusionen an die Adresse
der Integralisten. Allerdings werden sie sich deswegen vermutlich
nicht von ihrem selbstzerstorerischen Werk abhalten lassen. Sie beru-
fen sich zwar wie kaum jemand anders auf die Tradition, setzen diese
aber ganz beliebig ein und kéonnen mit ihrem eigentiimlich statischen
Weltbild keinen Zugang zu dem fiir Historiker zentralen Phidnomen
des sozialen und mentalen Wandels finden. Dogmatismus war schon
immer mit unhistorischer Betrachtungsweise verbunden. Zu wiinschen
wire aber, dass auch progressive Kreise von Altermatts Uberlegungen
Notiz ndhmen. Bei ihnen besteht ndmlich — Altermatt weist selber im
Zusammenhang mit dem gesunkenen Stellenwert der Kirchenge-
schichte und dem Pridsentismus der fiihrenden Konzilstheologen dar-
auf hin (S.31) — die begreifliche, aber nichtsdestoweniger missliche
Neigung, alles Vergangene leichthin auf den Millhaufen der (Kir-
chen-) Geschichte zu werfen. So kommt es dann zu jenen « Neuerun-
gen», etwa in der Liturgie und Moral, zu denen der Historiker nur
miide sagen kann: Alles (inklusive der Restauration danach) schon
dagewesen! Altermatt diskutiert fiir die Zukunft der Kirche zwei ent-
gegengesetzte Modelle: (zur Sekte tendierende) Gemeindekirche ver-
sus Auswahlchristentum. Eher mit diesem sympathisierend, spricht er
sich fiir einen innerkirchlichen Pluralismus aus. Das ist tatsidchlich die
Antwort, die man als Historiker der Kirche in der Krise am ehesten
zurufen kann und méchte. Allerdings stosst man beim Verf. dann auf
gewisse Widerspriiche, wenn er im gleichen Atemzug verschiedene Li-
turgien (gewiss eine periphere Sache!) ablehnt, ebenfalls den «Kultur-
katholizismus», der u.E. eine Form des Auswahlchristentums dar-
stellt. Hier konnte eine historische Kritik auch der Progressiven ein-
setzen, ausgehend etwa von der Diagnose, die der Psychoanalytiker

73



Alfred Lorenzer in seinem leider in einem unertraglichen Jargon ge-
schriebenen, in katholischen Kreisen offensichtlich tabuisierten, aber
weil als einziger uns bekannter Kritiker des Vatikanums II von
«links» nichtsdestoweniger hochst interessanten Buch «Das Konzil
der Buchhalter» (Frankfurt/M. 1981) gestellt hat. Einzelne Elemente
der Lorenzerschen Kritik, z. B. der nachkonziliar noch um eine Stufe
gesteigerte Zentralismus der Kurie, der gerade in der Schweiz wenig
goutiert wurde, sind ndmlich bei Altermatt ebenfalls angesprochen. In
diesen Zusammenhang gehort auch die fiir uns zentrale, vom Verf. in
der Einfiihrung und in Abschnitt I mehrmals aufgegriffene, aber am
Schluss nicht mehr weitergefiihrte Frage, inwieweit die alte katholi-
sche Kultur eine aus heutiger fortschrittskritischer und dkologischer
Sicht akzeptable Alternative, eine Gegenkultur, darstellen konnte bzw.
historisch dargestellt hat. Die Beantwortung dieser Frage, zu der nach
wie vor Max Weber der grundlegende Bezugspunkt ist, fiithrt aller-
dings weit iiber die Schweiz hinaus und tiber das 19. und 20.Jahrhun-
dert zuriick in die Friithneuzeit.

Schliessen wir mit einigen formalen Bemerkungen. Altermatts Buch
ist iibersichtlich aufgebaut, den einzelnen Abschnitten vorangehende
Thesen erleichtern die Lektiire. Der frither allgemein tibliche Abdruck
der Zwischentitel im Inhaltsverzeichnis héitte die rasche Orientierung
erleichtert, zumal das Sachregister nur ein Auswahlregister ist. Die
Sprache des Schweizer Historikers ist unpritentiés und gut verstdnd-
lich, ganz im Gegensatz zu vielen sozial- und mentalititsgeschichtli-
chen Darstellungen aus unserem noérdlichen Nachbarland. Die gele-
gentlich mit leiser Ironie vorgetragene Kritik verletzt niemals, zeigt
sich vielmehr sehr verstindnisvoll. Die Lektiire ermiidet nicht, und
man legt das Buch mit vielen Anregungen bereichert aus der Hand. Es
sollte nicht bloss von Schweizergeschichtlern, sondern auch von All-
gemein- und Kirchenhistorikern, von Volkskundlern und Theologen
aller Sparten, nicht zuletzt aber auch von am Schicksal der Kirche in-
teressierten Laien gelesen werden. Geschichtswissenschaft war lange,
bis in die Nachkriegszeit hinein, vorwiegend politische Geschichte.
Die letzten beiden Jahrzehnte brachten ein Zeitalter der Wirtschafts-
und einer vielleicht zu eng an diese geketteten Sozialgeschichte. Es
braucht keine grosse Prophetengabe, um zu sagen, dass die neunziger
Jahre ein Jahrzehnt einer erneuerten und erweiterten Kulturgeschichte
als notwendiges Korrektiv dazu sein werden. Altermatts Buch ist ein
wiirdiges Prédludium dazu.

Ursellen/Bern Peter Hersche

74



	Katholizismus und Moderne : eine Buchbesprechung

