
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 1

Artikel: Katholizismus und Moderne : eine Buchbesprechung

Autor: Hersche, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholizismus und Moderne *
Eine Buchbesprechung

Den Kern des anzuzeigenden Buches bilden Aufsätze, die der Freiburger

Historiker an verschiedenen und teilweise entlegenen Stellen
veröffentlicht hat. Die Publikationsform der Zusammenfassung in einem
Buchband ist auch in diesem Fall nicht ganz unproblematisch: Es

kommt zu einigen unnötigen Wiederholungen (vgl. z. B. die statistischen

Zahlen S. 150, S.181 und S.239 f.), zu einigen Disparitäten
(mehrfach wird der Anteil der praktizierenden Katholiken bzw. der

Sonntagsmessbesucher in Städten auf «rund ein Drittel» beziffert, auf
S.284 und wiederholt auf S.335 findet man dann aber genaue Zahlen),
ferner zu einigen spürbaren Lücken (vgl. unten zu Abschnitt III). Das
würde ein Werk «von Grund auf» wohl vermeiden. Doch gibt es auch

genug Gegenargumente. Einmal sind die meisten Aufsätze überarbeitet,

aktualisiert, ja Ausarbeitung von blossen Vorstudien. Rund ein Drittel

des Buches, und nicht gerade die unerheblichsten Partien, sind völlig
neu. Entscheidend ist aber, so meinen wir, dass die Fragen, die Altermatt
aufwirft, jetzt und nicht erst in zehn Jahren diskutiert werden müssen.
Danken wir also Autor und Verlag für die rasche Publikation.

Der geographische Rahmen des Werks ist die Schweiz, von der der
Verf. allerdings sagt, dass sie «für Westeuropa Modellcharakter
besitzt» (S.8), ein «ausgezeichnetes Laboratorium für die Mentalitätsgeschichte»

sei (S.95), die «aufgearbeiteten Befunde und Hypothesen
auf Länder wie etwa Deutschland oder die Niederlande übertragen
werden» könnten (S. 16). Dem allem ist vollauf zuzustimmen, wir
möchten bloss die Einschränkung noch stärker betonen, weil begründete

Hoffnung besteht, dass Altermatts Pionierwerk auch ausserhalb
der Grenzen der Schweiz Beachtung finden wird. In den geschlossen
katholischen Ländern Südeuropas oder auch der Habsburgermonarchie

verlief die Entwicklung nämlich etwas anders, müsste auch zeitlich

weiter zurückgegriffen werden, bis zu den Reformen des
aufgeklärten Absolutismus, welche hier die entscheidende Bruchlinie
darstellen. Auch Frankreich ist ein Sonderfall, was hier ohne weitere
Begründung erwähnt werden muss, weil Altermatt die sog. Delumeau-
These übernimmt (S.65f und 354f.). Diese ist u.E. jedoch ausserhalb
Frankreichs nur beschränkt verallgemeinerbar. Für die Schweiz hinge-

* Urs Altermatt: Katholizismus und Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsgeschichte

der Schweizer Katholiken im 19. und 20. Jahrhundert. Zürich
(Benziger) 1989, 469 Seiten.

68



gen ist das vorgeschlagene Periodisierungsmodell, bei dem der Verf.
kirchliche und gesamtgesellschaftliche Entwicklungen miteinander
verknüpft, als vorläufiger Grundriss plausibel. Altermatt setzt um 1850

mit der Schilderung des damals sich ausbildenden Milieukatholizismus

ein und verfolgt seine Geschichte bis zu seiner allmählichen
Auflösung seit den fünfziger Jahren unseres Jahrhunderts, d.h. fast bis in
die Gegenwart.

Altermatt stellt seinen Ausführungen einen umfangreichen theoretischen

Teil voraus, insgesamt ein «Plädoyer für mehr Sozial- und
Mentalitätsgeschichte in der zeitgeschichtlichen Katholizismusforschung»
(S. 17). Wer die desolate Situation der Kirchengeschichte an den

deutschsprachigen Universitäten einerseits, das Desinteresse der
«Profanhistoriker» an allem, was nach Religion und Kirche riecht,
andererseits kennt, kann diese Forderung, und nicht bloss für die
Zeitgeschichte, nur noch mit einem dicken Ausrufezeichen versehen. Der
Verf. zeichnet, belegt am schweizerischen Beispiel, das mindestens im

deutschsprachigen Raum enorme sozialgeschichtliche Defizit der

Katholizismusforschung nach. Sie war und ist noch weitgehend
Dogmen-, Politik-, Institutionen- und «Grosse Männer»-Geschichte,
methodisch Jahrzehnte hinterher. Die Lage ist etwas anders in Frankreich,

wohl auch in Italien. Der Freiburger Historiker, an einer
zweisprachigen Universität lehrend, ist einer der ganz wenigen
deutschsprachigen Forscher, der diese Anregungen aufgenommen und
weiterverarbeitet hat. Aber auch seine soziologische und politologische
Schulung weiss er anzuwenden. Gleichwohl ist ihm die Problematik
der modernen Wirtschafts- und von dieser dominierten Sozialgeschichte,

an der sich zunehmend ein gewisses Unbehagen breitmacht,
nicht entgangen. Das führt ihn dazu, stärker alltags- und
mentalitätsgeschichtliche, allgemein gesprochen, kulturgeschichtliche Ansätze
aufzunehmen. Dabei definiert er Kultur im Sinne der neueren
Kulturanthropologie (man könnte hier auch auf Historiker und Folkloristen
wie Burke, Muchembled und Kaschuba verweisen) sehr weit. Er
befindet sich damit in Übereinstimmung mit der neueren Volkskunde,
obschon er nur wenige dieser Arbeiten zitiert (zu ergänzen wären weitere

gerade für die Erforschung der Volksreligiosität des ^.Jahrhun¬
derts richtungsweisende Aufsätze von Gottfried Korff, für das 20.
Jahrhundert ist nützlich der gesamteuropäische Überblick von Michael
N. Ebertz/Franz Schultheis, Volksfrömmigkeit in Europa, München
1986). Diese neuen Ansätze werden vor allem anhand der Gegensatzpaare

Volk und Elite sowie Normen und Praxis diskutiert. Ziel

69



ist die Rekonstruktion der religiösen Praxis des Durchschnittskatholiken,

die von der lehramtlich definierten, elitären Religion der
Amtskirche beträchtlich abweichen kann. Die methodischen Schwierigkeiten

einer solchen Geschichte des Katholizismus «von unten» dürfen
allerdings nicht unterschätzt werden. Doch ist sie als Korrektiv bitter
nötig. Gerade Kirchenhistoriker haben eine fatale Neigung, das, was
sie in ihren Quellen, vorzugsweise kirchenamtliche Regelungen,
vorfinden, auch für die historische Wirklichkeit zu halten.

In Abschnitt II nimmt Altermatt die Thematik seiner Dissertation
«Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto» wieder auf, jedoch
nun unter dem zentralen Begriff der Subkultur oder Sondergesellschaft

noch besser theoretisch untermauert und bis nahe an die
Gegenwart herangeführt. Das abschliessende Kapitel «Die Frauen am
Rande der Geschichte» verweist auf noch uneingelöste Postulate:
nämlich die Geschichte der Frau im Rahmen der Religionsgeschichte.
Tatsächlich sind die Frauen in der Kirche und konsequenterweise der

Kirchengeschichte bis heute in jeder Hinsicht Randfiguren. Zwar hat
die feministische Mediävistik inzwischen die Nonne als Studienobjekt
und emanzipierte Gestalt entdeckt. Über die zahlenmässig einen
bemerkenswerten Anteil der Bevölkerung ausmachenden Nonnen der

Neuzeit, die im 19. Jahrhundert gerade auch in der Schweiz eine

kleine Renaissance erlebten, haben wir kaum über die Hagiographie
der Ordensgründerinnen hinausgehende Arbeiten, schon gar nicht
sozialgeschichtliche. Wir können uns durch neuere Forschungen zwar
ein wenig ein Bild über die evangelische Pfarrfrau in früheren Zeiten
machen, aber über die Rolle der katholischen Pfarrhaushälterin etwa
wissen wir, in Geschichte und wohl auch in der Gegenwart, nichts,
aber auch gar nichts. Hier hat die Sozialgeschichte des Katholizismus
noch ein weites Feld zu beackern. Aber ebenso die Mentalitätsgeschichte.

Innerhalb der Familie hat ja in erster Linie die Frau die
religiösen Traditionen weitergegeben. Sie ist auch die eigentliche Trägerin

der Volksreligiosität gewesen. Beides wird von Altermatt später
angedeutet, aber nicht weiter ausgeführt, ist wohl auch ein Phänomen,
das noch stärker die vorrevolutionären Jahrhunderte prägt, wo man
geradezu eine Dichotomie männliche Elitenreligion - weibliche
Volksreligiosität konstruieren kann. Das kurze Kapitel befasst sich, im
Anschluss an eine Arbeit von Roswitha Feusi, vorerst einmal mit den

katholischen Frauenorganisationen.
Der auch umfangmässig kürzeste Abschnitt III scheint uns, gemessen

an den Ansprüchen des Verf., der unbefriedigendste, und wir neh-

70



men hier gerne die salvatorische Klausel in der Einführung (S.16) in
Anspruch. Neben durchaus interessanten, auf Abschnitt IV
vorwegweisenden Einzelheiten bleiben zentrale sozialgeschichtliche Fragen
unerörtert. Man wusste z.B. gerne Konkreteres, wie denn der
gefürchtete Fortschritt, dem die Katholiken mit einer igelhaften
Abwehrstellung begegneten, sie bedrohte, etwa gerade das, was die
Karikatur auf dem Buchumschlag im Vordergrund zeigt: Bahnbau und
Tourismus (mit dem Bergbahnbau, Hôtellerie usw.). Dies wird höchstens

angedeutet, auch andere, mehr vom Politischen ausgehende,
sozialgeschichtlich relevante Bedrohungen (Bundesverwaltung, Militär,
höhere Schulen) scheinen nicht auf. Sicher spielten diese Faktoren
neben der Fabrikindustrie für die Binnenmobilität, aber auch - und das

macht die Sache noch interessanter - für Mentalitätsveränderungen
eine Rolle. Über das grundsätzliche Verhältnis Katholizismus-Kapitalismus

schweigt sich Altermatt aus. Zwar wird diese Problematik auch
in andern Ländern wenig diskutiert (vgl. aber, neben älteren Arbeiten
von Jostock und Schwer/Müller, Anton Rauscher, Entwicklungslinien
des deutschen Katholizismus, Paderborn 1973). Die bisherigen
Feststellungen lassen immerhin die Vermutung zu, dass sich die Kirche,
nach anfänglichen dezidierten Verurteilungen, dem Kapitalismus in
einem langandauernden, eher unterschwellig verlaufenden Prozess

angepasst hat. Es ist kaum anzunehmen, dass diese Problematik in der
sich verhältnismässig früh industrialisierenden Schweiz keine Rolle
gespielt hat. Man denke an Figuren wie Theodosius Florentini oder
den St. Galler Bischof Greith. Darauf muss hingewiesen werden, Weil

Altermatt die These der antimodernen Haltung des Milieukatholizismus

doch ziemlich strikt fasst. Wir glauben nicht, dass der
«Aufmarsch gegen den Zeitgeist» so total war; der von Altermatt in die
Nachkriegszeit gesetzte grundsätzliche Paradigmenwechsel hat wohl
einige ältere Wurzeln. Allerdings sind sie vielleicht anderswo leichter
fassbar als in der Schweiz.

In diesen Zusammenhang gehört auch, und das kann in einer
Rezension für die IKZ nicht unterschlagen werden, die christkatholische
Kirche, die bei Altermatt ebenfalls nur en passant erscheint (das Register

ist mit S. 365 zu ergänzen). Zweifellos ist sich der Verf. als gebürtiger

Solothurner der Zusammenhänge bewusst. Nachdem sich V.

Conzemius in seiner zusammenfassenden Darstellung auf die theologischen

Fragen beschränkte und auch P. Stadler, wie Altermatt selber

anmerkt, in seinem umfassenden Werk über den Kulturkampf auf eine
sozialwissenschaftliche Betrachtungsweise verzichtet, wäre es reizvoll

71



gewesen, in einer Darstellung, die sich explizit als sozialgeschichtliche
versteht, diesem Fragenkomplex etwas nachzugehen, Grundlinien
einer - man möchte fast sagen selbstverständlich - noch fehlenden
Sozialgeschichte des Altkatholizismus wenigstens zu skizzieren, ausgehend

etwa von Persönlichkeiten wie W.J. Vigier und C. F. Bally. Das
hätte zu weiteren Fragen geführt, etwa die, ob die «Erfolglosigkeit»
(zahlenmässig gesprochen) des Altkatholizismus auch etwas mit dem

Wirtschaftsabschwung seit 1873 zu tun hat. Oder die, weshalb der
Zusammenhang Industriebürgertum-Altkatholizismus eigentlich nur in
der Schweiz feststellbar ist. Entgegen einer voreiligen Annahme, die

man aus Webers Protestantismus-Kapitalismus-These ziehen könnte,
gab es nämlich vereinzelt schon im 19. Jahrhundert eine dezidiert katholische

Unternehmerschicht, etwa in Belgien und in dem von
Honigsheimund Landes beschriebenen nordfranzösischen Textilzentrum Rou-

baix-Tourcoing. Warum - die Frage führt naturgemäss über die
Schweizergeschichte hinaus - schlössen sie sich der altkatholischen Bewegung
nicht an? Offensichtlich spielten neben wirtschaftlichen andere
Faktoren, theologische, bzw. politische, eine ebenso wichtige Rolle.

Mit ungetrübtem Genuss und gesteigertem Interesse liest man dann
aber in Abschnitt IV erste Proben der noch jungen kirchlichen
Mentalitätsgeschichte. Gegliedert in «gewöhnlichen» Werktag («nach dem

Rhythmus der Glocken») - Sonntag (als Ruhetag) - Kirchenjahr (das

«agro-liturgische Jahr»), umfassen die drei Studien das ganze Leben
des bereits erwähnten Durchschnittskatholiken. Mit Details gesättigt
und anschaulich erfahren wir, was katholische Kultur bis in die
Nachkriegszeit bedeutete. Hinweise auf die soziale «weltliche» Funktion
kirchlicher Veranstaltungen und auf Randerscheinungen fehlen nicht.

Gewiss, für die Generation des Verf. und Rezensenten ist das hier
Berichtete kaum neu, sie können hier halbvergessene Kindheitserinnerungen

auffrischen. Aber das alles, seit dem massiven Einbruch der
Konsum- und Freizeitkultur in den fünfziger und sechziger Jahren sinn-
und funktionslos geworden, ist nun endgültig und wohl unwiderruflich
Geschichte. Und das heisst, es ist, weil eben gewöhnlich und alltäglich,

in spätestens einer Generation kaum mehr zu rekonstruieren.
Frühneuzeithistoriker wie der Rezensent können ein Lied davon singen,
wie schwierig es ist, diese religiöse Volkskultur aus den überlieferten
Quellen nachzuzeichnen. Es ist daher ausserordentlich begrüssenswert,
dass der Freiburger Historiker, basierend auf massenhaft vorhandenen,
aber noch kaum benutzten schriftlichen Quellen, aber auch der hier

wichtigen «oral history», sich vermehrt diesen Erscheinungen zuge-

72



wandt hat und es hoffentlich entweder persönlich oder durch seine
Schüler weiterhin tun wird. Wie gesagt: Bald wird es zu spät sein.

Der letzte Abschnitt greift in essayhafter Form Gegenwartsfragen
auf. Er ist ein in historischer Erfahrung wurzelnder Beitrag eines
wachen Zeitgenossen zur gegenwärtigen Kirchenkrise. Es würde eines

eigenen Aufsatzes bedürfen, auf alle aufgeworfenen Fragen einzugehen.
Zwei zum Teil schon in der Einführung getroffene Feststellungen des

Verf. prägen sich ein: Einmal, das Vatikanum II ist Reflex auf die
gesamtgesellschaftlichen Veränderungen (so ist ja auch das Leitwort des

aggiornamento zu verstehen), kann also nicht für die gegenwärtige
krisenhafte Situation verantwortlich gemacht werden. Zweitens: Es gibt,
und Altermatt sagt auch warum, kein Zurück mehr zum Milieukatholizismus.

Das sind deutliche Warnungen vor Illusionen an die Adresse
der Integralisten. Allerdings werden sie sich deswegen vermutlich
nicht von ihrem selbstzerstörerischen Werk abhalten lassen. Sie berufen

sich zwar wie kaum jemand anders auf die Tradition, setzen diese
aber ganz beliebig ein und können mit ihrem eigentümlich statischen
Weltbild keinen Zugang zu dem für Historiker zentralen Phänomen
des sozialen und mentalen Wandels finden. Dogmatismus war schon
immer mit unhistorischer Betrachtungsweise verbunden. Zu wünschen
wäre aber, dass auch progressive Kreise von Altermatts Überlegungen
Notiz nähmen. Bei ihnen besteht nämlich - Altermatt weist selber im

Zusammenhang mit dem gesunkenen Stellenwert der Kirchengeschichte

und dem Präsentismus der führenden Konzilstheologen darauf

hin (S.31) - die begreifliche, aber nichtsdestoweniger misslictie
Neigung, alles Vergangene leichthin auf den Müllhaufen der
(Kirchen-) Geschichte zu werfen. So kommt es dann zu jenen «Neuerungen»,

etwa in der Liturgie und Moral, zu denen der Historiker nur
müde sagen kann: Alles (inklusive der Restauration danach) schon

dagewesen! Altermatt diskutiert für die Zukunft der Kirche zwei

entgegengesetzte Modelle: (zur Sekte tendierende) Gemeindekirche versus

Auswahlchristentum. Eher mit diesem sympathisierend, spricht er
sich für einen innerkirchlichen Pluralismus aus. Das ist tatsächlich die

Antwort, die man als Historiker der Kirche in der Krise am ehesten

zurufen kann und möchte. Allerdings stösst man beim Verf. dann auf
gewisse Widersprüche, wenn er im gleichen Atemzug verschiedene

Liturgien (gewiss eine periphere Sache!) ablehnt, ebenfalls den
«Kulturkatholizismus», der u.E. eine Form des Auswahlchristentums
darstellt. Hier könnte eine historische Kritik auch der Progressiven
einsetzen, ausgehend etwa von der Diagnose, die der Psychoanalytiker

73



Alfred Lorenzer in seinem leider in einem unerträglichen Jargon
geschriebenen, in katholischen Kreisen offensichtlich tabuisierten, aber
weil als einziger uns bekannter Kritiker des Vatikanums II von
«links» nichtsdestoweniger höchst interessanten Buch «Das Konzil
der Buchhalter» (Frankfurt/M. 1981) gestellt hat. Einzelne Elemente
der Lorenzerschen Kritik, z. B. der nachkonziliar noch um eine Stufe

gesteigerte Zentralismus der Kurie, der gerade in der Schweiz wenig
goutiert wurde, sind nämlich bei Altermatt ebenfalls angesprochen. In
diesen Zusammenhang gehört auch die für uns zentrale, vom Verf. in
der Einführung und in Abschnitt I mehrmals aufgegriffene, aber am
Schluss nicht mehr weitergeführte Frage, inwieweit die alte katholische

Kultur eine aus heutiger fortschrittskritischer und ökologischer
Sicht akzeptable Alternative, eine Gegenkultur, darstellen könnte bzw.
historisch dargestellt hat. Die Beantwortung dieser Frage, zu der nach
wie vor Max Weber der grundlegende Bezugspunkt ist, führt
allerdings weit über die Schweiz hinaus und über das 19. und 20. Jahrhundert

zurück in die Frühneuzeit.
Schliessen wir mit einigen formalen Bemerkungen. Altermatts Buch

ist übersichtlich aufgebaut, den einzelnen Abschnitten vorangehende
Thesen erleichtern die Lektüre. Der früher allgemein übliche Abdruck
der Zwischentitel im Inhaltsverzeichnis hätte die rasche Orientierung
erleichtert, zumal das Sachregister nur ein Auswahlregister ist. Die
Sprache des Schweizer Historikers ist unprätentiös und gut verständlich,

ganz im Gegensatz zu vielen sozial- und mentalitätsgeschichtlichen

Darstellungen aus unserem nördlichen Nachbarland. Die
gelegentlich mit leiser Ironie vorgetragene Kritik verletzt niemals, zeigt
sich vielmehr sehr verständnisvoll. Die Lektüre ermüdet nicht, und
man legt das Buch mit vielen Anregungen bereichert aus der Hand. Es

sollte nicht bloss von Schweizergeschichtlern, sondern auch von
Allgemein- und Kirchenhistorikern, von Volkskundlern und Theologen
aller Sparten, nicht zuletzt aber auch von am Schicksal der Kirche
interessierten Laien gelesen werden. Geschichtswissenschaft war lange,
bis in die Nachkriegszeit hinein, vorwiegend politische Geschichte.
Die letzten beiden Jahrzehnte brachten ein Zeitalter der Wirtschaftsund

einer vielleicht zu eng an diese geketteten Sozialgeschichte. Es

braucht keine grosse Prophetengabe, um zu sagen, dass die neunziger
Jahre ein Jahrzehnt einer erneuerten und erweiterten Kulturgeschichte
als notwendiges Korrektiv dazu sein werden. Altermatts Buch ist ein

würdiges Präludium dazu.

Ursellen/Bern Peter Hersche

74


	Katholizismus und Moderne : eine Buchbesprechung

