
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 3

Artikel: Canberra 1991 - ist der Geist (noch) der Herr? : Bericht über die 7.
Vollversammlung des ÖRK

Autor: Frei, Hans A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Canberra 1991 - Ist der Geist (noch) der Herr?

Bericht über die 7. Vollversammlung des ÖRK

Vorbemerkung

Da dieser Bericht über die vom 7. bis 20. Februar in der australischen

Hauptstadt stattgefundene 7. Vollversammlung des ÖRK in derselben
Nummer unserer Zeitschrift erscheint wie die Beiträge zum 150.

Geburtstag des ersten christkatholischen Bischofs der Schweiz, Dr.theol.
Eduard Herzog (1841-1924), drängte sich der auf den ersten Blick
etwas merkwürdige Titel geradezu auf. Denn das bischöfliche Siegelwort

Herzogs lautete: «Wo der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit»
(2. Kor. 3.17 b), also die zweite Hälfte jenes Verses, der mit den Worten

beginnt «Der Herr aber ist der Geist». Bekanntlich stand das

Tagungsthema von Canberra, «Komm, Heiliger Geist - erneuere die

ganze Schöpfung», ganz im Zeichen des Heiligen Geistes. Das war in
der Geschichte des ÖRK ein zweifaches Novum. Zum einen hatten
die bisherigen Themen mit Ausnahme desjenigen der Gründungsversammlung

von Amsterdam 1948 (Gottes Ordnung und die Unordnung
der Menschen) eine ausschliesslich christo-zentrische Dimension. Das

war auch in Übereinstimmung mit der ursprünglichen, streng auf Christus

bezogenen Formulierung des einleitenden Zweck-Artikels der

ÖRK-Verfassung, die besagte, dass der ÖRK eine Gemeinschaft von
Kirchen ist, «die unseren Herrn Jesus Christus als Gott und Heiland
anerkennen». Die Aufnahme der orthodoxen Kirchen Osteuropas -
an ihrer Spitze die zahlenmässig stärkste russische - als neue Mitglieder

durch die 3. Vollversammlung in Neu-Delhi 1961 führte in der

Folge zur trinitarischen Erweiterung der sog. «Basisformel», indem
diese seither lautet: «Der ÖRK ist eine Gemeinschaft von Kirchen,
die den Herrn Jesus Christus gemäss der Heiligen Schrift als Gott und
Heiland bekennen und darum gemeinsam zu erfüllen trachten, wozu
sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes und des

Heiligen Geistes». Es war also sinnvoll, für die jüngste Vollversammlung
ein «pneumatisches» Thema zu wählen, zugleich aber auch ein Signal
an die Adresse der Pfingstkirchen inner- und ausserhalb des ÖRK.

Neu war aber auch, dass das Konferenzthema als Gebet und nicht
wie bisher als bekenntnisartige Aussage formuliert war (Evanston
1954: Christus, die Hoffnung der Welt / Neu-Delhi 1961 : Jesus Christus,

das Licht der Welt / Uppsala 1968: Siehe, ich mache alles neu /

170



Nairobi 1975: Jesus Christus befreit und eint / Vancouver 1983: Jesus

Christus, das Leben der Welt). Wenn auch die Tatsache, dass die
Ureinwohner Australiens, die sog. Aborigines die von Anfang an da
waren), ihre seit rund 40000 Jahren bewohnte Heimat «Land of the
Spirit», also Land des Geistes nennen, sicher nicht der Anlass für die
Thematik 1991 war, zeigte sich bereits im Vorfeld dieser Tagung, dass
schon der Begriff «Geist» an sich verschieden verstanden und
interpretiert wird. Und die dann vor allem durch das Einführungsreferat zu
diesem Thema der presbyterianischen Theologin Chung Hyung Ky-
ung aus Südkorea hervorgerufene pneumatologisch-theologische
Kontroverse deckte die ganze Spannweite des im ÖRK vertretenen
Geistverständnisses klar auf. Doch davon soll später die Rede sein.

Weil jedoch hier einer der Schwerpunkte der Diskussion in Canberra
und auch seither lag und liegt, drängte sich die im Titel formulierte
Frage geradezu auf1.

Auf dem Weg nach Canberra

Wie jede bisherige Vollversammlung wurde auch diejenige von 1991

sowohl von seiten des Stabes in Genf als auch von seiten der
gastgebenden Kirchen Australiens umsichtig und sorgfältig vorbereitet.

Längst bevor im Sturme der friedlichen demokratischen Revolution in
den osteuropäischen Staaten die totalitären kommunistischen Regimes

weggefegt wurden und der Fall der Berliner Mauer im Oktober
1989 dieser atemraubenden Entwicklung sozusagen die Krone
aufsetzte, hatten sich die Verantwortlichen des ÖRK für das Thema

«Komm, Heiliger Geist - erneuere die ganze Schöpfung» entschieden
und waren mit dessen konkreter Umsetzung auf die geplanten Sektionen

beschäftigt. Die Bitte um den Beistand des Gottesgeistes erhielt
angesichts dieser nicht vorhersehbaren Entwicklung zusätzliche Aktualität.

Noch dringender wurde sie jedoch empfunden, als nur drei
Wochen vor Konferenzbeginn der Golfkrieg um das von Irak besetzte

Kuweit begann. Es war verständlich, dass angesichts dieses Konfliktes
verschiedentlich die Frage nach einer Verschiebung dieser

Vollversammlung gestellt wurde. Im nachhinein muss man sagen, dass es

richtig war, sie dennoch durchzuführen, auch wenn von den über 900

1 Vgl. Ulrich Schmidhäuser, Soll «Gott» nicht mehr «Herr» genannt
werden?, Radius-Verlag, Stuttgart 1991.

171



angemeldeten Delegierten der über 300 Mitgliedkirchen schliesslich
rund 100 an der Teilnahme verhindert waren, unter ihnen unter anderen

der orthodoxe Hauptreferent zum Konferenzthema, Patriarch
Parthenios von Alexandria, dessen Ausführungen von einem Vertreter
der Versammlung zur Kenntnis gebracht wurden.

Wie bei allen bisherigen Vollversammlungen wurden die
Teilnehmerinnen und Teilnehmer anhand einer Reihe von Publikationen
nicht nur zum Thema selber, sondern auch über die mit Canberra zum
Abschluss gelangende Tätigkeitsperiode der ÖRK-Organe seit
Vancouver 1983 und über die Besonderheiten des fünften Kontinentes,
seiner Bewohner und seiner Kirchen umfassend und kompetent
informiert2.

Altkatholische Präsenz in Canberra

Folgende altkatholische Mitgliedkirchen des ÖRK hatten Delegierte
entsandt:

Holland: Bischof Teun Horstman (Haarlem).
Deutschland: Bischof Dr. Sigisbert Kraft (Bonn).
Schweiz: Bischof Hans Gerny (Bern) und als Jugenddelegierte

Franziska Vogt (Luzern/Degersheim).
Polen: Pfarrer Dr. Kazimierz Pikulski (Skarzysko/Kamienna).
USA-Kanada: Rt.Rev.Dr. Joseph Nieminski (Toronto).

2 Dem Wind des Geistes Gottes Gottes - Gedanken zum Thema von
Canberra, zusammengestellt von Emilio Castro, WCC Publications, Genf 1990. -
Höret, was der Geist den Gemeinden sagt - Einführung in das Vollversammlungsthema

und die Problembereiche, WCC Publications, Genf, 1990. - ...und
lebenspendend wirkt der Geist - Gedanken zum Thema «Komm, Heiliger
Geist - erneuere die ganze Schöpfung», von Krister Stendahl, WCC Publications,

Genf / Verlag Otto Lembeck, Frankfurt/M. 1990. - Come Holy Spirit -
Renew the whole creation. Six bible studies, WCC Publications, Genf 1989. -
Introducing the World Council of Churches, by Martin Van Elderen (Risk
book series), WCC Publications, Genf 1990. - Von Vancouver nach Canberra
1983-1990. Offizieller Bericht des Zentralausschusses an die siebte
Vollversammlung des ÖRK, hg. von Thomas F. Best, WCC Publications, Genf 1990. -
Land of the Spirit - The Australian Religious Experience, by Murial Porter
(Risk book series), WCC Publications, Genf 1990. - Ferner sei auf die im
Zusammenhang mit der 7. Vollversammlung in mehreren Nummern der «Ecumenical

Review» im Jahre 1990 publizierten Beiträge zum Konferenzthema
hingewiesen.

172



Als «accredited visitors» (Besucher) nahmen ebenfalls an der
Konferenz teil: Frau Dr. M. Gerny-Schild (Bern/Schweiz), Mrs. Nieminski
(Toronto/Kanada) und Pfr.Dr. H.A. und U.Frei-Heinz (Solothurn/
Schweiz).

Eigentlich hätte auch der bisherige (seit Vancouver 1983) altkatholische

Vertreter im Zentralausschuss, Dr. Govaert Kok (Rotterdam/
Holland), trotz berufsbedingten Rücktrittes von diesem Amt teilnehmen

können, er war aber leider verhindert. Ihm, dessen Mitarbeit
sowohl von seiten des ÖRK-Stabes als auch im Zentralausschuss sehr

geschätzt wurde, sei auch hier für seinen grossen Einsatz der verdiente
Dank ausgesprochen! An seiner Stelle wurde auf Vorschlag der
Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz der schweizerische
christkatholische Bischof Hans Gerny (Bern) von der Vollversammlung

am zweitletzten Tage gewählt. Er benützte die einmalige
Gelegenheit, im Anschluss an die Vollversammlung der Philippinisch-Unabhängigen

Kirche einen offiziellen Besuch abzustatten. Diese Kirche
war in Canberra mit nicht weniger als sechs Delegierten mit Obispo
Maximo Tito Pasco (Manila) an der Spitze vertreten. Seit zwischen
dieser Unabhängigen Kirche auf den Philippinen und den altkatholischen

Kirchen der Utrechter Union seit 1965 volle Interkommunion
besteht, war dies - nach mehr als einem Vierteljahrhunhdert - der
erste offizielle Besuch eines Mitglieds der IBK auf den Philippinen.
Umgekehrt hatten Geistliche aus den Philippinen während der

vergangenen Jahre als gerngesehene Gäste nicht nur den Altkatholikenkongress

von Wien (1965) besucht - Bischof T. Pasco hielt am Kongress

in Münster (1986) einen Vortrag, und vor einem Jahr nahm er in
Begleitung seiner Gattin und eines Geistlichen als neugewählter
leitender Bischof (Obispo Maximo) am Kongress in Genf teil.

Versammlung unter dem Kreuz des Südens

So lautete das Programm für den Begrüssungsabend, den die australischen

Gastgeber für den Spätnachmittag des 10. Februars 1991 im
Commonwealth Park vorbereitet hatten. Die meisten der rund 4000

Konferenzteilnehmer und viele Hunderte von Einheimischen fanden
sich bei sommerlicher Wärme unter freiem Himmel zusammen, um
sich in einer gelungenen Verbindung von Gottesdienst und Darstellung

der australischen Geschichte mit dem Wesen des fünften Konti-

173



nentes konfrontieren zu lassen. Dargeboten wurde das Ganze in
mehreren Bildern und Szenen, teilweise «live» dargestellt von historisch
gekleideten Gruppen, teilweise als anschauliche Dokumentation auf
Grossleinwand projiziert, immer wieder untermalt von Musik und
Gesang. Hier wurde lebendig, was das Vorbereitungsmaterial literarisch
im Überblick als Einstimmung geboten hatte: zuerst der Rückblick auf
die unvorstellbar lange Geschichte der Ureinwohner, die aufgegliedert
in über 500 verschiedene Stämme rund 40000 Jahre lang als Jäger und
Sammler teilweise nomadisierend in Harmonie mit der Natur und
ihrem Rhythmus ungestört ihr anspruchsloses Leben fristeten und an
bestimmten heiligen Stätten die Geister der verstorbenen Ahnen ehrten.

Weil einer ihrer von Generation zu Generation weitergegebenen
Grundsätze lautete: «Das Land gehört nicht uns - wir gehören dem

Land», wussten sie beim Eintreffen der ersten europäischen Siedler
überhaupt nicht, was vor sich ging und auf sie zukam. Der britische
Seefahrer James Cook war der erste Europäer, der 1768 an Australiens
Küste gelandet war. Seine Erkundungsfahrt hatte dann zur Folge, dass

England, das sich nach der Unabhängigkeitserklärung der nordamerikanischen

Neuenglandstaaten nach einem Ersatz für die bis dahin
auch als Sträflingskolonie dienenden Gebiete jenseits des Atlantiks
umsehen müsste, mit der Entdeckung des fünften Kontinents «fündig»

wurde, so dass 1788 Kapitän Arthur Philipps mit einer
englischen Flotte in den Hafen von Sydney einfuhr. Nach einer 252 Tage
dauernden Schiffreise setzte er mit seiner Mannschaft 548 männliche
und 188 weibliche Strafgefangene an Land. Als 1868 die Verschiffung
von Straffälligen aufhörte, hatte England rund 160000 Gesetzesbrecher

nach Australien «exportiert». Nach der Überlieferung soll der
Jüngste ein neunjähriger Kaminfegerbub gewesen sein, der sich kleiner

Diebereien schuldig gemacht hatte, und die Altersskala reichte bis

zu einer 82jährigen Frau. Dabei waren längst nicht alle dieser Deportierten

Kriminelle im strikten Sinn. Die geahndeten Vergehen reichten

von Diebstahl und Einbruch bis zu gewalttätigen Raubüberfällen. Nur
eine Minderheit waren Kapitalverbrecher. Wohl nicht zu Unrecht
wird denn auch immer etwa wieder gesagt, es gebe kaum Australier
mit britischer Abkunft - 95% sind englischer bzw. irischer Abstammung

-, in deren Stammbaum nicht auch Sträflinge zu finden seien.

Als die ersten freiwilligen und vor allem unfreiwilligen Siedler nach
Australien kamen, soll es zwischen 200000 und 300000 Ureinwohner,
sog. «Aborigines», gegeben haben. Heute wird ihre Zahl auf 60000

Reinrassige und ca. 100000 Mischlinge geschätzt, von denen nur noch

174



ein kleiner Teil in den ihnen zugewiesenen Reservaten ein kärgliches
Dasein fristet, während viele vor allem der jüngeren Generation in die
Städte abwandern, wo sie jedoch infolge fehlender Schulbildung
kaum Arbeit finden, deshalb häufig dem Alkohol verfallen und auf
Sozialhilfe angewiesen sind. Hatten die britischen Siedler in den
ersten Jahrzehnten der Kolonisierung Australiens zum Zeitvertreib
immer wieder Jagd auf Känguruhs und «Abos», d.h. Eingeborene,
gemacht, verfeinerten sie mit der Zeit die Methoden der Ausgrenzung,
was folgende Daten zeigen: bis 1949 durften Aborigines keine öffentlichen

Schulen besuchen. Wollten sie heiraten, benötigten sie bis 1954

die Erlaubnis der Weissen. Bis Ende der fünziger Jahre wurden
Angeklagte dem Gericht in Halsketten vorgeführt, und erst 1967 wurden sie

bei der Volkszählung mitgezählt und erhielten gleichzeitig das Stimm-
und Wahlrecht. Noch heute liegt die Lebenserwartung der Aborigines
20 Jahre unter derjenigen der übrigen Bevölkerung. Diese ist längst
nicht mehr nur britisch. Heute trifft man Abkömmlinge nicht nur der
meisten Völker Europas, sondern vor allem auch Asiaten. Für den
Berichterstatter war die Begegnung mit Australien und seiner Bevölkerung

auch deshalb ein spezielles Erlebnis, weil er während der ersten
Jahre als Pfarrer von Rheinfelden mehrmals einen Abschiedsgottesdienst

für auswanderungswillige Kriegsintemierte zu organisieren und
zu leiten hatte, welche noch in derselben Nacht mit einem Zug quer
durch Westeuropa in eine Hafenstadt gebracht wurden, von wo sie mit
dem Schiff ihrer unbekannten neuen Heimat entgegenfuhren. Nicht
allen in es so gut ergangen wie jenem Polen, der sozusagen mittellos in
Australien angekommen war, hart arbeitete und mit erspartem Geld
sich in einem Gebiet Schürfrechte erwarb und in der Folge auf ein
derart ergiebiges Opal-Vorkommen stiess, dass er nicht nur Multimillionär

wurde, sondern seinem grossen Fabrikationsbetrieb ein sehenswertes

Museum mit Geräten, Gebrauchsgegenständen, Werkzeugen,
Jagdutensilien, aber auch kunsthandwerklichen Objekten der Aborigines

angliederte, das Zeugnis gibt von deren jahrtausendealten Kultur.
Er gehört damit zu denjenigen Australiern, die nicht nur Sinn und
Verständnis für das Eigenständige der Ureinwohner und ihrer
Geschichte haben, sondern die vor allem in kirchlichen Gruppen sich für
die Aborigines und für die Anerkennung ihrer sog. Landrechte einsetzen.

Weil sich auch der ÖRK schon seit Jahren ebenfalls dafür
verwendet und sich seit Vancouver wiederholt mit den Ureinwohnern
Nord- und Südamerikas wie auch Australiens solidarisch erklärt hat,

honorierten die Aborigines diese Haltung dadurch, dass sie verschie-

175



dentlich auf dieser jüngsten Vollversammlung hörbar und sichtbar in
Erscheinung traten. So liessen sie die Konferenzteilnehmer beim Einzug

zum Eröffnungsgottesdienst am 7. Februar durch den Rauch eines

vor dem Zelteingang - wie in Vancouver war für die Gottesdienste
eigens ein Zelt aufgestellt worden, das die 4000 Teilnehmer zu fassen
vermochte - entzündeten Feuers hindurchgehen. Damit wollten sie

manifestieren, dass wir auf einem Stück Erde tagten, zu dem im
Grunde genommen nur sie ein ungebrochenes harmonisches Verhältnis

haben. Die Präsenz der Ureinwohner manifestierte sich jedoch
nicht nur beim Eröffnungsgottesdienst, sondern jeder nachfolgende
Gottesdienst wurde mit den rauhen Tönen des typischen Blasinstrumentes

der Ureinwohner, des sog. «Didgeridoos», eines länglichen
Holzrohrs, eröffnet.

Die Gottesdienste

Wenn eine Weltkonferenz von Christen einen Gebetsruf zum Thema
hat, kann es nicht erstaunen, dass die Gottesdienste, sofern sie derart
sorgfältig vorbereitet wurden wie diejenigen für Canberra, dieser

Tagung nicht nur das Gepräge geben, sondern zum geistlichen
Kristallisationspunkt sowohl für die liturgische Vielfalt der Ökumene als auch

zum täglichen Forum werden, auf dem das Volk Gottes angesichts der
die Menschen bedrängenden Fragen, Probleme, Ängste und Hoffnungen

stellvertretend die ganze Palette von Anliegen vor den Herrn
bringt. Die unter der Leitung von Dr. Marga Bührig stehende
Vorbereitungsgruppe - Frau Bührig (Schweiz) gehörte von Vancouver bis

Canberra dem ÖRK-Präsidium an - hatte nicht nur die gottesdienstlichen

Schwerpunkte - Eröffnungs- und Schlussgottesdienst, offene
Abendmahlsfeier nach der sog. Lima-Liturgie - umsichtig vorbereitet,
sondern auch die täglichen Andachten am Morgen, Mittag und Abend
inhaltlich auf das Tagungsthema abgestimmt. Es verging während der

Vollversammlung kein Tag, an dem nicht die Bitte um den Heiligen
Geist als das lebendige Wasser, als den Befreier, den Verwandler und

Heiligmacher, als den uns Menschen Bewegenden und in die Welt
Sendenden und als den Spender geistlicher Gaben und der Liebe aus

unzähligen Herzen zum Himmel stieg.
Dass auch Raum für Spontaneität blieb, zeigte sich am Samstag,

dem 9. Februar, als ein Gottesdienst speziell für Frieden, Gerechtigkeit

und Bewahrung der Schöpfung begangen wurde und die Ge-

176



meinde sofort zustimmte, dass abends um 18 Uhr ein Friedensmarsch

quer durch Canberra zum Gottesdienstzelt auf dem Universitäts-Campus

durchgeführt werden solle. Dort stellten es die Initianten den
Teilnehmern frei, auch die anschliessende Gebetsnacht mit Fasten
mitzumachen und sich dadurch auf die anderntags stattfindende Feier der
Lima-Liturgie einzustimmen. Dieser Einladung wurde zahlreich Folge
geleistet.

Erstmals in der Geschichte der Vollversammlungen wurde drei
Tage später ein Gottesdienst ausschliesslich von Kindern gestaltet.

Da alle entsprechenden Handreichungen für die täglichen Gottesdienste

viersprachig - englisch, deutsch, französisch und spanisch -
abgefasst waren, gab es kaum Verständnis-Schwierigkeiten, wenn
jeweils die einzelnen Teile der Liturgie abwechselnd in den verschiedenen

Sprachen vorgetragen wurden. Damit erleichterte man auch den
Mitfeiernden aus anderen Kirchen die geistliche Anteilnahme am
Vollzug der Chrysostomos-Liturgie am 16. Februar. Vielleicht empfanden

es dann gerade deshalb manche, denen die restriktive Disziplin
der orthodoxen Kirchen bei der Spendung des Abendmahles noch
nicht bekannt war, als bedauerlich, ja anstössig und lieblos, als Nicht-
Orthodoxe vom Kommunionempfang ausgeschlossen zu sein3.

Als vollauf gelungenes Experiment darf man die Inanspruchnahme
von sieben musikalischen Animatoren und Animatorinnen bezeichnen

(aus Schweden, Taiwan, Brasilien, Südafrika, Ghana, Indonesien und
ein serbisch-orthodoxer Chorleiter aus USA). In jedem Gottesdienst

3 In einem Dokument mit dem Titel « Überlegungen orthodoxer Teilnehmer,
gerichtet an die siebte Vollversammlung» wurde zu dieser Frage unter Punkt 6

folgendermassen Stellung genommen:
«Die Orthodoxen bedauern sehr, dass ihre Haltung bezüglich der eucharistischen

Gemeinschaft von vielen Mitgliedern des ÖRK nicht verstanden worden

ist, die glauben, dass die Orthodoxen zu Unrecht darauf bestehen, dass

man von eucharistischer Gemeinschaft absehe. Die Orthodoxen bitten ihre Brüder

und Schwestern im ÖRK erneut, zu verstehen, dass dies eine Frage der
Einheit im Glauben und der grundlegenden, orthodoxen Ekklesiologie ist, und
von einer triumphalistischen Haltung keine Rede sein kann.

Für die Orthodoxen ist die Eucharistie der höchste Ausdruck der Einheit
und nicht ein Mittel, um zur Einheit zu gelangen. Die momentane Situation in
der ökumenischen Bewegung ist für uns eine Erfahrung des Kreuzes christlicher

Trennung. In dieser Hinsicht muss auch die Ordination von Frauen zum
priesterlichen und bischöflichen Amt innerhalb eines theologischen und
ekklesiologischen Kontextes verstanden werden.»

177



waren sie zusammen mit einer von Instrumentalisten begleiteten
Singgruppe dafür besorgt, dass die jeweiligen liturgischen Gesänge und
Lieder aus ihrem eigenen Kulturkreis von der mitfeiernden Gemeinde
zügig und kräftig mitgesungen werden konnten.

Speziell erwähnt sei der altkatholische Aschermittwoch-Gottesdienst,

zu welchem die altkatholische Delegation im täglichen
Publikationsorgan der Konferenz «Assembly Line» auf 12 Uhr des 13.

Februar 1991 in die Kapelle des Studentinnen-Wohnheims St. Ursula
eingeladen hatte. Der von Bischof H. Gerny nach schweizerischem Ritus

zelebrierten Tagesmesse wohnten auch etliche Anglikaner und
einige Gäste aus anderen Kirchen bei.

Der «Känguruh-Pfad»

Die im Vergleich zu den vorausgegangenen Vollversammlungen
ungewöhnlich grosse Teilnehmerzahl - rund 4000 - stellte die lokale
Organisation vor ausserordentliche Probleme, die aber einfallsreich zur
allseitigen Zufriedenheit gelöst wurden. Dafür nur dieses eine Beispiel:
Weil sich die Unterkünfte der Delegierten, Berater, geladenen Gäste
und Stabsmitarbeiter ausserhalb des Stadtzentrums von Canberra auf
dem weitläufigen Gelände der Australischen National-Universität in
den Studenten-Wohnheimen befanden, wo am Rande eines grossen
Sportplatzes auch das Gottesdienstzelt aufgestellt war, die Plenarsitzungen

jedoch mitten in der City im vollklimatisierten und erst kurz
vor Tagungsbeginn fertiggestellten modernen Konferenz-Zentrum
stattfanden, müsste dafür gesorgt werden, dass die vielen hundert
Tagungsteilnehmer innert nützlicher Frist vom einen Ort zum andern
dislozieren konnten. Dies geschah natürlich mit einem tadellos
funktionierenden Bus-Betrieb. Für alle diejenigen aber, die bald einmal
des ständigen Sitzens überdrüssig waren oder die vor allem die Kühle
des Morgens zu einem zwanzigminütigen Fussmarsch nutzen wollten,
hatte man mit Hilfe von grossen Schablonen quer durch die Innenstadt

vom Universitätsgelände bis zum Konferenz-Zentrum den sog.

«Känguruh-Pfad» markiert. Im Abstand von ungefähr anderthalb
Metern waren auf den Fussgängerwegen in hellblauer Farbe die
Abdrücke der beiden Hinterpfoten des australischen Wahrzeichens -
eben des Känguruhs - aufgemalt, die ihren Zweck glänzend erfüllten.

Die Teilnehmerzahl stellte aber auch im grosszügigen Konferenz-
Zentrum Probleme. Denn die grosse Sitzungshalle vermochte ausser

178



den an Tischen plazierten Delegierten, den Gästen und Beratern
jeweils nur eine beschränkte Anzahl von Besuchern und Tagesgästen zu
fassen. Doch auch das bedeutete kein Problem, indem das Gebäude
noch mindestens ein halbes Dutzend weiterer Versammlungsräume
enthielt, die mit ansteigender Kinobestuhlung und allen dazugehörigen

technischen Installationen ihrem australischen Namen «theatre»
alle Ehre machten. Wer im Plenarsaal keinen Platz fand, konnte im
einen oder andern dieser «Kinos» sogar auf Grossleinwand simultan
den Verhandlungen folgen. Dank Television waren Bild- und Tonqualität

sogar besser, als wenn man alle paar Tage mit Tickets in den
hintersten Sitzreihen die Verhandlungen direkt miterlebte.

Bevor nun zum inhaltlichen Teil übergegangen wird, noch einige
Bemerkungen zur australischen Hauptstadt Canberra. Bis Ende des
19. Jahrhunderts bestand Australien aus sechs unabhängigen
englischen Kolonien, die seit ihrer Gründung, also fast hundert Jahre lang,
miteinander rivalisierten. Hauptsächlich wirtschaftliche Gründe führten

dann Ende des letzten Jahrhunderts zur Einsicht, dass die Bildung
eines Staatenbundes, einer sog. Föderation, das einzig Richtige sei.

Am 1. Januar 1901 konnte deshalb Königin Viktoria das «Commonwealth

of Australia» proklamieren. Vorläufiger Sitz des Parlamentes
wurde Melbourne, das in der Folge mit der aufstrebenden Hafenstadt

Sydney um die Würde der künftigen Hauptstadt wetteiferte. Mit dem
Beschluss vom Jahre 1911, ungefähr in der Mitte zwischen diesen beiden

grössten Städten in einem von den Aborigines seit Menschengedenken

«Treffpunkt, Ort des Zusammenkommens und der Begegnung»

genannten Gebiet Canberra) den künftigen Sitz von Regierung

und Parlament zu errichten, fand diese Rivalität ein salomonisches

Ende. Heute präsentiert sich Canberra mit seinen rund 290000

Einwohnern, als ausgesprochene Gartenstadt um einen künstlich
angelegten, langgezogenen kleinen See angelegt, mit ihrer City als sehr

moderne, einem Computer entsprungene Stadt. Gerade in ihrer besonderen

Art zeugt sie aber auch vom ungebrochenen Geist der
Zukunftsgläubigkeit der etwas mehr als 17 Millionen Australier, deren nationales

Emblem von den beiden typischen Tieren dieses Kontinents - vom
Känguruh und vom straussähnlichen Emu - gehalten wird, «den

einzigen beiden Tieren, die nicht rückwärts gehen können», wie selbstbe-

wusste «Aussis» einem stolz erklären.

179



Vorkonferenzen

Fast ebenso wichtig wie die Vollversammlung selbst sind die jeweiligen

Tagungen und Zusammenkünfte, die längere Zeit vorher auf
ökumenischer oder konfessioneller Ebene kontinental, regional oder
national veranstaltet werden. So führten die orthodoxen und orientalischen

Kirchen vom 25. November bis 4. Dezember 1989 in der
orthodoxen Akademie auf Kreta (Griechenland) eine vom ÖRK veranstaltete

Konsultation durch, an der über 30 Teilnehmer zusammen mit
Vertretern des ÖRK das Hauptthema und die Unterthemen für
Canberra diskutierten. Die Ergebnisse dieser Tagung wurden unter dem

Titel «Orthodoxe Überlegungen zum Thema der Vollversammlung»
im Sammelband «Dem Wind des Geistes Gottes« (S. 118-134)4 allen
Konferenzteilnehmern zusammen mit einer Reihe weiterer einschlägiger

Beiträge zur Kenntnis gebracht.
Wenn auch die vom Kirchenrat Koreas einberufene theologische

Konferenz zur Erarbeitung des Themas «Komm, Heiliger Geist -
erneuere die ganze Schöpfung» erwähnt wird, dann deshalb, weil sie

Interessenten und Interessentinnen aus dem weiteren asiatischen Raum
offenstand und weil an ihr auch die koreanische Hauptreferentin,
Frau Prof.Dr. Chung Hyung Kyung (Südkorea), teilnahm. Ohne
Zweifel war ihr Vortrag in Canberra auch - obwohl nicht exklusiv -
eine Frucht gerade dieser gemeinsamen Vorüberlegungen, auch wenn
sie dann eigentlich nur am Rande in einer Fussnote diese Konferenz
erwähnte. Doch wer ihre vielerorts als provozierend empfundenen
ungewöhnlichen und gerade für europäische Ohren befremdlichen
Gedanken kritisierte, tut gut daran, sich auch diesen Zusammenhang zu

vergegenwärtigen.
In manchen Ländern - so auch in der Schweiz - trafen sich die

Delegierten der Mitgliedkirchen mit Beratern, Besuchern und Vertretern
der kirchlichen und weltlichen Medien mehrmals, um sich mit der

Thematik, aber auch mit den Verfahrensfragen der Versammlung und
nicht zuletzt mit Land und Leuten des fünften Kontinentes etwas
vertraut zu machen.

Ein besonderes Gewicht und eine besondere Anziehungskraft
haben jeweils die unmittelbar vor Konferenzeröffnung durchgeführten
Vorversammlungen für Frauen und für Jugendliche. Dass diese einem

4 Dem Wind des Geistes Gottes - Gedanken zum Thema von Canberra, hg.

von Emilio Castro, WCC Publications, Genf 1990.

180



Bedürfnis entsprechen, zeigte sich in Canberra darin, dass von den
rund 360 teilnehmenden Frauen fast 75% erstmals zu einer derartigen
Weltkonferenz kamen. Das bedeutete nicht nur sprachliche Probleme,
sondern die Notwendigkeit, sich mit den Strukturen des ÖRK und mit
dem Prozedere der Vollversammlung vertraut zu machen, obwohl
natürlich das Schwergewicht auf einer geistig-inhaltlichen Zurüstung im
Hinblick auf die Thematik lag. In ihrem «Canberra-Tagebuch aus
Frauensicht»5 bemerkt Elisabeth Raiser unter anderem: «Bei den drei
Bibelarbeiten - gehalten von Ophelia Ortega aus Kuba (jetzt Genf),
Margot Kässmann aus Deutschland und Violet Bredt aus Sambia -
herrschte gespannte Aufmerksamkeit. Ester, Eva und Maria und die
Frauen der christlichen Urgemeinde wurden uns lebendig und
unkonventionell nahegebracht. Die Spurensuche nach unseren Vormüttern
in der Bibel kann uns wirklich befreien: Ester mit ihrem klugen,
solidarischen Handeln, Eva mit ihrem Wissenshunger, Maria mit ihrer
Leidenschaft, die Frauen der frühen Gemeinde mit ihrer missionarischen

Kraft und ihren Leitungskompetenzen. Das hat uns Mut gegeben.

Aber konnten wir im fast ausschliesslichen Zuhören die gegenseitige

Vertrautheit entwickeln, die uns durch die Versammlung tragen
wird? Die in Frauengruppen - auch internationalen - erprobte
Verknüpfung von eigener Erfahrung und Bibeltexten, von Bildgesprächen,

von Bibliodrama kam nicht vor. Mir scheint, dass hier wie auch
in den andern Programmpunkten dieser Vorversammlung die Frauen

zu sehr zu passiven Teilnehmerinnen wurden.»
Angesichts der Tatsache, dass gleichzeitig mit dieser Frauenversammlung

auch eine mehrtägige Vorversammlung für jugendliche
Menschen unter 27 stattfand, dürfte für weibliche Teilnehmerinnen
dieser Altersgruppe vielleicht ein gewisses Dilemma bedeutet haben.

Sollten sie jetzt sich unter die Frauen mischen und dort der Stimme
der Jugend Gehör zu verschaffen suchen, oder zogen sie es vor, in
diesem Falle «jung unter Jungen» zu sein? Vermutlich hatte letzteres

Priorität, und dies zu Recht. Denn es ist doch so, wie eine Jugendteilnehmerin

in ihrem Bericht «Canberra in der Perspektive der Jugend»6
unter anderem geschrieben hat: «Wir Jugendlichen haben mehr zu
bieten als die Fortführung des Bestehenden: eine besondere

Verantwortung wächst denen zu, die gemäss ihres jungen Lebensalters noch

länger auf dieser Erde leben möchten; die um so mehr darauf ange-

5 UNA SANCTA, 2. Heft 1991, S. 137 ff., Kyrios-Verlag, Meitingen/Frei-
sing.

6 Kerstin /?«o/7"(Augsburg) in «Ökumenische Rundschau» 3/91, S.388-394.

181



wiesen sind, sie in gerechtem Frieden so natürlich wie eben überhaupt
noch möglich zu erhalten. Durch die in allem lauernde Bedrohung,
die sich erst noch zeigen wird, ist unsere Gesellschaft zukunftslastig
geworden. Nicht die verheissene Zukunft des materiellen Wohlstands,
der die heutige Not zu ertragen lehrt, ist damit gemeint, sondern die
befürchtete Zukunft der nicht mehr zu vermeidenden Gefahr.»7 «Daraus

ergibt sich das besondere Gewicht, das der Stimme der Jugend
zugemessen werden muss, denn sie hat am längsten mit den Folgen von
heute zu leben. Ihr obliegt also ein bedrückendes Interesse, das Äus-

serste zu versuchen, um diese Spirale anzuhalten, wo zurückzudrehen
nicht mehr möglich ist.» «Auf der Jugendversammlung haben Jugendliche

ihre veränderte Wirklichkeitserfahrung unentrinnbar deutlich
zum Ausdruck gebracht: die leckeren Früchte der Pazifischen Insel

gleichen dem Apfel des Schneewittchens; denn hinter den lockenden
Farben verbirgt sich das lebensbedrohende Gift chemischer und
atomarer Verseuchung.»8

Was nach meiner persönlichen jahrzehntelangen ökumenischen
Erfahrung manche ökumenische «Profis» immer wieder zu vergessen
schienen, das haben die Jugendlichen in Canberra klar erkannt: «Die
konkrete, symptombezogene Kleinarbeit vor Ort ist genau so von
Bedeutung wie die überregionalen, weltweiten Vernetzungen der dort
gewonnenen Einsichten und Dringlichkeiten. Die vielfach beklagte
Beharrlichkeit auf sog. Partikularinteressen, die auch auf der
Vollversammlung (und danach) geäussert wurde, ist also als notwendige
Parteilichkeit zu verstehen, die nicht relativiert, wohl aber in das

weltumspannende Netz eingebunden werden muss.»9

Ein Problem, das wohl noch in keiner Kirche gelöst ist, wird in der

«Botschaft der Jugendlichen» an die Vollversammlung angesprochen:
«Als junge Menschen und insbesondere als junge Frauen haben wir oft
in unseren Kirchen, die uns im Namen von <Erfahrung) und <Wissen)

zu einer stimmlosen und machtlosen Randgruppe machen, keine Freiheit.
Wir meinen aber, dass Erfahrung und Wissen nicht gleichbedeutend
mit Weisheit sind, und dass der Geist der Wahrheit nicht aufein bestimmtes

Geschlecht oder überhaupt eine Personengruppe beschränkt ist.»
Ob es allerdings besonders «weise» war, sich sozusagen als

«Jugendfraktion» innerhalb der Vollversammlung bei den Wahlen teil-

7 Vgl. Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere
Moderne, Frankfurt/M. 1986, S.43ff.

8 RuoffaaO., S.391.
9 ebenda.

182



weise entgegen den offiziellen Kandidaturen für Nominationen
Jugendlicher stark zu machen, mag bezweifelt werden. Ein anderes
Vorgehen hätte wahrscheinlich dazu geführt, dass statt der jetzigen 8 % die
Quote der Jugendlichen im neuen Zentralausschuss doch etwas höher
ausgefallen wäre. Immerhin wurde mit der Wahl von Mrs. Priyanka
Mendis von der anglikanischen Kirche in Ceylon (Sri Lanka) eine
Vertreterin der Jugend in das von Canberra an durch eine Satzungsänderung

sieben Mitglieder umfassende Präsidium gewählt und damit
ein Postulat der Vorversammlung der Jugendlichen erfüllt.

Zwei Vorträge - zwei (Geistes-)Welten

Wer die in der «Ecumenical Review» vorgängig der Vollversammlung
publizierten Beiträge aus aller Welt zum Konferenzthema «Komm,
Heiliger Geist - erneuere die ganze Schöpfung» gelesen hatte, wusste
um die grosse Spannweite christlichen Geistverständnisses innerhalb
der Mitgliedkirchen des ÖRK. Und als man später dem Tagungsprogramm

entnahm, dass ein bestandener Ökumeniker als Vertreter der
orthodoxen Kirchen und eine unbekannte junge asiatische Theologin
aus einem Land der Dritten Welt die beiden Einführungsreferate zu
diesem Thema halten werden, war klar, dass dies ein - vielleicht
bewusst kalkuliertes - Wagnis war. Jedenfalls hätten die beiden
Präsentationen kaum kontrastreicher ausfallen können. Gerade deshalb wären

jedoch auch genügend Ansätze zu einem offenen und unbefangenen

Dialog zwischen zwei grundverschiedenen theologischen
Denkweisen vorhanden gewesen. Leider wurde diese einmalige, möglicherweise

sogar erstmalige Chance nicht genutzt. Auf jeden Fall konnte
die angesichts der heftigen Reaktionen - nicht nur der Orthodoxen -
kurzfristig anberaumte Podiumsdiskussion ausgerechnet am Wochenende,

an dem viele Delegierte und andere Konferenzteilnehmer wegen
der langfristig eingeplanten Besuche bei örtlichen Kirchgemeinden
von Canberra abwesend waren, diese schwierige Brückenfunktion
nicht erfüllen. Infolgedessen erstreckte sich die Polarisierung durch
die beiden Referate ungehemmt bis zum Ende der Tagung und hatte

zur Folge, dass die orthodoxen Konferenzteilnehmer - zusammen mit
den Vertretern der sog. altorientalischen Kirchen machten sie 25 % des

Plenums aus - mit der verhüllten Drohung eines möglichen Rückzugs
ihrer Kirchen aus dem ÖRK sogar ihren eigenen Exponenten
desavouierten, der in seinem Vortrag unter anderem erklärt hatte: «Die

183



Orthodoxe Kirche gehört dem Ökumenischen Rat der Kirchen seit
dem Beginn an. Sie wird auch immer Mitglied bleiben. Die Mitgliedschaft

des ÖRK wächst mehr und mehr. Die Zusammenarbeit aller
unserer Kirchen, der alten, jüngeren und jüngsten, mit dem Ziel der
Einheit, verlangt viel Liebe und muss immer ein brüderlich-schwesterliches

Miteinandersein sein.» Diesen zu Recht von Patriarch Parthenios

von Alexandrien beschworenen Geist gegenseitigen Sich-verste-
hen-Wollens vermisste man schmerzlich. Vermutlich warb der orthodoxe

Referent mit solchen Worten nicht zuletzt auch um das
Verständnis für die traditionelle orthodox-dogmatische Position in bezug
auf die Lehre vom Heiligen Geist bei jenen Delegierten, die sich des

geistigen Korsetts westlicher Theologie, das ihnen die Missionare aus

Europa und Amerika einst verpasst hatten, mehr und mehr entledigen,
urn mit dem Einen Evangelium von Jesus Christus genau das zu
praktizieren, wozu gerade auch der ÖRK seit vielen Jahren mit Nachdruck
aufruft: Inkulturation und kontextuelle Theologie. So besehen wäre
zumindest eine gewisse Zurückhaltung im Urteil über die zugegeben

provokativen Darlegungen der koreanischen Referentin der Sache

angemessener gewesen als sozusagen - bildlich gesprochen - zu einer
Ketzerverbrennung aufzurufen. Übrigens stammten die kritisch-harschen

Stimmen nicht nur aus dem orthodoxen Lager; auch Vertreter
der Reformation äusserten offen ihr Befremden über den zutage
getretenen Synkretismus, wie sie es nannten. Wie bereits erwähnt, war der
erste Referent, Patriarch Parthenios aus Alexandrien, infolge des

Golfkrieges am Erscheinen verhindert. Seine Einführung ins Hauptthema

war begrifflich und gedanklich eine konzentrierte Wiedergabe
der im Orient wie im Okzident seit jeher gültigen Lehre vom Heiligen
Geist als der dritten Person der göttlichen Dreifaltigkeit. Der vor
allem im Westen weit verbreiteten Auffassung, die orthodoxe Kirche sei

sozusagen das Modell für die im Heiligen Geist gegründete und
lebende Kirche, trat er entgegen mit den Worten: «Ich glaube vielmehr,
dass alle Kirchen im Heiligen Geist leben und weben. Keine Kirche,
kein Geschöpf, kein Mensch lebt vom Geist getrennt. Ob wir es wissen

oder nicht, ob wir es wollen oder nicht, wir folgen dem Weg der Heiligen

Dreieinigkeit, wir leben in ihr, sie ist unser Glaube und unsere

Hoffnung. Im Neuen Testament begegnen wir oft dem Ausdruck <im

Heiligen Geist). Das Verhältniswort <in> ist von grosser Bedeutung: es

birgt das Geheimnis. Denn wenn wir vom Heiligen Geist sprechen,
sprechen wir von der Heiligen Dreieinigkeit. Ausserhalb der Heiligen
Dreieinigkeit gibt es keinen Heiligen Geist. Wir leben im Vater, im

184



Sohn und im Heiligen Geist. Wir trennen sie nicht voneinander. Unser
Gott ist eins. Wir bekennen, dass die drei Personen eins, ungeteilt,
unteilbar, unwandelbar, ein Wesen sind.»

Mit der prägnant resümierten Pneumatologie wollte der orthodoxe
Referent vermutlich auch jenem Missverständnis entgegenwirken, zu
dem die Formulierung sowohl des Tagungsthemas als auch der vier
Unterthemen Anlass geben konnte, dass nämlich der Heilige Geist vor
allem eine isolierte selbständige unpersönliche göttliche Kraft sei, die
uns Menschen und die Kirche treibt und auf deren Beistand wir
angewiesen sind, wenn wir Gottes Willen vollbringen sollen. Es ist
unbestritten, dass ein derartiges «funktionales» Verständnis vom Heiligen
Geist gerade in der abendländischen Theologie verbreitet ist. Hierzu
schreib A. Houtepen93 unter anderem: «In der westlichen Pneumatologie

seit der Scholastik, die sich auch im reformatorischen Erbe
fortsetzte, wurde der Heilige Geist funktionalisiert: als Legitimationsgrund

des Schriftwortes in der Inspirationslehre, als Urgrund der
kirchlichen Autorität in der Lehre vom Amt und Lehramt oder als

Schenker vielfältiger Gaben, Charismen und Qualitäten in der Lehre

vom allgemeinen Priestertum der Getauften. In den Ansätzen kontex-
tueller Pneumatologie in Asien, Afrika und Latein-Amerika wird der
Geist zum Garanten der einheimischen UrÜberlieferung, der Authentizität

der eigenen Kultur, zum Urheber des Befreiungskampfes und der

Hoffnung der Armen oder zum Ankläger der Unterdrücker.» Das

heisst natürlich nicht, dass der Heilige Geist nicht auch in der Liturgie,

im Glaubensleben und in den Sakramenten der orthodoxen Kirche

als segnende, heiligende Kraft erfahren wird: «Die Heilige Eucharistie,

die anderen durch den Heiligen Geist gewirkten Sakramente der
Kirche und auch ihre Symbole sind Äusserungen, Kundgebungen,
Offenbarungen und Wirkungen des Heiligen Geistes zum Segen der

Menschen und der Natur.»
Vordergründig machte das Thema der Konferenz «Komm, Heiliger

Geist - erneuere die ganze Schöpfung» den Eindruck, als solle damit

um einen neuschöpferischen Akt Gottes an unserer Welt gebetet werden.

Das vorbereitende Material trat einem derartigen Missverständnis

nicht deutlich genug entgegen. Ohne auf dieses Defizit Bezug zu

nehmen, heisst es bei Parthenios jedoch ganz klar: «An Pfingsten
nahm die neue Schöpfung, das neue Leben seinen Anfang und alle

93 «Der Heilige Geist als Quelle und Kraft des Lebens» in «Una Sancta»,
Heft 2/1991, S.92-107.

185



Dinge wurden neu, hier, jetzt und immerdar.» Dieser Aspekt der
christlichen Gemeinde als der endzeitlichen Schar derer, die schon
hier und jetzt «vom Tode zum Leben hindurchgedrungen sind»
(Joh. 5.24), somit bereits so etwas wie ein Brückenkopf des kommenden

Reiches Gottes in dieser vergänglichen Welt sind, blieb unberücksichtigt.

Der Referent formulierte es so: «Wir sind - auf ganz realistische

Weise - geistlich, da wir dem Heiligen Geist gehören. Gerade so

wie wir Christen sind, weil wir der Kirche Christi angehören. Die Kirche

ist darum nichts Statisches, sondern ein grosses Ereignis. Sie

bewegt sich, übersteigt alle Dinge, ist das Leben der Welt und der
Menschheit. Auf ihrem Weg durch die Geschichte empfängt die Kirche

ihre eschatologische Identität. Sie lebt und überlebt ihre
Geschichte im Geheimnis des Heiligen Geistes und schreitet hin zu den
letzten Dingen.»

Was es um dieses «Geheimnis des Heiligen Geistes» ist, umschrieb
der Referent so: «Uns Menschen ist es nicht möglich, die Heilige
Dreieinigkeit zu verstehen, Gott, den Vater, den Sohn und den Heiligen

Geist - den einen Gott - zu begreifen. Athanasius der Grosse,
Patriarch von Alexandrien (der wohl berühmteste Vorgänger des

Referenten auf diesem ägyptischen Bischofssitz, der 295-373 lebte. D.V.)
sagte es so: «Ein Gott, den man erfassen kann, ist kein Gott» Das

Geheimnis ist trinitarisch, christologisch, pneumatologisch und
ekklesiologisch.» Das besagt mit anderen Worten: wer vom Heiligen Geist

spricht, redet zugleich immer auch von der Heiligen Dreieinigkeit, von
Jesus Christus und von der Kirche.

Das war der Grundtenor dieser theologisch fundierten, für die
zahlreich anwesenden Laien allerdings nicht ohne weiteres leicht
verständlichen Ausführungen. Einige, die den theologischen Gedankengängen

professionell gefolgt waren, bemerkten später, das Ganze sei

eigentlich eine Katechese gewesen. Ich fand diese Qualifikation gar
nicht so abwegig. Denn schon Kyrill von Jerusalem (315-386) betrachtete

es als seine bischöfliche Pflicht, Taufschüler durch «Mystagogi-
sche Katechesen» in die Geheimnisse des Lebens im dreieinigen Gott
und in der Kirche Jesu Christi einzuführen.

In der Rückschau fragt man sich, ob diese theologischen Ausführungen

eine nachhaltigere Wirkung gehabt und sich auf die Diskussionen

in den vier Sektionen befruchtender ausgewirkt hätten, wenn sie

nach einer kurzen Pause nicht von der spektakulär-dramatischen
Präsentation der südkoranischen Theologin Dr. Chung Hyung Kyung
buchstäblich zugedeckt worden wären. Jedenfalls mussten deren un-

186



konventionelle Ausführungen auf dem geschilderten geistigen Hintergrund

besonders aufregend, für manche geradezu schockierend
wirken. Die Darbietung begann mit den rauhen Tönen des Digeridu, des

typischen Blasinstruments der australischen Ureinwohner, in dessen

Klang sich die Trommeln ganz in weiss gekleideter koreanischer Tänzer

mischten, was auf der völlig dunklen Bühne einen eindrücklichen
Effekt hatte. Dann löste sich aus der Tänzerschar die Gestalt von Frau
Dr. Chung, die ihre Schuhe auszog und alle Anwesenden aufforderte,
dasselbe zu tun mit der Begründung: «Für viele Menschen aus Asien
und dem pazifischen Raum bedeutet das Ausziehen der Schuhe eine
erste Stufe der Selbsterniedrigung, um Gottes <ruach> zu begegnen.»10
Dabei erinnerte sie an Moses, der sich auf Gottes Geheiss vor dem
brennenden Dornbusch seiner Sandalen entledigte. «Dann werden
wir tanzen, um den Weg der Ruach vorzubereiten. Mit demütigem
Herzen und Leib lasst uns das Schreien der Schöpfung hören und das
Schreien der Ruach in ihr.» Und damit begann sie die Ruach Hagars
zu beschwören, «einer Ägypterin, einer schwarzen Sklavin, die von
Abraham und Sarah, unseren Vorfahren im Glauben, ausgebeutet und
verlassen wurde». Weiter rief sie:

10 Die Referentin verwendete bewusst das hebräische Wort «ruach», das
weiblichen Geschlechts ist, im Alten Testament «Geist» bedeutet und sowohl
auf Gott als auch auf den Menschen bezogen wird. Da sie ihren Vortrag in
englischer Sprache hielt, gab sie «ruach» jedoch mit dem entsprechenden
Wort «spirit» wieder, das sie aber ebenfalls feminin interpretierte, so dass ein
wiederkehrendes «she» die Folge war.

In der deutschen Übersetzung beliess man das hebräische «ruach», obwohl
es in feministischen Kreisen nichts Ungewöhnliches ist, den Ausdruck «die
Geistin» zu verwenden. Aber auch im Deutschen hielt man sich an das
grammatikalische weibliche Genus von «ruach», so dass das entsprechende «sie»
die logische Folge war.

Die feministische Tendenz des ganzen Vortrags war unverkennbar. Mit der
verwendeten Ausdrucksweise sollte das weibliche Element in Gott betont werden.

Gerade aus dieser Perspektive wäre zumindest der Hinweis nötig gewesen,

dass im Alten Testament «Jahwe» und «ruach» nie identisch sind. Und
dass «ruach» im alttestamentlichen Hebräisch weiblichen Geschlechts ist, hat
nicht erst der moderne Feminismus entdeckt. Das hat die griechischen
Übersetzer der Septuaginta aber nicht daran gehindert, «ruach» mit dem neutralen

«pneuma» wiederzugeben. Es wäre noch nie jemandem eingefallen, daraus

theologische Schlüsse zu ziehen. Gewisse linguistische Grundkenntnisse bleiben

unverzichtbar.
In diesem Zusammenhang ist denn auch die im Titel dieses Berichtes

gestellte Frage zu verstehen: «Ist der Geist (noch) der Herr?»

187



«Komm, Ruach der Menschen, die während der Kreuzzüge den Tod
fanden.

Komm, Ruach der Urvölker der Erde, die dem Völkermord in der Kolonialzeit

zum Opfer fielen.
Komm, Ruach der Soldaten, Zivilisten und Lebewesen im Meer, die zur

Zeit im blutigen Golfkrieg sterben.
Komm, Ruach von Erde, Luft und Wasser, die menschliche Geldgier

vergewaltigt, foltert und ausbeutet.
Komm, Ruach des Befreiers, unseres Bruders Jesu, der am Kreuz gefoltert

und ermordet wurde.»

Was es mit diesen, wie sie sagte, «von Han erfüllten Geistern» auf
sich hat, erklärte sie dem Auditorium wie folgt: «Ich komme aus Korea,

dem Land der von Han erfüllten Geister. Han ist Zorn. Han ist

Groll. Han ist Bitterkeit. Han ist Kummer. Han bedeutet zerbrochenen

Herzens sein und ist rohe Energie für den Befreiungskampf. In
meiner Tradition werden Menschen, die Mord oder Ungerechtigkeit
zum Opfer gefallen sind, in umherirrende Geister verwandelt, in von
Han getriebene Geister. Sie sind überall und suchen nach einer
Gelegenheit, das Unrecht gutzumachen. Darum ist es die Aufgabe der
Lebenden, auf die von Han beherrschten Geister zu hören und am Wirken

der Geister zur Wiedergutmachung des Unrechtes teilzuhaben.
Diese von Han getriebenen Geister sind im Laufe der Geschichte
unseres Volkes als Mittler der Heiligen Ruach aufgetreten, durch die sie

ihr Mitleid und ihre Weisheit für das Leben verkündet hat. Wenn wir
das Schreien dieser Geister nicht hören, können wir auch die Stimme
der Heiligen Ruach nicht vernehmen. Für uns sind sie die greifbar
und sichtbar gewordenen Ikonen der Heiligen Ruach. Durch sie können

wir die konkrete, leibhafte, historische Gegenwart der Heiligen
Ruach in unserer Mitte fühlen, betasten und schmecken...»

Dass diese für viele Zuhörer fremd wirkenden Gedanken nicht
einfach mit «spiritistisch» abqualifiziert werden konnten, machte die
Referentin selber dadurch klar, dass sie sich im inhaltlichen Einklang mit
den Worten des Apostels Paulus im Römerbrief (8.22) wusste: «... die

ganze Schöpfung seufzt und ängstigt sich.» Die Anrufung der Heiligen

Ruach geschehe, damit sie «uns mit unaussprechlichem Seufzen

vertritt» (8.26).
Nach dem Sinn des Konferenzthemas fragend sagte sie, dieses sei

nicht zu verstehen als das Zuhilferufen eines «allmächtigen Macho..., der
alle Guten errettet und alle Bösen bestraft. Ich verlasse mich auf den

barmherzigen Gott, der inmitten der grausamen Zerstörung des Lebens

(gemeint war hier der Golfkrieg. D. V.) mit uns um das Leben weint.»

188



So rief denn Frau Dr. Chung angesichts der sich manifestierenden
«unheiligen Ruach von Babel, der Ruach des Aufsteigertums, der
Gewinnsucht und der Spaltung, der grenzenlosen menschlichen Gier auf
Kosten anderer» - also das, was Jesus «Mammon» nannte - dazu auf,
«aus dem Gefängnis der Verzweiflung, des Zynismus und der
Unterdrückung auszubrechen», weil Gott sich an Pfingsten der gebrochenen

Herzen angenommen und die Menschen zur Nachfolge aufgefordert

hat. «Als sich die lebenspendende Kraft der Ruach auf die Gläubigen

ergoss, hatten sie die Vision einer neuen Welt.»
Für die Referentin war die Frage unausweichlich, was zu tun sei,

wenn die Ruach uns ruft: «Als erstes sollen wir Busse tun, d.h. Metanoia

im Sinne einer radikalen Richtungsänderung im individuellen
und im gesellschaftlichen Leben.» Die Heilige Ruach befähigt uns zur
«politischen Ökonomie des Lebens», «die auf der lebenspendenden
Kraft der gegenseitigen Hilfe, der gegenseitigen Abhängigkeit und der
Harmonie beruht», im Gegensatz zur «politischen Ökonomie des
Todes». Diese Metanoia vollzieht sich in drei Schritten:

a) Es muss ein Übergang vom Anthropozentrismus zur Lebensbezo-

genheit (life centrism) geschehen, indem wir lernen, mit der Erde in
Harmonie zu leben und für die Überlebensfähigkeit einzutreten. Mit
dem Hinweis auf den Sprachgebrauch der Filipinos, die in der Taga-
log-Sprache die Erde «Ina Mutter» nennen, sollten auch wir die
Erde wie unsere Mutter achten. Die Befreiungstheologien «sind
Ausdruck der Sehnsucht nach menschlicher Ganzheit, Widerhall der
Stimmen vieler unterdrückter Menschen.»

b) Als zweiten grossen Wandel bezeichnete die Referentin den

«Übergang vom Prinzip des Dualismus zum Prinzip der Verknüpfung».

Wo die abendländische Theologie vom «Sündenfall» spricht,
durch den die Urgemeinschaft zwischen dem Schöpfer und seinem

Ebenbild, dem Menschen, zerstört wurde, sprach Dr. Chung von der

«Organisation des menschlichen Lebens auf dem Grundsatz des

Dualismus», was eine «gespaltene Kultur» zur Folge hatte. Erneuerung
bedeutet darum ein Niederreissen der Mauern, welche trennen und

spalten. «Wir müssen lernen, in einer Weise zu leben, bei der alle Wesen

einbezogen und miteinander verknüpft werden.»

c) Dritter grundlegender Aspekt der Metanoia ist nach der Referentin

die entschiedene Abwendung von der «Kultur des Todes» zur «Kultur

des Lebens». Das ist nur möglich, wenn wir die Fähigkeit des Mitleidens

entwickeln. «Die Bewegung für Gerechtigkeit, Frieden und eine

gesunde Umwelt auf der ganzen Erde ist eine Bewegung für das Leben.»

189



Abschliessend gestand die Vortragende offen, dass sie hier nicht als

systematische Theologin spreche, sondern dass diese Gedanken
«einem inneren Gefühl entspringen, das im kollektiven, aus Jahrtausenden

der Spiritualität entstandenen Unterbewusstsein meines Volkes
wurzelt.» «Für mich ergibt sich das Bild der Heiligen Ruach aus dem
Bild der Kwan In. Diese wird in der Volksreligiosität der Frauen
Ostasiens als Göttin des Mitleidens und der Weisheit verehrt. Als bodhi-
sattva, ein erleuchtetes Wesen, kann sie jederzeit nach Belieben ins
Nirwana eingehen, weigert sich aber, dies allein zu tun. Weil sie Mitleid

mit allen mitleidenden Lebewesen hat, bleibt sie in dieser Welt
und macht es dadurch anderen Lebewesen möglich, Erleuchtung zu
erfahren. Ihre mitleidende Weisheit heilt alle Formen des Lebens und
befähigt diese, zum Ufer des Nirwana zu schwimmen. Sie wartet und
wartet, bis das ganze Universum, Menschen, Bäume, Vögel, Berge,
Luft und Wasser, erleuchtet werden. Zusammen können sie dann ins

Nirwana eingehen, wo sie in ewiger Weisheit und ewigem Mitleiden
in Gemeinschaft leben. Könnte dies vielleicht auch ein Bild für einen
weiblichen Christus sein, für eine Frau, die die Erstgeborene unter uns
ist, die uns vorangeht und andere mit sich nimmt?»

Statt auf diese für uns westlich geschulte Christen befremdlichen
Gedanken gleich mit Begriffen wie «gnostisch, pantheistisch, synkreti-
stisch, animistisch» zu kontern, sollte man vielleicht das tun, was
Elisabeth Raiser" getan hat, indem sie fragte, wie wir einen solchen
Vorschlag aufnehmen. «Könnte er die nicht zu Ende geführte christologische

Diskussion bei uns weiter anregen? Meinen eigenen Vorbehalt
will ich nicht verschweigen: Jesus Christus ist den Weg des Mitleidens
und der Befreiung gegangen - am Ende führte ihn dieser Weg
aufgrund der unausweichlichen Konflikte mit den Machthabenden in das

eigene Leiden und in den Tod. Durch seine Auferweckung bestätigte
Gott diesen Weg der Gewaltlosigkeit und des Konfliktes. Versöhnung,
Erlösung und Heilung ist von dieser hiesigen, weltlichen Wirklichkeit
des menschgewordenen Gottes nicht zu trennen. Den Geist dieses

unseres Bruders, Jesus, hatte Frau Chung zu Beginn ihrer Rede angerufen:

Hier war der Bezug zu seinem irdischen Leiden ganz eindeutig.
Aber wo kommt das irdische Leiden in Kwan Ins Leben vor?» Mit
anderen Worten: Wir sollten das Gespräch und den Dialog gerade auch

mit denen suchen und führen, deren Gedanken wir nicht auf Anhieb

11 In «Ökumenische Rundschau», Heft 3/1991, S.382.

190



gleich verstehen. Und dabei wäre gerade auch bei Frau Dr. Chung
wichtig, den biographischen Hintergrund als Schlüssel zum richtigen
Verständnis miteinzubeziehen: «Als schon fertig in den USA ausgebildete

Theologin, die den Ehrgeiz hatte, eine Barth und Bonhoeffer
ebenbürtige Theologie zu entwickeln, hatte sie erfahren, dass sie von
ihren Eltern adoptiert worden war und ihre leibliche Mutter als einfache

Frau auf dem Lande lebte. Sie suchte sie auf und erzählte ihr von
ihren Studien und Plänen. Aber die Mutter verstand nicht. Hyung
Kyung fiel es wie Schuppen von den Augen: <Diese abstrakte Theologie
ist den Menschen meines Volkes überhaupt nicht zu vermitteln. Wenn
ich nicht ihre Kultur, ihren Glauben und ihre Weisheit mit in meine

Theologie aufnehme, werde ich mich nie verständlich machen
können...), so ähnlich habe sie gedacht, und davon sei sie durchdrungen.
Sie erzählte auch, dass sie angesichts des Golfkrieges ihr Manuskript
noch einmal völlig neu geschrieben habe: zeitlich, örtlich, kulturell
eine kontextuelle Theologie.»12

In dieser Kontroverse gerade um dieses völlig andere theologische
Denken fragte ich mich, ob denn etwa die Wurzeln der traditionellen
abend- und morgenländischen Gottes- und Glaubenslehre nicht auch
bis hinein ins hellenistisch-philosophisch-heidnische Denken reichen?
Gab es nicht auch damals das Problem von Inkulturation und Kon-
textualisation, in dessen Verlauf die christlichen Denker Begriffe und
Ideen ihrer nichtchristlichen geistigen Umwelt verwendeten, indem sie

ihnen von der neutestamentlichen Botschaft her einen neuen, nach
ihrer Überzeugung den wahren Inhalt gaben und sie dadurch «tauften»?

Mit der Vorstellung vom «logos spermatikos» anerkannten sie,

dass die unteilbare ewige göttliche Wahrheit auch im ausserchristli-
chen Denken zumindest ansatzweise am Werke ist. Warum sollte das,

was vor mehr als anderthalb Jahrtausenden Gültigkeit hatte, nicht
auch heute eine Verständigungshilfe sein? In dieser Hinsicht bleibt
der umstrittene Vortrag der koreanischen Theologin eine offene Frage

an uns westliche und östliche Theologen und damit eine Einladung
zum theologischen Gespräch.

(Schluss folgt)

Solothurn Hans A. Frei

12 Siehe «Una Sancta», Heft 2/1991, S. 138.

191


	Canberra 1991 - ist der Geist (noch) der Herr? : Bericht über die 7. Vollversammlung des ÖRK

