
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 3

Artikel: Eine Freundschaft unter Bischöfen : Joseph H. Reinkens und Eduard
Herzog

Autor: Moll, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404793

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Freundschaft unter Bischöfen : Joseph H. Reinkens
und Eduard Herzog

Es wird heute vielfach geltend gemacht, die altkatholischen Väter von
1870 hätten die Bedeutung der vatikanischen Dogmen von der vollen
und höchsten Jurisdiktionsgewalt des Papstes und seiner lehramtlichen

Unfehlbarkeit in ihren Auswirkungen überschätzt. Für die
Infallibilität des päpstlichen Lehramtes mag das zutreffen, wurde sie doch
bis anhin nur für die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in
den Himmel im Jahre 1950 in Anspruch genommen. Die volle und
unmittelbare Machtbefugnis des Papstes hingegen «über alle und jegliche

Kirchen und über alle und jegliche Hirten und Gläubige» hat die

bisherige bischöfliche Leitung der Einzelkirchen in einem Masse

abgewertet, das in der ganzen Kirchengeschichte beispiellos sein dürfte1.
Die Freiheit der Ortskirchen ist damit aufgehoben worden2. Den
altkatholischen Vätern von 1870 aber ging es nicht in erster Linie um die

Folgen dieser Dogmen, es stellte sich ihnen vielmehr die Frage nach

ihrer Berechtigung und ihrem Wahrheitsgehalt. Für sie war es eine

Frage der Wahrheit. Und weil sie zur Überzeugung gelangten, dass

diese Lehrentscheidungen zu Unrecht getroffen worden waren, weil
sie nämlich dem Zeugnis der Schrift und der Tradition der alten Kirche

widersprachen, erhoben sie Einspruch und sahen sie sich zur
Opposition gezwungen. Am härtesten traf es viele der namhaftesten
Vertreter der damaligen theologischen Wissenschaft. Sie mussten damit
rechnen, um ihrer Überzeugung willen auf alles verzichten zu müssen,

was ihnen bisher Lebensinhalt war: auf ihr Lehramt und damit auf
ihre materielle Existenz, auf ihr Ansehen und ihre weitere Verbindung
zu ihrer Kirche. Wir versuchen, den Weg zweier dieser Männer der
ersten Stunde nachzuzeichnen, die den Kampf gegen die neuen
Papstdogmen aufgenommen haben: des ersten Bischofs der deutschen

Altkatholiken, Prof.Dr. theol. et phil. Joseph Hubert Reinkens, und
den des ersten Oberhirten der Christkatholischen Kirche der Schweiz,
Prof. Dr. Eduard Herzog. Beide waren am Aufbau ihrer Kirchen und

1 Der Wortlaut der Dekrete des 1. Vatikanischen Konzils von 1870 findet
sich bei Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen 1887, 1-18.

2 Vgl. Ernst Gaugler, Altkatholizismus, Ekklesiaband III, Klotz, Gotha 1935,

23. Vgl. dazu auch Peter Neuner, Stationen einer Kirchenspaltung, Knecht,
Frankfurt a. M., 207.

158



deren Konsolidierung massgeblich beteiligt. Wie sie sich in dieser
Aufbauarbeit in einer schönen, lebenslangen Freundschaft verbunden

waren, soll hier skizzenhaft dargestellt werden.

I.

Es soll im Folgenden nur das vom Leben und Wirken dieser beiden
Männer erwähnt werden, was auf ihre Freundschaft angelegt war und
sie ermöglicht und gefördert hat. Reinkens war 20 Jahre älter als Herzog.

Er wurde im Jahre 1821 in Burtscheid bei Aachen als Sohn eines

wenig erfolgreichen Gärtners und Gastwirts geboren. Nach dem
frühzeitigen Tode seiner Mutter müsste Joseph Hubert zum Unterhalt seiner

fünf Geschwister zunächst im väterlichen Gärtnereibetrieb und
nach dessen Auflösung in einer Textilfabrik beitragen und kam so erst
relativ spät zum Studium. Dank seiner ausserordentlichen Begabung
und mit der finanziellen Unterstützung seines Bruders Wilhelm, der

Kaplan am Bonner Münster war, durchlief er das Aachener Gymnasium

in abgekürzter Zeit und studierte dann an der Universität Bonn
Theologie, Philosophie und Philologie. Die anschliessenden Studien
am Priesterseminar in Köln schloss er als Klassenerster ab. Im Jahre
1848 wurde er zum Priester geweiht. Er erhielt vom Kölner Erzbischof
die Erlaubnis zum Weiterstudium in München, das er mit dem Doktorat

in Theologie mit einer Arbeit über Clemens von Alexandrien
beendigte. Später verlieh ihm die Universität Leipzig auch das Doktorat
der Philosophie ehrenhalber. In Breslau, wo er sich der Förderung
und Freundschaft des dortigen Fürstbischofs Melchior von Diepen-
brocks erfreute, habilitierte er sich als Professor der Kirchengeschichte

und wurde zum Prediger am Dom ernannt. Seine Publikationen

über Hilarius von Poitiers (1864) und Martin von Tours (1866)
fanden starke Beachtung und brachten ihm viel Anerkennung. Zweimal

wurde er im Zusammenhang mit der Neubesetzung von Bischofsstühlen

(in Limburg und Köln) genannt. Eine gewisse Neigung zum
Ordensleben und zur verinnerlichten Theologie eines J. M. Sailer war
bei ihm unverkennbar3. Mit seinem Bruder Wilhelm war er zeitlebens

3 Zum Leben von J.H.Reinkens: Joseph Martin Reinkens, Ein Lebensbild
von J.H.Reinkens, Gotha 1906; vgl. auch Victor Conzemius, Rheinische
Lebensbilder, Bd. 4, Düsseldorf 1970, 209-233.

159



eng verbunden4, und der Briefwechsel mit ihm vermittelt eine Fülle
von Einzelheiten, Erlebnissen und Einsichten. Mit dem Nachfolger
Diepenbrocks, Fürstbischof Heinrich Foerster, hatte er anfänglich ein

gutes Verhältnis. Es endete aber im Streit5, weil Foerster rigoros gegen
die Anhänger des Philosophen Anton Günther vorging, zu dem Reinkens

eine gewisse Sympathie hatte, und Foerster den «ausländischen»
Professoren (Reinkens war Rheinländer!) nicht wohlgesinnt war. Im
Zusammenhang mit diesen Schwierigkeiten und einer gesundheitlichen

Störung trat Reinkens einen einjährigen Erholungsaufenthalt an,
den er zu einem Aufenthalt in Rom und Neapel benützte. Im Vorfeld
des 1. Vatikanischen Konzils opponierte er gegen die geplanten neuen
Papstdogmen. Er wusste sich darin von den deutschen Bischöfen und
einem zahlreichen Freundeskreis von Theologen unterstützt.

In viel bescheidenerem Masse war dies bei Herzog in der Schweiz
der Fall. Hier waren es vorwiegend liberale Persönlichkeiten des

öffentlichen Lebens, die Stellung gegen die neuen Dogmen bezogen,
aber eben Liberale der damaligen Zeit, die durchaus christlich gesinnt
waren und am Leben der katholischen Kirche ebenso regen Anteil
nahmen wie die «Konservativen». Ihr Einsatz war oft bewunderungswürdig

und ernst gemeint. Die Lebensdaten Herzogs sind bekannt:
Der Bauernsohn aus angesehener, liberaler Familie im luzernischen

Schongau, 1841 geboren und mit zahlreichen Geschwistern in einem
frommen Elternhaus aufgewachsen, durchlief unter der Obhut seines

Onkels, des der Tübinger Schule und J. H. von Wessenberg verpflichteten

Propstes J. B. Leu, in Luzern das Gymnasium und das Priesterseminar.

Im Jahre 1867 zum Priester geweiht, verbrachte er anschliessend

Studiensemester in Tübingen und Freiburg i. Br. bei bedeutenden

Professoren, um schliesslich in Bonn bei Professor Reusch seine Li-
zentiatsarbeit über die «Entstehungszeit der Pastoralbriefe» zu schreiben.

Die luzernische Regierung berief ihn als Professor für neutesta-

4 Vgl. J. H. Reinkens, Briefe an seinen Bruder Wilhelm, Bonner Beiträge für
Kirchengeschichte, Bd. II/III, herausgegeben von H.J.Sieben. Köln/Wien
1979. Dazu Conzemius (Fn. 3), 216.

5 Heinrich Bacht, Die Tragödie einer Freundschaft, Fürstbischof H. Foerster
und Prof. J.H.Reinkens, Köln/Wien, Bd.20, 1985. Bacht lässt des öftern die

spirituellen Stellen in Reinkens Briefen unerwähnt, so dass ein unvollständiges
Bild von Reinkens entsteht und er als streitsüchtig und ichbezogen erscheint.
Vgl. auch Paul Wenzel, Der Freundeskreis um Anton Günther und die Gründung

Beurons, Essen 1965.

160



mentliche Exegese am heimischen Priesterseminar. Damit sah sich
Herzog am Ziel seiner beruflichen Wünsche. Victor Conzemius
bescheinigt ihm6: «Er war ein guter Dozent, kritisch und aufgeschlossen,

der auch als priesterliche Persönlichkeit auf seine jungen Zuhörer
wirkte.» Den Doktortitel der Theologie hat ihm die Universität Bern
erst später verliehen. Im April 1870 meldete er in einer mit Freunden
eigens gegründeten Zeitschrift, der «Katholischen Stimme aus den
Waldstätten», seine Bedenken gegenüber den bevorstehenden Dog-
matisierungen an. Er fuhr fort, am Priesterseminar zu dozieren, kam
aber immer mehr in Gewissenskonflikte und schrieb dann im September

1872 seinem Bischof von Bonn aus, er sei sich der Unhaltbarkeit
der neuen Dogmen des 1. Vatikanischen Konzils bewusst und
gedenke, sich der altkatholischen Bewegung zur Verfügung zu stellen.

Umgehend wurde er von allen geistlichen Funktionen suspendiert,
aber nicht, wie es bei anderen oppositionellen Professoren die Regel

war, exkommuniziert. Da sich zu jener Zeit noch keine christkatholischen

Gemeinden gebildet hatten, diente er vorerst der altkatholischen

Gemeinde in Krefeld (Deutschland) als einfacher Gemeindepfarrer,

wurde dann aber bald als Pfarrer an die christkatholische
Gemeinde von Ölten und kurz darauf nach Bern berufen7.

IL

Von seiner ersten persönlichen Begegnung Herzogs mit Reinkens
schreibt letzterer an seinen Bruder Wilhelm am 15. August 1872 aus

Brunnen bei Luzern8: «In Luzern sind die Professoren Herzog und
Helfenstein zwei Tage von morgens bis am Abend bei uns gewesen...
Sie warten alle auf den Moment, um zu uns zu stehen.» (Briefe an
seinen Bruder Wilhelm, S. 1809). In diesen Gesprächen ist es Reinkens

gelungen, Herzog für die Pfarrstelle in Krefeld zu gewinnen. Reinkens

6 Victor Conzemius, Katholizismus ohne Rom, Benziger, Zürich/Einsiedeln/
Köln 1969, 76.

7 Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, ein Lebensbild, Laufen 1935.
8 Briefwechsel zwischen Herzog und Reinkens im bischöflichen Archiv in

Bonn, den ich dank des Entgegenkommens von Herrn Bischof Dr. S.Kraft
und Herrn Prof. Dr. Chr. Oeyen einsehen konnte. Letzterem verdanke ich manche

Hinweise und Anregungen, wofür ihm herzlich gedankt sei. Herr Bischof
H. Gerny ermöglichte mir in dankenswerter Weise den Einblick in das bischöfliche

Archiv in Bern und in die Kopierbücher von Bischof Eduard Herzog.

161



war zu diesem Zeitpunkt bereits von seinem Lehramt in Breslau
suspendiert und aus der Kirche von Rom ausgeschlossen worden, hatte
dann während eines Jahres im Hause Döllingers in München Zuflucht
gefunden und benützte diese Zeit zu ausgedehnten Vortragsreisen im
Rheinland, im Badischen, in Bayern und in der Schweiz, in denen er
zum Widerstand gegen die Beschlüsse des Konzils aufrief. Herzog
seinerseits erwartete seine Suspendierung, die dann im September 1872

auch verfügt wurde. Aus dieser ersten Begegnung in Luzern entwik-
kelte sich eine langjährige Freundschaft zwischen Reinkens und Herzog,

die zu zahlreichen Hilfeleistungen, Freundesdiensten und zu
einem lebhaften Briefwechsel führte9.

III.

Die Ereignisse im Leben der beiden Freunde nehmen nun einen
raschen Verlauf. Reinkens wurde am 4. Juni 1873 in Köln zum ersten
Bischof der deutschen Altkatholiken gewählt und am 11. August des

gleichen Jahres von Bischof Hermann Heykamp von Deventer aus der
Utrechter Kirche in Rotterdam geweiht. Bei der Wahl eines schweizerischen

Bischofs kam es drei Jahre später zu grösseren Schwierigkeiten.

Vorgängig dieser Wahl hatte Reinkens an den Synodalratspräsidenten

der schweizerischen Kirche, Landammann Augustin Keller,
einen eindrücklichen Brief geschrieben, worin er nicht nur vor verfrühten

Reformen wie der Abschaffung der obligatorischen Ohrenbeichte
und des Priesterzölibats warnte, sondern auch zu bedenken gab, dass

nur eine bischöflich organisierte Kirche auf die Dauer Bestand
gewährleiste. Nach der Wahl von Eduard Herzog zum Bischof der
schweizerischen Kirche am 8. Juni 1876 in Ölten stellte sich die Frage
nach einem Konsekrator, wobei man an den Erzbischof von Utrecht,
Johannes Heykamp, dachte. Reinkens hat in mehreren Schreiben
versucht, die Bischöfe Hollands für dieses Anliegen Herzogs günstig zu

stimmen, doch der holländische Episkopat lehnte jede Mitwirkung an

der Konsekration Herzogs ab. Ihr Misstrauen war nicht gegen die Person

Herzogs gerichtet, es waren vielmehr die verfrühten und radikalen
Reformen der Schweizer, die bei ihnen Bedenken auslösten. Reinkens
versuchte vergeblich, Verständnis für das Vorgehen der schweizeri-

9 Vgl. Reinkens (Fn.3).

162



sehen Kirche zu wecken. In einem ungehaltenen Schreiben hatte ihm
der Erzbischof geschrieben: «In der Schweiz werden Grenzsteine
versetzt, es herrscht eine bedenkliche Verantwortungslosigkeit, die liberalen

Kreise müssen in ihre Schranken verwiesen werden!»10 Man nahm

vor allem Anstoss daran, dass der schweizerische Bischof nach der
Verfassung nicht auch Präsident der Synode sei und dass man es «auf
einen Bruch mit Rom ankommen lasse». - Dem Konflikt lag ein
verschiedenartiges Kirchenverständnis zugrunde, ein anderes kirchliches
«Interpretationsmodell», wie Kurt Stalder es zutreffend bezeichnet11,
das sich in der Folge noch jahrelang auswirken sollte. Bischof Reinkens

hat sich dann kurzfristig bereit erklärt, die Bischofsweihe von
Eduard Herzog selbst vorzunehmen, obschon ihm sein Generalvikar
Professor F. H. Reusch, in einem Memorandum dringend davon abgeraten

hatte12. Die Bischofsweihe fand am 18. September 1876 in
Rheinfelden statt. Wir haben diese Angelegenheit hier erwähnt, um zu
zeigen, wie Reinkens bemüht war, vermittelnd und aufklärend zu
wirken, Vorurteile und Gegensätze abzubauen und die altkatholische
Kirchengemeinschaft für neue Aufgaben zu öffnen. «Die Schweizer sind
im Leben viel loyaler als im Reden», schrieb er am 15. August 1876 an
den Erzbischof von Utrecht im Zuge dieser Bemühungen. Es ist
weitgehend der Besonnenheit und der Weitsicht Reinkens zu verdanken,
dass es dann mit der «Utrechter Erklärung» von 1889 zur Union der
altkatholischen Kirchen von Deutschland, Holland und der Schweiz
kam. Auch Herzog hat in kluger Weise den Boden dazu vorbereitet.
Mit seiner Bereitschaft, Herzog zu weihen, hat Reinkens der schweizerischen

Kirche einen entscheidenden Dienst erwiesen: Bischof Herzog
stand damit in der Sukzession der Kirche von Utrecht.

10 Schreiben vom 14. August 1876, im bischöflichen Archiv von Bonn. Der
Briefwechsel zwischen den beiden Bischöfen ist noch nicht veröffentlicht.

11 Die Gründe dazu siehe IKZ, 2. Heft 1981 : Fred Smit, Meinungsverschiedenheiten

zwischen den altkatholischen Kirchen Deutschlands, Hollands und
der Schweiz im Jahre 1876. Vgl. auch die grundsätzlichen Überlegungen von
Kurt Stalder, IKZ, 2. Heft 1989: Zur geschichtlichen Einordnung. Sie beziehen
sich auf die Utrechter Erklärung von 1889, haben aber auch Geltung für die

Ablehnung der Bischofsweihe an Herzog durch die Bischöfe der Kirche von
Utrecht.

12 Entwurf eines Memorandums von Generalvikar Prof. F. H. Reusch gegen
die Konsekration von Herzog, 1876, A.-Nr. 7.243 im bischöflichen Archiv von
Bonn.

163



IV.

Die beiden Bischöfe haben in der Folge in manchen Bereichen in
wertvoller Weise zusammengewirkt. Wir möchten hier nur auf zwei

Beispiele verweisen. Nach der Ablehnung der päpstlichen
Lehransprüche wurde beiden Bischöfen die Notwendigkeit einer bewussteren

Zuwendung zur Autorität der Heiligen Schrift ein vordringliches
Anliegen. Zu einer Zeit, da das Studium der Bibel noch von einer Erlaubnis

des zuständigen Bischofs abhängig war, hat Bischof Reinkens
schon kurz nach dem Antritt seines bischöflichen Amtes in seiner
Schlussrede anlässlich des 3. Altkatholikenkongresses von Konstanz
(12.-14. September 1873) das Lesen der Heiligen Schrift dringend und
wärmstens empfohlen. Wörtlich führte er aus: «Für alle, die sich meiner

bischöflichen Leitung anvertrauen, existiert kein Verbot des
Bibellesens!»13 Er ermahnte die Laien dringend: «Lesen Sie immer wieder
in dem heiligen Buch, in Demut und Freude sich zu Füssen des Herrn
setzend; denn er allein hat Worte des ewigen Lebens!» - Seine
biblisch fundierten Hirtenbriefe legen davon beredtes Zeugnis ab14.

Bischof Herzog seinerseits, als Neutestamentier ohnehin täglich mit der

Heiligen Schrift beschäftigt, hat diesen Impuls kräftig aufgenommen
und die Gemeinden immer wieder zum Bibellesen ermahnt. Er hat sie

als Grundlage des kirchlichen Lebens bezeichnet. «Kehrt zurück zu
den reinen und lauteren Quellen des Evangeliums Jesu Christi!»
schreibt er im Hirtenbrief des Jahres 189915, «zur gesunden, kräftigen
Kost des biblischen Wortes!» (Hirtenbrief des Jahres 1888)16. Friedrich

Heiler hat denn auch Herzog attestiert, er habe eine «evangelische

Katholizität» vertreten17. Beide Bischöfe haben damit eine Tradition

eingeleitet, die zum Grundanliegen der altkatholischen Kirchen
wurde. Sie standen beide auf dem Boden eines positiven, biblisch
fundierten Glaubens. An die Stelle der päpstlichen Autorität war die
Autorität der Heiligen Schrift getreten.

Etwas differenzierter ist die Zusammenarbeit der beiden Bischöfe
im Bereich der ökumenischen Bestrebungen zu sehen. Anlässlich des

13 Der 3. Altkatholikenkongress von Konstanz, Stenographischer Bericht,
Konstanz 1873,263-271.

14 Reinkens. (Fn.3), 190.
15 Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901 von Bischof Herzog, Aarau 1901.
16 Siehe Fn. 15.
17 Friedrich Heiler, Evangelische Katholizität, zum Tode von Bischof Herzog,

München 1926, 134.

164



2. Altkatholikenkongresses vom September in Köln im Jahre 1872

hatte Reinkens einen bemerkenswerten Antrag gestellt. Er geht auf die
Döllingersehen Münchner Vorträge vom Januar/Februar jenes Jahres
zurück. Döllinger sprach damals über «Die Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen». Eine Einigung der Kirchen, so führte Reinkens

aus, könne nur auf Grund der Heiligen Schrift und der ökumenischen
Glaubensbekenntnisse der alten Kirche in den ersten Jahrhunderten
der alten Kirche erzielt werden18. Jeder Bekehrungsversuch einer
Mitkirche sei zum Scheitern verurteilt. Die Einheit der Kirche wird als

Einigung verstanden, und das Modell der Einigung sei die gegenseitige
Anerkennung der Kirchen auf der Basis der gemeinsamen Tradition.
Keine Uniformität werde angestrebt, sondern eine Einheit in der Vielfalt.

Die gemeinsame Grundlage für die Einigungsbemühungen sei die

Anerkennung der Gottheit Christi sowie die Lehren der ökumenischen

Konzilien und die Aussagen der Kirchenväter der ungeteilten
Kirche. Reinkens stellte den Antrag auf die Bildung einer Kommission,

die diesen Fragen nachgehen sollte. Der Antrag wurde zwar
einstimmig angenommen, hatte aber zunächst keine weiteren Folgen.
Auch die anfänglich so erfolgreichen Döllingersehen Bonner
Unionskonferenzen von 1874 und 1875 scheiterten am Widerstand der
Orthodoxen, zum Leidwesen der Kirchen des Westens, vor allem der Anglikaner.

Es war eine Saat auf Hoffnung, die erst später Früchte zeitigen
sollte19. Die Initiative dazu ergriff Herzog, der schon bald eine
Annäherung vor allem an die Kirchen des Westens, zu den Kirchen des

Anglikanismus in England und in den Vereinigten Staaten, suchte. Er
erwies sich dabei als die treibende und handelnde Kraft. Schon 1878

hatte er an der 2.Lambeth-Konferenz der anglikanischen Bischöfe

teilgenommen. Da ihm diese Teilnahme von gewisser Seite verübelt
wurde, nahm er eine Einladung der Anglo-Continental-Society nach

England nur unter der Bedingung an, dass Reinkens ihn begleite. So

reisten die beiden Bischöfe im Jahre 1881 gemeinsam an die Konferenz,

die sich die Wiedervereinigung der romfreien, katholischen
Kirchen zum Ziel gesetzt hatte20. Seit 1878 anerkannte Herzog den vollen
katholischen Charakter der anglikanischen Kirche, ein Umstand, der
sich im Hinblick auf die Zurückhaltung der Kirche von Utrecht dem

18 Der 2. Altkatholikenkongress zu Köln, 1872, 75-78.
19 Peter Neuner, Döllinger als Theologe der Ökumene, Paderborn 1979, 135.
20 Fred Smit, Die weitere Entwicklung der Utrechter Union von 1889-1909,

IKZ, 2. Heft 1989, 65.

165



Anglikanismus gegenüber als etwas kühn erweisen sollte. In einem
Gottesdienst im Jahre 1879 in Bern wurde die Interkommunion auch
praktisch vollzogen. Er wurde von Herzog, Reinkens, dem schottischen

Bischof Cotteril und Loyson gefeiert, wobei Reinkens die
Eucharistiefeier, Loyson die Predigt hielt und Herzog und Cotteril die
Kommunion austeilten21. 1880 reiste Herzog in die USA, wo er
wiederholt in anglikanischen Gemeinden firmte und die Eucharistie
feierte, ja sogar an Konsekrationen mitwirkte. Im März 1881 schrieb
er darüber einen Hirtenbrief und veröffentlichte dazu eine besondere
Schrift unter dem Titel «Gemeinschaft mit der anglo-katholischen
Kirche» (Bern 1881). Auch Reinkens befürwortete die von der Synode
der deutschen Kirche 1883 beschlossene Spendung der Eucharistie an
anglikanische Gläubige. Faktisch bestand also die Interkommunion
der deutschen und schweizerischen Kirche mit den Anglikanern,
bevor sie 1931 auf alle Kirchen der Utrechter Union ausgedehnt
wurde22. Weniger aktiv war Herzog in seinen Beziehungen zur Orthodoxie.

Es bestanden wohl zu jener Zeit schon orthodox-altkatholische
Gesprächskommissionen in St. Petersburg und Rotterdam, aber Herzog

hatte wohl zuwenig Zugang zu orthodoxem Denken und Fühlen,
und der Ausgang der Bonner Unionskonferenzen war wenig ermutigend.

Nähere Beziehungen hatte er nur zur Serbisch-orthodoxen
Kirche, die ihm noch kurz vor seinem Tode einen hohen Orden verliehen
hat. Auch Grussbotschaften zur Griechisch-orthodoxen Kirche liegen
vor. Von kirchlichen Beziehungen zu Rom und zur reformierten Kirche

ist uns nichts bekannt, ausser dass er stets bemüht war, in gutem
Einvernehmen mit ihnen zu bleiben. Herzog wurde in seinen
ökumenischen Bestrebungen im Laufe der Jahre auch zurückhaltender. Das

hing zweifellos mit den Bestimmungen der Utrechter Union von 1889

zusammen, die vorsahen, dass keiner der Bischöfe ohne die Zustimmung

aller anderen eine Verpflichtung gegenüber anderen Kirchen
eingehen dürfe.

Die ungetrübte Freundschaft zwischen Reinkens und Herzog sollte
über ein Vierteljahrhundert dauern. Sie wurde durch die Gewohnheit
Reinkens begünstigt, seine Sommerferien fast ausnahmslos in der

21 Siehe Deutscher Merkur 1879, 274; IKZ 1987, 244.
22 Christian Oeyen, IKZ 1987, 236-256.

166



Schweiz zu verbringen und hier seine Erholung in den Bergen zu
suchen. Sein Biograph Joseph Martin Reinkens weiss zu berichten23,
dass sein Onkel seit 1856 bis kurz vor seinem Tode im Jahre 1896

seine Ferien regelmässig im Berner Oberland und in der Innerschweiz
verbracht hat. Er war Mitglied des Schweizer Alpen-Clubs und
schreckte auch vor anspruchsvollen Bergtouren nicht zurück. Auf vielen

dieser Wanderungen hat ihn Bischof Herzog, selbst ein grosser
Freund der Bergwelt, begleitet, was eine willkommene Gelegenheit zu
ausgiebigen Gesprächen unter Freunden bot. Aufschlussreich und
bewegend ist auch der Briefwechsel zwischen den beiden Bischöfen24. In
grosser Offenheit wird darin Privates mitgeteilt und zu wichtigen
Ereignissen und zum Zeitgeschehen Stellung genommen. Beide Bischöfe

trugen mitunter schwer an den Lasten ihres Amtes. Herzog hatte zu
Beginn seiner bischöflichen Wirksamkeit grosse Schwierigkeiten. Sie

kommen in den Briefen an Reinkens offen zur Sprache. «Ich habe es

satt», schreibt er beispielsweise an Reinkens25, «eine unbeschreiblich
lächerliche Figur zu spielen, lange halte ich das nicht mehr aus!»
Seine Enttäuschung hatte ihren Grund im anfänglichen Unverständnis

und in der Kleinlichkeit des Synodalrates bei der Regelung der

Repräsentationskosten und der Weigerung der Kantonsregierungen,
in deren Gebiet sich christkatholische Gemeinden gebildet haben,
dem Bistum einen angemessenen Beitrag zu gewähren. Auch das

anfänglich dreifache Amt eines Bischofs, Professors an der Berner
Fakultät und Gemeindepfarrers von Bern zehrte an seinen Kräften.
Schon ein halbes Jahr nach Antritt des bischöflichen Amtes drohte er,
auf den März 1877 zurückzutreten, wenn ihm keine Hilfe gewährt
werde26. Auch die Spannungen in den Beziehungen zum holländischen

Episkopat machten ihm schwer zu schaffen. Immer wieder
müsste Reinkens vermitteln, beschwichtigen und zur Geduld mahnen.
Er hat damit eine väterliche Pflicht erfüllt. Von dieser Vermittlerrolle
wurde er erst entlastet, als nach der Utrechter Erklärung von 1889

regelmässige Bischofskonferenzen der altkatholischen Bischöfe stattfan-

23 Reinkens (Fn.3) 251-253.
24 Im bischöflichen Archiv in Bern befinden sich einige Briefe von Reinkens

und die Kopierbücher Herzogs mit der Korrespondenz an Reinkens. Im
bischöflichen Ordinariat von Bonn findet sich eine grosse Anzahl von Briefen
Herzogs an Reinkens (der Briefwechsel ist noch unveröffentlicht).

25 Schreiben Herzogs an Reinkens vom 27. Januar 1877, im Archiv von
Bonn.

26 Im gleichen Brief.

167



den. Als Reinkens 1896 im Alter von 75 Jahren mitten aus seiner
Arbeit heraus an einem Herzversagen starb, war Herzog tief erschüttert.
In seiner Ansprache am Grab des Freundes in Bonn lobte er den

«Wahrheitssinn, die Milde, die Liebe und die unverbrüchliche Treue»
des Verstorbenen27 und bezeugte, er habe Leid und Freude mit der
Schweizer Kirche getreulich mitgetragen, die Gemeindebildung in
unserem Lande entscheidend gefördert und den Schweizer Christkatholiken

die «religiöse Direktive» vermittelt. Herzog hatte einen väterlichen,

treuen Freund verloren.

VI.

Wir haben versucht, die Geschichte einer Freundschaft zweier Männer

der ersten Stunde zu skizzieren, die sich um ihrer Überzeugung
willen gezwungen sahen, den Kampf gegen die Papstdogmen von
1870 aufzunehmen und einen neuen Weg zu suchen, den Weg zu einer
der altkirchlichen Tradition konformeren, auf hierarchische Machtansprüche

verzichtenden und vom Evangelium her geläuterten Kirche.
Beide haben als Erstbischöfe ihrer Kirchen grosses und Bleibendes

geschaffen: Sie haben uns die Grundlagen für ein kirchliches Leben

geschenkt, Katechismen, Gebetbücher und neue Messordnungen
geschaffen und dem Laienelement in ihren Kirchen zur Mitsprache ver-
holfen. Sie haben uns neue Perspektiven für die Wiedervereinigung
der Kirchen auf der Grundlage der alten, noch ungeteilten Kirche
eröffnet. In Wort und Schrift haben sie sich für eine Reform der Kirche
eingesetzt. Beide Bischöfe standen im Gegenwind ihrer Zeit: Von der
Kirche Roms angefeindet und ausgestossen, der zunehmenden
Säkularisierung der modernen Zeit ausgesetzt, hatten sie von Anfang an
den schweren Weg einer ausgesprochenen Minorität zu gehen. Dabei
wurden ihnen Rückschläge und Enttäuschungen wahrlich nicht
erspart. Aber sie haben durchgehalten und sind ihrem katholischen
Glauben treu geblieben. Sie haben sich in ihrer Freundschaft gegenseitig

gestärkt, und vieles, das sie erkämpft und erlitten haben, ist als

Spätfrucht aufgegangen und hat sich fruchtbar erwiesen. Das 2.

Vatikanische Konzil (1962-1965) war eine späte Rechtfertigung ihrer Be-

27 Reinkens (Fn.3), 251-253.

168



mühungen. Aber die Entscheidungen des 1. Vatikanischen Konzils
wurden damit nicht aufgehoben. Sie erweisen sich heute als schwere
Last der Kirche von Rom. Es war ein hoher Preis, den die beiden
Bischöfe mit ihrem Leben und Wirken erbracht haben. Was Friedrich
Heiler in seinem warmherzigen Nachruf auf den Tod von Bischof
Eduard Herzog bezeugt hat28, das hat auch für seinen bischöflichen
Freund Joseph H.Reinkens Geltung. Er schreibt: «Eine Kirche, die
solche Zeugen besitzt, kann nicht dem Untergang verfallen sein, es sei

denn, dass sie sich bewusst von deren Geist lossagt.»

Zürich Arnold Moll

28 Friedrich Heiler, Evangelische Katholizität, München 1926, im 1. Kapitel
über den Tod von Bischof Eduard Herzog.

169


	Eine Freundschaft unter Bischöfen : Joseph H. Reinkens und Eduard Herzog

