Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 3

Artikel: Eine Freundschaft unter Bischéfen : Joseph H. Reinkens und Eduard
Herzog

Autor: Moll, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Freundschaft unter Bischofen: Joseph H. Reinkens
und Eduard Herzog

Es wird heute vielfach geltend gemacht, die altkatholischen Véter von
1870 hitten die Bedeutung der vatikanischen Dogmen von der vollen
und hochsten Jurisdiktionsgewalt des Papstes und seiner lehramtli-
chen Unfehlbarkeit in ihren Auswirkungen iiberschétzt. Fiir die Infal-
libilitdt des papstlichen Lehramtes mag das zutreffen, wurde sie doch
bis anhin nur fiir die Definition der leiblichen Aufnahme Mariens in
den Himmel im Jahre 1950 in Anspruch genommen. Die volle und un-
mittelbare Machtbefugnis des Papstes hingegen «iiber alle und jegli-
che Kirchen und iiber alle und jegliche Hirten und Glaubige» hat die
bisherige bischofliche Leitung der Einzelkirchen in einem Masse ab-
gewertet, das in der ganzen Kirchengeschichte beispiellos sein diirfte .
Die Freiheit der Ortskirchen ist damit aufgehoben worden?. Den alt-
katholischen Vitern von 1870 aber ging es nicht in erster Linie um die
Folgen dieser Dogmen, es stellte sich ithnen vielmehr die Frage nach
ihrer Berechtigung und ihrem Wahrheitsgehalt. Fiir sie war es eine
Frage der Wahrheit. Und weil sie zur Uberzeugung gelangten, dass
diese Lehrentscheidungen zu Unrecht getroffen worden waren, weil
sie ndmlich dem Zeugnis der Schrift und der Tradition der alten Kir-
che widersprachen, erhoben sie Einspruch und sahen sie sich zur Op-
position gezwungen. Am hértesten traf es viele der namhaftesten Ver-
treter der damaligen theologischen Wissenschaft. Sie mussten damit
rechnen, um ihrer Uberzeugung willen auf alles verzichten zu miissen,
was ihnen bisher Lebensinhalt war: auf ihr Lehramt und damit auf
ihre materielle Existenz, auf ihr Ansehen und ihre weitere Verbindung
zu ihrer Kirche. Wir versuchen, den Weg zweier dieser Médnner der er-
sten Stunde nachzuzeichnen, die den Kampf gegen die neuen
Papstdogmen aufgenommen haben: des ersten Bischofs der deutschen
Altkatholiken, Prof.Dr. theol. et phil. Joseph Hubert Reinkens, und
den des ersten Oberhirten der Christkatholischen Kirche der Schweiz,
Prof. Dr. Eduard Herzog. Beide waren am Aufbau ihrer Kirchen und

! Der Wortlaut der Dekrete des 1. Vatikanischen Konzils von 1870 findet
sich bei Friedrich von Schulte, Der Altkatholizismus, Giessen 1887, 1-18.

2 Vgl. Ernst Gaugler, Altkatholizismus, Ekklesiaband III, Klotz, Gotha 1935,
23. Vgl. dazu auch Peter Neuner, Stationen einer Kirchenspaltung, Knecht,
Frankfurt a. M., 207.

158



deren Konsolidierung massgeblich beteiligt. Wie sie sich in dieser
Aufbauarbeit in einer schonen, lebenslangen Freundschaft verbunden
waren, soll hier skizzenhaft dargestellt werden.

Es soll im Folgenden nur das vom Leben und Wirken dieser beiden
Minner erwdhnt werden, was auf ihre Freundschaft angelegt war und
sie ermoglicht und gefordert hat. Reinkens war 20 Jahre dlter als Her-
zog. Er wurde im Jahre 1821 in Burtscheid bei Aachen als Sohn eines
wenig erfolgreichen Gértners und Gastwirts geboren. Nach dem friih-
zeitigen Tode seiner Mutter musste Joseph Hubert zum Unterhalt sei-
ner fiinf Geschwister zunédchst im viterlichen Gértnereibetrieb und
nach dessen Auflésung in einer Textilfabrik beitragen und kam so erst
relativ spdt zum Studium. Dank seiner ausserordentlichen Begabung
und mit der finanziellen Unterstiitzung seines Bruders Wilhelm, der
Kaplan am Bonner Miinster war, durchlief er das Aachener Gymna-
sium in abgekiirzter Zeit und studierte dann an der Universitdt Bonn
Theologie, Philosophie und Philologie. Die anschliessenden Studien
am Priesterseminar in Koln schloss er als Klassenerster ab. Im Jahre
1848 wurde er zum Priester geweiht. Er erhielt vom Ko&lner Erzbischof
die Erlaubnis zum Weiterstudium in Miinchen, das er mit dem Dokto-
rat in Theologie mit einer Arbeit iber Clemens von Alexandrien been-
digte. Spiter verlieh ihm die Universitit Leipzig auch das Doktorat
der Philosophie ehrenhalber. In Breslau, wo er sich der Forderung
und Freundschaft des dortigen Fiirstbischofs Melchior von Diepen-
brocks erfreute, habilitierte er sich als Professor der Kirchenge-
schichte und wurde zum Prediger am Dom ernannt. Seine Publikatio-
nen iiber Hilarius von Poitiers (1864) und Martin von Tours (1866)
fanden starke Beachtung und brachten ihm viel Anerkennung. Zwei-
mal wurde er im Zusammenhang mit der Neubesetzung von Bischofs-
stithlen (in Limburg und Koln) genannt. Eine gewisse Neigung zum
Ordensleben und zur verinnerlichten Theologie eines J. M. Sailer war
bei ihm unverkennbar’. Mit seinem Bruder Wilhelm war er zeitlebens

3 Zum Leben von J.H.Reinkens: Joseph Martin Reinkens, Ein Lebensbild
von J. H.Reinkens, Gotha 1906; vgl. auch Victor Conzemius, Rheinische Le-
bensbilder, Bd.4, Diisseldorf 1970, 209-233.

159



eng verbunden*, und der Briefwechsel mit ihm vermittelt eine Fiille
von Einzelheiten, Erlebnissen und Einsichten. Mit dem Nachfolger
Diepenbrocks, Fiirstbischof Heinrich Foerster, hatte er anfinglich ein
gutes Verhdltnis. Es endete aber im Streit®, weil Foerster rigoros gegen
die Anhdnger des Philosophen Anton Giinther vorging, zu dem Rein-
kens eine gewisse Sympathie hatte, und Foerster den «ausldndischen»
Professoren (Reinkens war Rheinldnder!) nicht wohlgesinnt war. Im
Zusammenhang mit diesen Schwierigkeiten und einer gesundheitli-
chen Storung trat Reinkens einen einjdhrigen Erholungsaufenthalt an,
den er zu einem Aufenthalt in Rom und Neapel beniitzte. Im Vorfeld
des 1. Vatikanischen Konzils opponierte er gegen die geplanten neuen
Papstdogmen. Er wusste sich darin von den deutschen Bischofen und
einem zahlreichen Freundeskreis von Theologen unterstiitzt.

In viel bescheidenerem Masse war dies bei Herzog in der Schweiz
der Fall. Hier waren es vorwiegend liberale Personlichkeiten des 6f-
fentlichen Lebens, die Stellung gegen die neuen Dogmen bezogen,
aber eben Liberale der damaligen Zeit, die durchaus christlich gesinnt
waren und am Leben der katholischen Kirche ebenso regen Anteil
nahmen wie die «Konservativen». Ihr Einsatz war oft bewunderungs-
wiirdig und ernst gemeint. Die Lebensdaten Herzogs sind bekannt:
Der Bauernsohn aus angesehener, liberaler Familie im luzernischen
Schongau, 1841 geboren und mit zahlreichen Geschwistern in einem
frommen Elternhaus aufgewachsen, durchlief unter der Obhut seines
Onkels, des der Tiibinger Schule und J. H. von Wessenberg verpflich-
teten Propstes J. B. Leu, in Luzern das Gymnasium und das Priesterse-
minar. Im Jahre 1867 zum Priester geweiht, verbrachte er anschlies-
send Studiensemester in Tiibingen und Freiburg i. Br. bei bedeutenden
Professoren, um schliesslich in Bonn bei Professor Reusch seine Li-
zentiatsarbeit iiber die «Entstehungszeit der Pastoralbriefe» zu schrei-
ben. Die luzernische Regierung berief ihn als Professor fiir neutesta-

*Vgl. J. H. Reinkens, Briefe an seinen Bruder Wilhelm, Bonner Beitrige fiir
Kirchengeschichte, Bd.II/III, herausgegeben von H.J. Sieben, Koln/Wien
1979. Dazu Conzemius (Fn.3), 216.

5 Heinrich Bacht, Die Tragodie einer Freundschaft, Fiirstbischof H. Foerster
und Prof. J. H. Reinkens, K&ln/Wien, Bd.20, 1985. Bacht lidsst des oftern die
spirituellen Stellen in Reinkens Briefen unerwihnt, so dass ein unvollstindiges
Bild von Reinkens entsteht und er als streitsiichtig und ichbezogen erscheint.
Vgl. auch Paul Wenzel, Der Freundeskreis um Anton Giinther und die Griin-
dung Beurons, Essen 1965.

160



mentliche Exegese am heimischen Priesterseminar. Damit sah sich
Herzog am Ziel seiner beruflichen Wiinsche. Victor Conzemius be-
scheinigt ihm?®: «Er war ein guter Dozent, kritisch und aufgeschlos-
sen, der auch als priesterliche Personlichkeit auf seine jungen Zuhérer
wirkte.» Den Doktortitel der Theologie hat ihm die Universitét Bern
erst spiter verliehen. Im April 1870 meldete er in einer mit Freunden
eigens gegriindeten Zeitschrift, der «Katholischen Stimme aus den
Waldstétten», seine Bedenken gegeniiber den bevorstehenden Dog-
matisierungen an. Er fuhr fort, am Priesterseminar zu dozieren, kam
aber immer mehr in Gewissenskonflikte und schrieb dann im Septem-
ber 1872 seinem Bischof von Bonn aus, er sei sich der Unhaltbarkeit
der neuen Dogmen des 1. Vatikanischen Konzils bewusst und ge-
denke, sich der altkatholischen Bewegung zur Verfiigung zu stellen.
Umgehend wurde er von allen geistlichen Funktionen suspendiert,
aber nicht, wie es bei anderen oppositionellen Professoren die Regel
war, exkommuniziert. Da sich zu jener Zeit noch keine christkatholi-
schen Gemeinden gebildet hatten, diente er vorerst der altkatholi-
schen Gemeinde in Krefeld (Deutschland) als einfacher Gemeinde-
pfarrer, wurde dann aber bald als Pfarrer an die christkatholische Ge-
meinde von Olten und kurz darauf nach Bern berufen’.

II.

Von seiner ersten personlichen Begegnung Herzogs mit Reinkens
schreibt letzterer an seinen Bruder Wilhelm am 15. August 1872 aus
Brunnen bei Luzern®: «In Luzern sind die Professoren Herzog und
Helfenstein zwei Tage von morgens bis am Abend bei uns gewesen...
Sie warten alle auf den Moment, um zu uns zu stehen.» (Briefe an sei-
nen Bruder Wilhelm, S.1809). In diesen Gesprédchen ist es Reinkens
gelungen, Herzog fiir die Pfarrstelle in Krefeld zu gewinnen. Reinkens

¢ Victor Conzemius, Katholizismus ohne Rom, Benziger, Ziirich/Einsiedeln/
Koln 1969, 76.

7 Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, ein Lebensbild, Laufen 1935.

# Briefwechsel zwischen Herzog und Reinkens im bischoflichen Archiv in
Bonn, den ich dank des Entgegenkommens von Herrn Bischof Dr. S.Kraft
und Herrn Prof. Dr. Chr. Oeyen einsehen konnte. Letzterem verdanke ich man-
che Hinweise und Anregungen, wofiir ihm herzlich gedankt sei. Herr Bischof
H. Gerny erméglichte mir in dankenswerter Weise den Einblick in das bischof-
liche Archiv in Bern und in die Kopierbiicher von Bischof Eduard Herzog.

161



war zu diesem Zeitpunkt bereits von seinem Lehramt in Breslau su-
spendiert und aus der Kirche von Rom ausgeschlossen worden, hatte
dann wéhrend eines Jahres im Hause Doéllingers in Miinchen Zuflucht
gefunden und beniitzte diese Zeit zu ausgedehnten Vortragsreisen im
Rheinland, im Badischen, in Bayern und in der Schweiz, in denen er
zum Widerstand gegen die Beschliisse des Konzils aufrief. Herzog sei-
nerseits erwartete seine Suspendierung, die dann im September 1872
auch verfiigt wurde. Aus dieser ersten Begegnung in Luzern entwik-
kelte sich eine langjdhrige Freundschaft zwischen Reinkens und Her-
zog, die zu zahlreichen Hilfeleistungen, Freundesdiensten und zu ei-
nem lebhaften Briefwechsel fiihrte®.

III.

Die Ereignisse im Leben der beiden Freunde nehmen nun einen ra-
schen Verlauf. Reinkens wurde am 4.Juni 1873 in K6ln zum ersten Bi-
schof der deutschen Altkatholiken gewidhlt und am 11.August des
gleichen Jahres von Bischof Hermann Heykamp von Deventer aus der
Utrechter Kirche in Rotterdam geweiht. Bei der Wahl eines schweize-
rischen Bischofs kam es drei Jahre spiter zu grésseren Schwierigkei-
ten. Vorgingig dieser Wahl hatte Reinkens an den Synodalratsprisi-
denten der schweizerischen Kirche, Landammann Augustin Keller, ei-
nen eindriicklichen Brief geschrieben, worin er nicht nur vor verfriih-
ten Reformen wie der Abschaffung der obligatorischen Ohrenbeichte
und des Priesterzolibats warnte, sondern auch zu bedenken gab, dass
nur eine bischoflich organisierte Kirche auf die Dauer Bestand ge-
wihrleiste. Nach der Wahl von Eduard Herzog zum Bischof der
schweizerischen Kirche am 8.Juni 1876 in Olten stellte sich die Frage
nach einem Konsekrator, wobei man an den Erzbischof von Utrecht,
Johannes Heykamp, dachte. Reinkens hat in mehreren Schreiben ver-
sucht, die Bischofe Hollands fiir dieses Anliegen Herzogs giinstig zu
stimmen, doch der holldndische Episkopat lehnte jede Mitwirkung an
der Konsekration Herzogs ab. Ihr Misstrauen war nicht gegen die Per-
son Herzogs gerichtet, es waren vielmehr die verfriihten und radikalen
Reformen der Schweizer, die bei ihnen Bedenken ausldsten. Reinkens
versuchte vergeblich, Verstindnis fiir das Vorgehen der schweizeri-

* Vgl. Reinkens (Fn.3).

162



schen Kirche zu wecken. In einem ungehaltenen Schreiben hatte ihm
der Erzbischof geschrieben: «In der Schweiz werden Grenzsteine ver-
setzt, es herrscht eine bedenkliche Verantwortungslosigkeit, die libera-
len Kreise miissen in ihre Schranken verwiesen werden!» !* Man nahm
vor allem Anstoss daran, dass der schweizerische Bischof nach der
Verfassung nicht auch Prisident der Synode sei und dass man es «auf
einen Bruch mit Rom ankommen lasse». — Dem Konflikt lag ein ver-
schiedenartiges Kirchenverstdndnis zugrunde, ein anderes kirchliches
«Interpretationsmodell», wie Kurt Stalder es zutreffend bezeichnet!!,
das sich in der Folge noch jahrelang auswirken sollte. Bischof Rein-
kens hat sich dann kurzfristig bereit erklirt, die Bischofsweihe von
Eduard Herzog selbst vorzunehmen, obschon ihm sein Generalvikar
Professor F. H. Reusch, in einem Memorandum dringend davon abge-
raten hatte'?. Die Bischofsweihe fand am 18.September 1876 in
Rheinfelden statt. Wir haben diese Angelegenheit hier erwdhnt, um zu
zeigen, wie Reinkens bemiiht war, vermittelnd und aufkldrend zu wir-
ken, Vorurteile und Gegensétze abzubauen und die altkatholische Kir-
chengemeinschaft fiir neue Aufgaben zu 6ffnen. «Die Schweizer sind
im Leben viel loyaler als im Reden», schrieb er am 15. August 1876 an
den Erzbischof von Utrecht im Zuge dieser Bemiihungen. Es ist weit-
gehend der Besonnenheit und der Weitsicht Reinkens zu verdanken,
dass es dann mit der «Utrechter Erklarung» von 1889 zur Union der
altkatholischen Kirchen von Deutschland, Holland und der Schweiz
kam. Auch Herzog hat in kluger Weise den Boden dazu vorbereitet.
Mit seiner Bereitschaft, Herzog zu weihen, hat Reinkens der schweize-
rischen Kirche einen entscheidenden Dienst erwiesen: Bischof Herzog
stand damit in der Sukzession der Kirche von Utrecht.

10 Schreiben vom 14. August 1876, im bischoflichen Archiv von Bonn. Der
Briefwechsel zwischen den beiden Bischofen ist noch nicht veréffentlicht.

! Die Griinde dazu siehe IKZ, 2. Heft 1981: Fred Smit, Meinungsverschie-
denheiten zwischen den altkatholischen Kirchen Deutschlands, Hollands und
der Schweiz im Jahre 1876. Vgl. auch die grundsitzlichen Uberlegungen von
Kurt Stalder, IKZ, 2. Heft 1989: Zur geschichtlichen Einordnung. Sie beziehen
sich auf die Utrechter Erkldrung von 1889, haben aber auch Geltung fiir die
Ablehnung der Bischofsweihe an Herzog durch die Bischofe der Kirche von
Utrecht.

'2 Entwurf eines Memorandums von Generalvikar Prof. F. H. Reusch gegen
die Konsekration von Herzog, 1876, A.-Nr.7.243 im bischoflichen Archiv von
Bonn.

163



IV.

Die beiden Bischofe haben in der Folge in manchen Bereichen in
wertvoller Weise zusammengewirkt. Wir mochten hier nur auf zwei
Beispiele verweisen. Nach der Ablehnung der pépstlichen Lehran-
spriiche wurde beiden Bischofen die Notwendigkeit einer bewussteren
Zuwendung zur Autoritdt der Heiligen Schrift ein vordringliches An-
liegen. Zu einer Zeit, da das Studium der Bibel noch von einer Erlaub-
nis des zustindigen Bischofs abhingig war, hat Bischof Reinkens
schon kurz nach dem Antritt seines bischoflichen Amtes in seiner
Schlussrede anldsslich des 3. Altkatholikenkongresses von Konstanz
(12.-14.September 1873) das Lesen der Heiligen Schrift dringend und
wirmstens empfohlen. Wortlich fiihrte er aus: «Fiir alle, die sich mei-
ner bischoflichen Leitung anvertrauen, existiert kein Verbot des Bibel-
lesens!» '* Er ermahnte die Laien dringend: «Lesen Sie immer wieder
in dem heiligen Buch, in Demut und Freude sich zu Fiissen des Herrn
setzend; denn er allein hat Worte des ewigen Lebens!» — Seine bi-
blisch fundierten Hirtenbriefe legen davon beredtes Zeugnis ab 4. Bi-
schof Herzog seinerseits, als Neutestamentler ohnehin téglich mit der
Heiligen Schrift beschéftigt, hat diesen Impuls kréftig aufgenommen
und die Gemeinden immer wieder zum Bibellesen ermahnt. Er hat sie
als Grundlage des kirchlichen Lebens bezeichnet. «Kehrt zuriick zu
den reinen und lauteren Quellen des Evangeliums Jesu Christi!»
schreibt er im Hirtenbrief des Jahres 1899 '°, «zur gesunden, kriftigen
Kost des biblischen Wortes!» (Hirtenbrief des Jahres 1888)!6. Fried-
rich Heiler hat denn auch Herzog attestiert, er habe eine «evangeli-
sche Katholizitdt» vertreten!’. Beide Bischéfe haben damit eine Tradi-
tion eingeleitet, die zum Grundanliegen der altkatholischen Kirchen
wurde. Sie standen beide auf dem Boden eines positiven, biblisch fun-
dierten Glaubens. An die Stelle der pdpstlichen Autoritdt war die Au-
toritdt der Heiligen Schrift getreten.

Etwas differenzierter ist die Zusammenarbeit der beiden Bischofe
im Bereich der 6kumenischen Bestrebungen zu sehen. Anldsslich des

3 Der 3.Altkatholikenkongress von Konstanz, Stenographischer Bericht,
Konstanz 1873, 263-271.

14 Reinkens, (Fn.3), 190.

'> Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901 von Bischof Herzog, Aarau 1901.

16 Siehe Fn. 15.

'7 Friedrich Heiler, Evangelische Katholizitdt, zum Tode von Bischof Her-
zog, Miinchen 1926, 134.

164



2. Altkatholikenkongresses vom September in Koln im Jahre 1872
hatte Reinkens einen bemerkenswerten Antrag gestellt. Er geht auf die
Dollingerschen Miinchner Vortrige vom Januar/Februar jenes Jahres
zuriick. Dollinger sprach damals {iber «Die Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen». Eine Einigung der Kirchen, so fiihrte Reinkens
aus, konne nur auf Grund der Heiligen Schrift und der 6kumenischen
Glaubensbekenntnisse der alten Kirche in den ersten Jahrhunderten

der alten Kirche erzielt werden ', Jeder Bekehrungsversuch einer Mit-
kirche sei zum Scheitern verurteilt. Die Einheit der Kirche wird als Ei-

nigung verstanden, und das Modell der Einigung sei die gegenseitige
Anerkennung der Kirchen auf der Basis der gemeinsamen Tradition.
Keine Uniformitdt werde angestrebt, sondern eine Einheit in der Viel-
falt. Die gemeinsame Grundlage fiir die Einigungsbemiihungen sei die
Anerkennung der Gottheit Christi sowie die Lehren der dkumeni-
schen Konzilien und die Aussagen der Kirchenviter der ungeteilten
Kirche. Reinkens stellte den Antrag auf die Bildung einer Kommis-
sion, die diesen Fragen nachgehen sollte. Der Antrag wurde zwar ein-
stimmig angenommen, hatte aber zundchst keine weiteren Folgen.
Auch die anfianglich so erfolgreichen Déllingerschen Bonner Unions-
konferenzen von 1874 und 1875 scheiterten am Widerstand der Ortho-
doxen, zum Leidwesen der Kirchen des Westens, vor allem der Angli-
kaner. Es war eine Saat auf Hoffnung, die erst spéter Friichte zeitigen
sollte °. Die Initiative dazu ergriff Herzog, der schon bald eine Anné-
herung vor allem an die Kirchen des Westens, zu den Kirchen des An-
glikanismus in England und in den Vereinigten Staaten, suchte. Er er-
wies sich dabei als die treibende und handelnde Kraft. Schon 1878
hatte er an der 2.Lambeth-Konferenz der anglikanischen Bischofe
teilgenommen. Da ihm diese Teilnahme von gewisser Seite veriibelt
wurde, nahm er eine Einladung der Anglo-Continental-Society nach
England nur unter der Bedingung an, dass Reinkens ihn begleite. So
reisten die beiden Bischofe im Jahre 1881 gemeinsam an die Konfe-
renz, die sich die Wiedervereinigung der romfreien, katholischen Kir-
chen zum Ziel gesetzt hatte?’. Seit 1878 anerkannte Herzog den vollen
katholischen Charakter der anglikanischen Kirche, ein Umstand, der
sich im Hinblick auf die Zuriickhaltung der Kirche von Utrecht dem

18 Der 2. Altkatholikenkongress zu Koln, 1872, 75-78.

19 Peter Neuner, Dollinger als Theologe der Okumene, Paderborn 1979, 135.

20 Fred Smit, Die weitere Entwicklung der Utrechter Union von 1889-1909,
IKZ, 2. Heft 1989, 65.

165



Anglikanismus gegeniiber als etwas kiihn erweisen sollte. In einem
Gottesdienst im Jahre 1879 in Bern wurde die Interkommunion auch
praktisch vollzogen. Er wurde von Herzog, Reinkens, dem schotti-
schen Bischof Cotteril und Loyson gefeiert, wobei Reinkens die Eu-
charistiefeier, Loyson die Predigt hielt und Herzog und Cotteril die
Kommunion austeilten?!. 1880 reiste Herzog in die USA, wo er wie-
derholt in anglikanischen Gemeinden firmte und die Eucharistie
feierte, ja sogar an Konsekrationen mitwirkte. Im Mirz 1881 schrieb
er dariiber einen Hirtenbrief und veroffentlichte dazu eine besondere
Schrift unter dem Titel «Gemeinschaft mit der anglo-katholischen
Kirche» (Bern 1881). Auch Reinkens befiirwortete die von der Synode
der deutschen Kirche 1883 beschlossene Spendung der Eucharistie an
anglikanische Gldubige. Faktisch bestand also die Interkommunion
der deutschen und schweizerischen Kirche mit den Anglikanern, be-
vor sie 1931 auf alle Kirchen der Utrechter Union ausgedehnt
wurde ?2. Weniger aktiv war Herzog in seinen Beziehungen zur Ortho-
doxie. Es bestanden wohl zu jener Zeit schon orthodox-altkatholische
Gespriachskommissionen in St. Petersburg und Rotterdam, aber Her-
zog hatte wohl zuwenig Zugang zu orthodoxem Denken und Fiihlen,
und der Ausgang der Bonner Unionskonferenzen war wenig ermuti-
gend. Nihere Beziehungen hatte er nur zur Serbisch-orthodoxen Kir-
che, die ihm noch kurz vor seinem Tode einen hohen Orden verliehen
hat. Auch Grussbotschaften zur Griechisch-orthodoxen Kirche liegen
vor. Von kirchlichen Beziehungen zu Rom und zur reformierten Kir-
che ist uns nichts bekannt, ausser dass er stets bemiiht war, in gutem
Einvernehmen mit ihnen zu bleiben. Herzog wurde in seinen dkume-
nischen Bestrebungen im Laufe der Jahre auch zuriickhaltender. Das
hing zweifellos mit den Bestimmungen der Utrechter Union von 1889
zusammen, die vorsahen, dass keiner der Bischofe ohne die Zustim-
mung aller anderen eine Verpflichtung gegeniiber anderen Kirchen
eingehen diirfe.

V.
Die ungetriibte Freundschaft zwischen Reinkens und Herzog sollte

iiber ein Vierteljahrhundert dauern. Sie wurde durch die Gewohnheit
Reinkens begiinstigt, seine Sommerferien fast ausnahmslos in der

21 Siehe Deutscher Merkur 1879, 274; IKZ 1987, 244,
22 Christian Oeyen, IKZ 1987, 236-256.

166



Schweiz zu verbringen und hier seine Erholung in den Bergen zu su-
chen. Sein Biograph Joseph Martin Reinkens weiss zu berichten 2,
dass sein Onkel seit 1856 bis kurz vor seinem Tode im Jahre 1896
seine Ferien regelmissig im Berner Oberland und in der Innerschweiz
verbracht hat. Er war Mitglied des Schweizer Alpen-Clubs und
schreckte auch vor anspruchsvollen Bergtouren nicht zuriick. Auf vie-
len dieser Wanderungen hat ihn Bischof Herzog, selbst ein grosser
Freund der Bergwelt, begleitet, was eine willkommene Gelegenheit zu
ausgiebigen Gesprédchen unter Freunden bot. Aufschlussreich und be-
wegend ist auch der Briefwechsel zwischen den beiden Bischéfen 24, In

grosser Offenheit wird darin Privates mitgeteilt und zu wichtigen Er-
eignissen und zum Zeitgeschehen Stellung genommen. Beide Bischofe

trugen mitunter schwer an den Lasten ihres Amtes. Herzog hatte zu
Beginn seiner bischoflichen Wirksamkeit grosse Schwierigkeiten. Sie
kommen in den Briefen an Reinkens offen zur Sprache. «Ich habe es
satt», schreibt er beispielsweise an Reinkens?*, «eine unbeschreiblich
lacherliche Figur zu spielen, lange halte ich das nicht mehr aus!»
Seine Enttduschung hatte ihren Grund im anfidnglichen Unverstdnd-
nis und in der Kleinlichkeit des Synodalrates bei der Regelung der
Reprisentationskosten und der Weigerung der Kantonsregierungen,
in deren Gebiet sich christkatholische Gemeinden gebildet haben,
dem Bistum einen angemessenen Beitrag zu gewidhren. Auch das an-
fanglich dreifache Amt eines Bischofs, Professors an der Berner Fa-
kultdit und Gemeindepfarrers von Bern zehrte an seinen Kréften.
Schon ein halbes Jahr nach Antritt des bischoflichen Amtes drohte er,
auf den Mairz 1877 zuriickzutreten, wenn ihm keine Hilfe gewihrt
werde?%. Auch die Spannungen in den Beziehungen zum holldndi-
schen Episkopat machten ihm schwer zu schaffen. Immer wieder
musste Reinkens vermitteln, beschwichtigen und zur Geduld mahnen.
Er hat damit eine viterliche Pflicht erfiillt. Von dieser Vermittlerrolle
wurde er erst entlastet, als nach der Utrechter Erkldrung von 1889 re-
gelmissige Bischofskonferenzen der altkatholischen Bischofe stattfan-

** Reinkens (Fn.3) 251-253.

24 Im bischéflichen Archiv in Bern befinden sich einige Briefe von Reinkens
und die Kopierbiicher Herzogs mit der Korrespondenz an Reinkens. Im bi-
schoflichen Ordinariat von Bonn findet sich eine grosse Anzahl von Briefen
Herzogs an Reinkens (der Briefwechsel ist noch unveréffentlicht).

25 Schreiben Herzogs an Reinkens vom 27.Januar 1877, im Archiv von
Bonn.

* Im gleichen Brief.

167



den. Als Reinkens 1896 im Alter von 75 Jahren mitten aus seiner Ar-
beit heraus an einem Herzversagen starb, war Herzog tief erschiittert.
In seiner Ansprache am Grab des Freundes in Bonn lobte er den
«Wahrheitssinn, die Milde, die Liebe und die unverbriichliche Treue»
des Verstorbenen?” und bezeugte, er habe Leid und Freude mit der
Schweizer Kirche getreulich mitgetragen, die Gemeindebildung in un-
serem Lande entscheidend gefordert und den Schweizer Christkatho-
liken die «religiose Direktive» vermittelt. Herzog hatte einen viterli-
chen, treuen Freund verloren.

VI.

Wir haben versucht, die Geschichte einer Freundschaft zweier Méan-
ner der ersten Stunde zu skizzieren, die sich um ihrer Uberzeugung
willen gezwungen sahen, den Kampf gegen die Papstdogmen von
1870 aufzunehmen und einen neuen Weg zu suchen, den Weg zu einer
der altkirchlichen Tradition konformeren, auf hierarchische Machtan-
spriiche verzichtenden und vom Evangelium her gelduterten Kirche.
Beide haben als Erstbischofe ihrer Kirchen grosses und Bleibendes
geschaffen: Sie haben uns die Grundlagen fiir ein kirchliches Leben
geschenkt, Katechismen, Gebetbiicher und neue Messordnungen ge-
schaffen und dem Laienelement in ihren Kirchen zur Mitsprache ver-
holfen. Sie haben uns neue Perspektiven fiir die Wiedervereinigung
der Kirchen auf der Grundlage der alten, noch ungeteilten Kirche er-
offnet. In Wort und Schrift haben sie sich fiir eine Reform der Kirche
eingesetzt. Beide Bischofe standen im Gegenwind ihrer Zeit: Von der
Kirche Roms angefeindet und ausgestossen, der zunehmenden Siku-
larisierung der modernen Zeit ausgesetzt, hatten sie von Anfang an
den schweren Weg einer ausgesprochenen Minoritdt zu gehen. Dabei
wurden ihnen Riickschldge und Enttduschungen wahrlich nicht er-
spart. Aber sie haben durchgehalten und sind ihrem katholischen
Glauben treu geblieben. Sie haben sich in ihrer Freundschaft gegen-
seitig gestdrkt, und vieles, das sie erkdmpft und erlitten haben, ist als
Spitfrucht aufgegangen und hat sich fruchtbar erwiesen. Das 2. Vati-
kanische Konzil (1962-1965) war eine spite Rechtfertigung ihrer Be-

27 Reinkens (Fn.3), 251-253.

168



mithungen. Aber die Entscheidungen des 1. Vatikanischen Konzils
wurden damit nicht aufgehoben. Sie erweisen sich heute als schwere
Last der Kirche von Rom. Es war ein hoher Preis, den die beiden Bi-
schofe mit ihrem Leben und Wirken erbracht haben. Was Friedrich
Heiler in seinem warmherzigen Nachruf auf den Tod von Bischof
Eduard Herzog bezeugt hat?®, das hat auch fiir seinen bischéflichen
Freund Joseph H.Reinkens Geltung. Er schreibt: «Eine Kirche, die
solche Zeugen besitzt, kann nicht dem Untergang verfallen sein, es sei
denn, dass sie sich bewusst von deren Geist lossagt.»

Zirich Arnold Moll

28 Friedrich Heiler, Evangelische Katholizitit, Miinchen 1926, im 1. Kapitel
tiber den Tod von Bischof Eduard Herzog.

169



	Eine Freundschaft unter Bischöfen : Joseph H. Reinkens und Eduard Herzog

