
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 3

Artikel: Eduard Herzog (1841-1924), exégète, premier évêque catholique-
chrétien de Suisse

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard Herzog (1841-1924), exégète, premier Evêque
catholique-chrétien de Suisse *

1. Période catholique-romaine

Eduard Herzog naquit le 1er août 1841 à Schongau (canton de Lu-
cerne), dans une famille de paysans aisés qui sut allier une piété
profonde à une ouverture aux idées libérales et radicales de l'époque. Ces

deux pôles marqueront la vie du futur théologien. Il fréquenta d'abord
l'école communale du village, ensuite pendant deux ans l'école de
district à Hitzkirch, et depuis 1856 le lycée cantonal de Lucerne. Durant
tout son séjour à Lucerne, de 1856 à 1865, il habita chez son oncle, le

chanoine Joseph Burkard Leu, un frère de sa mère, qui exerça une
influence décisive sur la formation théologique et spirituelle du neveu.
Leu (1808-1865) appartenait au groupe de théologiens non-ultramon-
tains dont les sympathies politiques allaient du côté du parti radical et

dont l'orientation théologique s'inspirait d'une tradition, assez vivante
à Lucerne, se rattachant aux idées d'Ignace de Wessenberg, ancien
vicaire général du diocèse de Constance, de Thaddäus Müller, curé de

la ville au début du siècle, et des prêtres réformistes Alois et Christo-
phore Fuchs. Lui-même avait fait ses études à Tübingen et avait
fréquenté la faculté de théologie protestante de Berlin avant d'assumer
en 1833 la charge de professeur de morale au lycée cantonal. Obligé
par les vicissitudes politiques à démissionner en 1840, le retour des

libéraux au pouvoir lui valut en 1848 un professorat de dogme et d'histoire

ecclésiastique à l'Institut théologique de Lucerne. Les milieux
politiques libéraux appuyèrent deux fois sans succès sa candidature à

l'évêché de Bàie. Leu dut se contenter de l'office de prévôt de la collégiale

St-Léger à Lucerne. Ses prises de position théologiques furent
marquées moins par le libéralisme que par un certain conservatisme
récusant l'évolution de la piété populaire, surtout mariale, sous
Pie IX. Sa brochure contre l'opportunité d'une définition du dogme
de l'Immaculée Conception (1853) fut mise à l'index l'année suivante;
l'auteur se soumit sans façons. D'un autre côté son manuel de religion
pour les classes supérieures du lycée (1855) se distingue par l'originalité

de son approche, qui essaye de faire fructifier les idées de l'Ecole
de Tübingen dans l'instruction religieuse générale.

*Aus: Dictionnaire d'histoire et de géographie ecclésiastiques, Bd.24
(1991), Sp. 257-263.

149



L'indépendance d'esprit de Leu à l'égard du courant ultramontain
et sa dépendance vis-à-vis des forces libérales en politique préfigurent
des attitudes mentales qu'on retrouve chez son neveu. Après la mort
prématurée de son oncle en 1865, Eduard Herzog prit, lui aussi, le

chemin de Tübingen, où l'historien des conciles Cari v. Hefele semble
avoir exercé sur lui l'attrait le plus fort. En tant que théologien catholique,

Herzog fut, dès ses années de gymnase, un des rares membres
de la Zofingia, association d'étudiants aux idées radicales, où se

côtoyaient catholiques et protestants. Ainsi, il écrivait à un de ses amis

protestants (lettre du 12 décembre 1863): «Je tiens la position actuelle
du pape avec son index pour un abus dans l'Eglise; mais je reste

quand-même catholique... L'Eglise catholique n'est pas identique
avec les opinions du pape. Celui-ci n'est pas un monarque spirituel;
s'il essayait même cent fois de l'être ce serait cent fois une transgression

du pouvoir qui lui revient. Il n'est que la tête d'une société, seulement

un membre de l'Eglise et pas cette Eglise elle-même, une partie
du tout, mais pas le tout, la plus haute instance dans le domaine de la

juridiction ecclésiastique, mais seulement dans les limites dans

lesquelles l'Eglise lui a conféré cette juridiction. Notre pape présent est

une bonne âme, un saint homme, mais vieux et faible, conduit par les

jésuites.» ' Cependant le jeune Herzog espérait un revirement. Les

jours de l'Etat pontifical sont comptés; alors, le pape ne sera plus un
souverain italien mais simplement la tête de l'Eglise s'exprime-t-il.

Lorsque ce changement s'opérera en 1870, Herzog se détachera de

la papauté. Pour le moment, rien n'indique cette évolution. Avant de

rentrer à Lucerne, il passe le semestre d'été 1866 à Fribourg-en-Bris-
gau et est ordonné prêtre le 16 mars 1867. Il assuma d'abord la charge
de professeur de religion à l'école normale de Rathausen (Lucerne).
Mais déjà l'année suivante il reprit des études de Nouveau Testament
à Bonn, où il noua des contacts avec J. H. Reusch et Joseph Langen,
futurs membres de la fronde vieille-catholique dans cette université.
Le 18 septembre 1868 le gouvernement libéral de Lucerne lui confia la

chaire de professeur d'exégèse et d'histoire de l'Eglise à la faculté de

théologie. Eduard Herzog fut un bon professeur, préparant soigneusement

ses cours et ses sermons et trouvant le temps de se mettre à la

disposition des paroisses ainsi que de l'armée pour le ministère pastoral.

L'évolution du Ier concile du Vatican le dérouta; avec quelques

1 Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog. Ein Lebensbild, Laufen 1935,

14/15.

150



confrères lucemois, il publia les Katholische Stimmen aus den
Waldstätten, une feuille oppositionelle de circulation restreinte qui
combattait surtout les tendances infaillibilistes. La promulgation des

dogmes du 18 juillet 1870 ne suscita pas immédiatement sa rupture
avec ses supérieurs hiérarchiques. Longtemps, il partagea l'ambiguïté
d'une partie considérable du clergé de la ville de Lucerne, qui, sans

prendre ouvertement position contre le concile, resta dans une position

de clair-obscur. Le nouveau gouvernement lucemois conservateur
sous Philipp Anton von Segesser, de 1871, n'eût pas demandé mieux
de Herzog que de rester dans cette position afin de ne pas créer de

problèmes politiques dans une population qui, d'un côté, restait fortement

attachée à la papauté et, de l'autre, comptait quelques bourgeois
avides d'entrer en lice avec la hiérarchie. Herzog toutefois n'était pas
homme à se retrancher dans une position à la Nicodème. Il continua
la polémique contre le concile dans le journal libéral Luzerner Tag-
blatt, coopéra activement avec les cercles de catholiques radicaux-libéraux

qui se constituaient en Suisse et participa aux réunions de
comités vieux-catholiques en Allemagne (Les catholiques protestataires
en Suisse prirent le nom de catholiques-chrétiens). Sentant son isolement

dans la population lucernoise, il se mit à la disposition des comités

allemands. Celui de Krefeld l'élut comme curé. Le 23 septembre
1872, Herzog écrivit à Mgr Lachat, évêque de Bâle, qu'il ne saurait
accepter les doctrines promulguées par le concile: «Je me suis efforcé
loyalement d'écouter aussi des hommes qui se font remarquer comme
défenseurs des nouveaux dogmes et je me suis toujours tenu à ceux

que les évêques et le pape recommandaient particulièrement. Mais
hélas, j'ai toujours fait l'expérience que ou bien on ignorait les difficultés

historiques et dogmatiques de la nouvelle doctrine ou qu'on les

écartait avec une frivolité non convenable pour les hommes qui prennent

la recherche de la vérité au sérieux.»2

2. Période catholique-chrétienne

La réponse de la curie diocésaine - Mgr Lachat avait fait preuve d'une

grande patience pour des raisons politiques, afin de ne pas irriter les

radicaux - ne tarda pas à venir. Le 30 septembre 1872, Herzog fut
frappé de la suspensio a divinis. Il fut le troisième prêtre suisse à être

2 Ibid, 57.

151



atteint de sanctions ecclésiastiques. C'est dire que les adeptes d'une
soumission ouverte étaient peu nombreux dans le clergé; tout au plus
une dizaine de prêtre suisses rejoignirent le mouvement protestataire,
dont l'organisation était pratiquement aux mains de laïcs. Leur chef
de file était surtout Walter Munzinger (1830-1873), professeur de droit
à l'université, qui veilla à ce que ce mouvement ne dégénérât pas en
clubisme religieux. Sur les instances de Munzinger, Herzog retourna
en Suisse, où Munzinger le fit élire curé de la paroisse catholique
d'Olten après avoir fait refuser au titulaire légitime la prorogation de

son ministère. La législation ecclésiastique de certains cantons suisses,

calquée sur le modèle réformé et organisée selon le modèle des institutions

civiles et communales permit aux associations culturelles
catholiques-chrétiennes de placer à la tête d'une paroisse un homme de leur
choix et d'accaparer les biens de la fabrique d'église. D'un point de

vue formel, cette procédure pouvait être régulière ; mais elle ne
correspondait que rarement à la volonté expresse de la population puisque

que les femmes et les étrangers établis en Suisse contribuant au maintien

des églises étaient exclus du droit de vote.
De concert avec W. Munzinger, Herzog entreprit d'autres

démarches qui étaient constitutives pour l'établissement d'une église
catholique-chrétienne dans le pays: la fondation d'une faculté de théologie

catholique à l'Université de Berne et l'élaboration d'une constitution.

La faculté de théologie ouvrit son enseignement en novembre
1874 avec 6 professeurs (4 depuis 1915); elle est restée jusqu'ici la
seule faculté de théologie vieille-catholique au niveau universitaire.
Munzinger, mort prématurément en 1873, ne vit plus l'aboutissement
de ses efforts en vue de donner au mouvement diffus des protestataires

des assises légales, dûment structurées. Le 14 juillet 1874 les

délégués des comités locaux acceptèrent une constitution élaborée par
Herzog et le juriste Leo Weber. L'année suivante, un premier synode
national ratifia la constitution et demanda au gouvernement fédéral la

permission de pouvoir élire un évêque. Celle-ci fut accordée en avril
1876. Le deuxième synode du 7 juin élut Eduard Herzog - il n'y eut

pas d'autres candidats qui entraient en ligne de compte - évêque
catholique suisse. Comme les évêques vieux-catholiques de Hollande,
effarouchés par le radicalisme religieux qui s'était manifesté en Suisse,

refusaient de lui conférer la consécration episcopale, Mgr Reinkens,
évêque vieux-catholique d'Allemagne, établi à Bonn et consacré quelques

mois aupravant par l'évêque hollandais Mgr Heykamp, impartit
le 18 septembre 1876 la succession apostolique à Herzog dans la collé-

152



giale de Rheinfelden. Les cantons de Berne, Soleure et Argovie
reconnurent la nouvelle Eglise comme Eglise cantonale, ce qui lui valut
certains privilèges juridiques et financiers dans ces cantons.

A part quelques paroisses dans le Fricktal (Argovie), le mouvement
protestataire ne fut pas un mouvement religieux spontané mais surtout
l'affaire de notables radicaux, qui voyaient dans la constitution de
leur Eglise l'aboutissement de leur rêve d'une Eglise nationale. L'appui

démesuré qu'elle reçut de la part de certains gouvernements, les

injustices criantes à l'égard du clergé fidèle à Rome, qui aboutirent à

un Kulturkampf particulièrement intense, leur firent perdre beaucoup
de sympathies, même dans les milieux réformés. Dans le Jura bernois,
par exemple, tous les signataires d'une lettre de protestation contre la
destitution de l'évêque de Bale par les Etats diocésains (organisme
d'Etat, institué après la constitution du nouvel évêché de Bâle en 1828

pour assurer le contrôle de l'évêque) furent privés en 1874 de leurs
bénéfices et chassés du pays. Ils furent remplacés par des intrus, que le

gouvernement avait recruté en France parmi des membres déchus du
clergé ou en opposition avec leurs évêques. L'expérience d'une Eglise
d'Etat échoua lamentablement et fut dans le Jura un facteur de troubles

de longue durée contre le gouvernement bernois.
On ne voit pas très clairement jusqu'à quel degré Mgr Herzog

appuya les agissements des Bernois dans le Jura. L'élément positif de

son épiscopat fut d'avoir donné au mouvement protestataire une
direction religieuse et d'avoir assuré une vie paroissiale régulière là où le

mouvement réussit à s'implanter d'une manière durable. Certes, si les

chiffres d'adhérents allégués au début étaient exagérés - on parla de

60000 à 70000 - des recensements plus objectifs révélèrent des nombres

plus réduits (environ 40000-50000 au début). Par rapport à la

Hollande, les réformes prirent en Suisse un rythme vigoureux: abolition

de l'obligation de la confession auriculaire et introduction de

l'absolution communautaire, introduction de la langue vernaculaire
en liturgie, introduction de la communion sous les deux espèces,
abolition du célibat ecclésiastique (1876), élaboration d'un nouveau rituel

pour les célébrations en dehors de l'eucharistie (1877), introduction
d'un nouveau catéchisme (1887). Mgr Herzog qui, pour sa propre part,
maintint le célibat ecclésiastique, acquit avec les années une position
respectable dans le monde religieux en dehors du catholicisme
romain. Il prit une part active à l'élaboration de la Convention d'Utrecht
de 1889, une sorte de déclaration de principes réunissant les Eglises

vieilles-catholiques des différents pays dans l'«Union d'Utrecht». Du

153



point de vue œcuménique, ses préférences personnelles allaient plutôt
dans la direction d'une collaboration plus étroite avec les anglicans,
alors que son vicaire episcopal Eugène Michaud favorisait les

contacts avec les orthodoxes. Comme Döllinger, il fut à la fin de sa vie

l'objet de tentatives infructueuses de le réconcilier avec l'Eglise de

Rome. Il mourut le 26 mars 1924 à Berne et fut enterré au cimetière
«Bremgarten» à Berne.

3. Le théologien

Il n'y a pas de doute que ce sont des motifs théologiques qui déterminèrent

le jeune professeur du Nouveau Testament à refuser son
assentiment aux décisions dogmatiques de Vatican I. Il alliait une piété
authentique à une ouverture marquée aux exigences du temps tout en
maintenant sur le plan de sa propre discipline théologique, l'exégèse
néo-testamentaire, des positions plutôt conservatrices. Toutefois, il ne

se ferma pas au développement de la recherche scientifique. Ainsi, il
maintint longtemps dans la discussion des synoptiques la théorie
Baur-Griesbach, qui affirmait la priorité de Matthieu et considérait
Marc comme un compilateur et abréviateur de Matthieu et Luc. Ce ne

fut que sur le tard qu'il adopta la théorie des deux sources, c.-à-d.

l'opinion selon laquelle Matthieu et Luc avaient utilisé à côté de Marc
une deuxième source, celle-ci d'ordre oral. La même réserve se

rencontre chez lui dans l'exposition de questions de détail exégétiques.
Le souci d'insérer le mouvement catholique-chrétien dans les

courants de la pensée catholique le conduisit vers un autre champ de
recherche: les prédécesseurs du courant catholique dans l'histoire
suisse, surtout dans la période de l'Aufklärung. Ici, il céda parfois à la
tentation à majorer l'influence de ce courant, qui était incontestablement

présent et qui s'était manifesté - comme dans beaucoup d'autres

pays catholiques - dans une opposition marquée à la Curie romaine.
On y retrouve une particularité de l'historiographie catholique-chrétienne,

qui tend à réclamer tout courant antiromain comme un
prédécesseur.

A côté de ces travaux - étayés par de nombreux articles publiés
surtout dans la Revue internationale de théologie, fondée en 1892 par
Eugène Michaud -, il publia une sorte de missel, destiné à rendre plus
accessible aux fidèles la participation active à la célébration eucharistique

(1879), et un catéchisme (1881). Sur les instances de laïcs, il rédigea

un livre de prières «Gott ist die Liebe», qui parut en 1913. On y

154



ajoutera les lettres pastorales qu'il publia régulièrement. Il fit preuve
de son talent de polémiste dans une controverse sur la confession
auriculaire, qui l'opposa à Mgr Augustin Egger, évêque de St-Gall.

4. Appréciation d'ensemble

En somme, on peut dire qu'Eduard Herzog n'a pas failli dans sa tâche
de donner aux fidèles qui le suivaient une consigne religieuse authentique.

Sous son impulsion, le courant protestataire suisse, qui, au
début, était dominé par des considérations d'ordre politique, gagna en
substance religieuse. Si celui-ci ne présenta à aucun moment une
alternative au catholicisme romain, il n'a cependant pas manqué de
représenter l'idée d'une «catholicité évangélique» dans les milieux réformés.

Beaucoup d'idées de réforme prônées par l'Eglise catholique-
chrétienne ont été assumées par l'Eglise catholique romaine au
IIe concile du Vatican. Par contre, alors que la sincérité de E. Herzog
ne pose pas de problèmes et que la ligne générale de son épiscopat
autorise à le considérer comme un pionnier, l'appui excessif qu'il
chercha et trouva auprès des autorités civiles en acceptant des injustices

criantes au détriment des catholiques romains, révèle non seulement

des faiblesses de caractère mais des déficiences typiques pour ce

mouvement protestataire et réformiste de la seconde moitié du XIXe
siècle3.

3 Nachbemerkung der Redaktion: Diese etwas einseitige und summarische
Beurteilung bedarf der Korrektur und Präzisierung, denn der vorstehende Text
könnte den Eindruck erwecken, als sei Bischof Herzog sozusagen der Initiant
für diskriminierende Massnahmen von seiten staatlicher Behörden gegen
Papsttreue gewesen. Dies war nicht der Fall. Dass er sie mehr oder weniger
stillschweigend tolerierte, darf ihm angesichts des feindseligen Drucks und der
gehässigen Angriffe von seiten der Gegner nicht zum Vorwurf gemacht werden.

Erst 1962 wurde beispielsweise durch einen mir persönlich übergebenen
Privatbrief- datiert mit 15. September 1876 - bekannt, dass die Bischofsweihe
1876 in Rheinfelden unter vorsorglichem militärischem Schutz vor sich ging (s.

«Christkatholisches Kirchenblatt» Nr. 15/16 vom 3.August 1991, S.5) - eine

Massnahme, von welcher Eduard Herzog selber bestimmt keine Kenntnis
hatte. Diese vorsorgliche Massnahme zum Schutz vor allfälligen gewalttätigen
Übergriffen von seiten ultramontaner Fanatiker war bedingt durch das gehässige,

feindselige Klima, das bereits im Vorfeld dieses wichtigen Ereignisses
gerade auch im Fricktal bewusst geschürt wurde und das sich übrigens in den
betreffenden Dörfern bis weit ins 20. Jahrhundert hinein nur langsam ab-

155



Sources: Les papiers de Mgr H. se trouvent soit aux archives centrales de

l'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse à Berne soit à l'évêché vieux-catholique

de Berne.

Œuvres éditées
Katholische Stimme aus den Waldstätten, Lucerne 1870 (en collaboration

avec J.A.Suppiger, S.Helfenstein et M.Schürch). - Ansprache bei Eröffnung
der ersten christkatholischen Synode, Ölten 1875. - Gemeinschaft mit der anglo-
amerikanischen Kirche, Berne 1881. - Über Religionsfreiheit in der Helvetischen
Republik, Berne 1884. - Thaddäus Müller, Berne 1886. - Synodalpredigten und
Hirtenbriefe, Berne 1886. - Bruder Klaus, Berne 1887. - Leo XIII. als Retter der
gesellschaftlichen Ordnung. Soleure 1888. - Über den römischen Ablass, dans
Gegen Rom, Zurich 1890. - Robert Kälin, Soleure 1890. - Beiträge zur
Vorgeschichte der christkatholischen Kirche, Berne 1896. - Predige das Wort! Eine
Sammlung von Predigten, Berne 1897. - Erinnerungen an Dr. Weibel, Berne
1899. - Hirtenbriefe. Neue Folge, Aarau 1901. - Die obligatorische römische
Ohrenbeichte eine menschliche Erfindung, Aarau 1901. - Erwiderung auf die von
Herrn Bischof Dr. Egger versuchte Widerlegung, Aarau 1901. - Die kirchliche
Sündenvergebung nach der Lehre des heiligen Augustin, Berne 1902. - Rückblick
auf die Verhandlungen über die römische Ohrenbeichte, Berne 1903. -
Stiftspropst Jos. B. Leu und das Dogma von 1854, Berne 1904. - Vom privaten Bibellesen,

Bale 1914. - Gott ist die Liebe! Andachtsbuch, Ölten 1914; 2e éd. Aarau
1917. - Bruder Klaus, Berne 1917. - Bedeutung der vatikanischen Dekrete, dans
Vor 50 Jahren, Bale 1920. - Der religiöse Standpunkt der christkatholischen Kirche,

Bale 1920.

Travaux
I. B. Leu, Warnung vor Neuerungen und Übertreibungen in der katholischen

Kirche Deutschlands, Lucerne 1853. - Ph. A. v. Segesser, Studien und Glossen

zur Tagesgeschichte 1859-1875, Berne 1877. - J.Friedrich, Geschichte des
vatikanischen Konzils, 3 vol., Bonn 1883. - J.Troxler, Die neuere Entwicklung des

Altkatholizismus. Ein Beitrag zur Sektengeschichte der Gegenwart, Cologne

schwächte. Da eine ganze Reihe namhafter Politiker in vorderster Reihe der
christkatholischen Bewegung in der Schweiz standen, wussten diese natürlich
auch die entsprechenden Möglichkeiten staatlicher Unterstützung zu nutzen.
Dabei geschah nichts, was mit den geltenden Gesetzen unvereinbar gewesen
wäre. - Dass Frauen und Ausländer sich zu den damaligen Entscheidungen
nicht äussern konnten, war Rechtens, auch wenn man dies bedauern mag.
Auch in dieser Hinsicht bedurfte es noch eines jahrzehntelangen Prozesses,
doch war gerade die christkatholische Kirche der Schweiz hinsichtlich der

Einführung des Frauenstimmrechtes in kirchlichen Angelegenheiten in der
Schweiz bahnbrechend, und heute gibt es viele römisch-katholische Gläubige,
die sich anerkennend zur Einführung des Diakonates für Frauen in der
christkatholischen Kirche äusserten und die froh wären, ihre eigene Kirche würde
auch in dieser Beziehung einen mutigen Schritt wagen.

156



1908. - J.B.Rusch, Dr.theol. Ed. H.. Eine Entkräftung bestehender Vorurteile,
dans Beilage zu den Schweizerischen Republikanischen Blättern vom 5.April
1924. - F. Heiler, Evangelische Katholizität, Munich 1926. - H. Dommann, Die
Kirchenpolitik im ersten Jahrzehnt des neuen Bistums Basel, Lucerne 1929. -
Barth, Der Schweizerische Zofingerverein, Bàie 1935. - W.Herzog, Bischof Dr.
Ed.H. Ein Lebensbild, Laufen 1935. - O.Gilg, Christkatholizismus in Luzern.
Ein Beitrag zur Luzerner Geistesgeschichte, Lucerne 1946. - E.Gaugler, Ed.H.
als Bischof und akademischer Lehrer, Rheinfelden, s.d. - R. Dederen, Un
réformateur catholique au XIXe siècle: Eugène Michaud (1839-1917).
Vieux-catholicisme-œcuménisme. Genève 1963. - V. Conzemius, Die «Römischen Briefe vom
Konzil». Eine entstehungsgeschichtliche und quellenkritische Untersuchung zum
Konzilsjournalismus Ignaz von Döllingers und Lord Actons, dans Römische
Quartalschrift, XLIX, 1964, 186-229, et LX, 1965, 76-119; Zwischen Rom,
Canterbury und Konstantinopel: Der Altkatholizismus in römisch-katholischer Sicht,
dans Theologische Quartalschrift. CXLV, 1965, 188-234; Der geistesgeschichtliche

Hintergrund des Christkatholizismus: Zur Entstehung der christkatholischen
Pfarrei Ölten, dans Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte, LX, 1966,
112-170; Das I. Vaticanum im Bannkreis der päpstlichen Autorität im katholischen

Selbstverständnis des 19. und 20. Jahrhunderts, éd. par E. Weinzierl, Salzburg

1970, 53-83; Katholizismus ohne Rom. Die altkatholische Kirchengemeinschaft,

Zurich 1969; Josef Reinkens 1821-1896, dans Rheinische Lebensbilder,
IV, 1970, 209-233; Rückblick auf ein synodales Aggiornamento. Hundert Jahre
Altkatholizismus, dans Stimmen der Zeit. CXCI, 1973, 363; Old Catholicism: A

forgotten lesson of Catholic Reform, dans Louvain Studies, 1973, 320-327. -
U. Küry, Die Altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen,
Stuttgart 1966; 3e éd., 1982. - J.Visser, F.Smit et P.J.Maan, Anafhankelijk van
Rom, toch katholiek. 250 jaar Oud-Katholieke Geschiedenis, Hilversum 1973. -
K. Schatz, Kirchenbild und päpstliche Unfehlbarkeit bei den deutschsprachigen
Minoritätsbischöfen auf dem 1. Vatikanum (Miscellanea Historiae Pontificiae,
40), Rome 1975. - A.B.Hasler, Pius IX. (1846-1878). Päpstliche Unfehlbarkeit

und 1. Vatikanisches Konzil. Dogmatisierung und Durchsetzung einer Ideologie

(Päpste und Papsttum, 12), 2 vol., Stuttgart 1977. - E.F.J.Müller-Büchi,
Philipp Anton v. Segesser. Das Konzil, die Revision der Bundesverfassung und
der Kulturkampf. (Freiburger Veröffentlichungen aus dem Gebiet von Kirche
und Staat, XVIII), Fribourg 1977. - V.Conzemius, Philipp Anton v. Segesser
1817-1888. Demokrat zwischen den Fronten, Zurich/Einsiedeln/Cologne 1977.

- W.Küppers, Altkatholizismus, dans TRE, II (1978), 337-344 (bibliogr.). -
Christkatholisch. Die christkatholische Kirche der Schweiz in Geschichte und
Gegenwart, sous la dir. de la Christkath. Kirchengemeinde Solothurn, Zurich
1978. - P.Stadler, Der Kulturkampf in der Schweiz, Frauenfeld 1984.

Lucerne Victor Conzemius

157


	Eduard Herzog (1841-1924), exégète, premier évêque catholique-chrétien de Suisse

