Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 3

Artikel: Eduard Herzog (1841-1924)

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404791

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eduard Herzog (1841-1924)'

Eduard Herzog hat wohl wie kein anderer die schweizerische christka-
tholische Kirche geprigt, nicht nur als ihr erster Bischof, sondern vor
allem auch als Personlichkeit. Am [.August 1841 im luzernischen
Schongau geboren, wuchs er in bduerlicher Umgebung auf. Als Gym-
nasiast kam er nach Luzern in das Haus eines Bruders seiner Mutter,
des Stiftspropstes Joseph Burkhard Leu. In diesem verband sich die
Tradition des Wessenbergschen Reformkatholizismus mit der Theolo-
gie der katholischen Tiibinger Schule. An der Luzerner theologischen
Lehranstalt unterrichtete Leu die Facher Dogmatik und Kirchenge-
schichte. Er war iiberzeugt, dass nur die Kirche als Gesamtheit ihrer
Glieder, und nicht der Papst allein iiber die Lehre entscheiden konne.
Deshalb hatte er die Dogmatisierung der Erbsiindelosigkeit (Unbe-
fleckten Empfiangnis) Marias 1854 durch Pius IX. kritisiert.

Obwohl es der Onkel bewusst vermied, seinen Neffen, der auch
Priester werden wollte, in kirchlich-theologische Auseinandersetzun-
gen zu verwickeln, konnte die Atmosphire, in der er lebte, nicht ohne
Einfluss auf den Heranwachsenden bleiben. Spiter schrieb Eduard
Herzog dariiber, dass er und seine Gesinnungsgenossen als entschie-
den liberal gelten wollten, dass das aber in dem Sinne zu verstehen sei,
in welchem man damals im Kanton Luzern den Liberalismus tiber-
haupt verstand. « Namentlich war Liberalismus durchaus nicht gleich-
bedeutend mit Unkirchlichkeit oder religiosem Indifferentismus. Viel-
mehr nahmen die <Liberalen> am religiosen Leben der katholischen
Kirche ebenso regen Anteil wie die <Konservativen»» 2.

1863 begann Herzog das Studium der Theologie in Luzern. Nach
dem unerwarteten Tod seines Onkels 1865 verbrachte er ein Studien-
jahr in Tibingen, wo er besonders vom Kirchenhistoriker Hefele, dem
spateren Bischof von Rottenburg, beeindruckt wurde. 1867 empfing er

! Dieser Artikel erschien im Band «Gegen die Gottvergessenheit — Schwei-
zer Theologen im 19. und 20.Jahrhundert» (S.501-506), hrsg. von Stephan
Leimgruber und Max Schoch, erschienen im Verlag Herder, Basel/Freiburg/
Wien 1990 (vgl. Besprechung in dieser Nummer!). Der Abdruck erfolgt im
Einverstindnis mit dem Verfasser und mit der Genehmigung des Verlags, wo-
fiir bestens gedankt sei. — Die biographischen Notizen stiitzen sich auf fol-
gende Publikationen: W. Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, Laufen 1935;
E. Gaugler, Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer, Rheinfelden
1950; U. Kiiry, Die altkatholische Kirche, Stuttgart 31982.

2 W. Herzog (Fn.1), 13.

142



die Priesterweihe und wurde zur Vorbereitung auf die Ubernahme ei-
ner Professorenstelle an der theologischen Lehranstalt noch fiir ein
Studienjahr nach Bonn geschickt, wo er besonders bei den Professo-
ren Reusch und Langen - beide spdter Vorkdmpfer der altkatholi-
schen Bewegung — arbeitete. 1868 wurde er zum Professor fiir neute-
stamentliche Exegese und Hebréisch in Luzern ernannt.

Seine erste grosse wissenschaftliche Arbeit hatte die Abfassungszeit
der Pastoralbriefe zum Thema. In Auseinandersetzung mit der kriti-
schen protestantischen Wissenschaft seiner Zeit und der katholischen
(Déllinger) sucht er nachzuweisen, dass die Briefe von Paulus selbst in
den Jahren 64 bis 66 verfasst seien. Die konservative Haltung in der
Einschitzung der Tradition féllt wegen seiner uns schon bekannten li-
beralen Grundeinstellung auf. Sie wird ihn nie verlassen, obwohl er
im Lauf der Zeit in einzelnen Fragen auch eine kritische Haltung ge-
geniiber der Tradition wird einnehmen kénnen.

Als man im Frithjahr 1870 immer mehr damit rechnen musste, dass
auf dem 1. Vatikanischen Konzil das rémische System oder, wie man
auch sagte, der papstliche Absolutismus dogmatisiert wiirde, begann
Herzog zusammen mit drei weiteren Luzerner katholischen Geistli-
chen anonym ein kirchliches Blatt herauszugeben, das diesen Bestre-
bungen entgegentrat. Sie nannten es «Katholische Stimme aus den
Waldstédtten». Thren Standpunkt bezeichneten sie von Anfang an als
den «altkatholischen». Nach der Promulgation der Papstdogmen —
universale bischofliche Jurisdiktion und Lehrunfehlbarkeit des Pap-
stes — am 18.Juli 1870 wurde die Herausgabe weitergefiihrt, jedoch
Ende des Jahres eingestellt, da Herzog, der immer mehr den Hauptteil
der Arbeit leistete, es nicht schliesslich ganz allein herausgeben wollte.

Durch die neuen Dogmen wurde er in einen Gewissenskonflikt ge-
stiirzt. Es war ihm klar, dass er sie nicht annehmen konnte, aber
musste er nicht mindestens versuchen, den Bruch zu vermeiden? Er
erklirte dem Kommissar des Bischofs von Basel, von dem er im Okto-
ber 1870 vorgeladen wurde, was er {iber die Beschliisse des I. Vatika-
nums dachte. Er wolle zwar nicht einen Bruch provozieren, aber es
konnten Situationen eintreten, da er mit seiner Uberzeugung offen
hervortreten miisste. Die erwartete Suspension blieb erstaunlicher-
weise aus. Aber je linger, desto mehr empfand Herzog die Situation
als unhaltbar. Er litt darunter, dass seine Opposition gegen die Kon-
zilsbeschliisse geflissentlich nicht zur Kenntnis genommen wurde. Im-
mer mehr sah er ein, dass ihm, wenn er fiir seine Uberzeugung eintre-
ten wollte, nur eines iibrig blieb, ndmlich Luzern und seine dortige

143



Stellung zu verlassen und irgendwo als Priester in den Dienst einer
altkatholischen Gemeinde zu treten.

Den letzten Anstoss gab der Ruf der altkatholischen Gemeinde
Krefeld am deutschen Niederrhein. Am 23. September 1872 legte Her-
zog in einem offenen Brief an den Bischof von Basel, Eugéne Lachat,
die Griinde fiir sein Ausscheiden dar und erkldrte am selben Tag sei-
nen Riicktritt als Professor an der Theologischen Lehranstalt. Jetzt er-
folgte sogleich die Suspension von allen geistlichen Amtshandlungen,
jedoch, wenn man an andere, dhnliche Fille denkt, auffilligerweise
immer noch keine Exkommunikation durch den Bischof.

Bei der Verabschiedung in Luzern richtete Schultheiss Niklaus
Dula, ehemals Arzt von Propst Leu, an Herzog die Mahnung: «Blei-
ben Sie katholisch; sonst hat der Schritt, den Sie jetzt getan haben,
keinen Wert.» Und am nédchsten Tag dankte ihm der kiinftige altka-
tholische Pfarrer von Krefeld fiir diese Mahnung und versprach ihm,
sie gewissenhaft befolgen zu wollen?. Zufillig fiel Herzog in diesen
Tagen ein Biichlein in die Hénde, das ihm an einem ganz konkreten
Beispiel zeigte, vor welchen Gefahren es sich zu hiiten galt. Es han-
delte sich dabei um die Deutschkatholiken, die zundchst reformkatho-
lisch-nationalkirchliche Gedanken vertraten, sich dann vom katholi-
schen Glauben immer mehr entfernt und schliesslich ein modernisti-
sches Glaubensbekenntnis aufgestellt hatten.

Anders als er gedacht hatte, sollte der Luzerner Theologe nur ein
halbes Jahr als Pfarrer in Krefeld bleiben, denn im Mérz 1873 wurde
er von der katholischen Kirchengemeinde Olten, die sich fast einstim-
mig gegen die neuen Dogmen ausgesprochen hatte, zum Pfarrer beru-
fen. In der Schweiz stand bei der Protestbewegung gegen das I. Vati-
kanum anfénglich fiir die meisten das Politische im Vordergrund.
Doch schon Ende 1872 hatte auf Initiative des Berner Juristen Prof.
Walter Munzinger Prof. Joseph Hubert Reinkens aus Deutschland auf
einer Vortragsreise in der Schweiz dafiir gewirkt, dass die Bewegung
eine wesentlich religiose wurde. Fiir dieses Ziel setzte sich nun auch
Eduard Herzog ein, und ihm kommt wohl das Hauptverdienst daran
zu, dass es trotz der méchtigen entgegengesetzten Einfliisse schliess-
lich im wesentlichen erreicht wurde.

Ebenfalls auf eine Initiative Munzingers ging es zuriick, dass 1874
an der Universitiat Bern eine katholisch-theologische Fakultét fiir die
Ausbildung der christkatholischen Geistlichen errichtet wurde. Das

3 Ebd., 62.

144



politische Ziel, das die Berner Regierung damit im Sinne des Kultur-
kampfes verfolgte, wurde nie erreicht, wohl aber das religiose Ziel, das
Munzinger, Herzog und andere verfolgten, nidmlich eine Lehr- und
Forschungsanstalt fiir eine freie, dem urspriinglichen katholischen
Glauben verpflichtete Theologie zu schaffen. Im November 1874
wurde Herzog zum Professor fiir Neues Testament gewéhlt.

Daneben musste er immer noch zunichst das Pfarramt in Olten ver-
sehen und dann seit Ende 1875 das in Bern. Am 7.Juni 1876 wéhlte
ihn schliesslich die Synode mit iiberwiltigender Mehrheit zum ersten
Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Am 18. September
wurde er von Reinkens, der inzwischen der erste Bischof der Altkatho-
liken in Deutschland geworden war, in Rheinfelden konsekriert.

1879 legte Bischof Herzog ein liturgisches Gebetbuch vor, von dem
er den grossten Teil selbst bearbeitet hatte und dem die Synode 1880
offiziellen Charakter verlieh. Es ging dem christkatholischen Bischof
dabei vor allem um die Beteiligung der Gemeinde am gottesdienstli-
chen Handeln. Er schenkte seiner Kirche damit eine sowohl in der
Tradition verankerte als auch damals zeitgemésse, von neutestamentli-
cher Frommigkeit durchdrungene, sprachlich kriftige und schone Li-
turgie.

1881 kam der von ihm verfasste Katechismus heraus. Man darf ihn
nicht mit heutigen péddagogischen Kriterien messen, sondern muss ihn
vor allem als Bekenntnisbuch sehen, durch das der katholische
Glaube der christkatholischen Kirche gestarkt wird.

Bischof Herzogs eigentlich theologisches Arbeitsgebiet war und
blieb das Neue Testament, doch weitete er es gelegentlich in die Patri-
stik hinein aus. Eine seiner wichtigsten neutestamentlichen Untersu-
chungen behandelte die Gefangennahme des Apostels Paulus. Adolf
Harnack bezeichnete diese Arbeit in seinen « Neuen Untersuchungen
zur Apostelgeschichte» als «eine ausgezeichnete Abhandlung», die
«zu dem Besten gehort, was in den letzten Jahren iiber Paulus ge-
schrieben worden ist» *.

In der Einzelexegese war Herzog im grossen und ganzen konserva-
tiv, konnte aber noch im hohen Alter seine bisherige Meinung dndern.
Das geschah, z.B. in der Frage der synoptischen Evangelien bei der
2-Quellen-Theorie, die er lange abgelehnt hatte, als sie bereits ziemlich
allgemein anerkannt war. Schliesslich iiberzeugte er sich aber doch
von ihrer Uberlegenheit und gab seine frithere Befangenheit offen zu.

* Nach E. Gaugler (Fn. 1), 13.

145



In das Gebiet der Patristik begab er sich vor allem mit seiner Aus-
einandersetzung iiber die obligatorische Ohrenbeichte, die, wie er
nachwies, in der alten Kirche unbekannt war. Wenn diese Arbeiten
auch heute iiberholt sind, bedeuteten sie fiir die damalige Kenntnis
der altkirchlichen Bussdisziplin doch einen beachtlichen Fortschritt
und nahmen Erkenntnisse der spédteren Forschungen von Poschmann
voraus.

Von den Arbeiten ausserhalb des eigentlichen Fachgebietes von Bi-
schof Herzog seien die 1917 erschienene Schrift «Bruder Klaus. Stu-
dien iiber seine religiose und kirchliche Haltung» erwidhnt. Zahlreiche
kleinere Arbeiten veroffentlichte er in der Revue Internationale de
Théologie (RIT), von der weiter unten im Zusammenhang mit Mi-
chaud die Rede sein wird, und deren Fortsetzung ab 1911, der Inter-
nationalen Kirchlichen Zeitschrift (IKZ).

Anders als viele deutsche altkatholische Theologen der damaligen
Zeit und in der Schweiz Michaud verfasste E. Herzog keine vielbdndi-
gen dickleibigen Biicher. Dazu liess ihm die Doppelbelastung als Bi-
schof und Professor, die anfinglich noch durch ein Pfarramt ver-
schirft war, nicht die notige Zeit. Aber gesamthaft haben seine Schrif-
ten doch einen beachtlichen Umfang.

Eines seiner Werke mit der breitesten Wirkung hatte nicht wissen-
schaftlichen Charakter. Es ist das 1913 auf Anregung von Laienseite
erschienene Andachtsbuch «Gott ist die Liebe». Zusammen mit dem
liturgischen Gebetbuch hat es manchem der Kirche und dem Glauben
entfremdeten Antiklerikalen wieder den Weg zu liturgischem und per-
sonlichem Gebet gedffnet und einen wichtigen Beitrag zum geistlichen
Aufbau der schweizerischen christkatholischen Kirche geleistet.

Als Bischof war Eduard Herzog an der Gestaltung der Beziehung
seiner Kirche zu anderen Kirchen massgeblich beteiligt. Das gilt zu-
nichst fiir die altkatholischen Kirchen untereinander und insbeson-
dere fiir den Abschluss der Utrechter Union der altkatholischen Bi-
schofe 1889, der zuerst zwischen den Bischéfen Hollands, Deutsch-
lands und der Schweiz geschah.

In Ubereinstimmung mit den allgemeinen altkatholischen Eini-
gungsbestrebungen setzte sich Herzog vor allem fiir die Herstellung
der Gemeinschaft mit den anglikanischen und den orthodoxen Kir-
chen ein. Dabei standen fiir ihn anfinglich die Anglikaner im Vorder-
grund, wihrend er den Orthodoxen gegeniiber in der Praxis eher zu-
riickhaltend war. Seit 1878 anerkannte er bei verschiedenen Anlédssen
den vollen katholischen Charakter der anglikanischen Kirche. In die-

146



sem Sinn erklédrte dann die Schweizerische Nationalsynode 1879, sie
halte dafiir, im wesentlichen auf dem gleichen christlichen und katho-
lischen Boden zu stehen wie die anglo-amerikanische Kirche.

Im gleichen Jahr nahm Bischof Herzog zusammen mit Bischof
Reinkens und dem schottischen anglikanischen Bischof Henry Cotte-
ril von Edinburgh an der Kommunion im Gottesdienst in Bern teil.
1880 besuchte Herzog die bischéfliche (anglikanische) Kirche in den
Vereinigten Staaten von Amerika und wurde dort eingeladen, nicht
nur zu predigen, sondern alle bischoflichen und priesterlichen Amts-
handlungen zu vollziehen. Er tat das auch, indem er, mit den bischof-
lichen Insignien angetan, Eucharistie feierte, firmte und an einer Ordi-
nation teilnahm. Damit war zwar nicht formell die Gemeinschaft zwi-
schen den beteiligten Kirchen hergestellt, wohl aber wurde diese Ge-
meinschaft gelebt.

Spéter verhielt sich Bischof Herzog viel zuriickhaltender. Das héngt
zweifellos mit den Bestimmungen der Utrechter Union von 1889 zu-
sammen, die vorsehen, dass keiner der Bischife ohne die Zustimmung
aller anderen eine Verpflichtung gegeniiber einer anderen Kirche ein-
geht. Da die niederldndischen Altkatholiken in dieser Zeit die anglika-
nische Kirche nicht als katholisch und nicht einmal ihre Ordinationen
als giiltig anerkannten, trug Bischof Herzog, als er 1897 zur Lambeth-
Konferenz aller anglikanischen Bischofe eingeladen war, nicht einmal
bischofliche Insignien und nahm an keiner Kundgebung teil, ja er
lehnte es sogar ab, die Er6ffnungsrede zu halten’. Man kann das fiir
einen bedauerlichen Riickschritt halten, aber er war um der inneralt-
katholischen Einheit willen notig geworden.

Ein eigenartiger Kontrast besteht zwischen der kiihlen Zuriickhal-
tung Herzogs gegeniiber der russischen orthodoxen Kirche, die vor al-
lem E.Michaud so sehr enttduschte, und seiner ausserordentlich herz-
lichen Beziehung zur serbischen orthodoxen Kirche in spiteren Jah-
ren. 1907 notierte er: «An der Kommunion nahmen zum ersten Mal
zwei orthodoxe Theologen, Radowanowitsch und Velimirowitsch, die
an unserer Fakultit studieren, teil. Die beiden Herren haben sich bei
ihrem Bischof erkundigt, ob ihnen das gestattet sei, und darauf eine
zusagende Antwort erhalten. Uberhaupt scheint uns die serbische Kir-
che sehr sympathisch zu sein.» An Nikolaje Velimirowitsch, der spéter
in seiner Heimatkirche einer der angesehensten Bischofe wurde,

5 R. Dederen, Un réformateur catholique au 19¢siécle, Eugéne Michaud,
1963, 222: Anm.75.

147



schrieb er zwei Jahre spiter: «Ich erkenne von ganzem Herzen an,
dass uns gerade die autokephalen Kirchen des Ostens einen uner-
miésslichen Dienst leisten konnen: sie heben durch ihr briiderliches
Entgegenkommen die Exkommunikation auf, die Rom iiber uns ver-
hédngt hat. Das ist fiir die Zukunft unserer Kirche eine Lebensfrage.» ¢

Herzogs Biograph, sein Neffe Walter Herzog, will die Diskrepanz
damit erkldren, dass die russische Kirche im Gegensatz zur serbischen
die Ostkirche fiir die christliche Kirche hielt, in der die anderen aufge-
hen sollten’. Er iibersieht dabei, dass diese Auffassung von russischer
Seite erst Ende der neunziger Jahre gedussert wurde, und auch da nur
von einer Richtung. Bischof Herzogs Zuriickhaltung gegeniiber der
russischen orthodoxen Kirche hatte Michaud aber schon mehr als
20 Jahre vorher erlebt. Der Grund muss also ein anderer gewesen sein.
War es eine Aversion gegen die bekannte vollige Abhdngigkeit der da-
maligen russischen Kirche vom absolutistischen Staat, und allgemein
ein Misstrauen gegeniiber der Macht, die die russische Kirche durch
ihre Verbindung mit diesem Staat besass? Oder hatte einfach der Um-
stand, dass die beiden serbischen orthodoxen Studenten mit Zustim-
mung ihres Bischofs im christkatholischen Gottesdienst die Kommu-
nion empfingen, bei Bischof Herzog emotionale Barrieren durchbro-
chen?

Als 1920 die Vorkonferenz der Weltkonferenz fiir Glaube und Ver-
fassung in Genf zusammentrat, wurde Bischof Herzog eine besondere
Anerkennung seines Wirkens fiir die Wiedervereinigung der Kirchen
zuteil, da er eingeladen wurde, die Versammlung zu begriissen, mit
Gebet zu eréffnen und mit dem Schlusssegen zu schliessen.

In den nédchsten Jahren litt er zunehmend an gesundheitlichen Be-
schwerden, die am 26. Mirz 1924 zum Tod fiihrten.

Im Lebenswerk Eduard Herzogs steht der Dienst des Bischofs im
Vordergrund. Als wirklich bischofliche Personlichkeit wurde er in sei-
ner Kirche und auch von vielen Aussenstehenden empfunden. Doch
es war fiir ihn personlich und fiir seine Kirche von entscheidender Be-
deutung, dass er als Bischof auch Theologe war, verankert in einer un-
gekiinstelten katholischen Frommigkeit, vertraut mit theologischer
Forschung und auch selbst als Forscher und akademischer Lehrer ti-
tig.

Bern/Oberdiessbach Herwig Aldenhoven

¢ W. Herzog (Fn. 1), 211f.
7 Ebd., 211.

148



	Eduard Herzog (1841-1924)

