
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 3

Artikel: Eduard Herzog (1841-1924)

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404791

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404791
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eduard Herzog (1841-1924) '

Eduard Herzog hat wohl wie kein anderer die schweizerische
christkatholische Kirche geprägt, nicht nur als ihr erster Bischof, sondern vor
allem auch als Persönlichkeit. Am 1. August 1841 im luzernischen
Schongau geboren, wuchs er in bäuerlicher Umgebung auf. Als
Gymnasiast kam er nach Luzern in das Haus eines Bruders seiner Mutter,
des Stiftspropstes Joseph Burkhard Leu. In diesem verband sich die
Tradition des Wessenbergschen Reformkatholizismus mit der Theologie

der katholischen Tübinger Schule. An der Luzerner theologischen
Lehranstalt unterrichtete Leu die Fächer Dogmatik und Kirchengeschichte.

Er war überzeugt, dass nur die Kirche als Gesamtheit ihrer
Glieder, und nicht der Papst allein über die Lehre entscheiden könne.
Deshalb hatte er die Dogmatisierung der Erbsündelosigkeit
(Unbefleckten Empfängnis) Marias 1854 durch Pius IX. kritisiert.

Obwohl es der Onkel bewusst vermied, seinen Neffen, der auch
Priester werden wollte, in kirchlich-theologische Auseinandersetzungen

zu verwickeln, konnte die Atmosphäre, in der er lebte, nicht ohne
Einfluss auf den Heranwachsenden bleiben. Später schrieb Eduard
Herzog darüber, dass er und seine Gesinnungsgenossen als entschieden

liberal gelten wollten, dass das aber in dem Sinne zu verstehen sei,

in welchem man damals im Kanton Luzern den Liberalismus
überhaupt verstand. «Namentlich war Liberalismus durchaus nicht
gleichbedeutend mit Unkirchlichkeit oder religiösem Indifferentismus.
Vielmehr nahmen die <Liberalen> am religiösen Leben der katholischen
Kirche ebenso regen Anteil wie die konservativem»2.

1863 begann Herzog das Studium der Theologie in Luzern. Nach
dem unerwarteten Tod seines Onkels 1865 verbrachte er ein Studienjahr

in Tübingen, wo er besonders vom Kirchenhistoriker Hefele, dem

späteren Bischof von Rottenburg, beeindruckt wurde. 1867 empfing er

1 Dieser Artikel erschien im Band «Gegen die Gottvergessenheit - Schweizer

Theologen im 19. und 20.Jahrhundert» (S. 501-506), hrsg. von Stephan
Leimgruber und Max Schoch, erschienen im Verlag Herder, Basel/Freiburg/
Wien 1990 (vgl. Besprechung in dieser Nummer!). Der Abdruck erfolgt im
Einverständnis mit dem Verfasser und mit der Genehmigung des Verlags, wofür

bestens gedankt sei. - Die biographischen Notizen stützen sich auf
folgende Publikationen: W.Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, Laufen 1935;
E. Gaugler, Eduard Herzog als Bischof und akademischer Lehrer, Rheinfelden
1950; U.Küry, Die altkatholische Kirche, Stuttgart 31982.

2 W. Herzog (Fn. 1), 13.

142



die Priesterweihe und wurde zur Vorbereitung auf die Übernahme
einer Professorenstelle an der theologischen Lehranstalt noch für ein
Studienjahr nach Bonn geschickt, wo er besonders bei den Professoren

Reusch und Langen - beide später Vorkämpfer der altkatholischen

Bewegung - arbeitete. 1868 wurde er zum Professor für
neutestamentliche Exegese und Hebräisch in Luzern ernannt.

Seine erste grosse wissenschaftliche Arbeit hatte die Abfassungszeit
der Pastoralbriefe zum Thema. In Auseinandersetzung mit der
kritischen protestantischen Wissenschaft seiner Zeit und der katholischen
(Döllinger) sucht er nachzuweisen, dass die Briefe von Paulus selbst in
den Jahren 64 bis 66 verfasst seien. Die konservative Haltung in der

Einschätzung der Tradition fällt wegen seiner uns schon bekannten
liberalen Grundeinstellung auf. Sie wird ihn nie verlassen, obwohl er
im Lauf der Zeit in einzelnen Fragen auch eine kritische Haltung
gegenüber der Tradition wird einnehmen können.

Als man im Frühjahr 1870 immer mehr damit rechnen müsste, dass

auf dem I. Vatikanischen Konzil das römische System oder, wie man
auch sagte, der päpstliche Absolutismus dogmatisiert würde, begann
Herzog zusammen mit drei weiteren Luzerner katholischen Geistlichen

anonym ein kirchliches Blatt herauszugeben, das diesen
Bestrebungen entgegentrat. Sie nannten es «Katholische Stimme aus den
Waldstätten». Ihren Standpunkt bezeichneten sie von Anfang an als

den «altkatholischen». Nach der Promulgation der Papstdogmen -
universale bischöfliche Jurisdiktion und Lehrunfehlbarkeit des Papstes

- am 18. Juli 1870 wurde die Herausgabe weitergeführt, jedoch
Ende des Jahres eingestellt, da Herzog, der immer mehr den Hauptteil
der Arbeit leistete, es nicht schliesslich ganz allein herausgeben wollte.

Durch die neuen Dogmen wurde er in einen Gewissenskonflikt
gestürzt. Es war ihm klar, dass er sie nicht annehmen konnte, aber

müsste er nicht mindestens versuchen, den Bruch zu vermeiden? Er
erklärte dem Kommissar des Bischofs von Basel, von dem er im Oktober

1870 vorgeladen wurde, was er über die Beschlüsse des I.Vatika¬

nums dachte. Er wolle zwar nicht einen Bruch provozieren, aber es

könnten Situationen eintreten, da er mit seiner Überzeugung offen
hervortreten müsste. Die erwartete Suspension blieb erstaunlicherweise

aus. Aber je länger, desto mehr empfand Herzog die Situation
als unhaltbar. Er litt darunter, dass seine Opposition gegen die
Konzilsbeschlüsse geflissentlich nicht zur Kenntnis genommen wurde.
Immer mehr sah er ein, dass ihm, wenn er für seine Überzeugung eintreten

wollte, nur eines übrig blieb, nämlich Luzern und seine dortige

143



Stellung zu verlassen und irgendwo als Priester in den Dienst einer
altkatholischen Gemeinde zu treten.

Den letzten Anstoss gab der Ruf der altkatholischen Gemeinde
Krefeld am deutschen Niederrhein. Am 23. September 1872 legte Herzog

in einem offenen Brief an den Bischof von Basel, Eugène Lachat,
die Gründe für sein Ausscheiden dar und erklärte am selben Tag
seinen Rücktritt als Professor an der Theologischen Lehranstalt. Jetzt
erfolgte sogleich die Suspension von allen geistlichen Amtshandlungen,
jedoch, wenn man an andere, ähnliche Fälle denkt, auffälligerweise
immer noch keine Exkommunikation durch den Bischof.

Bei der Verabschiedung in Luzern richtete Schultheiss Nikiaus
Dula, ehemals Arzt von Propst Leu, an Herzog die Mahnung: «Bleiben

Sie katholisch; sonst hat der Schritt, den Sie jetzt getan haben,
keinen Wert.» Und am nächsten Tag dankte ihm der künftige
altkatholische Pfarrer von Krefeld für diese Mahnung und versprach ihm,
sie gewissenhaft befolgen zu wollen3. Zufällig fiel Herzog in diesen

Tagen ein Büchlein in die Hände, das ihm an einem ganz konkreten
Beispiel zeigte, vor welchen Gefahren es sich zu hüten galt. Es
handelte sich dabei um die Deutschkatholiken, die zunächst
reformkatholisch-nationalkirchliche Gedanken vertraten, sich dann vom katholischen

Glauben immer mehr entfernt und schliesslich ein modernistisches

Glaubensbekenntnis aufgestellt hatten.
Anders als er gedacht hatte, sollte der Luzerner Theologe nur ein

halbes Jahr als Pfarrer in Krefeld bleiben, denn im März 1873 wurde
er von der katholischen Kirchengemeinde Ölten, die sich fast einstimmig

gegen die neuen Dogmen ausgesprochen hatte, zum Pfarrer berufen.

In der Schweiz stand bei der Protestbewegung gegen das I.
Vatikanum anfänglich für die meisten das Politische im Vordergrund.
Doch schon Ende 1872 hatte auf Initiative des Berner Juristen Prof.
Walter Munzinger Prof. Joseph Hubert Reinkens aus Deutschland auf
einer Vortragsreise in der Schweiz dafür gewirkt, dass die Bewegung
eine wesentlich religiöse wurde. Für dieses Ziel setzte sich nun auch
Eduard Herzog ein, und ihm kommt wohl das Hauptverdienst daran

zu, dass es trotz der mächtigen entgegengesetzten Einflüsse schliesslich

im wesentlichen erreicht wurde.
Ebenfalls auf eine Initiative Munzingers ging es zurück, dass 1874

an der Universität Bern eine katholisch-theologische Fakultät für die

Ausbildung der christkatholischen Geistlichen errichtet wurde. Das

3 Ebd., 62.

144



politische Ziel, das die Berner Regierung damit im Sinne des

Kulturkampfes verfolgte, wurde nie erreicht, wohl aber das religiöse Ziel, das

Munzinger, Herzog und andere verfolgten, nämlich eine Lehr- und
Forschungsanstalt für eine freie, dem ursprünglichen katholischen
Glauben verpflichtete Theologie zu schaffen. Im November 1874

wurde Herzog zum Professor für Neues Testament gewählt.
Daneben müsste er immer noch zunächst das Pfarramt in Ölten

versehen und dann seit Ende 1875 das in Bern. Am 7. Juni 1876 wählte
ihn schliesslich die Synode mit überwältigender Mehrheit zum ersten
Bischof der Christkatholischen Kirche der Schweiz. Am 18. September
wurde er von Reinkens, der inzwischen der erste Bischof der Altkatholiken

in Deutschland geworden war, in Rheinfelden konsekriert.
1879 legte Bischof Herzog ein liturgisches Gebetbuch vor, von dem

er den grössten Teil selbst bearbeitet hatte und dem die Synode 1880

offiziellen Charakter verlieh. Es ging dem christkatholischen Bischof
dabei vor allem um die Beteiligung der Gemeinde am gottesdienstlichen

Handeln. Er schenkte seiner Kirche damit eine sowohl in der
Tradition verankerte als auch damals zeitgemässe, von neutestamentlicher

Frömmigkeit durchdrungene, sprachlich kräftige und schöne

Liturgie.

1881 kam der von ihm verfasste Katechismus heraus. Man darf ihn
nicht mit heutigen pädagogischen Kriterien messen, sondern muss ihn
vor allem als Bekenntnisbuch sehen, durch das der katholische
Glaube der christkatholischen Kirche gestärkt wird.

Bischof Herzogs eigentlich theologisches Arbeitsgebiet war und
blieb das Neue Testament, doch weitete er es gelegentlich in die Patristik

hinein aus. Eine seiner wichtigsten neutestamentlichen Untersuchungen

behandelte die Gefangennahme des Apostels Paulus. Adolf
Harnack bezeichnete diese Arbeit in seinen «Neuen Untersuchungen
zur Apostelgeschichte» als «eine ausgezeichnete Abhandlung», die

«zu dem Besten gehört, was in den letzten Jahren über Paulus
geschrieben worden ist»4.

In der Einzelexegese war Herzog im grossen und ganzen konservativ,

konnte aber noch im hohen Alter seine bisherige Meinung ändern.
Das geschah, z.B. in der Frage der synoptischen Evangelien bei der

2-Quellen-Theorie, die er lange abgelehnt hatte, als sie bereits ziemlich
allgemein anerkannt war. Schliesslich überzeugte er sich aber doch

von ihrer Überlegenheit und gab seine frühere Befangenheit offen zu.

4 Nach E. Gaugler (Fn. 1), 13.

145



In das Gebiet der Patristik begab er sich vor allem mit seiner

Auseinandersetzung über die obligatorische Ohrenbeichte, die, wie er
nachwies, in der alten Kirche unbekannt war. Wenn diese Arbeiten
auch heute überholt sind, bedeuteten sie für die damalige Kenntnis
der altkirchlichen Bussdisziplin doch einen beachtlichen Fortschritt
und nahmen Erkenntnisse der späteren Forschungen von Poschmann

voraus.
Von den Arbeiten ausserhalb des eigentlichen Fachgebietes von

Bischof Herzog seien die 1917 erschienene Schrift «Bruder Klaus.
Studien über seine religiöse und kirchliche Haltung» erwähnt. Zahlreiche
kleinere Arbeiten veröffentlichte er in der Revue Internationale de

Théologie (RIT), von der weiter unten im Zusammenhang mit
Michaud die Rede sein wird, und deren Fortsetzung ab 1911, der
Internationalen Kirchlichen Zeitschrift (IKZ).

Anders als viele deutsche altkatholische Theologen der damaligen
Zeit und in der Schweiz Michaud verfasste E. Herzog keine vielbändigen

dickleibigen Bücher. Dazu liess ihm die Doppelbelastung als
Bischof und Professor, die anfänglich noch durch ein Pfarramt
verschärft war, nicht die nötige Zeit. Aber gesamthaft haben seine Schriften

doch einen beachtlichen Umfang.
Eines seiner Werke mit der breitesten Wirkung hatte nicht

wissenschaftlichen Charakter. Es ist das 1913 auf Anregung von Laienseite
erschienene Andachtsbuch «Gott ist die Liebe». Zusammen mit dem

liturgischen Gebetbuch hat es manchem der Kirche und dem Glauben
entfremdeten Antiklerikalen wieder den Weg zu liturgischem und
persönlichem Gebet geöffnet und einen wichtigen Beitrag zum geistlichen
Aufbau der schweizerischen christkatholischen Kirche geleistet.

Als Bischof war Eduard Herzog an der Gestaltung der Beziehung
seiner Kirche zu anderen Kirchen massgeblich beteiligt. Das gilt
zunächst für die altkatholischen Kirchen untereinander und insbesondere

für den Abschluss der Utrechter Union der altkatholischen
Bischöfe 1889, der zuerst zwischen den Bischöfen Hollands, Deutschlands

und der Schweiz geschah.
In Übereinstimmung mit den allgemeinen altkatholischen

Einigungsbestrebungen setzte sich Herzog vor allem für die Herstellung
der Gemeinschaft mit den anglikanischen und den orthodoxen
Kirchen ein. Dabei standen für ihn anfänglich die Anglikaner im Vordergrund,

während er den Orthodoxen gegenüber in der Praxis eher
zurückhaltend war. Seit 1878 anerkannte er bei verschiedenen Anlässen
den vollen katholischen Charakter der anglikanischen Kirche. In die-

146



sem Sinn erklärte dann die Schweizerische Nationalsynode 1879, sie

halte dafür, im wesentlichen auf dem gleichen christlichen und
katholischen Boden zu stehen wie die anglo-amerikanische Kirche.

Im gleichen Jahr nahm Bischof Herzog zusammen mit Bischof
Reinkens und dem schottischen anglikanischen Bischof Henry Cotteril

von Edinburgh an der Kommunion im Gottesdienst in Bern teil.
1880 besuchte Herzog die bischöfliche (anglikanische) Kirche in den

Vereinigten Staaten von Amerika und wurde dort eingeladen, nicht
nur zu predigen, sondern alle bischöflichen und priesterlichen
Amtshandlungen zu vollziehen. Er tat das auch, indem er, mit den bischöflichen

Insignien angetan, Eucharistie feierte, firmte und an einer
Ordination teilnahm. Damit war zwar nicht formell die Gemeinschaft
zwischen den beteiligten Kirchen hergestellt, wohl aber wurde diese
Gemeinschaft gelebt.

Später verhielt sich Bischof Herzog viel zurückhaltender. Das hängt
zweifellos mit den Bestimmungen der Utrechter Union von 1889

zusammen, die vorsehen, dass keiner der Bischöfe ohne die Zustimmung
aller anderen eine Verpflichtung gegenüber einer anderen Kirche
eingeht. Da die niederländischen Altkatholiken in dieser Zeit die anglikanische

Kirche nicht als katholisch und nicht einmal ihre Ordinationen
als gültig anerkannten, trug Bischof Herzog, als er 1897 zur Lambeth-
Konferenz aller anglikanischen Bischöfe eingeladen war, nicht einmal
bischöfliche Insignien und nahm an keiner Kundgebung teil, ja er
lehnte es sogar ab, die Eröffnungsrede zu halten5. Man kann das für
einen bedauerlichen Rückschritt halten, aber er war um der inneralt-
katholischen Einheit willen nötig geworden.

Ein eigenartiger Kontrast besteht zwischen der kühlen Zurückhaltung

Herzogs gegenüber der russischen orthodoxen Kirche, die vor
allem E. Michaud so sehr enttäuschte, und seiner ausserordentlich
herzlichen Beziehung zur serbischen orthodoxen Kirche in späteren Jahren.

1907 notierte er: «An der Kommunion nahmen zum ersten Mal
zwei orthodoxe Theologen, Radowanowitsch und Velimirowitsch, die

an unserer Fakultät studieren, teil. Die beiden Herren haben sich bei
ihrem Bischof erkundigt, ob ihnen das gestattet sei, und darauf eine

zusagende Antwort erhalten. Überhaupt scheint uns die serbische Kirche

sehr sympathisch zu sein.» An Nikolaje Velimirowitsch, der später
in seiner Heimatkirche einer der angesehensten Bischöfe wurde,

5 R. Dederen, Un réformateur catholique au 19e siècle, Eugène Michaud,
1963, 222; Anm. 75.

147



schrieb er zwei Jahre später: «Ich erkenne von ganzem Herzen an,
dass uns gerade die autokephalen Kirchen des Ostens einen uner-
mässlichen Dienst leisten können: sie heben durch ihr brüderliches
Entgegenkommen die Exkommunikation auf, die Rom über uns
verhängt hat. Das ist für die Zukunft unserer Kirche eine Lebensfrage.»6

Herzogs Biograph, sein Neffe Walter Herzog, will die Diskrepanz
damit erklären, dass die russische Kirche im Gegensatz zur serbischen
die Ostkirche für die christliche Kirche hielt, in der die anderen aufgehen

sollten7. Er übersieht dabei, dass diese Auffassung von russischer
Seite erst Ende der neunziger Jahre geäussert wurde, und auch da nur
von einer Richtung. Bischof Herzogs Zurückhaltung gegenüber der
russischen orthodoxen Kirche hatte Michaud aber schon mehr als
20 Jahre vorher erlebt. Der Grund muss also ein anderer gewesen sein.

War es eine Aversion gegen die bekannte völlige Abhängigkeit der
damaligen russischen Kirche vom absolutistischen Staat, und allgemein
ein Misstrauen gegenüber der Macht, die die russische Kirche durch
ihre Verbindung mit diesem Staat besass? Oder hatte einfach der
Umstand, dass die beiden serbischen orthodoxen Studenten mit Zustimmung

ihres Bischofs im christkatholischen Gottesdienst die Kommunion

empfingen, bei Bischof Herzog emotionale Barrieren durchbrochen?

Als 1920 die Vorkonferenz der Weltkonferenz für Glaube und
Verfassung in Genf zusammentrat, wurde Bischof Herzog eine besondere

Anerkennung seines Wirkens für die Wiedervereinigung der Kirchen
zuteil, da er eingeladen wurde, die Versammlung zu begrüssen, mit
Gebet zu eröffnen und mit dem Schlusssegen zu schliessen.

In den nächsten Jahren litt er zunehmend an gesundheitlichen
Beschwerden, die am 26. März 1924 zum Tod führten.

Im Lebenswerk Eduard Herzogs steht der Dienst des Bischofs im

Vordergrund. Als wirklich bischöfliche Persönlichkeit wurde er in seiner

Kirche und auch von vielen Aussenstehenden empfunden. Doch
es war für ihn persönlich und für seine Kirche von entscheidender
Bedeutung, dass er als Bischof auch Theologe war, verankert in einer
ungekünstelten katholischen Frömmigkeit, vertraut mit theologischer
Forschung und auch selbst als Forscher und akademischer Lehrer
tätig-

Bern/Oberdiessbach Herwig Aldenhoven

W. Herzog (Fn. 1), 211 f.

Ebd., 211.

148


	Eduard Herzog (1841-1924)

