Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 1

Artikel: Zwischen Krise und Stabilitat : Bericht Gber die Anglikanisch-
Altkatholischen Theologenkonferenzen in Toronto 1987 und Morschach
1990

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Krise und Stabilitat

Bericht iiber die Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen
in Toronto 1987 und Morschach 1990

Vom 7. bis 11.Juli 1987 versammelte sich auf Einladung der beiden
anglikanischen Kirchen von Nordamerika, der Protestant Episcopal
Church in the USA (PECUSA) und der Anglican Church of Canada,
die Internationale Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz
zum ersten Mal auf amerikanischem Boden, und zwar im Trinity Col-
lege in Toronto. Es lassen sich zwei Griinde fiir diese Wahl anfiihren.
Einmal sollte die ibereuropidische Dimension der anglikanisch-altka-
tholischen Gemeinschaft und folglich auch der Theologenkonferen-
zen markiert werden?. Zum andern ist gerade in Nordamerika die an-
glikanisch-altkatholische Beziehung insofern gestort, als die dortige
altkatholische Kirche, die Polish National Catholic Church in den
USA und Canada (PNCC), die bestehende Interkommunion mit den
anglikanischen Kirchen nach deren Entscheidung 1976, Frauen zu or-
dinieren, durch Beschluss ihrer 15.Generalsynode im Oktober 1978
mit Dreiviertelsmehrheit der Stimmen aufkiindigte®. Das hat sich auf
der Konferenz so ausgewirkt, dass die PNCC-Teilnehmer an anglika-
nischen Eucharistiefeiern, die von einem kanadischen bzw. amerikani-
schen Anglikaner geleitet wurden, nicht kommunizierten, wohl aber
an derjenigen, welcher der englische Co-Prisident vorstand, wihrend
die europidischen Altkatholiken (inklusive des polnischen Vertreters)
an allen anglikanischen Eucharistiefeiern zu kommunizieren frei wa-
ren, da ithre Kirchen die Gemeinschaft mit den nordamerikanischen
Anglikanern nicht aufgehoben haben*. Die amerikanischen Anglika-
ner ihrerseits waren im ungewissen, ob sie beim Sakramentsempfang
im Eroffnungsgottesdienst in der St.John the Baptist Polish National
Catholic Cathedral willkommen waren oder nicht.

Trotz dieser Sachlage besteht seit 1983 wieder ein offizieller Kon-
takt zwischen der PNCC und den beiden anglikanischen Kirchen in
der « North American Working Group». Sie wurde auf Initiative der
beiden Co-Priasidenten der Theologenkonferenz durch Beschluss der
jeweiligen Kirchenleitungen ins Leben gerufen und 1985 noch durch
die Okumenischen Kommissionen der PECUSA und der Anglican
Church of Canada sowie durch die 16. Generalsynode der PNCC au-
torisiert, im Blick auf Angelegenheiten der Internationalen Anglika-

l



nisch-Altkatholischen Theologenkonferenz und auf gemeinsame 6ku-
menische Beziehungen den Dialog zwischen PNCC und Anglikanern
fortzusetzen. Sie besteht aus je vier Vertretern der beiden Seiten, und
sie versammelte sich zwischen November 1983 und Juli 1987 elfmal in
Buffalo und Toronto’. Ein Teil der bisherigen Arbeit der Working
Group - eine Bestandesaufnahme der Beziehungen der beiden Kir-
chen zueinander - bildete denn auch einen Gegenstand dieser Konfe-
renz.

Die Tagung in Toronto war schliesslich noch insofern ein Novum,
dass iiber die Delegierten der Kirche hinaus noch weitere interessierte
Leute aus den drei nordamerikanischen Kirchen eingeladen waren —
darunter erstmals drei zum Presbyterat ordinierte Anglikanerinnen —,
wohl um sie mit europdischen Altkatholiken in Kontakt zu bringen.
Es mag aber bezweifelt werden, ob die hohe Teilnehmerzahl (36) sich
fiir die Arbeit der Konferenz giinstig ausgewirkt hat.

Die anglikanische Seite stand erstmals unter der Leitung von
Rt. Rev. Colin Docker, dem Bischof von Horsham, der als Suffragan
des Bischofs von Chichester, Dr. E. Kemp, diesen als anglikanischen
Co-Prisidenten abldste. 8§ Delegierte vertraten die Kirchen von Eng-
land, Wales, der USA und Kanada, dazu kamen noch 11 weitere Teil-
nehmer aus Nordamerika. Die altkatholische Delegation fiihrte erst-
mals Bischof Dr. Sigisbert Kraft (Bonn) an, der in der Eigenschaft als
altkatholischer Co-Prisident dem fritheren Bischof von Haarlem,
G. A. van Kleef, bzw. dem Alterzbischof von Utrecht, M. Kok, nach-
folgte. Ihr gehorten weiter an: Most Rev. J.Swantek (Scranton PA),
Rt.Rev. J. Nieminski (Toronto), Rt. Rev. Th. Gnat (Manchester NH),
Dr. M. Parmentier (Hilversum), Dekan E. Nickel (Freiburg 1. Br.), Rev.
D.Schuld (London), Prof. Dr. U. von Arx (Liebefeld/Bern), Very Rev.
R.Nemkovich (Westfield MA), Very Rev. St.Skrzypek (New York
Mills NY) und Kanzler R. Dabrowski (Warschau); dazu kamen noch 6
weitere Teilnehmer der PNCC, darunter eine Frau.

Zum Tagungsthema «Kirchen und Kirchengemeinschaft» gab es
die folgenden Referate und Diskussionen:

Am 8.Juli referierte Prof. Dr. U. von Arx iiber «Eucharist and Ec-
clesial Communion — Aspects of Koinonia in the New Testament». Er
stellte die Eucharistie zunichst in den Zusammenhang mit der in den
synoptischen Evangelien tiberlieferten Mahlpraxis Jesu und des letz-
ten Mahles Jesu mit seinen Jiingern, um die implizierten gemein-
schaftsstiftenden Elemente aufzuzeigen. Dann kam er, anhand von
| Kor 10.11, auf die paulinische Sicht der gemeinschaftser6ffnenden



und -fordernden Dimension des Herrenmahls zu sprechen und schloss
mit einem Ausblick auf die altkirchliche Aufnahme des dabei sichtbar
werdenden Zusammenhangs von eucharistischer und kirchlicher Ge-
meinschaft, der es fraglich erscheinen lisst, ob die heute geiibten For-
men eucharistischer Gemeinschaft bei nach wie vor bestehenden
Differenzen im Wesentlichen des Glaubens und der Kirchenordnung
(Amt), die fiir die Katholizitdt der Kirche als konstitutiv gelten, von ei-
ner altkirchlich orientierten Optik her zu rechtfertigen sind.

Prof. Dr. J.R.Wright (New York NY) ging in seinem Korreferat
«Koinonia Today in Ecumenical Dialogue» vor allem auf die diesbe-
ztiglichen Darlegungen der Anglikanisch-Romisch-katholischen Inter-
nationalen Kommission in ihrem Bericht « Authority in the Church I»
von 1976 ein®.

Die darauffolgende und auch im Anschluss an andere Referate bei-
laufig wieder aufbrechende Diskussion iiber die Praxis des sog. «eu-
charistic sharing» bei fehlender Kirchengemeinschaft aufgrund einer
hinreichenden Ubereinstimmung im Glauben und in der Kirchenord-
nung blieb kontrovers, ohne dass die Scheidungslinie entlang der kon-
fessionellen Grenzen verlaufen wire. Ansatzweise wurde aber deut-
lich, warum diese Praxis nicht als problematisch empfunden wird: Die
Kirche wurde im Westen zunehmend nicht mehr als Gemeinschaft
von Ortskirchen oder Ortskirchenverbidnden gesehen, sondern als eine
einzige, gewissermassen universale «Orts»kirche mit dem Papst als ih-
rem einen Oberhaupt. Nach dem Verlust der Erfahrung einer sichtba-
ren Einheit im Gefolge von Reformation und Gegenreformation
wurde die eine und universale Kirche unsichtbar, aber in den 6kume-
nischen Bemiihungen doch als eine Vorgabe aufgefasst, die es recht-
fertigt, auch bei noch nicht sichtbar gewordener Ubereinstimmung im
Glauben zwischenkirchliche Formen von Eucharistiegemeinschaft zu
praktizieren. Dariiber hinaus ist noch eine weitere Entwicklung zu be-
riicksichtigen: im Westen ist die Eucharistie immer mehr als ein Sa-
krament unter anderen, als ein Gnadenmittel, das die Kirche verwal-
tet, betrachtet worden.

Ein altkirchlich orientierter (und auch im Osten meist vertretener)
ortskirchentheologischer Ansatz hat jedoch mit dieser Praxis insofern
Miihe, als er von konkreten und sichtbaren Ortskirchen oder Ortskir-
chengruppen ausgeht und ihm der enge Zusammenhang von euchari-
stischer und ekklesialer Gemeinschaft viel evidenter ist. Diese Fragen
sollten unbedingt noch weiter studiert werden, auch im inneraltkatho-
lischen Kontext.



Am Morgen des 9.Juli sprach Bischof Dr. S.Kraft tiber «Liturgy
and Terminology — How Do We Speak of Ecumenical Community in
the Divine Service?». Im Zusammenhang der liturgischen Reformen,
die in den letzten Jahren viele Kirchen aufgrund einer Orientierung an
den liturgischen Quellen der Alten Kirche erfahren liessen, dass sie in
einer gemeinsamen Gebetstradition stehen, ist zu fragen, ob konfes-
sionell gepridgte Termini (wie «Liturgie», «zelebrieren» fiir den Prie-
ster allein; « Kommunion» als ein auf den Empfang der geheiligten
Gaben beschriankter Vorgang), Fragestellungen (wie die nach dem
Moment der Wandlung im Eucharistiegebet) und Praxisformen (wie
die Konzelebration als lautes Mitsprechen des eucharistischen Gebets
durch die anwesenden Priester) noch sinnvoll sind. Gegeniiber den in
Lund 1952 vorgeschlagenen Definitionen fiir die Bezeichnung ver-
schiedener Formen zwischenkirchlicher Gemeinschaft sind neue Ter-
mini zu suchen, die auch den neuen Formen gemeinschaftlicher eu-
charistischer Praxis besser entsprechen.

In den beiden anglikanischen Korreferaten von Rev. D. Holeton (To-
ronto) und Rev. I. Cundy (Durham) klang die Hoffnung an, dass die in
den verschiedenen Kirchen vielfach parallel verlaufenden liturgischen
Reformen auch zu einer grosseren Konvergenz im Glaubensverstdnd-
nis fiihren im Sinne des Zusammenhangs von lex orandi — lex credendi.

Am Nachmittag fand ein Podiumsgesprdch zum Thema «Local Ec-
clesiology: Problems and Progress in North America Today» statt.
Die einfithrenden Voten gaben Rev. B. Prideaux (Toronto) von der an-
glikanischen Kirche Kanadas, L.J.Orzell (Fayetteville NC) von der
PNCC und Rev. Elizabeth Turner (New York NY) von der PECUSA
ab, die besonders fiir die Européder informativ waren.

Am 10.Juli kamen dann speziell die besonderen Verhiltnisse und
Probleme zwischen den altkatholischen und anglikanischen Kirchen
auf dem nordamerikanischen Kontinent zur Sprache. Rev. Prof.
J.R. Wright wies in seinem Referat «Intercommunion and Full Com-
munion» auf, dass die von der Lambeth-Konferenz von 1958 einge-
fiihrte und von der IBK 1961 {ibernommene Sprachregelung, wonach
die seit 1931 bestehende Beziehung zwischen der altkatholischen und
der anglikanischen Kirchengemeinschaft «full communion» bezeich-
net wird, in Nordamerika nicht (PNCC) oder nur teilweise bzw. vor-
iibergehend (PECUSA) rezipiert wurde. Er warf iiberdies die Frage
auf, ob die Aufkiindigung der «sacramental intercommunion» etwa
gar nicht die Aufkiindigung der Bonner Vereinbarung von 1931 oder
nur die von Punkt 2 impliziere.

4



Stellungnahmen und Ergidnzungen zu seinen Ausfiihrungen liefer-
ten die folgenden Korreferenten: L.J.Orzell wusste in seinem Beitrag
«Models of «Communion>: A Polish National Catholic Perspective»
noch von einer weiteren terminologischen Verwirrung zu berichten, da
der frithere Prime Bishop Th.F.Zielinski erklidrt hatte, es sei nur die
«sacramental intercommunion» beendet, nicht aber «intercommu-
nion» im Sinne von «cordial relationship» — eine Unterscheidung, die
freilich nicht hilfreich sei. Er machte aber klar, dass nach dem Ver-
stindnis der PNCC die Beziehungen mit den anglikanischen Kirchen
von Nordamerika wieder so seien wie vor 1946, ohne dass damit die
Bonner Vereinbarung als solche abgelehnt worden sei; sie werde nur
nicht mehr auf die PECUSA und die Anglican Church of Canada an-
gewendet. Er stellte dann verschiedene Modelle zwischenkirchlicher
Beziehungen samt ihren Voraussetzungen unter den Stichwortern
«full communion», «intercommunion» und «restricted communio in
sacris» fiir mogliche oder wiinschenswerte Beziehungen der PNCC zu
andern Kirchen zur Diskussion. Nach seinen Ausfiihrungen will die
PNCC die Aufnahme, Aufrechterhaltung und Aufhebung zwischen-
kirchlicher Beziehungen in einer Weise regeln, die einen fragen lésst,
ob hier ein Konflikt mit Art.5,1 und 10,1 der Utrechter Vereinbarung
in der Fassung von 1974 entstehen kdnnte’.

Dr. M. Parmentier wandte gegen Orzell ein, dass er ein zu einseiti-
ges Bild vom Zustand der PNCC/PECUSA-Beziehungen zeichne, da
ja immer noch Einladungen vom PNCC-Klerus an Anglikaner zum
Kommunionempfang ergehen. Er erwdhnte auch die Probleme der
altkatholischen Seite in Europa bei ihren Beziehungen mit Anglika-
nern und Protestanten auf dem Hintergrund des bald zu Ende gehen-
den orthodox-altkatholischen Dialogs auf Kommissionsebene.

Dr. W.C. Platt (New York) von der PECUSA befasste sich unter an-
derem mit den inhdrenten Schwichen der Bonner Vereinbarung.

Ich brauche auf die in diesem Themenblock verhandelten Fragen
deswegen nicht weiter einzugehen, da eine grossere Arbeit von Dr.
Platt, die im Auftrag der « North American Working Group» entstan-
den ist und die auch Prof. Wright seinen Ausfiihrungen zugrunde
legte, zusammen mit einer Stellungnahme von PNCC-Seite, dem-
nichst in dieser Zeitschrift erscheinen soll3.

Am Nachmittag sprach Rt.Rev. E. Knapp-Fisher (Chichester) tiber
«Unity in Diversity — The Ordination of Women». Er schilderte zu-
nichst die Grundelemente christlicher Einheit und &dusserte dann
seine Bedenken, dass die von einigen Provinzen eingefiihrte Frauenor-



dination die vielgeriihmte anglikanische «comprehensiveness» in
Lehre und Praxis strapaziere und die inneranglikanische Gemein-
schaft sowie auch andere Okumenische Aufgaben beeintrichtige.
Keine Zustimmung zu dieser Einschitzung erfuhr er von den Korrefe-
renten Rev. Victoria Matthews (Toronto), Mrs. Cheryl Gaszak (Mil-
waukee WI) von der PNCC und Rev. D.Schuld.

Die Konferenz produzierte keine gemeinsame Erkldrung, sondern
verabschiedete am 11.Juli ein Aide-Mémoire mit einer Reihe von The-
men, die im Sinne einer Kldrung und Starkung der anglikanisch-altka-
tholischen Beziehungen der Bearbeitung durch kiinftige Konferenzen
harren.

Eines der im Aide-Mémoire von 1987 genannten, weiterer «explora-
tion» bediirftiger Themen wurde denn auch fiir die Anglikanisch-Alt-
katholische Theologenkonferenz vom 22.-26.August 1990 in Mor-
schach SZ (St.-Antonius-Haus, Mattli) als Tagungsthema gewihlt: die
Bonner Vereinbarung von 1931°. Der Anstoss fiir diese Wahl kam frei-
lich von aussen, nidmlich vom Festvortrag, den der orthodoxe Metro-
polit der Schweiz, Dr. Damaskinos Papandreou, im Rahmen der Hun-
dertjahrfeier der Utrechter Union am 22.September 1989 in der Aula
der alten Reichsuniversitit iiber «Die Bedeutung der Utrechter Union
aus orthodoxer Sicht» gehalten hatte '°. Darin kam er nach einer posi-
tiven Wiirdigung der Utrechter Vereinbarung und der Utrechter Erklé-
rung ' sowie auch des iiber hundertjahrigen altkatholisch-orthodoxen
Anndherungsprozesses, der in den erfolgreichen Abschluss des offi-
ziellen theologischen Dialogs einmiindete, auf die bestehende kirchli-
che Gemeinschaft zwischen Anglikanern und Altkatholiken zu spre-
chen. Diese Beziehung, so fiihrte er aus, sei fiir die orthodoxe Seite
nach wie vor insofern ein Problem, als sie mit den sonst festgestellten
ekklesiologischen Ubereinstimmungen zwischen Orthodoxen und Alt-
katholiken, wie auch mit dem ersten Artikel der Utrechter Erkldrung,
in Spannung, wenn nicht gar in Widerspruch stehe; die Art und Weise
dieser Gemeinschaft bilde das Haupthindernis, den Einigungsprozess
zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Seite voranzutrei-
ben. Er sagte dann wortlich: «Im Blick auf die anglikanisch-altkatho-
lische Interkommunion miissten sich meines Erachtens die Altkatholi-
ken folgende Fragen stellen: a) Die Interkommunion scheint insofern
problematisch zu sein, als ihre Voraussetzungen unklar sind, wie sich
bei ihrer Vorbereitung und ihrem Abschluss gezeigt hat. Viele Pro-
bleme hinsichtlich unterschiedlicher Lehre und Praxis der beiden Kir-



chen wurden mehr tberspielt als wirklich ins Auge gefasst oder gar

gelost. Miisste nicht die altkatholische Kirche dies zumindest offiziell

feststellen? b) Sollte die Interkommunion mit den Anglikanern nicht
neu und ernsthaft untersucht werden sowohl im Geist der Utrechter

Erkldrung und des Willens zur altkatholischen Identitdt als auch im

Wissen darum, dass eine Kirchengemeinschaft einerseits ohne Not

nicht gebrochen werden darf, andrerseits aber der Wille zu ihrer Auf-

rechterhaltung nicht zu einer Verdringung der gegebenen Probleme

fiihren darf?» 12
Schon auf der anschliessenden Sitzung der IBK in Amersfoort

schlug Bischof Colin Docker vor, diese Anfragen auf der bevorstehen-

den Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenz aufzunehmen,
und er fand dabei auch bei altkatholischen Bischofen Gehor. In der

Folge wurde ein Arbeitsprogramm entworfen, das einmal die Voraus-

setzungen der Bonner Vereinbarung thematisierte, ndmlich dass jede

der beiden Kirchen von der anderen glaube, sie «halte alles Wesentli-
che des christlichen Glaubens fest», was wiederum die Voraussetzung
ist fiir die in Punkt | ausgesprochene gegenseitige Anerkennung der

Katholizitdt der anderen Kirche und die in Punkt 2 ausgesprochene

gegenseitige Zulassung zu den Sakramenten '3,

Es wurden drei Teilbereiche unterschieden:

a) «Alles Wesentliche des christlichen Glaubens» — Die Vereinbarung
von Bonn untersucht in der Perspektive von 1930/1931;

b) «Alles Wesentliche des christlichen Glaubens» — Die Vereinbarung
von Bonn untersucht in der Perspektive der Entwicklungen in den
beiden Kirchen seit 1931;

¢) Die Vereinbarung von Bonn — Verwirklichung und Stellenwert in
unseren Kirchen heute.

Bei a) ging es darum, die im Text der Vereinbarung nicht explizit
genannten Elemente des «Wesentlichen des christlichen Glaubens»
aus den Ausserungen der in Bonn miteinander konferierenden Kom-
missionsmitglieder und der kirchlichen Dokumente, auf die sie sich
beriefen, auf dem Hintergrund der damaligen 6kumenischen Bestre-
bungen zu rekonstruieren. Bei b) war die Aufgabe gestellt, zu untersu-
chen, ob durch die 6kumenischen Aufbriiche der letzten 60 Jahre noch
dieselben Elemente als wesentlich fiir den christlichen Glauben und
konstitutiv fiir die Katholizitit der Kirche gelten, wie sie 1931 voraus-
zusetzen sind, und ob es auch andere Modelle und Vorstellungen
kirchlicher Einheit gibt, die es nahelegen, die Bonner Vereinbarung zu
modifizieren. Bei c) schliesslich waren die praktischen Auswirkungen



auf verschiedenen Ebenen und auch der Status der Bonner Vereinba-
rung im Leben der beiden Kirchen seit 1931 zu eruieren und allenfalls
Vorschldge zu machen, wie die kirchliche Gemeinschaft von Anglika-
nern und Altkatholiken theologisch und praktisch verbessert und ver-
tieft werden kann.

Das hier in Grundziigen skizzierte Arbeitsprogramm erwies sich
freilich als zu aufwendig, als dass die angefragten Referenten in der
relativ kurzen zur Verfiigung stehenden Zeit hitten die nétigen For-
schungen anstellen konnen. So kamen in den Referaten nur Teil-
aspekte zur Sprache.

Die Grosse der Konferenz blieb diesmal in gewohntem Rahmen.
Der Bischof von Horsham, Rt.Rev. C. Docker, fiihrte die Anglikaner
mit 7 weiteren Delegierten an, welche die Kirchen von England, Wa-
les, der USA und aus der dritten Welt vertraten; unter ihnen war auch
der Bischof von Repton (Suffragan des Bischofs von Derby), Rt. Rev.
Henry Richmond, der von 1991 an als anglikanischer Co-Prisident
wirken wird. Die altkatholische Vertretung umfasste Bischof Dr.
S.Kraft (Bonn), Dr. M.Parmentier (Hilversum), Dekan E. Nickel
(Freiburg i.Br.), Prof.Dr. U. von Arx (Liebefeld/Bern), Prof.Dr.
H. Aldenhoven (Oberdiessbach BE) als Experten, Pfr.Dr. H.Rein
(Wallbach AG) als Gastreferenten, Pfr. E.Ickelsheimer (Klagenfurt)
und Very Rev. St.Skrzypek (New York Mills NY); der angekiindigte
polnische Vertreter, Pfr. Dr. K. Pikulski, traf nicht ein. Als Ubersetzer
kam gelegentlich Dr. habil. Th. Schnitker (Miinster i. W.) zum Einsatz.

Zum ersten Teilbereich des Tagungsthemas referierten Prof. Dr.
J.R. Wright (New York NY) und Pfr. Dr. H. Rein. Wright zeigte an-
hand von Ausserungen einiger der an den Bonner Gesprichen betei-
ligten Theologen'4, dass diese nicht vollig kongruente Auffassungen
iiber «alles Wesentliche des Glaubens» hatten: Bischof A.C. Headlam
von Gloucester, der damalige Leiter der anglikanischen Delegation,
fasste — wie viele andere Anglikaner auch — das Lambeth-Quadrilate-
ral als eine Umschreibung des Wesentlichen auf, also als terminus ad
quem im Blick auf die Ermoéglichung kirchlicher Gemeinschaft'®, ob-
wohl es urspriinglich als terminus a quo, als Ausgangspunkt fiir wei-
tere Ubereinstimmungen zum Zweck kirchlicher Einigung gedacht
war !¢, Der die Evangelicals vertretende Rev. G.F. Graham-Brown, der
die Bonner Vereinbarung als anwendbar fiir eine Interkommunion mit
den englischen Freikirchen hielt, schrinkte die «essentials» noch
mehr ein (ohne den historischen Episkopat!”). Der spitere Erzbischof
von Utrecht A. Rinkel dagegen konnte etwas plerophorer von den Ele-



menten, welche die Katholizitit der Kirche ausmachen, reden. Von
den Neueren erwdhnte Wright den fritheren anglikanischen Co-Prisi-
denten, Bischof E.Kemp von Chichester, der «serious differences of
theology and practice in the realm of ordination» — und das heisst
konkret die anglikanische und altkatholische Differenz hinsichtlich
der Frauenordination — fiir im Widerspruch stehend mit Punkt 3 der
Bonner Vereinbarung hilt'®. Die Entscheidung von 1931, in der Ver-
einbarung jede Aussage iiber den gemeinsamen Glauben zu vermei-
den, ist von den einen als weise Beschrdnkung'®, von andern aber, wie
z.B. Lukas Vischer in seinem Vortrag zur Fiinfzigjahrfeier der Bonner
Vereinbarung am 6. November 1981 in Utrecht, als Mangel beurteilt
worden: Kirchen sind auch bekennende Kirchen, und das seien die
Anglikaner und Altkatholiken miteinander nicht gewesen, so dass
«die theologische und kirchliche Entwicklung in den beiden Kirchen
durch die fiinf Jahrzehnte hindurch getrennt verlaufen ist» 2°. Ein wei-
terer Mangel ist, dass die Bonner Vereinbarung keine Vorkehren trifft,
dass die beiden Kirchen miteinander in regelméissigem Kontakt blei-
ben und sich nicht im Verstindnis des Wesentlichen des Glaubens an-
gesichts neuer 6kumenischer Herausforderungen auseinanderleben?!.
Wright kam am Ende auf neuere gemeinsame Texte mit ausfiihrlichen
Glaubensaussagen (z.B. auch die orthodox-altkatholischen Dialog-
texte) zu sprechen, bei denen allenfalls gefragt werden mag, ob sie das
Wesentliche des Glaubens abschliessend umschreiben wollen, aber
seiner Meinung nach ist ein derartiges Unterfangen praktisch nicht
moglich. .
H.Rein wurde deswegen fiir einen Tag als Gastreferent eingeladen,
weil er sich in seiner entstehenden Habilitationsschrift mit den wech-
selseitigen Beziehungen von Altkatholiken, Anglikanern und Ortho-
doxen befasst. Er legte auf der Konferenz eine Zusammenfassung ei-
nes lingeren Textes, der den Teilnehmern vorher zugesandt worden
war, vor. Er ging einmal auf die Befiirchtungen ein, welche die angli-
kanisch-altkatholischen und anglikanisch-orthodoxen Gespréche
wihrend der Lambeth-Konferenz von 193022 in den Kreisen der Low
Church weckten?}, was dann dazu fiihrte, dass in der anglikanischen
Delegation fiir Bonn 1931 das ganze Spektrum von anglikanischer
«churchmanship» reprédsentiert war und die Altkatholiken auch mit
evangelikalen Ansichten zu verschiedenen aufgeworfenen Themen
konfrontiert wurden?*. Nach Rein trachteten beide Seiten in Bonn
«nur» noch danach, eine Interkommunion abzuschliessen, die im Un-
terschied zur «union» bzw. «reunion» eines geringeren Grades von



Ubereinstimmung in Lehre und Praxis — eben nur im Wesentlichen —
bedarf?.

Besonders interessant war, dass Rein dank Archivforschungen et-
was Licht auf das Ritsel der sog. Wiener Modifikation der Bonner
Vereinbarung werfen konnte. Bei ihrem Beschluss, namens der altka-
tholischen Kirchen der Utrechter Union die offizielle Interkommu-
nion mit der anglikanischen Kirche herzustellen, hat die IBK auf ihrer
Sitzung vom 7.September 1931 in Wien bekanntlich nicht einfach den
Drei-Punkte-Text von Bonn ratifiziert, sondern mit einem abgednder-
ten Drei-Punkte-Text ihren Entscheid verkiindet ?¢. Diesen abgednder-
ten Text hat sie dann durch den Erzbischof von Utrecht, F. Kenninck,
als offizielles altkatholisches Ratifizierungsdokument dem Erzbischof
von Canterbury zugestellt; in England aber wurde auf den «Convoca-
tions» (Provinzialsynoden) von Canterbury und York vom 20./22.
bzw. 21./23.Januar 1932 die Interkommunion mit den Altkatholiken
aufgrund des Bonner Textes hergestellt?”. Um die Peinlichkeit von
zwei offiziellen Texten zu vermeiden, einigten sich die (alle?) altkatho-
lischen Bischofe im Februar 1932 brieflich, den Wiener Text auf sich
beruhen zu lassen. In der Folge zitierten sie nur noch den Bonner
Text?®, aber sie haben diesen Vorgang nie offentlich bekanntgegeben
und begriindet. Nicht ganz klar ist nach wie vor, was die altkatholi-
schen Bischofe mit ihrer Modifikation des Bonner Textes zum Aus-
druck bringen wollten und wer die Initiative dazu ergriff; es ist zu hof-
fen, dass weitere Forschungen Reins dariiber mehr Aufschluss bringen
konnen %,

Ich iibergehe weitere Punkte des Referats von Rein, die ja in seiner
Arbeit zu lesen sein werden, und gebe nur noch seine zusammenfas-
sende Ansicht wieder, wonach die Altkatholiken sich im Juli 1931 den
Anglikanern gegeniiber auf ein Minimalprogramm, im Oktober 1931
den Orthodoxen gegeniiber eher auf ein Maximalprogramm verpflich-
tet hitten.

Im zweiten Teilbereich des Tagungsthemas referierten Rev.Canon
Dr. J. Halliburton (London) und Prof. Dr. H. Aldenhoven. Halliburton
skizzierte zunidchst die anglikanischen Gespriche — vor allem in
Grossbritannien — mit den (nicht-bischéflichen) Freikirchen. Vereini-
gungsplidne im Blick auf die Kirche von England und eine oder meh-
rere Freikirchen sind nie realisiert worden, da fiir die anglikanische
Seite die jeweilige Ubereinstimmung in der Amtsfrage nicht in hinrei-
chendem Masse gegeben war (z. B. anglikanisch-methodistischer Uni-
onsplan, Covenant Scheme): beim Amt des Wortes und des Sakra-

10



mentes — so eine allgemein akzeptierte vorldufige Umschreibung — ist
eben das Moment der Ordination unter Handauflegung und Gebet
durch einen Bischof, der in der — von der Gesamtdusserung kirchli-
chen Lebens natiirlich nicht getrennten — apostolischen Sukzession
steht, immer als eine wesentliche Voraussetzung kirchlicher Einigung
gesehen worden, wie es auch die weniger problematische Uberein-
stimmung im trinitarischen und christologischen Glauben auf Grund
der Heiligen Schrift und der altkirchlichen Glaubensbekenntnisse
ist?°. Andrerseits ist die 1967 in der Kirche von England eingefiihrte
Regelung, dass bei bestimmten Gelegenheiten getaufte Christen ande-
rer Kirchen, die in ihrer eigenen Kirche «in good standing» sind, zur
Kommunion zugelassen sind, ein Ergebnis der Gespriche mit den
Freikirchen?!. Das ist sicher ein neuer Aspekt seit 1931, zu dem ihm
(Halliburton) eine altkatholische Stellungnahme nicht bekannt sei.

Dann kam Halliburton auf die von der anglikanischen Kirche mit
andern Konfessionen auf Weltebene gefithrten Gespriche zu sprechen
(Romisch-Katholiken, Orthodoxe, Lutheraner, Reformierte), wobei er
nur auf das erstgenannte ndher einging. Die im sog. Windsor-Bericht
«Autoritdt in der Kirche II» von 19813 gemachten Aussagen iiber
den Primat in der Kirche wiirden wohl weiter gehen als vergleichbare
altkatholische ** und orthodoxe Feststellungen, aber in der weltweiten
anglikanischen Gemeinschaft hitte sich zusehends ein Gespiir fiir die
Aufgabe und Notwendigkeit eines primatialen Dienstes entwickelt,
auch wenn kein Anglikaner fiir das auf dem [.Vatikanischen Konzil
dogmatisierte Konzept eines Primats votiere. 5

Im weiteren ging Halliburton auf den Zusammenhang zwischen
Ubereinstimmung in Glauben und Struktur einerseits und sakramen-
talen und nicht-sakramentalen Formen zwischenkirchlicher Gemein-
schaft andrerseits ein. Im Fall der altkatholisch-anglikanischen Ge-
meinschaft kritisierte auch er, dass die beiden Kirchen Konsultatio-
nen iiber beide betreffende Angelegenheiten nicht vorgesehen hitten.
Die Koppelungen von beschrinkter Ubereinstimmung und be-
schrinkter kirchlicher Gemeinschaft streifte er nur kurz, deutete aber
an, dass sie sich nur dann rechtfertigen lassen, wenn zwei noch ge-
trennte Kirchen sich mit guten Aussichten auf Erfolg auf das Ziel ei-
ner sichtbaren Einheit verpflichten.

H.Aldenhoven begann seinen Uberblick iiber die altkatholischen
zwischenkirchlichen Beziehungen und ekklesiologischen Ausserungen
seit 1931 mit der Feststellung, dass nie definiert worden ist, was zu al-
lem Wesentlichen des christlichen Glaubens gehért, auch nicht im or-

11



thodox-altkatholischen Dialog?*. Freilich hatten die Altkatholiken
schon vor 1931 eine bestimmte Vorstellung iiber die konstitutiven Ele-
mente der Katholizitdt der Kirche, die im Laufe einer fortgesetzten
Reflexion nach 1931 zu immer differenziertern Aussagen fiithrte**; zu
dieser Vorstellung gehodren nicht nur der trinitarische und christologi-
sche Glaube, wie er aus den dogmatischen Entscheidungen der sieben
Okumenischen Konzile hervorgeht, sondern auch bestimmte ekklesio-
logische Strukturen mit dem Glauben an Gottes Wirken in den Sakra-
menten. Die Altkatholiken, die lange nicht im selben Umfang in bila-
terale Dialoge und lokale 6kumenische Herausforderungen verwickelt
waren wie die Anglikaner, haben in der Regel mit den das Amt betref-
fenden Unklarheiten in den verschiedenen Wiedervereinigungspldnen
mit anglikanischer Beteiligung ihre Schwierigkeiten gehabt, aber diese
Pline nie a limine abgelehnt. Andrerseits haben die bilateralen Dia-
loge der anglikanischen Kirche in manchen Punkten die altkatholi-
sche Sicht der Katholizitiat der anglikanischen Kirchengemeinschaft
bestétigt. Der Referent meldete allerdings Bedenken an gegen die im
anglikanisch-lutherischen Niagara-Bericht von 1987 in Aussicht ge-
nommene «volle Kirchengemeinschaft» — unterschieden von «organi-
schem Zusammenschluss», fiir den offenbar mehr an Ubereinstim-
mung erforderlich ist — bei fehlendem historischen Episkopat auf bei-
den Seiten*® und gegen die empfohlene eucharistische Gemeinschaft,
bevor volle kirchliche Gemeinschaft hergestellt ist?’. Er hdlt Formen
von «Interkommunion» zwischen der vollen kirchlichen Gemein-
schaft einerseits und der — freilich nicht zwischen zwei Kirchen verein-
barten gegenseitigen — grundsitzlichen Einladung bzw. Nichtabwei-
sung von getauften Gliedern einer Kirche, die den Glauben an den
dreieinigen Gott bekennt’®, andrerseits fiir unvereinbar mit den
Grundsitzen einer altkatholischen Ekklesiologie.

Zum dritten Fragenkomplex referierten Rev. I.Cundy (Durham)
und Dr. M. Parmentier. Cundy stellte zu Beginn seiner Ausfithrungen
der fritheren uneingeschrinkt positiven Bewertung der Bonner Verein-
barung, die auf den Grundsitzen «Dogmatic Unity; Mutual Recogni-
tion; Independent Co-operation» beruhe*’, neuere kritische Einschit-
zungen entgegen, die zum Teil auch schon im Referat von Prof.
Wright namhaft gemacht wurden. Darin wird die schwache oder feh-
lende Bezeugung der kirchlichen Gemeinschaft vor neuen 6kumeni-
schen und auch missionarischen Herausforderungen, mit denen ja
beide Kirchen konfrontiert werden, geriigt; im Versuch einer solchen
Bezeugung konnten sich beide Kirchen auch immer wieder neu versi-

12



chern, dass die Voraussetzungen der Bonner Vereinbarung, auf die
nur hingewiesen wird («Katholizitdat», «alles Wesentliche des christli-
chen Glaubens»), noch zutreffen 4.

Nun steht aber die anglikanische Kirche auch mit andern Kirchen
in einer Beziehung, die sich wie die anglikanisch-altkatholische als
«full communion» bezeichnen lédsst. Fiir das anglikanische Verstdnd-
nis des Begriffs, wie er sich in den letzten Jahren herauskristallisiert
hat, ist es signifikant, dass «full communion» sowohl eine Uberein-
stimmung im Wesentlichen des Glaubens und die gegenseitige Aner-
kennung der Amtstrdger (mit Austausch im Dienst und Mitwirkung
bei Ordinationen) als auch die Einbindung in institutionalisierte Kon-
sultationsprozesse*! impliziert *2.

Dieses Verstdndnis ist aber nicht losgelést vom weiteren Horizont
der Besinnung iiber das Ziel des 6kumenischen Wegs zu sehen, den
die anglikanische Kirche mit den andern Kirchen zu gehen bereit ist.
Dieses Ziel ist bisher verschieden beschrieben worden: im Gesprich
der Kirche von England mit den Freikirchen war in der Regel von
«organic union» (frither auch «home reunion») die Rede; mit dem
Beginn der internationalen bilateralen Dialoge mit der orthodoxen
und der romisch-katholischen Kirche verschob sich das Ziel in Rich-
tung auf universale Einheit; ferner spielen Konzepte eine Rolle, die
im Rahmen von Studienprojekten des OeRK diskutiert worden sind
(z.B. «konziliare Gemeinschaft», « Einheit in versohnter Verschieden-
heit»)*. Der schon erwdhnte Kommissionsbericht « Ecumenical Rela-
tions» der letzten Lambeth-Konferenz skizziert schliesslich — vor al-
lem in Anlehnung an den anglikanisch-lutherischen Niagara-Bericht —
einen Weg zu «organic unity» als «unity by stages» mit den Stationen
a) Gemeinschaft in Glauben und Mission; b) beschrinkte Abend-
mahlsgemeinschaft; ¢) volle Kirchengemeinschaft; d) organische Ein-
heit**, In diesem Zusammenhang ist auch die sog. Meissener Erkli-
rung zu erwihnen, die von der Generalsynode der Kirche von Eng-
land im Juli 1990 angenommen wurde*. Umstritten bleibt aber in der
anglikanischen Kirche, ob die vereinigte Kirche der Zukunft eine uni-
versale Struktur mit einer primatialen und/oder konziliaren obersten
Autoritit haben oder als Gemeinschaft von verfassungsméssig unab-
hidngigen Ortskirchen bzw. Provinzen und Nationalkirchen bestehen
soll. Ungeklirt ist also nach wie vor, so fiihrte Cundy in seinen ab-
schliessenden Uberlegungen aus, wie die kirchliche Autoritit struktu-
riert sein soll, welche die bei vielen Dialogen festgestellten Konver-
genzen und Ubereinstimmungen in lokalem und universalem Rahmen

13



so zum Ausdruck bringen kann, dass die Einheit der Kirche nicht die
legitimen Verschiedenheiten behindert und dass sie im Dienst der Ein-
heit der Menschheit steht, belebt von der Vision der Einheit und Ge-
meinschaft des dreieinigen Gottes. Zu diesem Problem referierte
Cundy einige anglikanische Beitridge (Erzbischof R.Runcie, Prof.
St. Sykes). Im Blick auf die anglikanisch-altkatholischen Beziehungen
pladierte er fiir die Beseitigung der in Kontinentaleuropa bestehenden
parallelen altkatholischen und anglikanischen Jurisdiktionen — das
wire ein Schritt in Richtung organischer Einheit am Ort — und fiir die
Schaffung von regelmissigen Konsultationsmoglichkeiten.

M. Parmentier ging in seinem Referat zuerst der Frage nach, ob die
Art und Weise, wie die auf der Bonner Vereinbarung beruhende «In-
terkommunion» zwischen Altkatholiken und Anglikanern sich im
Lauf der Zeit entwickelt hat, von den (altkatholischen) Architekten
des Werkes schon intendiert war. Es scheint, dass die altkatholischen
Bischofe zu Beginn noch keine klaren und {ibereinstimmenden An-
sichten tiber all die moglichen praktischen Implikationen hatten. So
war z. B. die grundsitzlich wohl ins Auge gefasste gegenseitige Mitwir-
kung bei Bischofskonsekrationen insofern ein Problem, als die Alt-
katholiken im Einzelfall offenbar nicht sicher waren, dass jeder in
Frage kommende anglikanische Consecrandus auch die katholische
Auffassung der apostolischen Sukzession und des Amtes iiberhaupt
teilte. Das war aber die — intern aufgestellte — Bedingung der IBK fiir
eine altkatholische Mitwirkung bei anglikanischen Bischofsweihen,
wie aus einem Brief der hollindischen Kirche vom 20.Mai 1932 an
den Erzbischof von Canterbury und dem IBK-Protokoll vom Mirz
1933 hervorgeht?’. Einen Sonderfall der Verwirklichung der Bonner
Vereinbarung stellte wieder die Situation in den USA dar.

Parmentier fragte dann nach dem Ort der anglikanisch-altkatholi-
schen Beziehung im weiten Feld von anderen bilateralen und multila-
teralen Dialogen, fiir deren Verflechtung und wechselseitige Bereiche-
rung das Sekretariat der Kommission fiir «Glauben und Kirchenver-
fassung» des OeRK mit dem sog. «Forum on Bilateral Conversa-
tions» *® sorgt. Da ist niichtern festzustellen, dass diese Beziehung, die
iberdies nicht durch einen laufenden Dialog ausgezeichnet wird, so-
gut wie keine Rolle spielt. Das hingt einmal mit dem schon mehrmals
erwdhnten Mangel an gemeinsamer Bezeugung des Glaubens ange-
sichts stets neuer Herausforderungen zusammen, zudem leben beide
Kirchen auch auf dem Kontinent mehr oder weniger nebeneinander.
Eine nach aussen ausstrahlende Bedeutung kénnte sie eventuell be-

14



kommen, wenn es gelinge, das Wesentliche des Glaubens so zu for-
mulieren, dass auch die Ergebnisse anderer Dialoge und multilateraler
Projekte (z. B. das Lima-Papier) in einer Weise aufgenommen werden,
dass neue Aspekte und Hoffnungen sichtbar werden. Ein solches Un-
terfangen wire allerdings dem Studienprojekt «Auf dem Weg zu ei-
nem gemeinsamen Ausdruck des apostolischen Glaubens heute»*°
dhnlich, bei dem die daran Beteiligten sich ja fragen, ob es je realisiert
werden kann.

Zum dritten Teilbereich des Tagungsthemas gaben abschliessend
Bischof Dr. S. Kraft und Prof. Dr. U. von Arx noch kurze Erkldrungen
ab. Bischof Kraft legte «Einige Uberlegungen zur Gemeinschaft zwi-
schen Altkatholiken und Anglikanern in Deutschland» vor, wo sich
nach dem Zweiten Weltkrieg in den amerikanischen und englischen
Besatzungszonen gute Verbindungen zwischen altkatholischen und
anglikanischen Seelsorgern und Gemeinden entwickelten. Bisweilen
schlossen sich Anglikaner, die iiber kiirzere oder lingere Zeit in
Deutschland lebten, einer altkatholischen Gemeinde an, wo sie dann
alle synodalen Rechte erhielten. Weniger gut ist es mit der anglikani-
schen Priasenz in den 6kumenischen Arbeitsgemeinschaften christli-
cher Kirchen auf verschiedenen Ebenen bestellt, so dass spezifisch an-
glikanische Beitrdge zu 6kumenischer Theologie und Praxis ziemlich
unbekannt sind.

Prof. von Arx sprach iiber «The Status of the Bonn Agreement and
of Old Catholic-Anglican Full Communion from an Old Catholic
Point of View». Er skizzierte, wie das nach 1870 entworfene altkatho-
lische Programm einer umfassenden Wiedervereinigung der Kirche
sich aufgrund der gewdhlten Referenzbasis — des Glaubens der Alten
Kirche der 6kumenischen Konzile — im Lauf der Zeit ausgewirkt hat,
ndmlich dass die anglikanische und die orthodoxe Kirche vornehm-
lich im Brennpunkt altkatholischer Einigungsbemiihungen standen *°.
Die Vision einer Einheit der (nicht vom romischen Zentralismus ge-
prigten) katholischen Kirchen des Westens und des Ostens bestimmte
altkatholisches Denken und Handeln, wie sich etwa an der Thematik
der Internationalen Altkatholikenkongresse zwischen 1925 und 1970
oder an den Erkliarungen und Stellungnahmen der IBK (noch iiber
diese Zeit hinaus) ablesen ldsst; letztere verfolgte bisweilen 6kumeni-
sche Initiativen und Entwicklungen in der anglikanischen Kirche mit
Sorge, wenn sie der Meinung war, diese seien mit der Grundorientie-
rung am Glauben der Alten Kirche — durch den sie sich mit der ortho-
doxen Kirche besonders eng verbunden wusste — nicht recht verein-

15



bar, andrerseits bekannte sie sich gegeniiber orthodoxen Zweifeln im-
mer wieder zur Bonner Vereinbarung. Diese Vision hatte fiir altkatho-
lisches Verstindnis ihren Platz in der Bewegung, die mit der «Faith
and Order»-Initiative der Episkopalkirche 1910 ihren Anfang nahm.
Das alles hatte zur Folge, dass die anglikanisch-altkatholische Ge-
meinschaft fiir das Bewusstsein der Altkatholiken einen nahezu exklu-
siven Charakter bekam und zum Teil noch hat3!'. Diesen Status aber
hat die Bonner Vereinbarung fiir die anglikanische Seite, wo aufgrund
der weltweiten Prisenz so viele neue Prozesse in Gang gekommen
sind, sicher nicht (mehr)?*?. Altkatholisches und anglikanisches Pro-
gramm miissen allerdings auch nicht einfach identisch sein. Freilich
ist in den letzten Jahren, so schloss von Arx etwas resigniert und
selbstkritisch zugleich, die geschilderte Vision mit der fast identitéts-
stiftenden altkatholischen Ausrichtung auf die orthodoxe und die an-
glikanische Kirche in eine Krise geraten — vielleicht weil sie zu exklu-
siv, statisch und defensiv verstanden wurde —, denn heute ist nicht
mehr selbstverstidndlich, dass sich alle Kirchen der Utrechter Union
dafiir engagieren wollen .

Die Konferenz konnte am Ende aus all den Feststellungen, Fra-
gen*, Uberlegungen und Anregungen, die in den Referaten und in
der intensiven Diskussion zur Sprache kamen, kein handfestes Fazit
ziehen. Die Bonner Vereinbarung als Text kann wie eh und je als Ve-
xierbild erscheinen und je nach ekklesiologischem Horizont zu ver-
schiedenem verpflichten®. Als Realitdt, namlich als fragmentarisch
gelebte Gemeinschaft zweier verschiedener und in vielem doch wieder
einander dhnlicher Kirchen, wird sie nach wie vor als eine Gabe, die
zu bewahren ist, mit der man sogar etwas Wucher treiben konnte, an-
gesehen, wobei diese Gemeinschaft auch immer wieder auf ihre innere
Berechtigung hin zu iiberpriifen ist. Aus diesem Grunde verabschie-
dete die Konferenz einstimmig die folgende Resolution:

«As a result of our discussions at Morschach (22-26 August 1990)
and in order to facilitate the regular consultation now recognised to be
a desirable element of our relationship based on the Bonn Agreement,
the members of the International Anglican-Old Catholic Theological
Conference request the Archbishops of Canterbury and Utrecht, in
consultation with our co-chairmen to reconstitute the conference as a
‘standing® Anglican-Old Catholic International Consultation which
would meet regularly (at least every two years) in order to advise our
two communions on matters of joint concern, including the following:

16



a) consideration of bi-lateral and multi-lateral conversations in
which members of our two communions are involved;

b) discussion of the theological issues raised by such conversations
and by developments within our two communions and other churches
with whom we are now in full communion;

c) explication, where necessary, of the Bonn Agreement in the light
of our developing relationships with other ecclesial bodies;

d) examination of matters specifically referred to the Consultation
by the Archbishops, the Lambeth Conference, the International Bish-
ops’ Conference or the Anglican Consultative Council

and to report regularly to the International Bishops’ Conference
and the Anglican Consultative Council.»

Die Konferenz machte auch konkrete Vorschldage hinsichtlich Zahl
und Qualifikation der Mitglieder. Einige Teilnehmer erhielten zudem
noch Hausaufgaben (z. B. Kommentar zu den altkatholisch-orthodo-
xen Dialogtexten, Zusammenstellung der orthodoxen Kritiken an der
anglikanisch-altkatholischen «full communion») fiir die ndchste Ta-

gung.

Liebefeld BE Urs von Arx

Anmerkungen

! Dies ist eine Fortsetzung meines kurzen Berichts iiber die Konferenzen
von 1980, 1982 und 1985, die zur gemeinsamen Erkldrung «Autoritdt und Pri-
mat in der Kirche» fiihrten, vgl. IKZ 80 (1990) 5-15. Hier ist noch eine Kor-
rektur zu S. 13 anzubringen: Die «Gemeinsame Erkldarung» von Trier 1980 ist
in englischer Sprache, zusammen mit der IBK-Erkldrung «Der Primat in der
Kirche» von 1970, publiziert worden in: One in Christ /6 (1980) 375-379.

? Die internationale Ausweitung der anglikanischen Seite war 1980 bewusst
ausgesprochen und mit der Unterstiitzung des Standing Committee of the An-
glican Consultative Council noch unterstrichen worden; aber ausserbritische
Teilnehmer, vor allem aus den USA, nahmen seit 1957 mehrmals an den Kon-
ferenzen teil. Es war vielmehr die altkatholische amerikanische Seite, die vor
1980 fast nie vertreten war.

3 Es mag hier angebracht sein, einige Stationen, die zu diesem Beschluss
fithrten, anzufithren. Im April 1976 plddierte die Joint Intercommunion Com-
mission noch fiir eine eingeschrinkte Gemeinschaft zwischen den beiden Kir-
chen, insofern es den ordinierten Anglikanerinnen nicht gestattet sein sollte, in
den Kirchen der PNCC zu amtieren. Diese Regelung stiess jedoch in der
PNCC auf Widerstand, so dass der damalige Prime Bishop Th. F. Zielinski im
Herbst 1976 — noch vor der IBK-Erkldrung vom Dezember desselben Jahres —
die Interkommunion mit den Anglikanern suspendierte. Die erwidhnte Gene-

17



ralsynode der PNCC bestiitigte diesen Schritt mit der formellen Kiindigung

der Interkommunionsvereinbarung.

Dieser Beschluss wurde von den europdischen Altkatholiken kritisiert, da
eine solche Entscheidung gemiss der Utrechter Vereinbarung (vgl. Art.5,1 der
Fassung von 1974) in die Kompetenz der IBK falle. Er missachtete auch den
Rat des damaligen Erzbischofs von Utrecht, M. Kok, mit den Anglikanern kein
Schisma zu machen und die IBK in dieser Angelegenheit entscheiden zu las-
sen (Brief vom 28.September 1978, zitiert von L.Orzell in seinem unten er-
wihnten Beitrag).

Vor einer Kritik sollte aber folgendes beriicksichtigt werden:

a) Die Rezeption der Bonner Vereinbarung von 1931 bzw. ihre Anwendung
auf die spezifischen Verhéltnisse in Nordamerika, wo — anders als in Eu-
ropa — Reprédsentanten beider Kirchengemeinschaften als «katholische
Ortskirchen» im selben Land leben, verlief anders als auf dem alten Konti-
nent. Die Interkommunion kam durch eigene Synodalbeschliisse 1946 fiir
die USA (7.General Synod der PNCC, Oktober 1946, nach einem entspre-
chenden Beschluss der General Convention der PECUSA, Oktober 1940)
und 1958 fiir Kanada (10. General Synod der PNCC, Juli 1958, nach einem
entsprechenden Beschluss der General Synod der Anglican Church of Ca-
nada September 1955) zustande. In den USA setzten beide Kirchen nach
dem Synodenbeschluss der PNCC vom Jahr 1946 Interkommunionskom-
missionen ein, die sich im Juni 1947 zum ersten Mal zu einer gemeinsamen
Sitzung trafen und so etwas wie Ausfithrungsbestimmungen verabschiede-
ten. Es wurde vereinbart, «to proceed gradually and slowly», aber schon
auf der folgenden 2.Sitzung im Januar 1948 wurden eher restriktiv klin-
gende Bestimmungen gelockert. In diese Richtung zielten auch weitere Be-
stimmungen spéterer Sitzungen (z.B. punkto «Interzelebration»), und es
kam auch zu wechselseitiger Teilnahme an Bischofskonsekrationen (ab
1948) u.a.m. Von der 8. gemeinsamen Sitzung der Interkommunionskom-
missionen im November 1956 an nahmen auch Vertreter der anglikani-
schen Kirche von Kanada an der Arbeit teil. Eine lingere Pause trat zwi-
schen der 10.Sitzung von November 1958 und der schon erwéhnten (11.)
Sitzung im April 1976 ein. Die Arbeit der Interkommunionskommissionen
kam Ende Oktober 1976 aus den erwédhnten Griinden zum Erliegen.

Eine derartige Rezeption der Bonner Vereinbarung (die im Synodenbe-

schluss von 1946 iibrigens auch die tibrigen anglikanischen Kirchen mitein-

schloss) samt den anschliessend gemeinsam vereinbarten «Ausfithrungsbe-
stimmungen» (fiir die nordamerikanische Situation) gab es m. W. in Europa
auf altkatholischer Seite nicht. In der Schweiz etwa gab Bischof Dr.

A.Kiiry die «Interkommunion mit der Kirche von England» in seinem Hir-

tenbrief auf die Fastenzeit 1932 bekannt, also vor der Session der National-

synode im Juni desselben Jahres. Er setzte damit (wie er spiter auf der Syn-
ode ausfithrte) voraus, dass die Inkraftsetzung der Bonner Vereinbarung
durch die Zustimmung der IBK auf ihrer Sitzung im September 1931 in

Wien — an der auch zwei Bischofe der PNCC teilnahmen (vgl. Anm.29) -

erfolgt war.

b) Die IBK hatte wiederholt erklirt, dass die Ordination von Frauen in das
iiberlieferte katholische Amt die Katholizitit der Kirche tangiert, also das,

18



was die altkatholische und die anglikanische Kirche gemiss der Bonner
Vereinbarung von 1931 je in der anderen erkennen und anerkennen, was sie
fiir sich zu bewahren und aufrechtzuhalten haben und was die Vorausset-
zung fiir die Interkommunion als Zulassung zur Teilnahme an den Sakra-
menten bzw. als participation in the sacraments darstellt.

Die erste Ausserung der IBK zu dieser Frage ist m. W. in ihrer Antwort vom
September 1961 auf eine anglikanische Anfrage betreffs der altkatholischen
Stellungnahme zu den Pldnen von Kirchenvereinigungen in (Sri) Lanka
und Nordindien/Pakistan zu finden: «... There remains the possibility that
women will be accepted into the priesthood, which the IBC deems contrary
to the catholicity of the ministry of the church» (IKZ 52 [1962] 58).

Etwas zuriickhaltender, aber in der Stossrichtung gleich, formuliert es die
bekannte IBK-Erkldrung «Zur Frage der Frauenordination» vom Dezem-
ber 1976: «Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der Ut-
rechter Union kann, in Ubereinstimmung mit der alten, ungeteilten Kirche,
einer sakramentalen Ordination von Frauen zum katholisch-apostolischen
Amt eines Diakons, Presbyters und Bischofs, nicht zustimmen... Die Frage
der Ordination von Frauen beriithrt die Grundordnung und das Mysterium
der Kirche» (U. Kiiry, Die altkatholische Kirche, Stuttgart 2 1978, 460f.).
Ferner ist hier der Brief von Erzbischof M. Kok an den damaligen Presid-
ing Bishop der PECUSA, J. M. Allin, vom 10.Juli 1978 zu erwéhnen; ich
gebe ihn hier im ganzen Umfang wieder, da er m. W. bisher nur in einer
PNCC-Veroffentlichung zuginglich ist:

«My dear Bishop, during the meeting of the International Bishops Confer-
ence in Amersfoort from May 7 to 9, the decision was taken that Bishops of
the Union of Utrecht will in future not take part in the consecrations in
those churches or dioceses of the Anglican Communion which accept the
ordination of women. This decision is the logical consequence of the deci-
sion of the International Bishops Conference of April 13, 1972 in Berne
where it was decided that women priests of the Anglican and, other
churches cannot celebrate the Holy Eucharist and administer the other sac-
raments in the churches belonging to the Union of Utrecht. The question of
the Ordination of women is, of course, not the most important point of de-
liberation for the church of Christ today, but the unilateral decisions of dif-
ferent parts of the Anglican communion on this point oblige us to take
these decisions in obedience to the Lord. We are convinced that a part of
the church cannot take a unilateral decision in this matter where the tradi-
tion of the church is so unanimous. We pray that the Lord will enlighten
the minds of the leaders of the different churches and show them the right
way for the future so that no new schisms will divide the body of Christ.
We condemn, of course, an inconsiderate schism made on grounds which
do not justify a schism in the body of Christ.

On the other hand, we can understand that those parts of the church which
want to maintain the catholic faith and the catholic orders come to a point
where they have the impression that the catholicity and the apostolicity of
the church is not only in danger but is really broken. With all my heart, I
hope that this question which wrongly is considered to be part of the eman-
cipation of women, will not cause a further division in the relations be-

19



tween the churches of the Anglican Communion and the churches of the

Union of Utrecht.

I pray the Lord that the coming Lambeth Conference will take such deci-

sions in this matter that no new obstacles will arise on the way of the com-

ing unity of the Church. With my best wishes and greetings, yours sincerely
in Christ, Mgr. Marinus Kok, Archbishop of Utrecht, president of the In-
ternational Bishops Conference of the Union of Utrecht» (The Polish Na-

tional Catholic Church In Dialogue, Scranton 1986, 7).

Dieser Brief lag auch der 15.Generalsynode der PNCC im Oktober 1978

vor. Der im Brief erwidhnte Beschluss der IBK von 1972 wurde iibrigens

auch der kirchlichen Presse zugeleitet, vgl. z. B. Christkatholisches Kirchen-

blatt 95 (1972) 119.

Auch wer die Frage, ob die Einbeziehung von Frauen in das katholisch-

apostolische bzw. das priesterliche Amt die Katholizitit einer Kirche tan-

giere und verletze, zumindest fiir kontrovers hilt, muss doch zugeben, dass
all diese Stellungnahmen der IBK die PNCC praktisch in ihrer Uberzeu-
gung bestdrken mussten, die anglikanischen Kirchen Nordamerikas erfiill-
ten die in der Bonner Vereinbarung vorausgesetzte Bedingung der Inter-
kommunion nicht mehr und sie, die PNCC, miisse daraus die schmerzli-
chen Konsequenzen ziehen. In dieser Richtung argumentierten jedenfalls
die Bischofe der PNCC in einem der IBK 1979 in Krakau vorgelegten «Sta-
tement of the PNCC Hierarchy»: « When one Church unilaterally alters its
teachings so as to call into question its Catholicity, the advisability — and
indeed the possibility of continued intercommunion must be examined»

(zitiert von L.J.Orzell in seinem unten genannten Konferenzbeitrag, jetzt

auch in: PNCC Studies 70 [1989] 93).

Solange auf altkatholischer Seite die IBK nicht offiziell und explizit festge-
stellt hat, dass die Frauenordination die Katholizitdt der Kirche nicht beein-
trichtigt, dass diese Frage also nicht die «essentials of the Christian Faith» be-
trifft, und solange sie die Synodenbeschliisse der PNCC von 1946 und 1958
nicht als unvereinbar mit der Utrechter Vereinbarung erklédrt hat — da nur die
IBK als solche fiir die Inkraftsetzung von Gemeinschaft mit andern Kirchen
zustindig sei —, solange sollte man mit einer Kritik am Vorgehen der PNCC
zuriickhaltend sein. ;

Die IBK stellte in einem Communiqué nach ihrer Sitzung in Warschau vom
September 1987, an der auch Bischofe der PNCC teilnahmen, fest, dass trotz
der in verschiedenen Provinzen der anglikanischen Kirchengemeinschaft ein-
gefiihrten Frauenordination «das Abkommen von 1931 nicht aufgekiindigt
wird. Allerdings betonen die Bischofe der Utrechter Union, dass daraus kein
Einverstindnis mit der Frauenordination abgeleitet werden darf. Sie halten
auch daran fest, dass durch die Frauenordination Probleme fiir das sakramen-
tale Zusammenleben der beiden Kirchengemeinschaften entstehen» (Christka-
tholisches Kirchenblatt 770 [1987] 264). An der 12. Lambeth-Konferenz von
1988 nahmen drei altkatholische Vertreter teil (Erzbischof A.J.Glazemaker
bzw. Bischof H. Gerny, Bischof Dr. S. Kraft, Prime Bishop J. Swantek) und sie
wurden von anglikanischer Seite als Vollmitglieder betrachtet, «xnahmen aber
an den Abstimmungen auf eigenen Wunsch nicht teil» (Christkatholisches
Kirchenblatt 777 [1988] 218).

20



In der Beurteilung der Frage, wie weit die Frauenordination die Katholizitit
der Kirche und infolgedessen die Mdoglichkeit kirchlicher Gemeinschaft zwi-
schen Anglikanern und Altkatholiken geméss der Bonner Vereinbarung von
1931 beeintrdchtigt, gibt es also verschiedene Meinungen in der IBK (wenn
nicht gar offenkundige Unklarheiten), und es stellt sich die Frage nach der Au-
toritit der IBK fiir die zwischenkirchlichen Beziehungen der Kirchen der Ut-
rechter Union. Diese letzte Frage — so wurde an der Konferenz in Toronto
mehrfach angetont — stellt sich genau gleich beim Fall des nach wie vor noch
nicht bereinigten Konflikts zwischen der IBK und der Altkatholischen Kirche
von Deutschland; diese hat bekanntlich ihren auf einer gemeinsam erarbeite-
ten «Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der
Feier der Eucharistie» beruhenden Synodenbeschluss von 1985, die Gliedkir-
chen bzw. die Mitglieder der Evangelischen Kirche von Deutschland zur Eu-
charistie einzuladen und eine entsprechende Einladung anzunehmen, auf den
Synoden von 1987 und 1989 bestitigt, trotz laufender Abkldrungen und der
schliesslich 1988 ausgesprochenen (und 1989 wiederholten) Nichtbilligung der
Vereinbarung durch die IBK. Bleibt nur zu hoffen, dass die IBK die hier und-
dort implizierten Widerspriichlichkeiten und Unklarheiten beseitigen kann.

Nur anhangweise sei noch auf eine weitere Unklarheit zwischen westeuro-
pdischen und amerikanischen Altkatholiken hingewiesen, die auf der Konfe-
renz von Toronto zum Vorschein kam: jene hielten den Beschluss der IBK von
1982 in Wien, «ein stindiges Diakonat fiir Médnner und Frauen» in Aussicht
zu nehmen, fiir eine teilweise Revision des IBK-Beschlusses von 1976 und den
Diakonat von Frauen fiir ebenso sakramental wie den von Méannern, wihrend
diese der Ansicht waren, dass die IBK «the licensing of deaconesses» ohne sa-
kramentalen Charakter approbiert hitte. Die in der Folge ausgearbeiteten und
von der IBK 1985 in Warschau genehmigten Weiheformulare sprechen m.E.
eindeutig fiir die erste Annahme. Es ist aber zuzugeben, dass der Beschluss der
IBK von 1982, in welcher der erste Satz der Erkldrung von 1976 wiederaufge-
nommen wird, in dieser Frage nicht ganz klar ist; zudem wird der Erzbischof
von Utrecht 1987 dahingehend zitiert, «that the 1976 statement remains in
force and that ‘no woman can be ordained to the Apostolic ministry as deacon,
priest or bishop‘» (L. J. Orzell, PNCC Studies 10 [1989] 140 mit Hinweis auf
eine Aussage von Bishop A.M.Rysz in «God’s Field» vom 16.Januar 1988).
Diese Auffassung hat unterdessen in der PNCC auch offiziellen Charakter be-
kommen; in einem von der «Synodal Church Doctrine Commission» im No-
vember 1989 verabschiedeten Memorandum heisst es unter anderem:

«Whereas the 1976 Declaration of the IBC concerning the ordination of
women still applies.

Whereas the IBC at this same meeting declared its adherence to the practice
of the Undivided Church in not advancing women to the Catholic and Apos-
tolic three-fold ministry of bishop, presbyter, and deacon.

Whereas the IBC acceptance (1985) of the Old Catholic International Litur-
gical Commission reports concerning the revised rites of ordination to deacon,
presbyter, and bishop does not in any way invalidate or void the 1976 (or 1983)
Declaration concerning the ordination of women to the Apostolic ministry.

Whereas the IBC acceptance (1985) of the said rites does not authorize the
ordination of women to the Apostolic ministry.

21



Therefore, we find that the advancement of any woman to the Apostolic
ministry is both invalid and illicit according to the cited agreements of the IBC
itself» (Commission Reports of the XVIII General Synod of the PNCC, Oc-
tober 1-5. 1990, Toronto, Ontario, Canada [ohne Ort, Jahr und durchgehende
Paginierung]).

Die Bischofe der PNCC veroffentlichten ein sachlich gleichlautendes «Sta-
tement».

Nun scheint aber auch die Polnisch-Katholische Kirche in Polen andere
Auffassungen vom weiblichen Diakonat zu haben, als die Aussagen des Wei-
heformulars zu «Auftrag und Versprechen» es nahelegen; das geht aus einem
Vergleich einer Stellungnahme vom August 1982, wo die allfilligen Aufgaben
einer Diakonin — ohne Erwdhnung von solchen am Altar — umschrieben wer-
den, mit einem Beschluss vom Oktober 1989 hervor, wonach die altkatholische
Kirche Polens «heilige Tatigkeiten, die Frauen in Anlehnung an eine Weihe
des Diakonats und Presbyteramts ausiiben konnten», nicht zulassen wird; ge-
meint sind wohl Titigkeiten am «Tisch des Herrn». Das alles zwingt zum
Schluss, dass beim Beschluss der IBK von 1982 die Bischife verschiedene
Vorstellungen vom weiblichen Diakonat hatten und dass seine Konkretisie-
rung in den Weiheformularen noch nicht mit hinreichender Einmiitigkeit von
den Kirchen der Utrechter Union getragen wird (dies abgesehen von der an-
dern Frage, ob jede altkatholische Ortskirche den Diakonat der Frau jetzt
schon einfiihrt).

4 Die altkatholische Kirche von Polen ist durch den Synodenbeschluss der
PNCC von 1946 formell in die «Intercommunion» mit der anglikanischen Kir-
chengemeinschaft einbezogen worden, da die Altkatholiken in Polen damals
ein von der PNCC abhingiges Missionsbistum bildeten und erst in den Jahren
zwischen 1951 bis 1959 zu einer selbstindigen Kirche und (iiber die Bischofe)
zu einem Mitglied der Utrechter Union wurden. Die Polnisch-Katholische
Kirche von Polen hat die Aufkiindigung der «Intercommunion» der PNCC
nicht iibernommen; im Gegenteil hat der Erste Bischof, Th.R. Majewski, im
Juli 1986 in New York o6ffentlich erklirt, seine Kirche befinde sich nach wie
vor in «Intercommunion» mit der ganzen anglikanischen Kirchengemein-
schaft (so Prof. R. Wright in seinem Konferenzbeitrag «Intercommunion and
Full Communion»).

> Dem Vernehmen nach ist die anglikanische Seite an einer Weiterarbeit in
der Arbeitsgruppe nicht mehr besonders interessiert, da auf der Konferenz von
Toronto eine erhoffte Anderung in der Haltung der PNCC nicht erfolgte. Die
PNCC ihrerseits hat ihr 6kumenisches Interesse eher andern Partnern zuge-
wandt. So fiithrte sie 1981-1983 mit der Antiochian Orthodox Archdiocese in
den USA offizielle Gespriche, die aber zu keinen greifbaren Ergebnissen fiihr-
ten (vgl. L. J. Orzellin: PNCC Studies 10[1989] 116-118); der Status dieser Ge-
spriache angesichts des offiziellen altkatholisch-orthodoxen Dialogs auf Welt-
ebene von 1975 bis 1987 ist mir unklar. Wichtiger und ein grosseres Anliegen
scheint der 1984 offiziell er6ffnete Dialog mit der Romisch-katholischen Kir-
che zu sein, als dessen erstes Resultat nach zehn Sitzungen ein Bericht erschie-
nen ist: StJ. Brzana/A. M. Rysz (Ed.), Journeying Together in Christ.
The Report of the Polish National Catholic-Roman Catholic Dialogue
(1984-1989), Huntington IN 1990.

22



¢ Deutsch in: H. Meyer/H.J. Urban/L. Vischer (Hg.), Dokumente wachsen-
der Ubereinstimmung. Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessio-
neller Gespriache auf Weltebene 1931-1982, Paderborn/Frankfurt a. M. 1983,
159-170.

7 Artikel S5, Ziffer 1: Die IBK ist zustidndig fiir alle Fragen, die die Aufrecht-
erhaltung der Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen sowie die Beziehun-
gen zu andern Kirchen betreffen.

Artikel 10, Ziffer 1: Die Bischofe gehen anderen Kirchen gegeniiber keine
Verpflichtung ein, ohne dass dies vorher in gemeinschaftlichen Beratungen be-
sprochen und von der IBK gebilligt worden ist.

8 Zur Frage der Umbenennung der aufgrund der Bonner Vereinbarung von
1931 bestehenden Beziehung zwischen der altkatholischen und der anglikani-
schen Kirche — nimlich «full communion» statt «intercommunion» — seien
nur die folgenden Punkte festgehalten:

Die von der Lambeth-Konferenz 1958 eingefiihrte Sprachregelung, die an-
glikanisch-altkatholischen Beziehungen als «full communion» zu bezeichnen,
nehmen gerade nicht die terminologischen Vorschlige der 3. Weltkonferenz
fiir Glauben und Kirchenverfassung von Lund 1952 auf, obwohl dies in der
altkatholischen Literatur immer wieder behauptet wird. Lund fiihrt die Bezie-
hungen zwischen Anglikanern und Altkatholiken oder zwischen PECUSA und
PNCC als Beispiele fiir «Intercommunion» an, rdumt aber ein, sie passten
auch zur Bezeichnung «Intercommunion and Intercelebration». Die Bezeich-
nung «full communion» dagegen ist fiir Beziehungen reserviert, die zwischen
Kirchen derselben konfessionellen Familie bestehen, z. B. der orthodoxen, an-
glikanischen, lutherischen, vgl. O.S. Tomkins (Hg.), The Third World Confer-
ence on Faith and Order. Held at Lund August 15th to 28th, 1952, London
1953, 51f. (Die Kritik von C. Oeyen an P. Amiet und seine Konstruktionen in
IKZ 79[1989] 246 Anm. 11 sind «sachlich falsch»: «doctrinal agreement» als
Voraussetzung fiir «full communion» nach Lund ist nicht identisch mit einer
Ubereinstimmung im «Wesentlichen des christlichen Glaubens» im Sinn der
Bonner Vereinbarung.)

Der Committee Report «Church Unity and the Church Universal» der
Lambeth-Konferenz von 1958 erwiahnt zwar die Sprachregelung von Lund,
gibt aber die Griinde an, die Bezeichnung «full communion» in einem etwas
weiteren und daher anderen Sinn zu verwenden:

«The Committee has examined the use of the terms ‘full communion’ and
‘intercommunion’ in official documents in recent years. Although since 1931
the terminology used to describe various degrees of inter-Church relationship
has been inconsistent and confusing, the most common usage has been that
advocated by the Lund Faith and Order Conference in 1952, whereby the term
‘full communion’ has been kept to describe the close relation which exists be-
tween Churches of the same denominational or confessional family, such as
the Churches of the Anglican Communion, and of the Orthodox, Lutheran, or
Reformed ‘families’ of Churches; whereas the term ‘intercommunion’ has
been used to describe varying degrees of relation between Churches of one
communion with a Church or Churches of another. Thus, for example, various
Provinces and Churches of the Anglican Communion enjoy unrestricted com-
munio in sacris with the Old Catholic Churches. Such unrestricted communio in

23



sacris, involving complete sacramental fellowhsip and the mutual recognition
and acceptance of ministries, has been described as ‘full intercommunion’
[nicht Lund, sondern die Lambeth-Konferenz von 1948, z. B. Encyclical Letter
Part I 22; Resolution 67b im Blick auf PECUSA und PNCC; anderswo ist im
Blick auf Anglikaner und Altkatholiken von «intercommunion» die Rede, z. B.
Resolutionen 67a und 74 oder im Committee Report Part 11 72-74 — U.v.A.].
It has however been pointed out that, although there may be a logical satisfac-
tion in distinguishing between the ‘full communion’ which exists between
Churches which have grown up within the same family, and the ‘full intercom-
munion’ which has been established with Churches outside the family, there is
no distinction so far as spiritual reality is concerned. In each case there is un-
restricted communio in sacris.

The Committee therefore has concluded that it would be less confusing and
indeed more true to reality to use the term ‘full communion’ in all cases where
a Province of the Anglican Communion by agreement enters into a relation of
unrestricted communio in sacris, including the mutual recognition of ministries,
with a Church outside our Communion. This would mean, for example, that
the relation already existing between Churches of our Communion with the
Old Catholic Churches would henceforth be described as that of ‘full com-
munion’, rather than ‘full intercommunion’. The term ‘intercommunion’ could
then be used to describe the varying degrees of relation other than full com-
munion, which already exist, or may be established in the future, between
Churches of the Anglican family with others outside this family» (The Lam-
beth Conference 1958. The Encyclical Letter from the Bishops together with
the Resolutions and Reports, London 1958, 2, 23f.).

Die Resolution 14 (a.a.O. 1, 34f.) iibernahm die Empfehlung des Kommis-
sionsberichts, die also nur zwei Bezeichnungen vorsieht und nicht deren sie-
ben wie Lund. Es ist zu beachten, dass die Kommission im Blick auf die angli-
kanisch-altkatholische Beziehung die Bezeichnung «full communion» als Er-
satz fiir «full intercommunion» auffasste (letztere ist von altkatholischer Seite
m. W. nie offiziell zur Kenntnis genommen worden).

Die Lambeth-Konferenz von 1968 erweiterte die Liste der Definitionen,
ohne dass sich fiir den Fall der altkatholisch-anglikanischen Beziehungen et-
was dnderte (vgl. The Lambeth Conference 1968. Resolutions and Reports,
London 1968, 125f. mit Hinweis auf Kapitel 3 von «Intercommunion Today»,
London 1968).

Die Lambeth-Konferenz von 1978 notierte das Bediirnis nach neuen Defini-
tionen fiir zwischenkirchliche Beziehungen, (vgl. The Report of the Lambeth
Conference 1978, London 1978, 49, 106f.) und der Report «Ecumenical Rela-
tions» der Konferenz von 1988 stellte die Frage, ob nicht im Fall der anglika-
nischen Beziehungen mit den Kirchen der Altkatholiken, der Philippinen und
der siidindischen Mar-Thoma-Kirche die Bezeichnung «Interkommunion» an-
gebrachter wire, da diese Kirchen nicht so in die Konsultationsmechanismen
der Lambeth-Konferenzen und des Anglican Consultative Council einbezogen
sind wie etwa die nach dem Zweiten Weltkrieg entstandenen sog. vereinigten
Kirchen von Siidindien, Nordindien, Bangladesch und Pakistan (vgl. The
Truth Shall Make You Free. The Lambeth Conference 1988. The Reports, Re-
solutions and Pastoral Letters from the Bishops, London 1988, 146f.; The Em-

24



maus Report. A Report of the Anglican Ecumenical Consultation 1987, Lon-
don 1987, 641, bes. 32-34). Deutet sich da eine Riickkehr zum Sprachge-
brauch von 1931 an?

Die Sprachregelung der Lambeth-Konferenz von 1958 ist anscheinend ohne
Konsultation des altkatholischen Partners erfolgt, aber die IBK iibernahm auf
ihrer Sitzung von Haarlem im September 1961 den neuen Sprachgebrauch, wie
aus dem offiziellen Bulletin hervorgeht: « Der von der letzten Lambeth-Konfe-
renz vorgeschlagenen Umbenennung der seit 1931 bestehenden ‘Interkommu-
nion’ mit der anglikanischen Kirche in ‘full-communion’ (volle kirchliche Ge-
meinschaft) wurde zugestimmt» (Christkatholisches Kirchenblatt 87 [1961]
2651). Der neue Terminus wurde dann auch gebraucht bei der Anwendung der
Bonner Vereinbarung fiir die 1965 beschlossenen kirchlichen Beziehungen mit
der Spanisch-Reformierten Episkopalkirche, der Lusitanisch-Katholischen
Kirche Portugals (die seit 1980 zur anglikanischen Kirchengemeinschaft geho-
ren) und der Philippinischen Unabhingigen Kirche.

Wie schon erwihnt, blieb die PNCC beim fritheren Sprachgebrauch, ebenso
auch viele Altkatholiken, ohne sich freilich immer Rechenschaft zu geben,
dass die Bezeichnung «Interkommunion» heute meist in einem andern Sinn
als 1931 verwendet wird (vgl. H. Meyer/H. Schiitte, Art. Abendmahl, in:
H. Kriiger/W. Loser/W. Miiller-Romheld [Hg.], Okumene-Lexikon, Frankfurt
a.M. 1983, Sp. 1-10, bes. 6-10). Grundsitzlich ist jede Bezeichnung brauchbar,
wenn angegeben wird, auf welchen Sachverhalt sie sich bezieht, aber nicht je-
der Sachverhalt ist — nach 100 Jahren altkatholischer ekklesiologischer Refle-
xion — theologisch zu rechtfertigen (vgl. W. Kiippers, Eucharistie und Kirchen-
einheit. Alt-Katholische Bemerkungen zur Studie «Interkommunion», in: «In-
terkommunion». Sonderausgabe des Materialdienstes der Oekumenischen
Centrale, Mirz 1976, 43-50).

? Vgl. Aide-Mémoire S.2: «Exploration: a) The Bonn Agreement, 1931. This
requires particular attention and examination. We agree that it lacks precision
and needs explication. What ist the relationship of Bonn to the Vienna Cenfer-
ence, September 1931? What ist the relevance of the Bonn Agreement to our
present situation? ...»

1 Der Text des Vortrags ist abgedruckt in der angekiindigten Festschrift
«Hundert Jahre Utrechter Union 1889-1989».

' Es ist aufschlussreich, dass Metropolit Damaskinos in seine Wiirdigung
der Utrechter Union nicht nur die Utrechter Erkldrung, sondern auch die Ut-
rechter Vereinbarung einbezog: sie zeige «eine durchgebildete und klare Ek-
klesiologie ..., die den Geist der kanonischen Uberlieferung der alten Kirche
widerspiegelt». M. E. ist es nimlich ein Mangel, dass von den drei am 24. Sep-
tember 1889 bei der Griindung der Utrechter Union der altkatholischen Bi-
schofe verabschiedeten Texte praktisch nur die «Erkldrung an die katholische
Kirche» — kurz die «Utrechter Erkldrung genannt — in das allgemeine Be-
wusstsein gedrungen und in die iiblichen Dokumentenzusammenstellungen
aufgenommen worden ist, nicht aber auch die «Vereinbarung»; dieser Text
(der 1952 und 1974 revidiert wurde) formuliert «das kirchliche Ziel der Union»
(K. Stalder, in: IKZ 79[1989] 88 Anm.2). Der dritte Text, das (1952 und 1974
ebenfalls revidierte) «Reglement» ist dagegen von untergeordneter Bedeutung.
Die Revisionen von 1974 wurden publiziert in: 1KZ 64 (1974) 244-250.

25



Leider gibt es keine rezipierte Gesamtbezeichnung fiir alle drei Texte; ich
schlage die Bezeichnung «Utrechter Konvention» vor; unter diesem Titel hat
Bischof E. Herzog unter anderem die drei Texte, welche die zustande gekom-
mene kirchliche Einigung ausdriicken, zum Gegenstand seines Hirtenbriefs
auf die Fastenzeit 1890 gemacht (Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901 von
Dr.E. Herzog..., Aarau 1901, 58-74).

12 In der kirchlichen Presse sind die Ausfithrungen von Metropolit Damas-
kinos darauf reduziert worden, dass er die Altkatholiken vor die Wahl gestellt
habe, entweder Gemeinschaft mit den Anglikanern oder Gemeinschaft mit
den Orthodoxen. Die genaue Lektiire des Vortrags rechtfertigt diesen Schluss
nicht. Man mag dem Metropoliten ankreiden, dass er Ort und Zeit einer Ge-
burtstagsfeier fiir seinen Appell, von dem sich hinwiederum anglikanische G-
ste verletzt fiihlten, gewdhlt hat; andrerseits ersuchen die Orthodoxen seit vie-
len Jahren die Altkatholiken um Aufschliisse iiber die ekklesiologischen
Grundlagen ihrer Gemeinschaft mit den Anglikanern und iiber ihre 6kumeni-
schen Beziehungen im allgemeinen, damit sie (die Orthodoxen) in die Lage
versetzt werden, allfillige Entscheidungen hinsichtlich einer Gemeinschaft mit
der altkatholischen Kirche zu treffen. (Auf die 100 Jahre alten orthodoxen Be-
denken gegen die anglikanisch-altkatholische Interkommunion gedenke ich in
einem spéteren Beitrag einzugehen.)

13 Zur besseren Verstandlichkeit obiger Ausfiithrungen sei hier der Text der
Bonner Vereinbarung vom 2.Juli 1931 in beiden Sprachen zitiert:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitdt und Selbstindig-
keit der andern und hilt ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern der an-
dern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme
aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die
andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.

1. Each communion recognises the catholicity and independence of the
other and maintains its own.

2. Each communion agrees to admit members of the other communion to
participate in the sacraments.

3. Intercommunion does not require from either communion the acceptance
of all doctrinal opinion, sacramental devotion, or liturgical practice character-
istic of the other, but implies that each believes the other to hold all the essen-
tials of the Christian faith.»

Die drei Punkte der spiter sog. Bonner Vereinbarung sind von «den Vertre-
tern der altkatholischen Kirchen und der Kirchen der anglikanischen Gemein-
schaft» in englischer und deutscher Sprache aufgestellt und unterschrieben
worden. Der oben mitgeteilte deutsche Text (aus IKZ 21 [1931] 161) ist nicht
genau der, welcher von beiden Seiten unterzeichnet worden ist, sondern eine
sprachlich etwas verbesserte Fassung, die nachtrdaglich von altkatholischer
Seite veranlasst worden ist (offenbar im Brief von Bischof Dr. A, Kiiry an Bi-
schof J.H.Berends von Deventer vom 31.Juli 1931, den H. Rein in seinem Re-
ferat S.48, Anm.84 erwihnt). Der urspriinglich unterzeichnete Text wie auch

26



das englisch abgefasste Protokoll der Bonner Gespriche — zusammen mit wei-
teren relevanten Dokumenten, darunter auch dem Protokoll der Londoner Ge-
spriche vom 16. und 19.Juli 1930 - finden sich in: Report of the Meeting of
the Commission of the Anglican Communion and the Old Catholic Churches
Held at Bonn on Thursday, July 2, 1931, London (0.]J.), 38 Seiten.

Zur altkatholischen Veroéffentlichung «Dokumente zu den Unionsverhand-
lungen der anglikanischen und altkatholischen Kirche» in: IKZ 21 (1931)
129-162,sind zwei Dinge zu sagen: a) es handelt sich um eine (gelegentlich fehler-
hafte) deutsche Wiedergabe englischer Originaltexte, mehrheitlich aus dem
«Report of the Meeting ...»; b) unter der Uberschrift «I. Die Lambethkonfe-
renz d.J. 1930 und der Altkatholizismus» (S.129) wird auch noch — ohne neue
Uberschrift und ohne Namensangabe — aus einem Memorandum von
C.B. Moss «Reunion with the Old Catholic Churches» (vgl. auch IKZ 20[1930]
37-40) zitiert, das in den in der Anmerkung 2 auf Seite 131 genannten Bericht
gehort, nicht aber zu den Akten der Lambeth-Konferenz von 1930. Eine ganze
Reihe von altkatholischen und anderen Autoren hat dies iibersehen und so der
Lambeth-Konferenz Aussagen zugeschrieben, welche die persénliche Mei-
nung von Moss, einem grossen Freund der altkatholischen Kirche, darstellen.

14 Wright bezog sich im ersten Teil seines Referats auf eine Arbeit von M. Par-
mentier: Evangelical Anglicans and Old Catholics in 1931, in: C.van Kasteel/
P.J. Maan/M.F.G. Parmentier (Hg.), Kracht in zwakheid van een kleine
wereldkerk. De Oud-Katholieke Unie van Utrecht, Amersfoort 1982, 125-144.

'S Vgl. M. Parmentier, a.a.0. 126.

16 Vgl. J.R. Wright (Hg.), Quadrilateral at One Hundred. Essays on The Cen-
tenary of the Chicago-Lambeth Quadrilateral 1886/88-1986/88, AThR Supp-
lementary Series 10, 1988, 14.

17 Vgl. Punkt 5 seiner «Suggested Conditions on which the Church of Eng-
land and the Churches now in Full Communion with it might contemplate
Formal Intercommunion with the Old Catholic Church» — ein Text, der in
Bonn als Grundlage fiir die Diskussion, die schliesslich zum gemeinsam unter-
zeichneten Ubereinkommen fiihrte, gedient hat (vgl. Report of the Meeting...
[s. Anm.13], 25f.; IKZ 27 [1931] 159f.).

Uber die Tauglichkeit der Bonner Vereinbarung bzw. des darin formulierten
Prinzips fiir eine Interkommunion auch mit den englischen Freikirchen dus-
serte sich Graham-Brown in seinem Votum auf der Konvokation von Canter-
bury am 22.Januar 1932 (vgl. Chronicle... [S. Anm.27], 164-168; auch IKZ 22
[1932] 33-35).

'8 E. Kemp, Bonn Agreement Golden Jubilee Celebrations, IKZ 71 (1981)
223-230, hier S.229. (Heft4 von IKZ 71 [1981] mit dem Untertitel «Fiinf-
zig Jahre altkatholisch-anglikanische Interkommunion. Bonn Agreement
1931-1981» ist das Gegenstiick zum umfangreicheren, von G. Huelin herausge-
gebenen Sammelband «Old Catholics and Anglicans 1931-1981. To Comme-
morate the Fiftieth Anniversary of Intercommunion», Oxford 1983.)

19 Zum Beispiel U. Kiiry, Die altkatholische Kirche (s. Anm.3), 110.

20 I, Vischer, Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der 6kumenischen
Bewegung, IKZ 71 (1981) 237-253, hier 251.

2l Einige altkatholische Stellungnahmen offizieller oder offizioser Art zu
Entwicklungen in der anglikanischen Kirche hat es freilich nach dem Zweiten

27



Weltkrieg gegeben: a) ein Memorandum des Erzbischofs von Utrecht zur
Frage der vereinigten Kirche von Siidindien Oktober 1957 (vgl. IKZ 49[1959]
1-15); b) eine auf eine anglikanische Anfrage hin erfolgte Stellungnahme des
Erzbischofs von Utrecht (April 1961) bzw. der IBK (September 1961) zur
Frage einer «full communion» zwischen der anglikanischen Kirche und den
geplanten vereinigten Kirchen von (Sri) Lanka — bis jetzt noch nicht konsti-
tuiert — und Nordindien/Pakistan (IKZ 52 [1962] 48-59 — die altkatholische
Antwort war ziemlich negativ, doch heute sind die Kirchen von Nordindien
und Pakistan in «full communion» mit der anglikanischen Kirchengemein-
schaft; vgl. Anm.8 und 42); ¢) ein Memorandum (Ende 1964) und eine Erkla-
rung (April/Mai 1969) zum - letztlich gescheiterten — anglikanisch-methodisti-
schen Unionsplan (IKZ 56 [1966] 193-233; 59 [1969] 150-153). Darin geéus-
serte altkatholische Bedenken betrafen fast immer Fragen des Amtes und des
katholischen Amtsverstindnisses; bei letzterem kann man sich freilich fragen,
ob die Altkatholiken dazu berechtigt waren, da sie doch hitten wissen miissen,
dass fiir die anglikanische Seite keine bestimmte theologische Interpretation
des aus der Alten Kirche fortgefithrten dreigestuften Amtes verbindlich ist.

Abgesehen von diesen veroffentlichten Stellungnahmen, die Zeichen eines
doch hin und wieder erfolgten Konsultationsprozesses sind, muss es noch an-
dere gegeben haben, wie etwa in der Frage einer allfilligen «full communion»
der Kirche von England mit der Philippinischen Unabhédngigen Kirche (vgl.
IKZ 54 [1964] 80-82); auch dieses Beispiel fillt iibrigens in die Zeit, da A. M.
Ramsey, dem an einer lebendigen Beziehung zu den Altkatholiken lag (1961
war er Teilnehmer an der anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz in
Amersfoort), Erzbischof von Canterbury (1961-1974) war. Ob es noch andere
Fille gibt, miisste aus den IBK-Protokollen erhoben werden; dem Vernehmen
nach wurden keine altkatholischen Stellungnahmen zur Frage der Frauenordi-
nation oder des Plans eines Bundes (Covenant) zwischen der Kirche von Eng-
land und den englischen Freikirchen angefordert, obwohl natiirlich die IBK-
Erkldrungen zur Frauenordination im Blick auf anglikanische Entwicklungen
erfolgten; vgl. dazu auch M. Kok, 100 Jahre Utrechter Union — Riickblick und
Ausblick, in: TKZ 79 (1989) 145-161, hier 159. Interessant zu wissen wire
auch, ob einmal die altkatholischen Bischofe die anglikanische Partnerkirche
in Sachen Kircheneinigung konsultiert haben.

Bei den genannten altkatholischen Stellungnahmen zu Entwicklungen in
der anglikanischen Kirche waren in jedem Fall auch die anglikanisch-altka-
tholischen Theologenkonferenzen (Rheinfelden 1957, Oxford 1960 und 1966)
am Meinungsbildungsprozess beteiligt; dabei kommt Canon E.Kemp D.D.,
dem spiteren Bischof von Chichester, ein besonderes Verdienst dafiir zu, dass
die auf der Bonner Vereinbarung beruhende anglikanisch-altkatholische Kir-
chengemeinschaft nicht bloss ein Gegenstand eloquenter Beschwdrungen bei
irgendwelchen festlichen Gelegenheiten blieb.

Wie weit die genannten Theologenkonferenzen an die beiden Kirchenlei-
tungen auch sonst noch Signale aussandten, die von der Sorge um Aufrechter-
haltung und Vertiefung der kirchlichen Beziehungen bestimmt waren, miisste
noch untersucht werden.

22 Vgl. das Protokoll in: Report of the Meeting... (s. Anm. 13), 30-36; deut-
sche Ubersetzung in: IKZ 21 (1931) 139-146; vgl. auch noch die deutsche

28



Ubersetzung eines im «Oud-Katholiek» von 1930 (Nr.31) erschienenen Be-
richts der drei holldndischen Bischofe: Die Besprechungen der altkatholischen
Bischofe in London, in: Der Katholik 53 (1930) 250f.

Diskutiert wurde in London anhand der altkatholischen Utrechter Erkli-
rung und der anglikanischen «Terms of Intercommunion suggested between
the Church of England and the Churches in Communion with her and the
Eastern Orthodox Church». Diese 1921 in englischer, griechischer und russi-
scher Sprache publizierten «Bedingungen» (englisch abgedruckt in: G. K. 4.
Bell [Hg.], Documents on Christian Unity 1920-4, London 1924, 77-89;
M. Fouyas, Orthodoxy, Roman Catholicism and Anglicanism, London 1972,
253-259) sind im Auftrag des vom Erzbischof von Canterbury eingesetzten
Eastern Churches Committee entstanden und dienten in der Folge als Grund-
lage vieler orthodox-anglikanischer Gesprache. Man kann sich fragen, was die
anglikanischen Partner bewogen hat, den drei hollindischen Bischoéfen diesen,
fiir die anglikanischen kirchlichen Tendenzen nicht unbedingt reprdsentativen
Text vorzulegen. Nun, zur selben Zeit fanden auch anglikanische orthodoxe
Gespriche statt, bei denen ebenfalls die «Terms of Intercommunion», an de-
nen auch Bischof Headlam (vgl. Anm.23) massgeblich mitgearbeitet hatte, zu-
grunde gelegt wurden. Uberhaupt fiel der anglikanisch-altkatholische Anni-
herungsprozess, der zur Bonner Vereinbarung fiihrte, in die gewissermassen
Goldene Zeit der orthodox-anglikanischen Beziehungen, und es war in jener
Zeit oft von trilateralen Gespriachen und zwischenkirchlichen Ubereinkiinften
die Rede (mehr dariiber in meinem in Anm. 12 in Aussicht gestellten Beitrag).

2 Vgl. die evangelikale Kritik im Memorandum «The Lambeth Conference
Report, and the Old Catholic and the Orthodox Eastern Churches», in: «The
Record» vom 1.6.1931. Dagegen setzte sich Bischof A.C. Headlam von Glou-
cester, der die anglikanische Seite sowohl bei den Gesprichen mit den Ortho-
doxen als auch mit den Altkatholiken im Juli 1930 présidierte, zur Wehr mit
seiner kurzen Schrift «The Anglicans, the Orthodox, and the Old Catholics.
Notes on the Lambeth Report on Unity», London 1931.

24 Nach dem Urteil von M. Parmentier, Evangelical Anglicans and Old Ca-
tholics in 1931 (s. Anm. 15), 134, war der evangelikale Anglikaner G.F. Gra-
ham-Brown der einzige, der in Bonn versucht hat, eine ernsthafte theologische
Diskussion zu fithren. Er hat sich auch Miihe gegeben, die Altkatholiken ken-
nenzulernen, und er war auch mit schriftlich vorliegenden Gesprichsbeitrigen
gut vorbereitet; seine «Suggested Conditions on which the Church of England
and the Churches now in Full Communion with it might contemplate Formal
Intercommunion with the Old Catholic Church» nehmen sich wie ein evange-
likales Gegenstiick zu den in Anm.22 erwidhnten «Terms of Intercommunion»
aus. Das hat natiirlich den Gang der Gesprdche und das Ergebnis von Bonn
mitbestimmt. Die Lektiire des bisweilen seltsam wenig aussagekriftigen Ge-
sprachsprotokolls vom 2.Juli 1931 (s. Anm. 13) lédsst erkennen, dass, aus wel-
chen Griinden auch immer, Anzeichen von theologischen Differenzen nicht
aufgearbeitet wurden.

3 Diese These Reins bedarf m. E. noch weiterer Begriindung.

26 Vgl. IKZ 21 (1931) 161f. (in der Dokumentensammlung zu den anglika-
nisch-altkatholischen Unionsverhandlungen), 263f. (im Bericht {iber den
12. Internationalen Altkatholikenkongress in Wien). Beide Male ist der Text

29



ungenau reproduziert. Der nachfolgende Text entspricht (laut H.Rein) dem
Sitzungsprotokoll der IBK vom 7.September 1931 (Reichsarchiv Utrecht):

«1. Die am 7.September 1931 in Wien versammelte Konferenz der in der
Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischofe stimmt auf Grund der
Anerkennung der Giltigkeit der anglikanischen Weihen der Interkommunion
der altkatholischen Kirchen mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft zu.

2. Die Interkommunion besteht in der gegenseitigen Zulassung der Mitglie-
der der beiden Kirchengemeinschaften zu den Sakramenten.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme
aller Lehrmeinungen, sakramentaler Frommigkeit oder liturgischer Praxis, die
der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die an-
dere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.»

27 Vgl. Chronicle of the Convocation of Canterbury, Londen 1932, 19-35
(Upper House), 155-170 (Lower House); York Journal of Convocation, Lon-
don 1932, 36-45 (Upper House), 99-107 (Lower House). C. Neuhaus, Das alt-
katholisch-anglikanische Interkommunionsschema vor den Konvokationen
von Canterbury und York, IKZ 22 (1932) 28-38 bietet eine mehr oder weniger
ausfithrliche Zusammenfassung der dabei abgegebenen Reden und Voten.

28 S zitierte z. B. Bischof Dr. A. Kiiry in seinem bischoflichen Bericht zu-
handen der 58.Sitzung der Nationalsynode der christkatholischen Kirche der
Schweiz im Juli 1932 den Bonner Text (so schon im Hirtenbrief auf die Fasten-
zeit 1932, vgl. oben Anm.3) als «Schema», das «von den berufenen Organen
der Kirche von England und von der altkatholischen Bischofskonferenz in
Wien am 7.September gutgeheissen» wurde (Protokoll S.35). Den Lesern der
schweizerischen altkatholischen Presse war aber im Jahr zuvor der Wiener
Text als Beschluss der IBK, mit dem sie «nach griindlicher Beratung» dem
Antrag der anglikanischen und altkatholischen Theologenkommission zu-
stimme, bekanntgegeben worden (Der Katholik 54 [1931] 301). Den Bonner
Text erfuhren die Schweizer Altkatholiken zum ersten Mal im erwdhnten Hir-
tenbrief und dann wieder im bischoflichen Bericht — ohne jeden Kommentar.
In Deutschland hingegen wurden beide Versionen eine Zeitlang nebeneinan-
der publiziert (so H.Rein).

29 Bis das geschehen ist, sollte man mit Interpretationen des Vorgangs vor-
sichtig sein. Liegt wirklich eine Einschriankung (so P. Amiet, in: IKZ 78 [1988]
48) in dem Sinn vor, dass die IBK in Wien (Erzbischof F.Kenninck von Ut-
recht, Bischof H.J. Th. van Vlijmen von Haarlem, Bischof A. Kiiry in Bern, Bi-
schof R.Tiichler in Wien, Bischof A.Paschek in Warnsdorf, Bischof V. Gawry-
chowsky in Chicopee MA, Bischof J.Z. Jasinski in Buffalo NY, Bischof
M. Kalogjera in Zagreb) im Vergleich mit den Auffassungen der Bonner Dele-
gation (Bischof J. H. Berends von Deventer, Bischof A. Kiiry, Bischof G. Moog
in Bonn, Prof. A.Rinkel) zuriickgekrebst ist und den Anglikanern die Aner-
kennung der Katholizitét ihrer Kirche (in welchem Sinn?) verweigert hat?

Punkt 1 der Bonner Vereinbarung war iibrigens von altkatholischer Seite
vorgeschlagen worden (vgl. Report of the Meeting... [s. Anm. 13], S. 10 — Brief
des Bischofs von Gloucester an den Erzbischof von Canterbury).

Es mag von Interesse sein, zwei zeitgenossische Reaktionen auf die Wiener
Modifikation zu erwihnen: a) Der Dekan von Chichester, Very Rev. A.S.
Duncan-Jones, der im Unterhaus von Canterbury den Antrag auf Interkom-

30



munion mit den Altkatholiken zu vertreten hatte, sah im abgeédnderten 1. Punkt
der Vereinbarung nur die explizit ausgesprochene Begriindung fiir die Inter-
kommunion, nimlich die Anerkennung der anglikanischen Weihen: «It would
be seen that it was the recognition of Anglican Orders that really cleared all
the difficulties out of the way» (Chronicle... [s. Anm.27], 161). Im Oberhaus
kommentierte Bischof A.C. Headlam als Antragsteller die von ihm den Bi-
schofen zur Kenntnis gebrachte Wiener Modifikation nicht (S.26); in York
scheint sie in den Debatten gar nicht erwdahnt worden zu sein. b) In der ersten
orthodoxen, den Altkatholiken damals unbekannt gebliebenen Kritik an der
Bonner Vereinbarung schreibt der damalige Metropolit von Thyateira,
Dr. Germanos Strinopoulos, es sei zu folgern, «dass nach altkatholischer Auf-
fassung nicht die volle dogmatische Ubereinstimmung die Hauptvorausset-
zung fiir eine Sakramentsgemeinschaft ist, sondern dass in einer andern Kir-
che die Sakramente von einem Klerus vollzogen werden, der seinen Ursprung
auf die Apostel zuriickfithrt» (Sakramentsgemeinschaft zwischen Altkatholi-
ken und Anglikanern [griechisch], Orthodoxia 7[1932] 82-88, 117-121, hier 84.
Deutsche Ausziige in: IKZ 57[1967] 97 Anm. 2).

30 Halliburton zitierte als Beispiel fiir den wiederkehrenden Sachverhalt,
dass im Gesprich mit den Freikirchen die Ubereinstimmung in der Amtsfrage
nur in etwas vagen Formulierungen moglich zu sein scheint, die folgende, der
Generalsynode der Kirche von England 1976 vorgelegte Feststellung: «Over
the main areas of Christian faith and practice there is no disagreement be-
tween Churches. We are all committed to faith in the Holy Trinity whom we
worship in Unity; we all trust in the saving power of Our Lord Jesus Christ,
our common foundation is the Bible and we all accept the truths enshrined in
the Creeds (whether or not we make formal use of them in worship). We be-
lieve we are members of Christ’s Church, we all have a ministry/ministries of
Word and Sacrament.»

31 Vgl. auch Resolution 45 der Lambeth-Konferenz von 1968: «The Confe-
rence recommends that, in order to meet special pastoral needs of God’s
people, under the direction of the bishop Christians duly baptized in the name
of the Holy Trinity and qualified to receive Holy Communion in their own
Churches may be welcomed at the Lord’s table in the Anglican Communion»
(The Lambeth Conference 1968. Resolutions and Reports, London 1968, 42).

32 Deutsch in: H. Meyer/H. Urban/L. Vischer (Hg.), Dokumente wachsender
Ubereinstimmung (s. Anm.6), 177-188.

33 Hier kommen in Betracht: a) Erklarung der Altkatholischen Bischéfe zum
18.Juli 1970 — Der Primat in der Kirche (IKZ 60[1970] 57-59); b) die gemein-
samen Texte der orthodox-altkatholischen theologischen Kommission «Die
Autoritit in der Kirche, «Die Synoden der Kirche» (beide Moskau 1981) und
«Das Haupt der Kirche» (Chambésy/Genf 1983) (U.von Arx [Hg.], Koinonia
auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des
orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit franzosischer und englischer
Ubersetzung, Beiheft zu IKZ 79 [1989] 4. Heft, 67-70, 72-74, 76-78); c) die ge-
meinsame Erklirung der anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz
von 1985 «Autoritit und Primat in der Kirche» (IKZ 80 [1990] 5-11). Die in-
nere Stimmigkeit dieser Texte, die nicht alle dieselbe Autoritit besitzen, ist
noch nicht untersucht worden.

31



3 Immerhin sind, wie Prof. Wright zutreffend feststellte, die 25 gemeinsa-
men Texte iiber Themen der Gotteslehre, Christologie, Ekklesiologie, Soterio-
logie, Sakramentenlehre und Eschatologie ein Hinweis auf die Einheit des
Glaubens, die der abschliessende 26. gemeinsame Text iiber die Kirchenge-
meinschaft — darin der Bonner Vereinbarung funktional vergleichbar — als
Voraussetzung fiir die kirchliche Gemeinschaft nennt.

35 Ich nenne hier nur einige der wichtigsten Fundorte altkatholischer Ausse-
rungen, aus denen sich in Umrissen das erheben ldsst, was fiir eine spezifisch
altkatholische Reflexion in der Zeit zwischen ca. 1925-1975 als das Wesentli-
che des christlichen Glaubens bzw. als konstitutiv fiir die Katholizitidt der Kir-
che (in Bekenntnis, Verfassung und Kultus) zu gelten hat und somit als Vor-
aussetzung fiir eine «Interkommunion»/Gemeinschaft zwischen zwei oder
mehreren Ortskirchen angesehen wird. Dabei spielen vor allem Erzbischof
A.Rinkel und Bischof U. Kiiry fiir diese Reflexion eine besondere Rolle, und
es fillt auf, wie oft die Internationalen Altkatholikenkongresse mit ihrer Aus-
richtung auf den 6kumenischen Auftrag der altkatholischen Kirche oder 6ku-
menische Tagungen das Forum fiir thre Ausfiihrungen bildeten.

A. Kiiry, in: IKZ 18 (1928) 205ff.; 24 (1934) 273 ff.; C. Neuhaus, in: 1KZ 24
(1934) 212ff.; A. Kiiry/A. Rinkel, in: IKZ 30 (1940) 81 ff. (= IBK-Erkldrung);
A. Rinkel, in: IKZ 38 (1948) 296 ff.; 43 (1953) 209 ff.; Dogmatische Theologie
IT1, 1956 (vervielfiltigtes Typoskript), 219-248 (=§ 35); IKZ48(1958) 65ff.; 51
(1961) 257 ff.; 55 (1965) 201 ff.; U. Kiiry, in: Die altkatholische Kirche, Stuttgart
1966 (= 1. Auflage), 223ff.; IKZ 58 (1968) 1 ff.; 59 (1969) 89ff.; ferner die in
Anm. 21 genannten Texte. Vgl. auch C. Oeyen, Die Katholizitit der Kirche und
das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen, in: Hundert
Jahre Christkatholisch-theologische Fakultidt der Universitdt Bern, Beiheft zu
IKZ 64 (1974) 4. Heft, 128-144, der allerdings auf die genannten Autoren nicht
eigens eingeht.

36 Vgl. Niagara-Bericht. Bericht der anglikanisch/lutherischen Konsultation
iiber Episkopé 1987, Frankfurt a. M. 1989, Nr.94. Resolution 4.3bf der Lam-
beth-Konferenz von 1988 verlangt dariiber auch eine theologische Abklédrung
(The Truth Shall Make You Free. The Lambeth Conference 1988 [Anm.8],
204). Kritik an diesem Punkt dusserte unter anderem auch Prof. Wright, der
auf eine Entwicklung im Dialog zwischen Episkopalkirche und Lutheranern in
den USA hinwies, wo letztere nicht abgeneigt sind, sich in den historischen
Episkopat eingliedern zu lassen.

7 Das entspricht dem zweiten Schritt in der Reihe von vier empfohlenen
Schritten, wie Lutheraner und Anglikaner volle Gemeinschaft verwirklichen
kénnen (Niagara-Bericht Nr.111-115). Der erste Schritt besteht darin, dass
eine anglikanische Ortskirche eine lutherische aufgrund von bestimmten Uber-
einstimmungen im Glauben — den in Nr.61-70 genannten «Wahrheiten, die
wir miteinander teilen» — als «eine wahre Kirche des Evangeliums» anerkennt
und umgekehrt. Diese «Wahrheiten» entsprechen in etwa den vier Punkten
des urspriinglichen Lambeth-Quadrilateral ohne «historischen Episkopat»,
der ersetzt wird durch Umschreibungen fiir das ordinierte Amt bzw. das perso-
nal, kollegial und gemeinschaftlich ausgeiibte Amt der pastoralen Aufsicht
(Episkopé). Sollte hier die Anerkennung einer andern Kirche als «wahre Kir-
che des Evangeliums» identisch sein mit der Anerkennung als «katholische»

32



Kirche, dann ist anscheinend der historische Episkopat nicht mehr ein wesent-
liches konstitutives Element fiir die Katholizitit einer (Orts)kirche ... Als letzter
Schritt erscheint die Herstellung voller Kirchengemeinschaft.

3% Dies entspricht einer alten altkatholischen Praxis, die etwa Bischof Dr.
U. Kiiry als «Gastkommunion» bezeichnet und von einer zwischenkirchlichen
eucharistischen Regelung unterschieden hat. (Ich gedenke auf die entspre-
chenden Ausserungen Kiirys in seinen bischéflichen Berichten an die Natio-
nalsynodesessionen der Christkatholischen Kirche der Schweiz von 1971 und
1972 im oben Anm. 12 angekiindigten Artikel einzugehen.)

3 Zitat aus C. B. Moss, The Old Catholic Movement, Its Origins and
History, London 1964, 350. Ahnlich positiv dussern sich R. Rouse/St. Neill,
A History of the Ecumenical Movement 1517-1948, Genf * 1986, 470. Auch
A. Rinkel und U. Kiiry wiéren hier einzuordnen.

4 Solche Kritiken dussern mit verschiedener Stossrichtung die Beitrige von
R. Runcie, P. Amiet und R. Wright in dem in Anm. |8 genannten Sammelwerk
«0Old Catholics and Anglicans 1931-1981». In Morschach dusserte der Vertre-
ter der anglikanischen Kirche in der dritten Welt, der Missionswissenschaftler
Rev. Dr.J. Pobee (z.Z. Genf) sein Bedauern dariiber, dass der missionarische
Aspekt des kirchlichen Zeugnisses bei der Reflexion iiber das Wesentliche des
Glaubens bzw. die Katholizitdt der Kirche in den anglikanisch-altkatholischen
Kirchen zu kurz kommt. Diese Kritik ldsst sich nur zu einem Teil entkriften
mit dem Hinweis auf die (finanzielle) Unterstiitzung anglikanischer Missionen
in Afrika durch einzelne altkatholische Ortskirchen.

4 Solche Konsultationsgremien der anglikanischen Kirchengemeinschaft
sind: a) die in der Regel alle zehn Jahre einberufenen Lambeth-Konferenzen
(seit 1867); b) der in der Regel alle drei Jahre zusammentretende Anglican
Consultative Council (seit 1971); c) das in kiirzeren Abstinden stattfindende
Primates’ Meeting (seit 1979). Vgl. dazu J. Howe, Highways and Hedges. An-
glicanism and the Universal Church, London 1985, 59-108 (2. Auflage 1990).

2 «Full communion» ist somit die Beziehung der anglikanischen Provinzen
untereinander wie auch die zu den sog. vereinigten Kirchen von Siidindien,
Nordindien, Bangladesch und Pakistan. Die Beziehungen zur altkatholischen
Kirche, zur Philippinischen Unabhingigen Kirche und zur indischen Mar-
Thoma-Kirche fallen dann stricto sensu nicht mehr unter diesen Begriff. Das
ist mit ein Grund, warum der Bericht « Ecumenical Relations» zuhanden der
Lambeth-Konferenz von 1988 die Frage aufwarf, ob hier zur élteren Bezeich-
nung «intercommunion» zuriickzukehren wire (s. Anm. 8).

Der Status der altkatholischen Bischofe bzw. der Delegierten der IBK bei
den in Anm.41 genannten Gremien ist mir nicht klar. Zur Mitgliedschaft in
der Lambeth-Konferenz vgl. den Bericht von Bischof H.Gerny im Christka-
tholischen Kirchenblatt 777 (1988) 218 (oben Anm.3). Die IBK liess sich am
Primates’ Meeting in Toronto 1986 vertreten (a.a.O. 108 [1985] 229). Aus an-
glikanischen Quellen erfihrt man, dass die altkatholischen Bischofe seinerzeit
sich um die Mitgliedschaft im Anglican Consultative Council bewarben, dies
aber als nicht moglich erachtet wurde (Partners in Mission, London 1973, 65f.;
ACC-3, London 1976, 68). Wie steht es heute darum?

¥ Vgl. dazu H. Meyer, Art. «Einheit der Kirche I, Einigungsbestrebungen»,
in: Okumene-Lexikon (s. Anm.8), Sp.285-303.

33



4 The Truth Shall Make You Free. The Lambeth Conference 1988 (s.
Anm. 8), 143f:

«80 In the Anglican-Roman Catholic International Commission, and more
particularly in the conversations between Anglicans and Lutherans, there has
been support for the idea that unity should proceed by stages. This proposal is
warmly to be accepted, since unity should be considered a process of growth.
The stage of growth will depend upon how much the participating Churches
have in common and what is their level of commitment to one another.

81 The idea of growth into unity by stages is important because it shows
that progress towards full, visible unity does not have to wait for complete
agreement on every aspect of faith and order. Each level of such agreement
can be expressed in a corresponding growth in relationship and co-operation.

82 The stages have been set out in detail as follows:

(a) Fellowship in faith and mission. Agreement in the faith, expressed in
teaching and in practice, strengthens co-operation in mission and service,
which in turn encourages growing agreement in faith.

(b) Limited sharing of communion. When Churches have sufficient agree-
ment in faith and are committed to proceed ultimately to full communion,
then members of Churches are admitted to communion at one another’s altars.
Anglican—Lutheran Relations also commends what it calls ‘interim sharing of
the eucharist’ in which two whole congregations come together for what is
called 'a common, joint celebration’ of the eucharist. At this stage there has as
yet been no reconciliation of the ordained ministries of the two Churches
(Resolution 4: 6b iia).

(¢) Full communion. Full communion should imply that the ordained minis-
ters and members of two Churches are interchangeable — that is, fully accepted
in one another’s Churches. It should also imply that the two Churches have re-
gular means of consulting and making decisions together on matters of com-
mon concern. We shall return to the meaning of ‘full communion’ shortly.
Some interpret it as the final goal of Christian unity, short of the Kingdom of
God. Others envisage a distinct, fourth stage.

(d) Organic unity. Those who distinguish organic unity from full commun-
ion would claim that it implies an organically united structure of Church life
at every point. This would include an organic structure (possibly with a gen-
eral council and a universal primate) to bind the national or provincial
Churches together.

83 We wish to commit ourselves to the idea of unity by stages. Throughout
history Christian divisions have developed gradually and untidily. We should
not expect the healing of these divisions to happen tidily or all at once.»

* Die «Meissener Erklarung» ist ein Teil (= § 17) des umfassenderen Tex-
tes «Auf dem Weg zu sichbarer Einheit. Eine gemeinsame Feststellung,
18. Mirz 1988, Meissen», Berlin/Hannover 1988 (*1989), und enthilt eine Ver-
pflichtung der Kirche von England einerseits und des Bundes der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR und der Evangelischen Kirche in Deutschland an-
drerseits, aufgrund von gemeinsam festgestellten Ubereinstimmungen im
Glauben, die volle, sichtbare Einheit anzustreben. Die oben Anm.37 gemachte
Kritik betrifft auch § 17A der Meissener Gemeinsamen Feststellung, wenn
auch andrerseits festzustellen ist, dass die Divergenz iiber die Notwendigkeit

34



der bischoflichen Sukzession (§ 16) eine «volle Austauschbarkeit der Geistli-
chen» (§ 17B6, vgl. B7) ausschliesst.

Die evangelischen Partnerkirchen haben der Erklirung schon 1989 zuge-
stimmt.

* Eine altkatholische Mitwirkung bei anglikanischen Bischofsweihen und
umgekehrt stellt Erzbischof F.Kenninck bei den Londoner Gesprichen von
1930 in Aussicht, falls eine engere Interkommunion zustande komme (Report
of the Meeting... [s. Anm. 13], 32; IKZ 27[1931] 142). In Bonn war 1931 davon,
gemiss Gesprachsprotokoll, nicht die Rede. Punkt 2 der Bonner Vereinbarung
schliesst eine gegenseitige Mitwirkung bei Bischofskonsekrationen weder ein
(die Formulierung «to admit» bzw. «Zulassung» ldsst sich dafiir nicht in An-
spruch nehmen) noch aus. Die von Bischof A.C.Headlam auf der Konvoka-
tion von Canterbury im Januar 1932 zitierte Ausserung von Prof. A. Rinkel in
einer hollindischen Zeitung, es gehe um «intercommunio in sacris, which will
express itself in a mutual participation in the sacraments» (Chronicle
[s. Anm.27], 26), ldsst sich als positivere Aussage interpretieren. Vgl. dazu auch
M. Parmentier (s. Anm. 14), 140f.

47 Es handelt sich um ein Antwortschreiben an den Erzbischof von Canter-
bury, der den Erzbischof von Utrecht eingeladen hatte, sich an der Bischofs-
weihe von G.F.Graham-Brown zu beteiligen. In der hollindischen Antwort
fiihrte der Dekan der St. Gertrudiskathedrale, der spéater Bischof von Deventer
E.Lagerwey, aus, der Erzbischof (F.Kenninck) sei unpésslich, aber an seiner
Stelle werde der Bischof von Haarlem, H.Th.J. van Vlijmen, teilnehmen.
Dann heisst es weiter: «The communication of Your Grace that the consecran-
dus who participated in the Joint Commission for the relation between the An-
glican Communion and the Old Catholic Churches wishes himself the assist-
ance of an Old Catholic Bishop and the meaning [= die Annahme? - U.v.A]
that he may be held to accept the well-known declaration of Utrecht of 1889,
occurs happily with the condition posed by the conference of the Old Catholic
Episcopacy that the Representative of those churches must be convinced that
the Anglican churchman who is to be consecrated conceives the apostolic suc-
cession in a catholic sense before he is allowed to take part in it» (mitgeteilt
von M. Parmentier). Ob Graham-Brown diese Bedingung erfiillte, ist, wie Par-
mentier zeigte, eine andere Frage. Jedenfalls war der Bischof von Haarlem der
erste altkatholische Mitkonsekrator bei einer anglikanischen Bischofsweihe,
als am 24.Juni 1932 in der St.-Paulus-Kathedrale in London G.F. Graham-
Brown zum Bischof von Jerusalem und B.F. Simpson zum Bischof von Ken-
sington konsekriert wurden. Der zweite war der Bischof von Deventer, J. H.
Berends, der am 24. Februar 1933 bei der Weihe von H. Buxton zum Bischof
von Gibraltar und von A. M. Gelsthorpe zum Hilfsbischof am Niger teilnahm.

(Zur Erinnerung: Die erste anglikanische Mitwirkung bei einer altkatholi-
schen Bischofsweihe erfolgte bei der Weihe von Prof. A.Rinkel zum Erz-
bischof von Utrecht am 15.Juni 1937 mit Bischof A.C. Headlam von Glouce-
ster und Bischof B.S. Batty von Fulham - beide waren in London 1930 und
Bonn 1931 dabei — als Mitkonsekratoren; vgl. C. B. Moss, The Old Catholic
Movement [s. Anm.39], 348f. Einer zwei Jahre zuvor ergangenen Einladung
zur Teilnahme an der Weihe des deutschen Bischofs E. Kreuzer wurde von an-
glikanischer Seite wohl aus politischen Griinden nicht stattgegeben.)

35



Im Hinblick auf die beiden Fille einer erfolgten altkatholischen Mitwir-
kung bei einer Bischofskonsekration fasste die IBK auf ihrer Sitzung vom
14.Miérz 1933 in Miinchen den internen Beschluss, sich kiinftig nur dann an
anglikanischen Bischofsweihen zu beteiligen, wenn der Electus der katholi-
schen Richtung angehdrt (mitgeteilt von H.Rein). Dabei bleibt unklar, wie
sich dieser Entscheid zur im holldndischen Brief genannten «condition» ver-
hidlt; handelt es sich um eine formelle Beschlussfassung nach vorangegange-
nen miindlichen Abmachungen?

Ein solcher Beschluss steht in Spannung zu der in Bonn von anglikanischer
Seite gemachten ausdriicklichen Feststellung, dass eine Interkommunion mit
der ganzen Kirche von England, zu der die Evangelikalen als dauerndes und
geschatztes Element gehoren, erfolgen muss (Report of the Meeting... [s.
Anm. 13], 15; IKZ 27 [1931] 151). Eine Entsprechung bildet die Aussage von
Pfr. C. Neuhaus, einem engen Mitarbeiter von Bischof A.Kiiry in der IKZ, in
einem Vortrag auf dem 13. Internationalen Altkatholikenkongress 1934 in
Konstanz: «Ich sehe fiir uns eine Moglichkeit [zur Interkommunion] nur dort,
wo im wesentlichen die gemeinsame Auffassung {iber das kirchliche Amt, die
Sakramente und besonders iiber die Eucharistie herrscht, was bei den Anglo-
katholiken und den Orthodoxen der Fall ist» (IKZ 24 [1934] 224).

Die interne Abmachung der IBK nach 1931 ist, wie immer auch ihre prakti-
sche Auswirkung aussah, ein Indiz fiir ein altes altkatholisches Unbehagen ge-
geniiber den 39 Artikeln bzw. denjenigen Richtungen in der Kirche von Eng-
land, die sich gegen eine katholische Interpretation anglikanischer Lehrdusse-
rungen und Praxis wandten. Dies — und nicht das spezifisch holldndische
Problem der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen — spielte schon eine er-
kennbare Rolle bei der Zuriickhaltung deutscher Altkatholiken gegeniiber der
Moglichkeit einer zwischenkirchlichen Union oder Interkommunion mit den
Anglikanern im letzten Jahrhundert — vgl. z.B. die brieflichen Ausserungen
von Bischof Reinkens, Bischof Th. Weber und Prof. J. F. von Schulte an den
russisch-orthodoxen Freund der Altkatholiken, General A.Kirejew (IKZ 19
[1929] 30, 43f., 90, 111); die — nicht mit Namen gefiihrte — Polemik zwischen
Prof.J.Langen und dem engen Freund Bischof E. Herzogs, J.L. Weibel aus Lu-
zern (Deutscher Merkur 28 [1897] 25-27, 41f., 57f., 73f.); die Erlduterungen
von Prof. von Schulte zum Beschluss der 8. deutschen Synode, den Anglika-
nern auf deren Verlangen das heilige Abendmahl unter beiden Gestalten zu
reichen (Deutscher Merkur 28 [1897] 89f.; vgl. auch Antrag und Verhandlung
zu diesem Punkt auf der 8. Synode in Bonn im Mai 1883 in: Verhandlungen...,
Bonn 1883, 63-72, und die bischoflichen Ausfithrungsbestimmungen in: Amt-
liches Altkatholisches Kirchenblatt 6 (1883) Nr.4 vom 20. September); den re-
striktiven Kommentar (S. IX) der die Hirtenbriefe von Bischof Reinkens im
Jahr 1897 herausgebenden Synodalreprasentanz zum Hirtenbrief vom Novem-
ber 1881 (darin hatte Reinkens von seinem mit Bischof Herzog gemeinsam ge-
machten Besuch bei der Kirche von England berichtet und den «Brudergruss»
der «von wahrhaft katholischem Geist erfiillten anglicanischen Kirche» iiber-
mittelt, aber — anders als Herzog in seinem Hirtenbrief vom selben Jahr — kein
Wort iiber eine vollzogene kirchliche Gemeinschaft oder Interkommunion mit
den Anglikanern verlauten lassen).

Gewiss sind solche Stellungnahmen — aus der Schweiz wire hier noch Prof.

36



E. Michaud zu beriicksichtigen (z. B. RITh 5[1897] 153-155) — auch (aber nicht
nur) auf dem Hintergrund der damals gehegten Hoffnungen auf eine kirchli-
che Gemeinschaft mit der orthodoxen Kirche zu wiirdigen. Aber die genann-
ten Phidnomene in der anglikanischen Kirche bildeten fiir die altkatholischen
Bischofe auch unabhingig davon ein Problem, wie noch aus dem Protokoll
der ersten Bischofskonferenz vom September 1889 hervorgeht: «Solange sie
[die spanischen «Altkatholiken» — U.v. A.] diese 39 Artikel nicht fallenlassen,
konnen wir mit ihnen keine kirchliche Gemeinschaft halten» — eine Haltung,
die auch Bischof Reinkens vertrat und nicht nur die «konservativen» holldandi-
schen Bischofe (IKZ 79 [1989] 101; vgl. ferner E. Smit, Die weitere Entwick-
lung der Utrechter Union [der altkatholischen Bischéfe] von 1889 bis 1909,
ebd. 104-135, hier 112ff.).

Obgleich die Neununddreissig Artikel, die ja auch einer katholischen Inter-
pretation féhig sind (vgl. dazu E. Hammerschmidt, Die anglikanischen Auffas-
sungen von der Kirche und dem Amt und ihr Verhiltnis zu den Altkatholi-
schen, IKZ 48[1958] 96-124, 157-176) und iiberhaupt aus ihrem historischen
Kontext heraus zu verstehen sind (vgl. auch Subscription und Assent to the
Thirty-nine Articles. A Report of the Archbishops’ Commission on Christia
Doctrine, Londen 1968; Resolution 43 der Lambeth-Konferenz von 1968),
heute kein altkatholisch-anglikanisches Problem mehr darstellen und die
Frage der «katholischen» und «nicht-katholischen» Richtungen in der angli-
kanischen Kirche sich heute anders stellt als frither, so zeigt doch der er-
wihnte interne IBK-Beschluss, wie auch die von H. Rein ausgewertete Korre-
spondenz der altkatholischen Bischofe vor 1931, dass die altkatholische Seite
der anglikanischen Kirche gegeniiber zum Teil von Unsicherheiten und Zwei-
feln geplagt war und sich widerspriichlich verhielt, was aber nur die Wider-
spriichlichkeiten altkatholischer Ausserungen seit 1879 widerspiegelt.

Unabhéngig von der mir nicht bekannten effektiven Tragweite des IBK-Be-
schlusses sind die altkatholischen Beziehungen mit der Kirche von England,
die sich vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg und mit Hilfe der St. Willi-
brordsgesellschaft erfreulich entwickelten, in der Regel auf «anglokatholi-
sche» Teile beschrinkt geblieben, und auf dem Kontinent blieben, aus ver-
schiedenen Griinden (vgl. M. Parmentier, Evangelical Anglicans and Old Cath-
olics in 1931 [s. Anm. 14], 142), die Kontakte, wenn auch nicht iiberall, sparlich.

# Hier eine Zusammenstellung iiber die bisherigen Tagungen und die altka-
tholischen Delegierten der IBK: 1. Forum im September 1978 in Bossey GE:
Bischof. L.Gauthier und Prof. Dr. K. Stalder (beide Bern); 2. Forum im Juni
1979 in Genf: Bischof Gauthier; 3.Forum im Oktober 1980 in Glion VD:
Prof. Dr. P. Amiet (Wettingen/Bern); 4. Forum im Mairz 1985 in Bossey GE:
Pfr.Dr. U.von Arx (Hellikon AG); 5.Forum im Oktober 1990 in Budapest:
Prof. Dr. H. Aldenhoven (Oberdiessbach BE). Vgl. The three reports of the Fo-
rum on Bilateral Conversations, Faith and Order Paper 107, Genf 1981;
Fourth Forum on Bilateral Conversations. Report, Faith and Order Paper 125,
Genf 1985.

# Vgl. Apostolischer Glaube heute. Sonderdruck aus «Schritte zur sichtba-
ren Einheit — Lima 1982», Beiheft zur OR Nr.45, Frankfurt a. M. 1983.

0 Es ist bemerkenswert, dass die fiinf altkatholischen Bischéfe aus Holland,
Deutschland und der Schweiz, die sich 1889 mit ihren Kirchen zur Utrechter

37



Union vereinigten, ihre « Erkldrung an die katholische Kirche» «an den Papst,
an die Patriarchen der griechischen und an den Primas der anglikanischen
Kirche zu senden» beschlossen (Protokoll der Bischofs-Konferenz zu Utrecht
in der erzbischéflichen Wohnung den 24.September 1889, IKZ 79 [1989]
84-101, hier 100. Die «Erkldrung» wurde iiberdies noch den &sterreichischen
Altkatholiken zugestellt, deren Bistumsverweser Milos/Amandus Cech — 1888
gewihlt und seit 1896 mit Sitz in Warnsdorf — der Utrechter Erkldrung zu-
stimmte und in der Folge am 15.September 1890 in die Union aufgenommen
wurde).

Natiirlich konnte die Zusendung der Utrechter Erklarung an den Papst da-
mals nicht mehr als ein Pro-test sein; offizielle Gespriache auf lokaler und
iiberlokaler Ebene waren erst nach dem 2. Vatikanischen Konzil moglich, vgl.
die Dokumentation in der IKZ: 56 (1966) 234-244; 60 (1970) 200-204; 61
(1971) 75-78, dazu auch W. Pelz, Der Dialog zwischen der Alt-Katholischen
und der Romisch-Katholischen Kirche in Deutschland in den Jahren
1968-1973, 74 (1984) 85-128; ferner 77 (1987) 53—-61 und unter anderem die
Beitrige von W. Kiippers und U. Kiiry, 60 (1970) 124-198. Vgl. noch oben
Anm.5.

Im Zug der weiteren 6kumenischen Bewegung wussten sich die altkatholi-
schen Protagonisten der kirchlichen Einigungsbestrebungen in ihrer Ausrich-
tung auf Orthodoxe und Anglikaner noch von den Erfahrungen und Empfeh-
lungen der beiden ersten Weltkonferenzen fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung Lausanne 1927 und Edinburg 1937 bestitigt, insofern diese die Voraus-
setzungen schaffen wollen, «die es den einzelnen Kirchen erleichtern, in Uni-
onsverhandlungen mit Kirchen einzutreten, die ihnen am nichsten stehen»
(A. Kiiry, Die 6kumenische Bewegung, in: IKZ 38[1948] 228-236, hier 229, mit
Hinweis auf die altkatholisch-anglikanischen und altkatholisch-orthodoxen
Beziehungen auf S.231. Vgl. schon die Resolution des 10. Internationalen Alt-
katholikenkongresses von 1925 in Bern: «Nichstes Ziel ist die Interkommu-
nion der katholischen Kirchen... Endziel ist die eine allgemeine christliche
Kirche» (IKZ 15[1925], 265). Natiirlich bedeutet dies alles durchaus nicht,
dass es verboten wire, dass auch die aus der Reformation hervorgegangenen
Kirchen (wieder) in den Brennpunkt der altkatholischen Kircheneinigungsbe-
miithungen treten. Bloss sollte dies nicht so geschehen, dass frither auf der ge-
nannten Referenzbasis Erreichtes in Frage gestellt wird und dann doch das
eintrifft, was nach dem vielzitierten Wort von Déllinger zu vermeiden ist, nim-
lich dass die eine Kluft auf Kosten der anderen ausgefiillt wird; sein Rat ist
auch ohne Anwendung auf andere Verhiltnisse nach wie vor beherzigenswert:
«... jedenfalls ist es fiir Glieder der lateinisch-katholischen Kirche unerlisslich,
dass sie, sobald sie in henotische Verhandlungen mit Protestanten eintreten
(von ihnen gilt, dass «in kirchlicher Beziehung die Kluft zwischen ihnen> und
Katholiken <eine grossere ist als jene, welche die Katholiken von den Gliedern
der griechisch-russischen Kirche trennt>, nur mit steter Riicksichtnahme auf
die anatolische Kirche, oder besser noch, mit Zuziehung von Angehorigen der-
selben zu Werke gehen; sonst méchte das Bestreben, eine Kluft auszufiillen,
zur Erweiterung und Vertiefung einer andern fithren, deren Verschwinden
doch nicht minder wiinschenswerth, nicht minder von oben geboten ist. Und
wollten wir die englische Kirche in unseren Bestrebungen bei Seite lassen, so

38



wiirde uns in der goldenen Kette, deren Risse wir zu entfernen, deren Zusam-
menschliessung wir herzustellen wiinschen, ein eben so unentbehrliches als
kostbares Mittelglied fehlen» (Uber die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen. Sieben Vortrige, gehalten zu Miinchen im Jahr 1872, Miinchen 1888,
33f).

51 Natiirlich sind auch die - freilich kaum aktualisierten — Beziehungen auf-
grund der in Anm. 8 genannten Ubereinkunft von Wien 1965 zu nennen. Sonst
hat, mit Ausnahme der deutschen altkatholischen Kirche, keine andere altka-
tholische Ortskirche eine gemeinsam vereinbarte Regelung iiber eine Abend-
mahlsgemeinschaft mit einer anderen Kirche (wobei selbstverstindlich die
AKD-EKD-Vereinbarung keine «Interkommunion» im Sinn der Bonner Ver-
einbarung von 1931 ist).

Nicht ganz klar ist die Art der kirchlichen Gemeinschaft zwischen den Orts-
kirchen der Utrechter Union und der Altkatholischen Kirche der Mariaviten
in Polen, die einen Zweig der Mariaviten darstellen, die von 1909 bis 1924 zur
Utrechter Union gehorten. Seit 1979 hat die IBK mehrmals iiber die Frage der
Aufnahme der Mariaviten in die Utrechter Union debattiert. Dass eine solche
bislang nicht erfolgt ist, hat mit dem ekklesiologischen Grundsatz zu tun, dass
in einem Land nicht zwei parallele Jurisdiktionen derselben Kirche bestehen
koénnen, was aber in Polen der Fall wire: neben den Mariaviten gibt es ja die
zur Utrechter Union gehérende Polnisch-Katholische Kirche, die aus einem
1924 von der PNCC gegriindeten, in den 1950er Jahren von Amerika unabhin-
gig gewordenen Missionsbistum hervorgegangen ist und heute drei Bistiimer
umfasst. Da eine Vereinigung der beiden Kirchen (wegen nicht-theologischer
Faktoren) zur Zeit nicht in Aussicht steht, hat die IBK im Februar 1985 be-
schlossen, die einzelnen altkatholischen Ortskirchen einzuladen, mit den Ma-
riaviten vorldufig kirchliche Gemeinschaft im Sinn einer Interkommunion (im
Sprachgebrauch von 1931) aufzunehmen, wie sie de facto auch zwischen den
beiden polnischen Kirchen besteht. M. W. ist bisher nur die Kirche von Hol-
land im Mairz 1988 diesem Vorschlag gefolgt. Ndheres siehe in der Habilita-
tionsschrift von H. Rein. .

52 M. E. bestehen hier auch noch Informationsprobleme: auch der interes-
sierte Altkatholik ist nur schwer in der Lage, die vielfiltigen «sakramentalen»
Beziehungen der verschiedenen Kirchen der antlikanischen Gemeinschaft mit
anderen Kirchen und deren Voraussetzungen zu iiberschauen — Beziehungen
und Voraussetzungen also, die mit denen der altkatholisch-anglikanischen Ge-
meinschaft aufgrund der Bonner Vereinbarung vergleichbar sind.

Unbekannt waren den altkatholischen Konferenzteilnehmern auch die in ei-
nem Vortrag erwdhnten «Ecumenical Canons» (Canon B43: Of Relations
with Other Churches; Canon B44: Of Local Ecumenical Projects) der Kirche
von England. Es wire wiinschenswert, wenn eine diesbeziigliche Ubersicht fiir
eine der ndchsten Konferenzen erarbeitet wiirde.

>3 Ich selbst erfahre diese Krise am deutlichsten in meinen — selbstverstind-
lich subjektiven — Wahrnehmungen deutscher altkatholischer Ausserungen,
die mir darauf hinauszulaufen scheinen, dass eine altkatholische Prisenz ei-
gentlich nur noch in einem Dreieckverhiltnis mit Anglikanern und Luther-
anern bzw. EKD sinnvoll ist (wobei dann neben den Konvergenzerklarungen
von Lima der «Niagara-Bericht» und die «Meissener Gemeinsame Feststel-

39



lung» die willkommenen theologischen Referenztexte sind). Die altkatholisch-
orthodoxe Aufgabe scheint praktisch abgeschrieben und die rémisch-katholi-
sche Kirche noch fiir (nicht offizielle) polemische Ausfille in der Kirchen-
presse gut zu sein.

Wichtiger ist, ob die in der Utrechter Union vereinigten Kirchen — und da
besonders die westeuropédischen — noch zu einem gemeinsamen dkumenischen
Vorgehen fihig sind. Zweifel daran scheint auch C. Oeyen zu haben, wenn er
in seinem Aufsatz «Hundert Jahre nach Dollinger: die Utrechter Union
heute» (OR 39 [1990] 66-76) in einem Pliddoyer fiir grossere Selbstindigkeit
der einzelnen Nationalkirchen schreibt: « Warum sollten nicht etwa in einem
ersten Schritt die Altkatholischen Kirchen in Holland und USA einen Vertrag
mit der romisch-katholischen Kirche schliessen, die Schweizer und Polen etwa
mit den Orthodoxen, die Deutschen mit den Evangelischen, ohne die Gemein-
schaft untereinander aufzugeben?» Das wiirde zwar das Ende der Utrechter
Union im Sinn der geltenden «Utrechter Vereinbarung» bedeuten. Es ist aber
zuzugeben, dass Prof.Oeyen von solchen Uberlegungen her konsequent han-
delte, als er auf der 49. ordentlichen Bistumssynode der deutschen altkatholi-
schen Kirche im Mai 1989 in Mainz einen (in der Folge angenommenen) An-
trag stellte, der die Eucharistievereinbarung zwischen der Altkatholischen und
der Evangelischen Kirche Deutschlands erneut bekriftigte und den Nichtbilli-
gungsbeschluss der IBK von 1988 zuriickwies — und dies trotz den Bitten des
anwesenden fritheren Erzbischofs von Utrecht, M. Kok, darauf zu verzichten.

54 Zu den Fragen gehort nach wie vor die gekiindigte «Interkommunion
zwischen Altkatholiken und Anglikanern» in Nordamerika. Dariiber wurde in
Morschach nur am Rand gesprochen. Bedauert, ja missbilligt wurde die Nach-
richt von der Ordination «sub conditione» zweier zur PNCC iibergetretener
Priester der Episkopalkirche, die selber Zweifel an der Giltigkeit ihrer Weihe
gedussert haben sollen.

55 Die Bonner Vereinbarung kann verschieden interpretiert und in eine dku-
menische Strategie eingeordnet werden. Sie kann folgendes implizieren: die
erste Stufe einer Gemeinschaft zweier Kirchen auf dem Weg zu «organischer
Einheit»; die abschliessende Stufe einer Gemeinschaft zweier Ortskirchen in
verschiedenen geographischen Gebieten oder von verschiedener nationaler
Herkunft; die Ermoglichung von Abendmahlsgemeinschaft ohne weitere sa-
kramentale oder verfassungsméissige Konsequenzen.

Bei den Bischofen und Geistlichen, die auf den Konvokationen von Canter-
bury und York 1932 der Bonner Vereinbarung zustimmten, gab es iibrigens
eine ganze Reihe von Votanten, welche die Bonner Vereinbarung in erster Li-
nie unter dem Gesichtspunkt ihrer prinzipiellen Verwendbarkeit — vor allem
wegen Punkt 3 — fiir eine Interkommunion mit anderen Kirchen (vor allem mit
den englischen Freikirchen) guthiessen und nur in zweiter Linie am konkreten
Partner, den Altkatholiken, sich interessiert zeigten.

Es wire interessant, all die Fille kennenzulernen, wo eine anglikanische
Kirche bei einer Interkommunionsregelung mit einer andern Kirche den Text
der Bonner Vereinbarung ganz oder teilweise oder sinngemiss zugrunde gelegt
hat. Einige Beispiele sind bekannt. Zur einzigen weiteren altkatholischen An-
wendung der Bonner Vereinbarung im Jahr 1965 vgl. oben Anm. 8.

40



	Zwischen Krise und Stabilität : Bericht über die Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen in Toronto 1987 und Morschach 1990

