
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 81 (1991)

Heft: 1

Artikel: Zwischen Krise und Stabilität : Bericht über die Anglikanisch-
Altkatholischen Theologenkonferenzen in Toronto 1987 und Morschach
1990

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Krise und Stabilität

Bericht über die Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen
in Toronto 1987 und Morschach 1990 «

Vom 7. bis 1 I.Juli 1987 versammelte sich auf Einladung der beiden

anglikanischen Kirchen von Nordamerika, der Protestant Episcopal
Church in the USA (PECUSA) und der Anglican Church of Canada,
die Internationale Anglikanisch-Altkatholische Theologenkonferenz
zum ersten Mal auf amerikanischem Boden, und zwar im Trinity College

in Toronto. Es lassen sich zwei Gründe für diese Wahl anführen.
Einmal sollte die übereuropäische Dimension der anglikanisch-altkatholischen

Gemeinschaft und folglich auch der Theologenkonferenzen
markiert werden2. Zum andern ist gerade in Nordamerika die

anglikanisch-altkatholische Beziehung insofern gestört, als die dortige
altkatholische Kirche, die Polish National Catholic Church in den
USA und Canada (PNCC), die bestehende Interkommunion mit den

anglikanischen Kirchen nach deren Entscheidung 1976, Frauen zu
ordinieren, durch Beschluss ihrer 15. Generalsynode im Oktober 1978

mit Dreiviertelsmehrheit der Stimmen aufkündigte3. Das hat sich auf
der Konferenz so ausgewirkt, dass die PNCC-Teilnehmer an anglikanischen

Eucharistiefeiern, die von einem kanadischen bzw. amerikanischen

Anglikaner geleitet wurden, nicht kommunizierten, wohl aber
an derjenigen, welcher der englische Co-Präsident vorstand, während
die europäischen Altkatholiken (inklusive des polnischen Vertreters)
an allen anglikanischen Eucharistiefeiern zu kommunizieren frei
waren, da ihre Kirchen die Gemeinschaft mit den nordamerikanischen
Anglikanern nicht aufgehoben haben4. Die amerikanischen Anglikaner

ihrerseits waren im ungewissen, ob sie beim Sakramentsempfang
im Eröffnungsgottesdienst in der St. John the Baptist Polish National
Catholic Cathedral willkommen waren oder nicht.

Trotz dieser Sachlage besteht seit 1983 wieder ein offizieller Kontakt

zwischen der PNCC und den beiden anglikanischen Kirchen in
der «North American Working Group». Sie wurde auf Initiative der
beiden Co-Präsidenten der Theologenkonferenz durch Beschluss der
jeweiligen Kirchenleitungen ins Leben gerufen und 1985 noch durch
die Ökumenischen Kommissionen der PECUSA und der Anglican
Church of Canada sowie durch die 16. Generalsynode der PNCC
autorisiert, im Blick auf Angelegenheiten der Internationalen Anglika-

I



nisch-Altkatholischen Theologenkonferenz und auf gemeinsame
ökumenische Beziehungen den Dialog zwischen PNCC und Anglikanern
fortzusetzen. Sie besteht aus je vier Vertretern der beiden Seiten, und
sie versammelte sich zwischen November 1983 und Juli 1987 elfmal in
Buffalo und Toronto5. Ein Teil der bisherigen Arbeit der Working
Group - eine Bestandesaufnahme der Beziehungen der beiden
Kirchen zueinander - bildete denn auch einen Gegenstand dieser Konferenz.

Die Tagung in Toronto war schliesslich noch insofern ein Novum,
dass über die Delegierten der Kirche hinaus noch weitere interessierte
Leute aus den drei nordamerikanischen Kirchen eingeladen waren -
darunter erstmals drei zum Presbyterat ordinierte Anglikanerinnen -,
wohl um sie mit europäischen Altkatholiken in Kontakt zu bringen.
Es mag aber bezweifelt werden, ob die hohe Teilnehmerzahl (36) sich

für die Arbeit der Konferenz günstig ausgewirkt hat.
Die anglikanische Seite stand erstmals unter der Leitung von

Rt. Rev. Colin Docker, dem Bischof von Horsham, der als Suffragan
des Bischofs von Chichester, Dr. E. Kemp, diesen als anglikanischen
Co-Präsidenten ablöste. 8 Delegierte vertraten die Kirchen von
England, Wales, der USA und Kanada, dazu kamen noch 11 weitere
Teilnehmer aus Nordamerika. Die altkatholische Delegation führte
erstmals Bischof Dr. Sigisbert Kraft (Bonn) an, der in der Eigenschaft als

altkatholischer Co-Präsident dem früheren Bischof von Haarlem,
G.A. van Kleef, bzw. dem Alterzbischof von Utrecht, M.Kok,
nachfolgte. Ihr gehörten weiter an: Most Rev. J.Swantek (Scranton PA),
Rt. Rev. J. Nieminski (Toronto), Rt. Rev. Th. Gnat (Manchester NH),
Dr. M.Parmentier (Hilversum), Dekan E.Nickel (Freiburg i.Br.), Rev.

D.Schuld (London), Prof.Dr. U. von Arx (Liebefeld/Bern), Very Rev.

R. Nemkovich (Westfield MA), Very Rev. St. Skrzypek (New York
Mills NY) und Kanzler R. Dabrowski (Warschau); dazu kamen noch 6

weitere Teilnehmer der PNCC, darunter eine Frau.
Zum Tagungsthema «Kirchen und Kirchengemeinschaft» gab es

die folgenden Referate und Diskussionen:
Am 8.Juli referierte Prof.Dr. U. von Arx über «Eucharist and

Ecclesial Communion - Aspects of Koinonia in the New Testament». Er
stellte die Eucharistie zunächst in den Zusammenhang mit der in den

synoptischen Evangelien überlieferten Mahlpraxis Jesu und des letzten

Mahles Jesu mit seinen Jüngern, um die implizierten gemein-
schaftsstiftenden Elemente aufzuzeigen. Dann kam er, anhand von
1 Kor 10.11, auf die paulinische Sicht der gemeinschaftseröffnenden



und -fordernden Dimension des Herrenmahls zu sprechen und schloss

mit einem Ausblick auf die altkirchliche Aufnahme des dabei sichtbar
werdenden Zusammenhangs von eucharistischer und kirchlicher
Gemeinschaft, der es fraglich erscheinen lässt, ob die heute geübten
Formen eucharistischer Gemeinschaft bei nach wie vor bestehenden
Differenzen im Wesentlichen des Glaubens und der Kirchenordnung
(Amt), die für die Katholizität der Kirche als konstitutiv gelten, von
einer altkirchlich orientierten Optik her zu rechtfertigen sind.

Prof. Dr. J.R.Wright (New York NY) ging in seinem Korreferat
«Koinonia Today in Ecumenical Dialogue» vor allem auf die
diesbezüglichen Darlegungen der Anglikanisch-Römisch-katholischen
Internationalen Kommission in ihrem Bericht «Authority in the Church I»
von 1976 ein6.

Die darauffolgende und auch im Anschluss an andere Referate
beiläufig wieder aufbrechende Diskussion über die Praxis des sog.
«eucharistie sharing» bei fehlender Kirchengemeinschaft aufgrund einer
hinreichenden Übereinstimmung im Glauben und in der Kirchenordnung

blieb kontrovers, ohne dass die Scheidungslinie entlang der
konfessionellen Grenzen verlaufen wäre. Ansatzweise wurde aber deutlich,

warum diese Praxis nicht als problematisch empfunden wird: Die
Kirche wurde im Westen zunehmend nicht mehr als Gemeinschaft
von Ortskirchen oder Ortskirchenverbänden gesehen, sondern als eine

einzige, gewissermassen universale «Orts»kirche mit dem Papst als

ihrem einen Oberhaupt. Nach dem Verlust der Erfahrung einer sichtbaren

Einheit im Gefolge von Reformation und Gegenreformation
wurde die eine und universale Kirche unsichtbar, aber in den
ökumenischen Bemühungen doch als eine Vorgabe aufgefasst, die es

rechtfertigt, auch bei noch nicht sichtbar gewordener Übereinstimmung im
Glauben zwischenkirchliche Formen von Eucharistiegemeinschaft zu
praktizieren. Darüber hinaus ist noch eine weitere Entwicklung zu
berücksichtigen: im Westen ist die Eucharistie immer mehr als ein
Sakrament unter anderen, als ein Gnadenmittel, das die Kirche verwaltet,

betrachtet worden.
Ein altkirchlich orientierter (und auch im Osten meist vertretener)

ortskirchentheologischer Ansatz hat jedoch mit dieser Praxis insofern
Mühe, als er von konkreten und sichtbaren Ortskirchen oder
Ortskirchengruppen ausgeht und ihm der enge Zusammenhang von eucharistischer

und ekklesialer Gemeinschaft viel evidenter ist. Diese Fragen
sollten unbedingt noch weiter studiert werden, auch im inneraltkatho-
lischen Kontext.



Am Morgen des 9.Juli sprach Bischof Dr. S.Kraft über «Liturgy
and Terminology - How Do We Speak of Ecumenical Community in
the Divine Service?». Im Zusammenhang der liturgischen Reformen,
die in den letzten Jahren viele Kirchen aufgrund einer Orientierung an
den liturgischen Quellen der Alten Kirche erfahren liessen, dass sie in
einer gemeinsamen Gebetstradition stehen, ist zu fragen, ob konfessionell

geprägte Termini (wie «Liturgie», «zelebrieren» für den Priester

allein; «Kommunion» als ein auf den Empfang der geheiligten
Gaben beschränkter Vorgang), Fragestellungen (wie die nach dem

Moment der Wandlung im Eucharistiegebet) und Praxisformen (wie
die Konzelebration als lautes Mitsprechen des eucharistischen Gebets

durch die anwesenden Priester) noch sinnvoll sind. Gegenüber den in
Lund 1952 vorgeschlagenen Definitionen für die Bezeichnung
verschiedener Formen zwischenkirchlicher Gemeinschaft sind neue
Termini zu suchen, die auch den neuen Formen gemeinschaftlicher
eucharistischer Praxis besser entsprechen.

In den beiden anglikanischen Korreferaten von Rev. D. Holeton
(Toronto) und Rev. I.Cundy (Durham) klang die Hoffnung an, dass die in
den verschiedenen Kirchen vielfach parallel verlaufenden liturgischen
Reformen auch zu einer grösseren Konvergenz im Glaubensverständnis

führen im Sinne des Zusammenhangs von lex orandi - lex credendi.
Am Nachmittag fand ein Podiumsgespräch zum Thema «Local

Ecclesiology: Problems and Progress in North America Today» statt.
Die einführenden Voten gaben Rev. B. Prideaux (Toronto) von der
anglikanischen Kirche Kanadas, L.J.Orzell (Fayetteville NC) von der
PNCC und Rev. Elizabeth Turner (New York NY) von der PECUSA
ab, die besonders für die Europäer informativ waren.

Am 10. Juli kamen dann speziell die besonderen Verhältnisse und
Probleme zwischen den altkatholischen und anglikanischen Kirchen
auf dem nordamerikanischen Kontinent zur Sprache. Rev. Prof.

J.R.Wright wies in seinem Referat «Intercommunion and Full
Communion» auf, dass die von der Lambeth-Konferenz von 1958
eingeführte und von der IBK 1961 übernommene Sprachregelung, wonach
die seit 1931 bestehende Beziehung zwischen der altkatholischen und
der anglikanischen Kirchengemeinschaft «full communion» bezeichnet

wird, in Nordamerika nicht (PNCC) oder nur teilweise bzw.
vorübergehend (PECUSA) rezipiert wurde. Er warf überdies die Frage

auf, ob die Aufkündigung der «sacramental intercommunion» etwa

gar nicht die Aufkündigung der Bonner Vereinbarung von 1931 oder

nur die von Punkt 2 impliziere.



Stellungnahmen und Ergänzungen zu seinen Ausführungen lieferten

die folgenden Korreferenten: L.J.Orzell wusste in seinem Beitrag
«Models of <Communion>: A Polish National Catholic Perspective»
noch von einer weiteren terminologischen Verwirrung zu berichten, da
der frühere Prime Bishop Th.F. Zielinski erklärt hatte, es sei nur die
«sacramental intercommunion» beendet, nicht aber «intercommunion»

im Sinne von «cordial relationship» - eine Unterscheidung, die
freilich nicht hilfreich sei. Er machte aber klar, dass nach dem
Verständnis der PNCC die Beziehungen mit den anglikanischen Kirchen
von Nordamerika wieder so seien wie vor 1946, ohne dass damit die
Bonner Vereinbarung als solche abgelehnt worden sei; sie werde nur
nicht mehr auf die PECUSA und die Anglican Church of Canada
angewendet. Er stellte dann verschiedene Modelle zwischenkirchlicher
Beziehungen samt ihren Voraussetzungen unter den Stichwörtern
«full communion», «intercommunion» und «restricted communio in
sacris» für mögliche oder wünschenswerte Beziehungen der PNCC zu
andern Kirchen zur Diskussion. Nach seinen Ausführungen will die
PNCC die Aufnahme, Aufrechterhaltung und Aufhebung
zwischenkirchlicher Beziehungen in einer Weise regeln, die einen fragen lässt,
ob hier ein Konflikt mit Art. 5,1 und 10,1 der Utrechter Vereinbarung
in der Fassung von 1974 entstehen könnte7.

Dr. M. Parmentier wandte gegen Orzell ein, dass er ein zu einseitiges

Bild vom Zustand der PNCC/PECUSA-Beziehungen zeichne, da

ja immer noch Einladungen vom PNCC-Klerus an Anglikaner zum
Kommunionempfang ergehen. Er erwähnte auch die Probleme der
altkatholischen Seite in Europa bei ihren Beziehungen mit Anglikanern

und Protestanten auf dem Hintergrund des bald zu Ende gehenden

orthodox-altkatholischen Dialogs auf Kommissionsebene.
Dr. W. C. Platt (New York) von der PECUSA befasste sich unter

anderem mit den inhärenten Schwächen der Bonner Vereinbarung.
Ich brauche auf die in diesem Themenblock verhandelten Fragen

deswegen nicht weiter einzugehen, da eine grössere Arbeit von Dr.
Platt, die im Auftrag der «North American Working Group» entstanden

ist und die auch Prof. Wright seinen Ausführungen zugrunde
legte, zusammen mit einer Stellungnahme von PNCC-Seite,
demnächst in dieser Zeitschrift erscheinen soll8.

Am Nachmittag sprach Rt. Rev. E. Knapp-Fisher (Chichester) über
«Unity in Diversity - The Ordination of Women». Er schilderte
zunächst die Grundelemente christlicher Einheit und äusserte dann
seine Bedenken, dass die von einigen Provinzen eingeführte Frauenor-



dination die vielgerühmte anglikanische «comprehensiveness» in
Lehre und Praxis strapaziere und die inneranglikanische Gemeinschaft

sowie auch andere ökumenische Aufgaben beeinträchtige.
Keine Zustimmung zu dieser Einschätzung erfuhr er von den Korreferenten

Rev. Victoria Matthews (Toronto), Mrs. Cheryl Gaszak
(Milwaukee WI) von der PNCC und Rev. D. Schuld.

Die Konferenz produzierte keine gemeinsame Erklärung, sondern
verabschiedete am 1 I.Juli ein Aide-Mémoire mit einer Reihe von
Themen, die im Sinne einer Klärung und Stärkung der anglikanisch-altkatholischen

Beziehungen der Bearbeitung durch künftige Konferenzen
harren.

Eines der im Aide-Mémoire von 1987 genannten, weiterer «exploration»

bedürftiger Themen wurde denn auch für die Anglikanisch-Altkatholische

Theologenkonferenz vom 22.-26. August 1990 in
Morschach SZ (St.-Antonius-Haus, Mattli) als Tagungsthema gewählt: die
Bonner Vereinbarung von 19319. Der Anstoss für diese Wahl kam freilich

von aussen, nämlich vom Festvortrag, den der orthodoxe Metropolit

der Schweiz, Dr. Damaskinos Papandreou, im Rahmen der
Hundertjahrfeier der Utrechter Union am 22. September 1989 in der Aula
der alten Reichsuniversität über «Die Bedeutung der Utrechter Union
aus orthodoxer Sicht» gehalten hatte10. Darin kam er nach einer
positiven Würdigung der Utrechter Vereinbarung und der Utrechter
Erklärung" sowie auch des über hundertjährigen altkatholisch-orthodoxen
Annäherungsprozesses, der in den erfolgreichen Abschluss des
offiziellen theologischen Dialogs einmündete, auf die bestehende kirchliche

Gemeinschaft zwischen Anglikanern und Altkatholiken zu
sprechen. Diese Beziehung, so führte er aus, sei für die orthodoxe Seite

nach wie vor insofern ein Problem, als sie mit den sonst festgestellten
ekklesiologischen Übereinstimmungen zwischen Orthodoxen und
Altkatholiken, wie auch mit dem ersten Artikel der Utrechter Erklärung,
in Spannung, wenn nicht gar in Widerspruch stehe; die Art und Weise
dieser Gemeinschaft bilde das Haupthindernis, den Einigungsprozess
zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Seite voranzutreiben.

Er sagte dann wörtlich: «Im Blick auf die anglikanisch-altkatholische

Interkommunion mussten sich meines Erachtens die Altkatholiken

folgende Fragen stellen: a) Die Interkommunion scheint insofern
problematisch zu sein, als ihre Voraussetzungen unklar sind, wie sich

bei ihrer Vorbereitung und ihrem Abschluss gezeigt hat. Viele
Probleme hinsichtlich unterschiedlicher Lehre und Praxis der beiden Kir-



chen wurden mehr überspielt als wirklich ins Auge gefasst oder gar
gelöst. Müsste nicht die altkatholische Kirche dies zumindest offiziell
feststellen? b) Sollte die Interkommunion mit den Anglikanern nicht
neu und ernsthaft untersucht werden sowohl im Geist der Utrechter
Erklärung und des Willens zur altkatholischen Identität als auch im
Wissen darum, dass eine Kirchengemeinschaft einerseits ohne Not
nicht gebrochen werden darf, andrerseits aber der Wille zu ihrer
Aufrechterhaltung nicht zu einer Verdrängung der gegebenen Probleme
führen darf?»12

Schon auf der anschliessenden Sitzung der IBK in Amersfoort
schlug Bischof Colin Docker vor, diese Anfragen auf der bevorstehenden

Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenz aufzunehmen,
und er fand dabei auch bei altkatholischen Bischöfen Gehör. In der

Folge wurde ein Arbeitsprogramm entworfen, das einmal die
Voraussetzungen der Bonner Vereinbarung thematisierte, nämlich dass jede
der beiden Kirchen von der anderen glaube, sie «halte alles Wesentliche

des christlichen Glaubens fest», was wiederum die Voraussetzung
ist für die in Punkt 1 ausgesprochene gegenseitige Anerkennung der
Katholizität der anderen Kirche und die in Punkt 2 ausgesprochene
gegenseitige Zulassung zu den Sakramenten13.

Es wurden drei Teilbereiche unterschieden:
a) «Alles Wesentliche des christlichen Glaubens» - Die Vereinbarung

von Bonn untersucht in der Perspektive von 1930/1931 ;

b) «Alles Wesentliche des christlichen Glaubens» - Die Vereinbarung
von Bonn untersucht in der Perspektive der Entwicklungea in den
beiden Kirchen seit 1931;

c) Die Vereinbarung von Bonn - Verwirklichung und Stellenwert in
unseren Kirchen heute.

Bei a) ging es darum, die im Text der Vereinbarung nicht explizit
genannten Elemente des «Wesentlichen des christlichen Glaubens»
aus den Äusserungen der in Bonn miteinander konferierenden
Kommissionsmitglieder und der kirchlichen Dokumente, auf die sie sich
beriefen, auf dem Hintergrund der damaligen ökumenischen
Bestrebungen zu rekonstruieren. Bei b) war die Aufgabe gestellt, zu untersuchen,

ob durch die ökumenischen Aufbrüche der letzten 60 Jahre noch
dieselben Elemente als wesentlich für den christlichen Glauben und
konstitutiv für die Katholizität der Kirche gelten, wie sie 1931

vorauszusetzen sind, und ob es auch andere Modelle und Vorstellungen
kirchlicher Einheit gibt, die es nahelegen, die Bonner Vereinbarung zu
modifizieren. Bei c) schliesslich waren die praktischen Auswirkungen



auf verschiedenen Ebenen und auch der Status der Bonner Vereinbarung

im Leben der beiden Kirchen seit 1931 zu eruieren und allenfalls
Vorschläge zu machen, wie die kirchliche Gemeinschaft von Anglikanern

und Altkatholiken theologisch und praktisch verbessert und
vertieft werden kann.

Das hier in Grundzügen skizzierte Arbeitsprogramm erwies sich

freilich als zu aufwendig, als dass die angefragten Referenten in der
relativ kurzen zur Verfügung stehenden Zeit hätten die nötigen
Forschungen anstellen können. So kamen in den Referaten nur
Teilaspekte zur Sprache.

Die Grösse der Konferenz blieb diesmal in gewohntem Rahmen.
Der Bischof von Horsham, Rt. Rev. C. Docker, führte die Anglikaner
mit 7 weiteren Delegierten an, welche die Kirchen von England, Wales,

der USA und aus der dritten Welt vertraten; unter ihnen war auch

der Bischof von Repton (Suffragan des Bischofs von Derby), Rt. Rev.

Henry Richmond, der von 1991 an als anglikanischer Co-Präsident
wirken wird. Die altkatholische Vertretung umfasste Bischof Dr.
S.Kraft (Bonn), Dr. M.Parmentier (Hilversum), Dekan E.Nickel
(Freiburg i.Br.), Prof.Dr. U. von Arx (Liebefeld/Bern), Prof.Dr.
H.Aldenhoven (Oberdiessbach BE) als Experten, Pfr.Dr. H.Rein
(Wallbach AG) als Gastreferenten, Pfr. E. Ickelsheimer (Klagenfurt)
und Very Rev. St. Skrzypek (New York Mills NY); der angekündigte
polnische Vertreter, Pfr. Dr. K. Pikulski, traf nicht ein. Als Übersetzer

kam gelegentlich Dr.habil. Th.Schnitker (Münster i.W.) zum Einsatz.

Zum ersten Teilbereich des Tagungsthemas referierten Prof.Dr.
J. R. Wright (New York NY) und Pfr. Dr. H. Rein. Wright zeigte
anhand von Äusserungen einiger der an den Bonner Gesprächen
beteiligten Theologen14, dass diese nicht völlig kongruente Auffassungen
über «alles Wesentliche des Glaubens» hatten: Bischof A.C. Headlam

von Gloucester, der damalige Leiter der anglikanischen Delegation,
fasste - wie viele andere Anglikaner auch - das Lambeth-Quadrilate-
ral als eine Umschreibung des Wesentlichen auf, also als terminus ad

quem im Blick auf die Ermöglichung kirchlicher Gemeinschaft15,
obwohl es ursprünglich als terminus a quo, als Ausgangspunkt für weitere

Übereinstimmungen zum Zweck kirchlicher Einigung gedacht
war16. Der die Evangelicals vertretende Rev. G.F.Graham-Brown, der

die Bonner Vereinbarung als anwendbar für eine Interkommunion mit
den englischen Freikirchen hielt, schränkte die «essentials» noch

mehr ein (ohne den historischen Episkopat17). Der spätere Erzbischof

von Utrecht A. Rinkel dagegen konnte etwas plerophorer von den Eie-



menten, welche die Katholizität der Kirche ausmachen, reden. Von
den Neueren erwähnte Wright den früheren anglikanischen Co-Präsi-
denten, Bischof E. Kemp von Chichester, der «serious differences of
theology and practice in the realm of ordination» - und das heisst
konkret die anglikanische und altkatholische Differenz hinsichtlich
der Frauenordination - für im Widerspruch stehend mit Punkt 3 der
Bonner Vereinbarung hält18. Die Entscheidung von 1931, in der
Vereinbarung jede Aussage über den gemeinsamen Glauben zu vermeiden,

ist von den einen als weise Beschränkung19, von andern aber, wie
z. B. Lukas Vischer in seinem Vortrag zur Fünfzigjahrfeier der Bonner
Vereinbarung am 6. November 1981 in Utrecht, als Mangel beurteilt
worden: Kirchen sind auch bekennende Kirchen, und das seien die

Anglikaner und Altkatholiken miteinander nicht gewesen, so dass

«die theologische und kirchliche Entwicklung in den beiden Kirchen
durch die fünf Jahrzehnte hindurch getrennt verlaufen ist»20. Ein
weiterer Mangel ist, dass die Bonner Vereinbarung keine Vorkehren trifft,
dass die beiden Kirchen miteinander in regelmässigem Kontakt bleiben

und sich nicht im Verständnis des Wesentlichen des Glaubens
angesichts neuer ökumenischer Herausforderungen auseinanderleben21.

Wright kam am Ende auf neuere gemeinsame Texte mit ausführlichen
Glaubensaussagen (z.B. auch die orthodox-altkatholischen Dialogtexte)

zu sprechen, bei denen allenfalls gefragt werden mag, ob sie das

Wesentliche des Glaubens abschliessend umschreiben wollen, aber
seiner Meinung nach ist ein derartiges Unterfangen praktisch nicht
möglich.

H. Rein wurde deswegen für einen Tag als Gastreferent eingeladen,
weil er sich in seiner entstehenden Habilitationsschrift mit den
wechselseitigen Beziehungen von Altkatholiken, Anglikanern und Orthodoxen

befasst. Er legte auf der Konferenz eine Zusammenfassung
eines längeren Textes, der den Teilnehmern vorher zugesandt worden

war, vor. Er ging einmal auf die Befürchtungen ein, welche die
anglikanisch-altkatholischen und anglikanisch-orthodoxen Gespräche
während der Lambeth-Konferenz von 193022 in den Kreisen der Low
Church weckten23, was dann dazu führte, dass in der anglikanischen
Delegation für Bonn 1931 das ganze Spektrum von anglikanischer
«churchmanship» repräsentiert war und die Altkatholiken auch mit
evangelikalen Ansichten zu verschiedenen aufgeworfenen Themen
konfrontiert wurden24. Nach Rein trachteten beide Seiten in Bonn

«nur» noch danach, eine Interkommunion abzuschliessen, die im
Unterschied zur «union» bzw. «reunion» eines geringeren Grades von



Übereinstimmung in Lehre und Praxis - eben nur im Wesentlichen -
bedarf25.

Besonders interessant war, dass Rein dank Archivforschungen
etwas Licht auf das Rätsel der sog. Wiener Modifikation der Bonner
Vereinbarung werfen konnte. Bei ihrem Beschluss, namens der
altkatholischen Kirchen der Utrechter Union die offizielle Interkommunion

mit der anglikanischen Kirche herzustellen, hat die IBK auf ihrer
Sitzung vom 7. September 1931 in Wien bekanntlich nicht einfach den

Drei-Punkte-Text von Bonn ratifiziert, sondern mit einem abgeänderten

Drei-Punkte-Text ihren Entscheid verkündet26. Diesen abgeänderten

Text hat sie dann durch den Erzbischof von Utrecht, F. Kenninck,
als offizielles altkatholisches Ratifizierungsdokument dem Erzbischof
von Canterbury zugestellt; in England aber wurde auf den «Convocations»

(Provinzialsynoden) von Canterbury und York vom 20./22.
bzw. 21./23. Januar 1932 die Interkommunion mit den Altkatholiken
aufgrund des Bonner Textes hergestellt27. Um die Peinlichkeit von
zwei offiziellen Texten zu vermeiden, einigten sich die (alle?) altkatholischen

Bischöfe im Februar 1932 brieflich, den Wiener Text auf sich

beruhen zu lassen. In der Folge zitierten sie nur noch den Bonner
Text28, aber sie haben diesen Vorgang nie öffentlich bekanntgegeben
und begründet. Nicht ganz klar ist nach wie vor, was die altkatholischen

Bischöfe mit ihrer Modifikation des Bonner Textes zum
Ausdruck bringen wollten und wer die Initiative dazu ergriff; es ist zu hoffen,

dass weitere Forschungen Reins darüber mehr Aufschluss bringen
können29.

Ich übergehe weitere Punkte des Referats von Rein, die ja in seiner
Arbeit zu lesen sein werden, und gebe nur noch seine zusammenfassende

Ansicht wieder, wonach die Altkatholiken sich im Juli 1931 den

Anglikanern gegenüber auf ein Minimalprogramm, im Oktober 1931

den Orthodoxen gegenüber eher auf ein Maximalprogramm verpflichtet
hätten.

Im zweiten Teilbereich des Tagungsthemas referierten Rev. Canon
Dr. J.Halliburton (London) und Prof.Dr. H.Aldenhoven. Halliburton
skizzierte zunächst die anglikanischen Gespräche - vor allem in
Grossbritannien - mit den (nicht-bischöflichen) Freikirchen.
Vereinigungspläne im Blick auf die Kirche von England und eine oder mehrere

Freikirchen sind nie realisiert worden, da für die anglikanische
Seite die jeweilige Übereinstimmung in der Amtsfrage nicht in
hinreichendem Masse gegeben war (z. B. anglikanisch-methodistischer
Unionsplan, Covenant Scheme): beim Amt des Wortes und des Sakra-

10



mentes - so eine allgemein akzeptierte vorläufige Umschreibung - ist
eben das Moment der Ordination unter Handauflegung und Gebet
durch einen Bischof, der in der - von der Gesamtäusserung kirchlichen

Lebens natürlich nicht getrennten - apostolischen Sukzession
steht, immer als eine wesentliche Voraussetzung kirchlicher Einigung
gesehen worden, wie es auch die weniger problematische
Übereinstimmung im trinitarischen und christologischen Glauben auf Grund
der Heiligen Schrift und der altkirchlichen Glaubensbekenntnisse
ist30. Andrerseits ist die 1967 in der Kirche von England eingeführte
Regelung, dass bei bestimmten Gelegenheiten getaufte Christen anderer

Kirchen, die in ihrer eigenen Kirche «in good standing» sind, zur
Kommunion zugelassen sind, ein Ergebnis der Gespräche mit den
Freikirchen31. Das ist sicher ein neuer Aspekt seit 1931, zu dem ihm
(Halliburton) eine altkatholische Stellungnahme nicht bekannt sei.

Dann kam Halliburton auf die von der anglikanischen Kirche mit
andern Konfessionen auf Weltebene geführten Gespräche zu sprechen
(Römisch-Katholiken, Orthodoxe, Lutheraner, Reformierte), wobei er

nur auf das erstgenannte näher einging. Die im sog. Windsor-Bericht
«Autorität in der Kirche II» von 198132 gemachten Aussagen über
den Primat in der Kirche würden wohl weiter gehen als vergleichbare
altkatholische33 und orthodoxe Feststellungen, aber in der weltweiten
anglikanischen Gemeinschaft hätte sich zusehends ein Gespür für die
Aufgabe und Notwendigkeit eines primatialen Dienstes entwickelt,
auch wenn kein Anglikaner für das auf dem 1. Vatikanischen Konzil
dogmatisierte Konzept eines Primats votiere.

Im weiteren ging Halliburton auf den Zusammenhang zwischen
Übereinstimmung in Glauben und Struktur einerseits und sakramentalen

und nicht-sakramentalen Formen zwischenkirchlicher Gemeinschaft

andrerseits ein. Im Fall der altkatholisch-anglikanischen
Gemeinschaft kritisierte auch er, dass die beiden Kirchen Konsultationen

über beide betreffende Angelegenheiten nicht vorgesehen hätten.
Die Koppelungen von beschränkter Übereinstimmung und
beschränkter kirchlicher Gemeinschaft streifte er nur kurz, deutete aber

an, dass sie sich nur dann rechtfertigen lassen, wenn zwei noch
getrennte Kirchen sich mit guten Aussichten auf Erfolg auf das Ziel
einer sichtbaren Einheit verpflichten.

H.Aldenhoven begann seinen Überblick über die altkatholischen
zwischenkirchlichen Beziehungen und ekklesiologischen Äusserungen
seit 1931 mit der Feststellung, dass nie definiert worden ist, was zu
allem Wesentlichen des christlichen Glaubens gehört, auch nicht im or-

II



thodox-altkatholischen Dialog34. Freilich hatten die Altkatholiken
schon vor 1931 eine bestimmte Vorstellung über die konstitutiven
Elemente der Katholizität der Kirche, die im Laufe einer fortgesetzten
Reflexion nach 1931 zu immer differenziertem Aussagen führte35; zu
dieser Vorstellung gehören nicht nur der trinitarische und christologische

Glaube, wie er aus den dogmatischen Entscheidungen der sieben

ökumenischen Konzile hervorgeht, sondern auch bestimmte ekklesiologische

Strukturen mit dem Glauben an Gottes Wirken in den
Sakramenten. Die Altkatholiken, die lange nicht im selben Umfang in
bilaterale Dialoge und lokale ökumenische Herausforderungen verwickelt
waren wie die Anglikaner, haben in der Regel mit den das Amt
betreffenden Unklarheiten in den verschiedenen Wiedervereinigungsplänen
mit anglikanischer Beteiligung ihre Schwierigkeiten gehabt, aber diese

Pläne nie a limine abgelehnt. Andrerseits haben die bilateralen Dialoge

der anglikanischen Kirche in manchen Punkten die altkatholische

Sicht der Katholizität der anglikanischen Kirchengemeinschaft
bestätigt. Der Referent meldete allerdings Bedenken an gegen die im

anglikanisch-lutherischen Niagara-Bericht von 1987 in Aussicht
genommene «volle Kirchengemeinschaft» - unterschieden von «organischem

Zusammenschluss», für den offenbar mehr an Übereinstimmung

erforderlich ist - bei fehlendem historischen Episkopat auf
beiden Seiten36 und gegen die empfohlene eucharistische Gemeinschaft,
bevor volle kirchliche Gemeinschaft hergestellt ist37. Er hält Formen

von «Interkommunion» zwischen der vollen kirchlichen Gemeinschaft

einerseits und der - freilich nicht zwischen zwei Kirchen vereinbarten

gegenseitigen - grundsätzlichen Einladung bzw. Nichtabwei-

sung von getauften Gliedern einer Kirche, die den Glauben an den

dreieinigen Gott bekennt38, andrerseits für unvereinbar mit den

Grundsätzen einer altkatholischen Ekklesiologie.
Zum dritten Fragenkomplex referierten Rev. I.Cundy (Durham)

und Dr. M. Parmentier. Cundy stellte zu Beginn seiner Ausführungen
der früheren uneingeschränkt positiven Bewertung der Bonner
Vereinbarung, die auf den Grundsätzen «Dogmatic Unity; Mutual Recognition;

Independent Co-operation» beruhe39, neuere kritische Einschätzungen

entgegen, die zum Teil auch schon im Referat von Prof.

Wright namhaft gemacht wurden. Darin wird die schwache oder
fehlende Bezeugung der kirchlichen Gemeinschaft vor neuen ökumenischen

und auch missionarischen Herausforderungen, mit denen ja
beide Kirchen konfrontiert werden, gerügt; im Versuch einer solchen

Bezeugung könnten sich beide Kirchen auch immer wieder neu versi-

12



ehern, dass die Voraussetzungen der Bonner Vereinbarung, auf die

nur hingewiesen wird («Katholizität», «alles Wesentliche des christlichen

Glaubens»), noch zutreffen40.
Nun steht aber die anglikanische Kirche auch mit andern Kirchen

in einer Beziehung, die sich wie die anglikanisch-altkatholische als

«full communion» bezeichnen lässt. Für das anglikanische Verständnis

des Begriffs, wie er sich in den letzten Jahren herauskristallisiert
hat, ist es signifikant, dass «full communion» sowohl eine
Übereinstimmung im Wesentlichen des Glaubens und die gegenseitige
Anerkennung der Amtsträger (mit Austausch im Dienst und Mitwirkung
bei Ordinationen) als auch die Einbindung in institutionalisierte
Konsultationsprozesse41 impliziert42.

Dieses Verständnis ist aber nicht losgelöst vom weiteren Horizont
der Besinnung über das Ziel des ökumenischen Wegs zu sehen, den
die anglikanische Kirche mit den andern Kirchen zu gehen bereit ist.
Dieses Ziel ist bisher verschieden beschrieben worden: im Gespräch
der Kirche von England mit den Freikirchen war in der Regel von
«organic union» (früher auch «home reunion») die Rede; mit dem

Beginn der internationalen bilateralen Dialoge mit der orthodoxen
und der römisch-katholischen Kirche verschob sich das Ziel in Richtung

auf universale Einheit; ferner spielen Konzepte eine Rolle, die
im Rahmen von Studienprojekten des OeRK diskutiert worden sind

(z.B. «konziliare Gemeinschaft», «Einheit in versöhnter Verschiedenheit»)43.

Der schon erwähnte Kommissionsbericht «Ecumenical
Relations» der letzten Lambeth-Konferenz skizziert schliesslich - v»or

allem in Anlehnung an den anglikanisch-lutherischen Niagara-Bericht -
einen Weg zu «organic unity» als «unity by stages» mit den Stationen
a) Gemeinschaft in Glauben und Mission; b) beschränkte
Abendmahlsgemeinschaft; c) volle Kirchengemeinschaft; d) organische
Einheit44. In diesem Zusammenhang ist auch die sog. Meissener Erklärung

zu erwähnen, die von der Generalsynode der Kirche von England

im Juli 1990 angenommen wurde45. Umstritten bleibt aber in der

anglikanischen Kirche, ob die vereinigte Kirche der Zukunft eine
universale Struktur mit einer primatialen und/oder konziliaren obersten

Autorität haben oder als Gemeinschaft von verfassungsmässig
unabhängigen Ortskirchen bzw. Provinzen und Nationalkirchen bestehen

soll. Ungeklärt ist also nach wie vor, so führte Cundy in seinen
abschliessenden Überlegungen aus, wie die kirchliche Autorität strukturiert

sein soll, welche die bei vielen Dialogen festgestellten Konvergenzen

und Übereinstimmungen in lokalem und universalem Rahmen

13



so zum Ausdruck bringen kann, dass die Einheit der Kirche nicht die

legitimen Verschiedenheiten behindert und dass sie im Dienst der Einheit

der Menschheit steht, belebt von der Vision der Einheit und
Gemeinschaft des dreieinigen Gottes. Zu diesem Problem referierte
Cundy einige anglikanische Beiträge (Erzbischof R. Runcie, Prof.
St. Sykes). Im Blick auf die anglikanisch-altkatholischen Beziehungen
plädierte er für die Beseitigung der in Kontinentaleuropa bestehenden

parallelen altkatholischen und anglikanischen Jurisdiktionen - das

wäre ein Schritt in Richtung organischer Einheit am Ort - und für die

Schaffung von regelmässigen Konsultationsmöglichkeiten.
M. Parmentier ging in seinem Referat zuerst der Frage nach, ob die

Art und Weise, wie die auf der Bonner Vereinbarung beruhende
«Interkommunion» zwischen Altkatholiken und Anglikanern sich im
Lauf der Zeit entwickelt hat, von den (altkatholischen) Architekten
des Werkes schon intendiert war. Es scheint, dass die altkatholischen
Bischöfe zu Beginn noch keine klaren und übereinstimmenden
Ansichten über all die möglichen praktischen Implikationen hatten. So

war z. B. die grundsätzlich wohl ins Auge gefasste gegenseitige Mitwirkung

bei Bischofskonsekrationen46 insofern ein Problem, als die
Altkatholiken im Einzelfall offenbar nicht sicher waren, dass jeder in

Frage kommende anglikanische Consecrandus auch die katholische

Auffassung der apostolischen Sukzession und des Amtes überhaupt
teilte. Das war aber die - intern aufgestellte - Bedingung der IBK für
eine altkatholische Mitwirkung bei anglikanischen Bischofsweihen,
wie aus einem Brief der holländischen Kirche vom 20. Mai 1932 an

den Erzbischof von Canterbury und dem IBK-Protokoll vom März
1933 hervorgeht47. Einen Sonderfall der Verwirklichung der Bonner

Vereinbarung stellte wieder die Situation in den USA dar.
Parmentier fragte dann nach dem Ort der anglikanisch-altkatholischen

Beziehung im weiten Feld von anderen bilateralen und multilateralen

Dialogen, für deren Verflechtung und wechselseitige Bereicherung

das Sekretariat der Kommission für «Glauben und Kirchenverfassung»

des OeRK mit dem sog. «Forum on Bilateral Conversations»48

sorgt. Da ist nüchtern festzustellen, dass diese Beziehung, die

überdies nicht durch einen laufenden Dialog ausgezeichnet wird, so-

gut wie keine Rolle spielt. Das hängt einmal mit dem schon mehrmals

erwähnten Mangel an gemeinsamer Bezeugung des Glaubens
angesichts stets neuer Herausforderungen zusammen, zudem leben beide

Kirchen auch auf dem Kontinent mehr oder weniger nebeneinander.
Eine nach aussen ausstrahlende Bedeutung könnte sie eventuell be-

14



kommen, wenn es gelänge, das Wesentliche des Glaubens so zu
formulieren, dass auch die Ergebnisse anderer Dialoge und multilateraler
Projekte (z. B. das Lima-Papier) in einer Weise aufgenommen werden,
dass neue Aspekte und Hoffnungen sichtbar werden. Ein solches
Unterfangen wäre allerdings dem Studienprojekt «Auf dem Weg zu
einem gemeinsamen Ausdruck des apostolischen Glaubens heute»49

ähnlich, bei dem die daran Beteiligten sich ja fragen, ob es je realisiert
werden kann.

Zum dritten Teilbereich des Tagungsthemas gaben abschliessend
Bischof Dr. S. Kraft und Prof. Dr. U. von Arx noch kurze Erklärungen
ab. Bischof Kraft legte «Einige Überlegungen zur Gemeinschaft
zwischen Altkatholiken und Anglikanern in Deutschland» vor, wo sich
nach dem Zweiten Weltkrieg in den amerikanischen und englischen
Besatzungszonen gute Verbindungen zwischen altkatholischen und
anglikanischen Seelsorgern und Gemeinden entwickelten. Bisweilen
schlössen sich Anglikaner, die über kürzere oder längere Zeit in
Deutschland lebten, einer altkatholischen Gemeinde an, wo sie dann
alle synodalen Rechte erhielten. Weniger gut ist es mit der anglikanischen

Präsenz in den ökumenischen Arbeitsgemeinschaften christlicher

Kirchen auf verschiedenen Ebenen bestellt, so dass spezifisch
anglikanische Beiträge zu ökumenischer Theologie und Praxis ziemlich
unbekannt sind.

Prof. von Arx sprach über «The Status of the Bonn Agreement and

of Old Catholic-Anglican Full Communion from an Old Catholic
Point of View». Er skizzierte, wie das nach 1870 entworfene altkatholische

Programm einer umfassenden Wiedervereinigung der Kirche
sich aufgrund der gewählten Referenzbasis - des Glaubens der Alten
Kirche der ökumenischen Konzile - im Lauf der Zeit ausgewirkt hat,
nämlich dass die anglikanische und die orthodoxe Kirche vornehmlich

im Brennpunkt altkatholischer Einigungsbemühungen standen50.

Die Vision einer Einheit der (nicht vom römischen Zentralismus
geprägten) katholischen Kirchen des Westens und des Ostens bestimmte
altkatholisches Denken und Handeln, wie sich etwa an der Thematik
der Internationalen Altkatholikenkongresse zwischen 1925 und 1970

oder an den Erklärungen und Stellungnahmen der IBK (noch über
diese Zeit hinaus) ablesen lässt; letztere verfolgte bisweilen ökumenische

Initiativen und Entwicklungen in der anglikanischen Kirche mit
Sorge, wenn sie der Meinung war, diese seien mit der Grundorientierung

am Glauben der Alten Kirche - durch den sie sich mit der orthodoxen

Kirche besonders eng verbunden wusste - nicht recht verein-

15



bar, andrerseits bekannte sie sich gegenüber orthodoxen Zweifeln
immer wieder zur Bonner Vereinbarung. Diese Vision hatte für altkatholisches

Verständnis ihren Platz in der Bewegung, die mit der «Faith
and Order»-Initiative der Episkopalkirche 1910 ihren Anfang nahm.
Das alles hatte zur Folge, dass die anglikanisch-altkatholische
Gemeinschaft für das Bewusstsein der Altkatholiken einen nahezu exklusiven

Charakter bekam und zum Teil noch hat51. Diesen Status aber
hat die Bonner Vereinbarung für die anglikanische Seite, wo aufgrund
der weltweiten Präsenz so viele neue Prozesse in Gang gekommen
sind, sicher nicht (mehr)52. Altkatholisches und anglikanisches
Programm müssen allerdings auch nicht einfach identisch sein. Freilich
ist in den letzten Jahren, so schloss von Arx etwas resigniert und
selbstkritisch zugleich, die geschilderte Vision mit der fast identitäts-
stiftenden altkatholischen Ausrichtung auf die orthodoxe und die
anglikanische Kirche in eine Krise geraten - vielleicht weil sie zu exklusiv,

statisch und defensiv verstanden wurde -, denn heute ist nicht
mehr selbstverständlich, dass sich alle Kirchen der Utrechter Union
dafür engagieren wollen53.

Die Konferenz konnte am Ende aus all den Feststellungen,
Fragen54, Überlegungen und Anregungen, die in den Referaten und in
der intensiven Diskussion zur Sprache kamen, kein handfestes Fazit
ziehen. Die Bonner Vereinbarung als Text kann wie eh und je als
Vexierbild erscheinen und je nach ekklesiologischem Horizont zu
verschiedenem verpflichten55. Als Realität, nämlich als fragmentarisch
gelebte Gemeinschaft zweier verschiedener und in vielem doch wieder
einander ähnlicher Kirchen, wird sie nach wie vor als eine Gabe, die

zu bewahren ist, mit der man sogar etwas Wucher treiben könnte,
angesehen, wobei diese Gemeinschaft auch immer wieder auf ihre innere
Berechtigung hin zu überprüfen ist. Aus diesem Grunde verabschiedete

die Konferenz einstimmig die folgende Resolution:
«As a result of our discussions at Morschach (22-26 August 1990)

and in order to facilitate the regular consultation now recognised to be

a desirable element of our relationship based on the Bonn Agreement,
the members of the International Anglican-Old Catholic Theological
Conference request the Archbishops of Canterbury and Utrecht, in

consultation with our co-chairmen to reconstitute the conference as a

'standing' Anglican-Old Catholic International Consultation which
would meet regularly (at least every two years) in order to advise our
two communions on matters of joint concern, including the following:

16



a) consideration of bi-lateral and multi-lateral conversations in
which members of our two communions are involved;

b) discussion of the theological issues raised by such conversations
and by developments within our two communions and other churches
with whom we are now in full communion;

c) explication, where necessary, of the Bonn Agreement in the light
of our developing relationships with other ecclesial bodies;

d) examination of matters specifically referred to the Consultation
by the Archbishops, the Lambeth Conference, the International Bishops'

Conference or the Anglican Consultative Council
and to report regularly to the International Bishops' Conference

and the Anglican Consultative Council.»
Die Konferenz machte auch konkrete Vorschläge hinsichtlich Zahl

und Qualifikation der Mitglieder. Einige Teilnehmer erhielten zudem
noch Hausaufgaben (z.B. Kommentar zu den altkatholisch-orthodoxen

Dialogtexten, Zusammenstellung der orthodoxen Kritiken an der

anglikanisch-altkatholischen «full communion») für die nächste

Tagung.

Liebefeld BE Urs von Arx

Anmerkungen

1 Dies ist eine Fortsetzung meines kurzen Berichts über die Konferenzen
von 1980, 1982 und 1985, die zur gemeinsamen Erklärung «Autorität und
Primat in der Kirche» führten, vgl. IKZ 80 (1990) 5-15. Hier ist noch eine
Korrektur zu S.13 anzubringen: Die «Gemeinsame Erklärung» von Trier 1980 ist
in englischer Sprache, zusammen mit der IBK-Erklärung «Der Primat in der
Kirche» von 1970, publiziert worden in: One in Christ /6(1980) 375-379.

2 Die internationale Ausweitung der anglikanischen Seite war 1980 bewusst
ausgesprochen und mit der Unterstützung des Standing Committee of the
Anglican Consultative Council noch unterstrichen worden; aber ausserbritische
Teilnehmer, vor allem aus den USA, nahmen seit 1957 mehrmals an den
Konferenzen teil. Es war vielmehr die altkatholische amerikanische Seite, die vor
1980 fast nie vertreten war.

3 Es mag hier angebracht sein, einige Stationen, die zu diesem Beschluss
führten, anzuführen. Im April 1976 plädierte die Joint Intercommunion
Commission noch für eine eingeschränkte Gemeinschaft zwischen den beiden
Kirchen, insofern es den ordinierten Anglikanerinnen nicht gestattet sein sollte, in
den Kirchen der PNCC zu amtieren. Diese Regelung stiess jedoch in der
PNCC auf Widerstand, so dass der damalige Prime Bishop Th. F.Zielinski im
Herbst 1976 - noch vor der IBK-Erklärung vom Dezember desselben Jahres -
die Interkommunion mit den Anglikanern suspendierte. Die erwähnte Gene-

17



ralsynode der PNCC bestätigte diesen Schritt mit der formellen Kündigung
der Interkommunionsvereinbarung.

Dieser Beschluss wurde von den europäischen Altkatholiken kritisiert, da
eine solche Entscheidung gemäss der Utrechter Vereinbarung (vgl. Art. 5,1 der
Fassung von 1974) in die Kompetenz der IBK falle. Er missachtete auch den
Rat des damaligen Erzbischofs von Utrecht, M. Kok, mit den Anglikanern kein
Schisma zu machen und die IBK in dieser Angelegenheit entscheiden zu lassen

(Brief vom 28. September 1978, zitiert von L. Orzell in seinem unten
erwähnten Beitrag).

Vor einer Kritik sollte aber folgendes berücksichtigt werden:
a) Die Rezeption der Bonner Vereinbarung von 1931 bzw. ihre Anwendung

auf die spezifischen Verhältnisse in Nordamerika, wo - anders als in
Europa - Repräsentanten beider Kirchengemeinschaften als «katholische
Ortskirchen» im selben Land leben, verlief anders als auf dem alten Kontinent.

Die Interkommunion kam durch eigene Synodalbeschlüsse 1946 für
die USA (7. General Synod der PNCC, Oktober 1946, nach einem
entsprechenden Beschluss der General Convention der PECUSA, Oktober 1940)
und 1958 für Kanada (10. General Synod der PNCC, Juli 1958, nach einem
entsprechenden Beschluss der General Synod der Anglican Church of
Canada September 1955) zustande. In den USA setzten beide Kirchen nach
dem Synodenbeschluss der PNCC vom Jahr 1946 Interkommunionskom-
missionen ein, die sich im Juni 1947 zum ersten Mal zu einer gemeinsamen
Sitzung trafen und so etwas wie Ausführungsbestimmungen verabschiedeten.

Es wurde vereinbart, «to proceed gradually and slowly», aber schon
auf der folgenden 2. Sitzung im Januar 1948 wurden eher restriktiv
klingende Bestimmungen gelockert. In diese Richtung zielten auch weitere
Bestimmungen späterer Sitzungen (z.B. punkto «Interzeiebration»), und es

kam auch zu wechselseitiger Teilnahme an Bischofskonsekrationen (ab
1948) u.a.m. Von der 8. gemeinsamen Sitzung der Interkommunionskom-
missionen im November 1956 an nahmen auch Vertreter der anglikanischen

Kirche von Kanada an der Arbeit teil. Eine längere Pause trat
zwischen der 10. Sitzung von November 1958 und der schon erwähnten (11.)
Sitzung im April 1976 ein. Die Arbeit der Interkommunionskommissionen
kam Ende Oktober 1976 aus den erwähnten Gründen zum Erliegen.
Eine derartige Rezeption der Bonner Vereinbarung (die im Synodenbeschluss

von 1946 übrigens auch die übrigen anglikanischen Kirchen mitein-
schloss) samt den anschliessend gemeinsam vereinbarten «Ausführungsbestimmungen»

(für die nordamerikanische Situation) gab es m. W. in Europa
auf altkatholischer Seite nicht. In der Schweiz etwa gab Bischof Dr.
A.Küry die «Interkommunion mit der Kirche von England» in seinem
Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1932 bekannt, also vor der Session der Nationalsynode

im Juni desselben Jahres. Er setzte damit (wie er später auf der Synode

ausführte) voraus, dass die Inkraftsetzung der Bonner Vereinbarung
durch die Zustimmung der IBK auf ihrer Sitzung im September 1931 in
Wien - an der auch zwei Bischöfe der PNCC teilnahmen (vgl. Anm. 29) -
erfolgt war.

b) Die IBK hatte wiederholt erklärt, dass die Ordination von Frauen in das

überlieferte katholische Amt die Katholizität der Kirche tangiert, also das,

18



was die altkatholische und die anglikanische Kirche gemäss der Bonner
Vereinbarung von 1931 je in der anderen erkennen und anerkennen, was sie
für sich zu bewahren und aufrechtzuhalten haben und was die Voraussetzung

für die Interkommunion als Zulassung zur Teilnahme an den
Sakramenten bzw. als participation in the sacraments darstellt.
Die erste Äusserung der IBK zu dieser Frage ist m. W. in ihrer Antwort vom
September 1961 auf eine anglikanische Anfrage betreffs der altkatholischen
Stellungnahme zu den Plänen von Kirchenvereinigungen in (Sri) Lanka
und Nordindien/Pakistan zu finden: «... There remains the possibility that
women will be accepted into the priesthood, which the IBC deems contrary
to the catholicity of the ministry of the church» (IKZ 52 [1962] 58).
Etwas zurückhaltender, aber in der Stossrichtung gleich, formuliert es die
bekannte IBK-Erklärung «Zur Frage der Frauenordination» vom Dezember

1976: «Die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz der
Utrechter Union kann, in Übereinstimmung mit der alten, ungeteilten Kirche,
einer sakramentalen Ordination von Frauen zum katholisch-apostolischen
Amt eines Diakons, Presbyters und Bischofs, nicht zustimmen... Die Frage
der Ordination von Frauen berührt die Grundordnung und das Mysterium
der Kirche» (U.Küry. Die altkatholische Kirche, Stuttgart 2 1978, 460f.).
Ferner ist hier der Brief von Erzbischof M.Kok an den damaligen Presiding

Bishop der PECUSA, J.M. Allin, vom 10.Juli 1978 zu erwähnen; ich
gebe ihn hier im ganzen Umfang wieder, da er m.W. bisher nur in einer
PNCC-Veröffentlichung zugänglich ist:
«My dear Bishop, during the meeting of the International Bishops Conference

in Amersfoort from May 7 to 9, the decision was taken that Bishops of
the Union of Utrecht will in future not take part in the consecrations in
those churches or dioceses of the Anglican Communion which accept the
ordination of women. This decision is the logical consequence of the decision

of the International Bishops Conference of April 13, 1972 in Berne
where it was decided that women priests of the Anglican and, other
churches cannot celebrate the Holy Eucharist and administer the other
sacraments in the churches belonging to the Union of Utrecht. The question of
the Ordination of women is, of course, not the most important point of
deliberation for the church of Christ today, but the unilateral decisions of
different parts of the Anglican communion on this point oblige us to take
these decisions in obedience to the Lord. We are convinced that a part of
the church cannot take a unilateral decision in this matter where the tradition

of the church is so unanimous. We pray that the Lord will enlighten
the minds of the leaders of the different churches and show them the right
way for the future so that no new schisms will divide the body of Christ.
We condemn, of course, an inconsiderate schism made on grounds which
do not justify a schism in the body of Christ.
On the other hand, we can understand that those parts of the church which
want to maintain the catholic faith and the catholic orders come to a point
where they have the impression that the catholicity and the apostolicity of
the church is not only in danger but is really broken. With all my heart, I
hope that this question which wrongly is considered to be part of the
emancipation of women, will not cause a further division in the relations be-

19



tween the churches of the Anglican Communion and the churches of the
Union of Utrecht.
I pray the Lord that the coming Lambeth Conference will take such
decisions in this matter that no new obstacles will arise on the way of the coming

unity of the Church. With my best wishes and greetings, yours sincerely
in Christ, Mgr. Marinus Kok, Archbishop of Utrecht, president of the
International Bishops Conference of the Union of Utrecht» (The Polish
National Catholic Church In Dialogue, Scranton 1986, 7).
Dieser Brief lag auch der 15. Generalsynode der PNCC im Oktober 1978

vor. Der im Brief erwähnte Beschluss der IBK von 1972 wurde übrigens
auch der kirchlichen Presse zugeleitet, vgl. z. B. Christkatholisches Kirchenblatt

95(1972) 119.

Auch wer die Frage, ob die Einbeziehung von Frauen in das
katholischapostolische bzw. das priesterliche Amt die Katholizität einer Kirche
tangiere und verletze, zumindest für kontrovers hält, muss doch zugeben, dass

all diese Stellungnahmen der IBK die PNCC praktisch in ihrer Überzeugung

bestärken mussten, die anglikanischen Kirchen Nordamerikas erfüllten

die in der Bonner Vereinbarung vorausgesetzte Bedingung der
Interkommunion nicht mehr und sie, die PNCC, müsse daraus die schmerzlichen

Konsequenzen ziehen. In dieser Richtung argumentierten jedenfalls
die Bischöfe der PNCC in einem der IBK 1979 in Krakau vorgelegten
«Statement of the PNCC Hierarchy»: «When one Church unilaterally alters its

teachings so as to call into question its Catholicity, the advisability - and
indeed the possibility of continued intercommunion must be examined»
(zitiert von L.J.Orzell in seinem unten genannten Konferenzbeitrag, jetzt
auch in: PNCC Studies /0[1989] 93).

Solange auf altkatholischer Seite die IBK nicht offiziell und explizit festgestellt

hat, dass die Frauenordination die Katholizität der Kirche nicht
beeinträchtigt, dass diese Frage also nicht die «essentials of the Christian Faith»
betrifft, und solange sie die Synodenbeschlüsse der PNCC von 1946 und 1958

nicht als unvereinbar mit der Utrechter Vereinbarung erklärt hat - da nur die

IBK als solche für die Inkraftsetzung von Gemeinschaft mit andern Kirchen
zuständig sei -, solange sollte man mit einer Kritik am Vorgehen der PNCC
zurückhaltend sein.

Die IBK stellte in einem Communiqué nach ihrer Sitzung in Warschau vom
September 1987, an der auch Bischöfe der PNCC teilnahmen, fest, dass trotz
der in verschiedenen Provinzen der anglikanischen Kirchengemeinschaft
eingeführten Frauenordination «das Abkommen von 1931 nicht aufgekündigt
wird. Allerdings betonen die Bischöfe der Utrechter Union, dass daraus kein
Einverständnis mit der Frauenordination abgeleitet werden darf. Sie halten
auch daran fest, dass durch die Frauenordination Probleme für das sakramentale

Zusammenleben der beiden Kirchengemeinschaften entstehen» (Christkatholisches

Kirchenblatt 110 [1987] 264). An der 12. Lambeth-Konferenz von
1988 nahmen drei altkatholische Vertreter teil (Erzbischof A. J.Glazemaker
bzw. Bischof H. Gerny, Bischof Dr. S. Kraft, Prime Bishop J. Swantek) und sie

wurden von anglikanischer Seite als Vollmitglieder betrachtet, «nahmen aber

an den Abstimmungen auf eigenen Wunsch nicht teil» (Christkatholisches
Kirchenblatt 111 [1988] 218).

20



In der Beurteilung der Frage, wie weit die Frauenordination die Katholizität
der Kirche und infolgedessen die Möglichkeit kirchlicher Gemeinschaft
zwischen Anglikanern und Altkatholiken gemäss der Bonner Vereinbarung von
1931 beeinträchtigt, gibt es also verschiedene Meinungen in der IBK (wenn
nicht gar offenkundige Unklarheiten), und es stellt sich die Frage nach der
Autorität der IBK für die zwischenkirchlichen Beziehungen der Kirchen der
Utrechter Union. Diese letzte Frage - so wurde an der Konferenz in Toronto
mehrfach angetönt - stellt sich genau gleich beim Fall des nach wie vor noch
nicht bereinigten Konflikts zwischen der IBK und der Altkatholischen Kirche
von Deutschland; diese hat bekanntlich ihren auf einer gemeinsam erarbeiteten

«Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der
Feier der Eucharistie» beruhenden Synodenbeschluss von 1985, die Gliedkirchen

bzw. die Mitglieder der Evangelischen Kirche von Deutschland zur
Eucharistie einzuladen und eine entsprechende Einladung anzunehmen, auf den

Synoden von 1987 und 1989 bestätigt, trotz laufender Abklärungen und der
schliesslich 1988 ausgesprochenen (und 1989 wiederholten) Nichtbilligung der
Vereinbarung durch die IBK. Bleibt nur zu hoffen, dass die IBK die hier und-
dort implizierten Widersprüchlichkeiten und Unklarheiten beseitigen kann.

Nur anhangweise sei noch auf eine weitere Unklarheit zwischen westeuropäischen

und amerikanischen Altkatholiken hingewiesen, die auf der Konferenz

von Toronto zum Vorschein kam: jene hielten den Beschluss der IBK von
1982 in Wien, «ein ständiges Diakonat für Männer und Frauen» in Aussicht
zu nehmen, für eine teilweise Revision des IBK-Beschlusses von 1976 und den
Diakonat von Frauen für ebenso sakramental wie den von Männern, während
diese der Ansicht waren, dass die IBK «the licensing of deaconesses» ohne
sakramentalen Charakter approbiert hätte. Die in der Folge ausgearbeiteten und
von der IBK 1985 in Warschau genehmigten Weiheformulare sprechen m.E.
eindeutig für die erste Annahme. Es ist aber zuzugeben, dass der Beschluss der
IBK von 1982, in welcher der erste Satz der Erklärung von 1976 wiederaufgenommen

wird, in dieser Frage nicht ganz klar ist; zudem wird der Erzbischof
von Utrecht 1987 dahingehend zitiert, «that the 1976 Statement remains in
force and that 'no woman can be ordained to the Apostolic ministry as deacon,
priest or bishop'» (L. J. Orzell, PNCC Studies 10 [1989] 140 mit Hinweis auf
eine Aussage von Bishop A. M.Rysz in «God's Field» vom 16. Januar 1988).
Diese Auffassung hat unterdessen in der PNCC auch offiziellen Charakter
bekommen; in einem von der «Synodal Church Doctrine Commission» im
November 1989 verabschiedeten Memorandum heisst es unter anderem:

«Whereas the 1976 Declaration of the IBC concerning the ordination of
women still applies.

Whereas the IBC at this same meeting declared its adherence to the practice
of the Undivided Church in not advancing women to the Catholic and Apostolic

three-fold ministry of bishop, presbyter, and deacon.
Whereas the IBC acceptance (1985) of the Old Catholic International Liturgical

Commission reports concerning the revised rites of ordination to deacon,
presbyter, and bishop does not in any way invalidate or void the 1976 (or 1983)
Declaration concerning the ordination of women to the Apostolic ministry.

Whereas the IBC acceptance (1985) of the said rites does not authorize the
ordination of women to the Apostolic ministry.

21



Therefore, we find that the advancement of any woman to the Apostolic
ministry is both invalid and illicit according to the cited agreements of the IBC
itself» (Commission Reports of the XVIII General Synod of the PNCC,
October 1-5. 1990, Toronto, Ontario, Canada [ohne Ort, Jahr und durchgehende
Paginierung]).

Die Bischöfe der PNCC veröffentlichten ein sachlich gleichlautendes
«Statement».

Nun scheint aber auch die Polnisch-Katholische Kirche in Polen andere
Auffassungen vom weiblichen Diakonat zu haben, als die Aussagen des
Weiheformulars zu «Auftrag und Versprechen» es nahelegen; das geht aus einem
Vergleich einer Stellungnahme vom August 1982, wo die allfälligen Aufgaben
einer Diakonin - ohne Erwähnung von solchen am Altar - umschrieben
werden, mit einem Beschluss vom Oktober 1989 hervor, wonach die altkatholische
Kirche Polens «heilige Tätigkeiten, die Frauen in Anlehnung an eine Weihe
des Diakonats und Presbyteramts ausüben könnten», nicht zulassen wird;
gemeint sind wohl Tätigkeiten am «Tisch des Herrn». Das alles zwingt zum
Schluss, dass beim Beschluss der IBK von 1982 die Bischöfe verschiedene
Vorstellungen vom weiblichen Diakonat hatten und dass seine Konkretisierung

in den Weiheformularen noch nicht mit hinreichender Einmütigkeit von
den Kirchen der Utrechter Union getragen wird (dies abgesehen von der
andern Frage, ob jede altkatholische Ortskirche den Diakonat der Frau jetzt
schon einführt).

4 Die altkatholische Kirche von Polen ist durch den Synodenbeschluss der
PNCC von 1946 formell in die «Intercommunion» mit der anglikanischen
Kirchengemeinschaft einbezogen worden, da die Altkatholiken in Polen damals
ein von der PNCC abhängiges Missionsbistum bildeten und erst in den Jahren
zwischen 1951 bis 1959 zu einer selbständigen Kirche und (über die Bischöfe)
zu einem Mitglied der Utrechter Union wurden. Die Polnisch-Katholische
Kirche von Polen hat die Aufkündigung der «Intercommunion» der PNCC
nicht übernommen; im Gegenteil hat der Erste Bischof, Th.R.Majewski, im
Juli 1986 in New York öffentlich erklärt, seine Kirche befinde sich nach wie
vor in «Intercommunion» mit der ganzen anglikanischen Kirchengemeinschaft

(so Prof. R.Wright in seinem Konferenzbeitrag «Intercommunion and
Full Communion»).

5 Dem Vernehmen nach ist die anglikanische Seite an einer Weiterarbeit in
der Arbeitsgruppe nicht mehr besonders interessiert, da auf der Konferenz von
Toronto eine erhoffte Änderung in der Haltung der PNCC nicht erfolgte. Die
PNCC ihrerseits hat ihr ökumenisches Interesse eher andern Partnern
zugewandt. So führte sie 1981-1983 mit der Antiochian Orthodox Archdiocese in
den USA offizielle Gespräche, die aber zu keinen greifbaren Ergebnissen führten

(vgl. LJ. Orzell in: PNCC Studies 70[1989] 116-118); der Status dieser
Gespräche angesichts des offiziellen altkatholisch-orthodoxen Dialogs auf
Weltebene von 1975 bis 1987 ist mir unklar. Wichtiger und ein grösseres Anliegen
scheint der 1984 offiziell eröffnete Dialog mit der Römisch-katholischen Kirche

zu sein, als dessen erstes Resultat nach zehn Sitzungen ein Bericht erschienen

ist: St.J.Brzana/A.M.Rysz (Ed.), Journeying Together in Christ.
The Report of the Polish National Catholic-Roman Catholic Dialogue
(1984-1989), Huntington IN 1990.

22



6 Deutsch in : H. Meyer/H. J. Urban/L. Vischer (Hg.), Dokumente wachsender

Übereinstimmung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller

Gespräche auf Weltebene 1931-1982, Paderborn/Frankfurt a.M. 1983,
159-170.

7 Artikel 5, Ziffer 1 : Die IBK ist zuständig für alle Fragen, die die Aufrechterhaltung

der Gemeinschaft der altkatholischen Kirchen sowie die Beziehungen

zu andern Kirchen betreffen.
Artikel 10, Ziffer 1: Die Bischöfe gehen anderen Kirchen gegenüber keine

Verpflichtung ein, ohne dass dies vorher in gemeinschaftlichen Beratungen
besprochen und von der IBK gebilligt worden ist.

8 Zur Frage der Umbenennung der aufgrund der Bonner Vereinbarung von
1931 bestehenden Beziehung zwischen der altkatholischen und der anglikanischen

Kirche - nämlich «full communion» statt «intercommunion» - seien

nur die folgenden Punkte festgehalten:
Die von der Lambeth-Konferenz 1958 eingeführte Sprachregelung, die

anglikanisch-altkatholischen Beziehungen als «full communion» zu bezeichnen,
nehmen gerade nicht die terminologischen Vorschläge der 3. Weltkonferenz
für Glauben und Kirchenverfassung von Lund 1952 auf, obwohl dies in der
altkatholischen Literatur immer wieder behauptet wird. Lund führt die
Beziehungen zwischen Anglikanern und Altkatholiken oder zwischen PECUSA und
PNCC als Beispiele für «Intercommunion» an, räumt aber ein, sie passten
auch zur Bezeichnung «Intercommunion and Intercelebration». Die Bezeichnung

«full communion» dagegen ist für Beziehungen reserviert, die zwischen
Kirchen derselben konfessionellen Familie bestehen, z. B. der orthodoxen,
anglikanischen, lutherischen, vgl. O. S. Tomkins (Hg.), The Third World Conference

on Faith and Order. Held at Lund August 15th to 28th, 1952, London
1953, 51 f. (Die Kritik von C. Oeyen an P. Amiet und seine Konstruktionen in
IKZ 79 [1989] 246 Anm. 11 sind «sachlich falsch»: «doctrinal agreement» als

Voraussetzung für «full communion» nach Lund ist nicht identisch mit einer
Übereinstimmung im «Wesentlichen des christlichen Glaubens» im Sinn der
Bonner Vereinbarung.)

Der Committee Report «Church Unity and the Church Universal» der
Lambeth-Konferenz von 1958 erwähnt zwar die Sprachregelung von Lund,
gibt aber die Gründe an, die Bezeichnung «full communion» in einem etwas
weiteren und daher anderen Sinn zu verwenden:

«The Committee has examined the use of the terms 'full communion' and
'intercommunion' in official documents in recent years. Although since 1931

the terminology used to describe various degrees of inter-Church relationship
has been inconsistent and confusing, the most common usage has been that
advocated by the Lund Faith and Order Conference in 1952, whereby the term
'full communion' has been kept to describe the close relation which exists
between Churches of the same denominational or confessional family, such as
the Churches of the Anglican Communion, and of the Orthodox, Lutheran, or
Reformed 'families' of Churches; whereas the term 'intercommunion' has
been used to describe varying degrees of relation between Churches of one
communion with a Church or Churches of another. Thus, for example, various
Provinces and Churches of the Anglican Communion enjoy unrestricted
communio in sacris with the Old Catholic Churches. Such unrestricted communio in

23



sacris, involving complete sacramental fellowhsip and the mutual recognition
and acceptance of ministries, has been described as 'full intercommunion'
[nicht Lund, sondern die Lambeth-Konferenz von 1948, z.B. Encyclical Letter
Part I 22; Resolution 67b im Blick auf PECUSA und PNCC; anderswo ist im
Blick auf Anglikaner und Altkatholiken von «intercommunion» die Rede, z. B.

Resolutionen 67a und 74 oder im Committee Report Part II 72-74 - U.V.A.],
It has however been pointed out that, although there may be a logical satisfaction

in distinguishing between the 'full communion' which exists between
Churches which have grown up within the same family, and the 'full intercommunion'

which has been established with Churches outside the family, there is

no distinction so far as spiritual reality is concerned. In each case there is
unrestricted communio in sacris.

The Committee therefore has concluded that it would be less confusing and
indeed more true to reality to use the term 'full communion' in all cases where
a Province of the Anglican Communion by agreement enters into a relation of
unrestricted communio in sacris, including the mutual recognition of ministries,
with a Church outside our Communion. This would mean, for example, that
the relation already existing between Churches of our Communion with the
Old Catholic Churches would henceforth be described as that of 'full
communion', rather than 'full intercommunion'. The term 'intercommunion' could
then be used to describe the varying degrees of relation other than full
communion, which already exist, or may be established in the future, between
Churches of the Anglican family with others outside this family» (The Lambeth

Conference 1958. The Encyclical Letter from the Bishops together with
the Resolutions and Reports, London 1958, 2, 23 f.).

Die Resolution 14 (a.a.O. 1, 34f.) übernahm die Empfehlung des
Kommissionsberichts, die also nur zwei Bezeichnungen vorsieht und nicht deren
sieben wie Lund. Es ist zu beachten, dass die Kommission im Blick auf die
anglikanisch-altkatholische Beziehung die Bezeichnung «full communion» als
Ersatz für «full intercommunion» auffasste (letztere ist von altkatholischer Seite

m.W. nie offiziell zur Kenntnis genommen worden).
Die Lambeth-Konferenz von 1968 erweiterte die Liste der Definitionen,

ohne dass sich für den Fall der altkatholisch-anglikanischen Beziehungen
etwas änderte (vgl. The Lambeth Conference 1968. Resolutions and Reports,
London 1968, 125 f. mit Hinweis auf Kapitel 3 von «Intercommunion Today»,
London 1968).

Die Lambeth-Konferenz von 1978 notierte das Bedürnis nach neuen Definitionen

für zwischenkirchliche Beziehungen, (vgl. The Report of the Lambeth
Conference 1978, London 1978, 49, 106f.) und der Report «Ecumenical
Relations» der Konferenz von 1988 stellte die Frage, ob nicht im Fall der anglikanischen

Beziehungen mit den Kirchen der Altkatholiken, der Philippinen und
der südindischen Mar-Thoma-Kirche die Bezeichnung «Interkommunion»
angebrachter wäre, da diese Kirchen nicht so in die Konsultationsmechanismen
der Lambeth-Konferenzen und des Anglican Consultative Council einbezogen
sind wie etwa die nach dem Zweiten Weltkrieg entstandenen sog. vereinigten
Kirchen von Südindien, Nordindien, Bangladesch und Pakistan (vgl. The

Truth Shall Make You Free. The Lambeth Conference 1988. The Reports,
Resolutions and Pastoral Letters from the Bishops, London 1988, 146f.; The Em-

24



maus Report. A Report of the Anglican Ecumenical Consultation 1987, London

1987, 6-41, bes. 32-34). Deutet sich da eine Rückkehr zum Sprachgebrauch

von 1931 an?
Die Sprachregelung der Lambeth-Konferenz von 1958 ist anscheinend ohne

Konsultation des altkatholischen Partners erfolgt, aber die IBK übernahm auf
ihrer Sitzung von Haarlem im September 1961 den neuen Sprachgebrauch, wie
aus dem offiziellen Bulletin hervorgeht: «Der von der letzten Lambeth-Konferenz

vorgeschlagenen Umbenennung der seit 1931 bestehenden 'Interkommunion'

mit der anglikanischen Kirche in 'full-communion' (volle kirchliche
Gemeinschaft) wurde zugestimmt» (Christkatholisches Kirchenblatt 87 [1961]
265 f). Der neue Terminus wurde dann auch gebraucht bei der Anwendung der
Bonner Vereinbarung für die 1965 beschlossenen kirchlichen Beziehungen mit
der Spanisch-Reformierten Episkopalkirche, der Lusitanisch-Katholischen
Kirche Portugals (die seit 1980 zur anglikanischen Kirchengemeinschaft gehören)

und der Philippinischen Unabhängigen Kirche.
Wie schon erwähnt, blieb die PNCC beim früheren Sprachgebrauch, ebenso

auch viele Altkatholiken, ohne sich freilich immer Rechenschaft zu geben,
dass die Bezeichnung «Interkommunion» heute meist in einem andern Sinn
als 1931 verwendet wird (vgl. H. Meyer/H. Schütte, Art. Abendmahl, in:
H. Krüger/W. Löser/W. Müller-Römheld [Hg.], Ökumene-Lexikon, Frankfurt
a.M. 1983, Sp. 1-10, bes. 6-10). Grundsätzlich ist jede Bezeichnung brauchbar,
wenn angegeben wird, auf welchen Sachverhalt sie sich bezieht, aber nicht
jeder Sachverhalt ist - nach 100 Jahren altkatholischer ekklesiologischer Reflexion

- theologisch zu rechtfertigen (vgl. W. Küppers, Eucharistie und Kircheneinheit.

Alt-Katholische Bemerkungen zur Studie «Interkommunion», in:
«Interkommunion». Sonderausgabe des Materialdienstes der Oekumenischen
Centrale, März 1976, 43-50).

9 Vgl. Aide-Mémoire S.2: «Exploration: a) The Bonn Agreement, 1931. This
requires particular attention and examination. We agree that it lacks precision
and needs explication. What ist the relationship of Bonn to the Vienna Conference,

September 1931? What ist the relevance of the Bonn Agreement to our
present situation? ...»

10 Der Text des Vortrags ist abgedruckt in der angekündigten Festschrift
«Hundert Jahre Utrechter Union 1889-1989».

11 Es ist aufschlussreich, dass Metropolit Damaskinos in seine Würdigung
der Utrechter Union nicht nur die Utrechter Erklärung, sondern auch die
Utrechter Vereinbarung einbezog: sie zeige «eine durchgebildete und klare
Ekklesiologie die den Geist der kanonischen Überlieferung der alten Kirche
widerspiegelt». M.E. ist es nämlich ein Mangel, dass von den drei am 24.Sep¬
tember 1889 bei der Gründung der Utrechter Union der altkatholischen
Bischöfe verabschiedeten Texte praktisch nur die «Erklärung an die katholische
Kirche» - kurz die «Utrechter Erklärung genannt - in das allgemeine
Bewusstsein gedrungen und in die üblichen Dokumentenzusammenstellungen
aufgenommen worden ist, nicht aber auch die «Vereinbarung»; dieser Text
(der 1952 und 1974 revidiert wurde) formuliert «das kirchliche Ziel der Union»
(K. Stalder, in: IKZ 79 [1989] 88 Anm.2). Der dritte Text, das (1952 und 1974

ebenfalls revidierte) «Reglement» ist dagegen von untergeordneter Bedeutung.
Die Revisionen von 1974 wurden publiziert in: IKZ 64 (1974) 244-250.

25



Leider gibt es keine rezipierte Gesamtbezeichnung für alle drei Texte; ich
schlage die Bezeichnung «Utrechter Konvention» vor; unter diesem Titel hat
Bischof E. Herzog unter anderem die drei Texte, welche die zustande gekommene

kirchliche Einigung ausdrücken, zum Gegenstand seines Hirtenbriefs
auf die Fastenzeit 1890 gemacht (Hirtenbriefe aus den Jahren 1887-1901 von
Dr.E.Herzog..., Aarau 1901, 58-74).

12 In der kirchlichen Presse sind die Ausführungen von Metropolit Damaskinos

darauf reduziert worden, dass er die Altkatholiken vor die Wahl gestellt
habe, entweder Gemeinschaft mit den Anglikanern oder Gemeinschaft mit
den Orthodoxen. Die genaue Lektüre des Vortrags rechtfertigt diesen Schluss
nicht. Man mag dem Metropoliten ankreiden, dass er Ort und Zeit einer
Geburtstagsfeier für seinen Appell, von dem sich hinwiederum anglikanische Gäste

verletzt fühlten, gewählt hat; andrerseits ersuchen die Orthodoxen seit vielen

Jahren die Altkatholiken um Aufschlüsse über die ekklesiologischen
Grundlagen ihrer Gemeinschaft mit den Anglikanern und über ihre ökumenischen

Beziehungen im allgemeinen, damit sie (die Orthodoxen) in die Lage
versetzt werden, allfällige Entscheidungen hinsichtlich einer Gemeinschaft mit
der altkatholischen Kirche zu treffen. (Auf die 100 Jahre alten orthodoxen
Bedenken gegen die anglikanisch-altkatholische Interkommunion gedenke ich in
einem späteren Beitrag einzugehen.)

13 Zur besseren Verständlichkeit obiger Ausführungen sei hier der Text der
Bonner Vereinbarung vom 2. Juli 1931 in beiden Sprachen zitiert:

«1. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizität und Selbständigkeit

der andern und hält ihre eigene aufrecht.
2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern der

andern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.
3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme

aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frömmigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die
andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.

1. Each communion recognises the catholicity and independence of the

other and maintains its own.
2. Each communion agrees to admit members of the other communion to

participate in the sacraments.
3. Intercommunion does not require from either communion the acceptance

of all doctrinal opinion, sacramental devotion, or liturgical practice characteristic

of the other, but implies that each believes the other to hold all the essentials

of the Christian faith.»
Die drei Punkte der später sog. Bonner Vereinbarung sind von «den Vertretern

der altkatholischen Kirchen und der Kirchen der anglikanischen Gemeinschaft»

in englischer und deutscher Sprache aufgestellt und unterschrieben
worden. Der oben mitgeteilte deutsche Text (aus IKZ 21 [1931] 161) ist nicht

genau der, welcher von beiden Seiten unterzeichnet worden ist, sondern eine

sprachlich etwas verbesserte Fassung, die nachträglich von altkatholischer
Seite veranlasst worden ist (offenbar im Brief von Bischof Dr. A. Küry an
Bischof J.H.Berends von Deventer vom 3I.Juli 1931, den H.Rein in seinem
Referat S.48, Anm. 84 erwähnt). Der ursprünglich unterzeichnete Text wie auch

26



das englisch abgefasste Protokoll der Bonner Gespräche - zusammen mit
weiteren relevanten Dokumenten, darunter auch dem Protokoll der Londoner
Gespräche vom 16. und 19. Juli 1930 - finden sich in: Report of the Meeting of
the Commission of the Anglican Communion and the Old Catholic Churches
Held at Bonn on Thursday, July 2, 1931, London (o.J.), 38 Seiten.

Zur altkatholischen Veröffentlichung «Dokumente zu den Unionsverhandlungen

der anglikanischen und altkatholischen Kirche» in: IKZ 21 (1931)
129-162, sind zwei Dinge zu sagen : a) es handelt sich um eine (gelegentlich fehlerhafte)

deutsche Wiedergabe englischer Originaltexte, mehrheitlich aus dem

«Report of the Meeting ...»; b) unter der Überschrift «I. Die Lambethkonferenz

d. J. 1930 und der Altkatholizismus» (S. 129) wird auch noch - ohne neue
Überschrift und ohne Namensangabe - aus einem Memorandum von
C.B. Moss «Reunion with the Old Catholic Churches» (vgl. auch IKZ 20[1930]
37-40) zitiert, das in den in der Anmerkung 2 auf Seite 131 genannten Bericht
gehört, nicht aber zu den Akten der Lambeth-Konferenz von 1930. Eine ganze
Reihe von altkatholischen und anderen Autoren hat dies übersehen und so der
Lambeth-Konferenz Aussagen zugeschrieben, welche die persönliche
Meinung von Moss, einem grossen Freund der altkatholischen Kirche, darstellen.

14 Wright bezog sich im ersten Teil seines Referats auf eine Arbeit von M.
Parmentier: Evangelical Anglicans and Old Catholics in 1931, in: C. van Kasteel/
P. J. Maan/M. F. G. Parmentier (Hg.), Kracht in zwakheid van een kleine
wereldkerk. De Oud-Katholieke Unie van Utrecht, Amersfoort 1982, 125-144.

15 Vgl. M. Parmentier. a.a.O. 126.
16 Vgl. J.R. Wright (Hg), Quadrilateral at One Hundred. Essays on The

Centenary of the Chicago-Lambeth Quadrilateral 1886/88-1986/88, AThR
Supplementary Series 10, 1988, 14.

17 Vgl. Punkt 5 seiner «Suggested Conditions on which the Church of England

and the Churches now in Full Communion with it might contemplate
Formal Intercommunion with the Old Catholic Church» - ein Text, der in
Bonn als Grundlage für die Diskussion, die schliesslich zum gemeinsam
unterzeichneten Übereinkommen führte, gedient hat (vgl. Report of the Meeting...
[s. Anm. 13], 25f.; IKZ 27 [1931] 159f.).

Über die Tauglichkeit der Bonner Vereinbarung bzw. des darin formulierten
Prinzips für eine Interkommunion auch mit den englischen Freikirchen
äusserte sich Graham-Brown in seinem Votum auf der Konvokation von Canterbury

am 22.Januar 1932 (vgl. Chronicle... [S. Anm.27], 164-168; auch IKZ 22
[1932] 33-35).

18 E.Kemp. Bonn Agreement Golden Jubilee Celebrations, IKZ 71 (1981)
223-230, hier S.229. (Heft 4 von IKZ 71 [1981] mit dem Untertitel «Fünfzig

Jahre altkatholisch-anglikanische Interkommunion. Bonn Agreement
1931-1981» ist das Gegenstück zum umfangreicheren, von G. Huelin herausgegebenen

Sammelband «Old Catholics and Anglicans 1931-1981. To Commemorate

the Fiftieth Anniversary of Intercommunion», Oxford 1983.)
19 Zum Beispiel U.Küry. Die altkatholische Kirche (s. Anm.3), 110.
20 L. Vischer. Das Bonner Abkommen von 1931 im Lichte der ökumenischen

Bewegung, IKZ 71 (1981) 237-253, hier 251.
21 Einige altkatholische Stellungnahmen offizieller oder offiziöser Art zu

Entwicklungen in der anglikanischen Kirche hat es freilich nach dem Zweiten

27



Weltkrieg gegeben: a) ein Memorandum des Erzbischofs von Utrecht zur
Frage der vereinigten Kirche von Südindien Oktober 1957 (vgl. IKZ 49 [1959]
1-15); b) eine auf eine anglikanische Anfrage hin erfolgte Stellungnahme des
Erzbischofs von Utrecht (April 1961) bzw. der IBK (September 1961) zur
Frage einer «full communion» zwischen der anglikanischen Kirche und den
geplanten vereinigten Kirchen von (Sri) Lanka - bis jetzt noch nicht konstituiert

- und Nordindien/Pakistan (IKZ 52 [1962] 48-59 - die altkatholische
Antwort war ziemlich negativ, doch heute sind die Kirchen von Nordindien
und Pakistan in «full communion» mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft;

vgl. Anm. 8 und 42); c) ein Memorandum (Ende 1964) und eine Erklärung

(April/Mai 1969) zum - letztlich gescheiterten - anglikanisch-methodistischen

Unionsplan (IKZ 56 [1966] 193-233; 59 [1969] 150-153). Darin geäusserte

altkatholische Bedenken betrafen fast immer Fragen des Amtes und des

katholischen Amtsverständnisses; bei letzterem kann man sich freilich fragen,
ob die Altkatholiken dazu berechtigt waren, da sie doch hätten wissen müssen,
dass für die anglikanische Seite keine bestimmte theologische Interpretation
des aus der Alten Kirche fortgeführten dreigestuften Amtes verbindlich ist.

Abgesehen von diesen veröffentlichten Stellungnahmen, die Zeichen eines
doch hin und wieder erfolgten Konsultationsprozesses sind, muss es noch
andere gegeben haben, wie etwa in der Frage einer allfälligen «full communion»
der Kirche von England mit der Philippinischen Unabhängigen Kirche (vgl.
IKZ 54 [1964] 80-82); auch dieses Beispiel fällt übrigens in die Zeit, da A. M.
Ramsey, dem an einer lebendigen Beziehung zu den Altkatholiken lag (1961

war er Teilnehmer an der anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz in
Amersfoort), Erzbischof von Canterbury (1961-1974) war. Ob es noch andere
Fälle gibt, müsste aus den IBK-Protokollen erhoben werden; dem Vernehmen
nach wurden keine altkatholischen Stellungnahmen zur Frage der Frauenordination

oder des Plans eines Bundes (Covenant) zwischen der Kirche von England

und den englischen Freikirchen angefordert, obwohl natürlich die IBK-
Erklärungen zur Frauenordination im Blick auf anglikanische Entwicklungen
erfolgten; vgl. dazu auch M. Kok, 100 Jahre Utrechter Union - Rückblick und
Ausblick, in: IKZ 79 (1989) 145-161, hier 159. Interessant zu wissen wäre
auch, ob einmal die altkatholischen Bischöfe die anglikanische Partnerkirche
in Sachen Kircheneinigung konsultiert haben.

Bei den genannten altkatholischen Stellungnahmen zu Entwicklungen in
der anglikanischen Kirche waren in jedem Fall auch die anglikanisch-altkatholischen

Theologenkonferenzen (Rheinfelden 1957, Oxford 1960 und 1966)

am Meinungsbildungsprozess beteiligt; dabei kommt Canon E.Kemp D.D.,
dem späteren Bischof von Chichester, ein besonderes Verdienst dafür zu, dass

die auf der Bonner Vereinbarung beruhende anglikanisch-altkatholische
Kirchengemeinschaft nicht bloss ein Gegenstand eloquenter Beschwörungen bei

irgendwelchen festlichen Gelegenheiten blieb.
Wie weit die genannten Theologenkonferenzen an die beiden Kirchenlei-

tungen auch sonst noch Signale aussandten, die von der Sorge um Aufrechterhaltung

und Vertiefung der kirchlichen Beziehungen bestimmt waren, müsste
noch untersucht werden.

22 Vgl. das Protokoll in: Report of the Meeting... (s. Anm. 13), 30-36; deutsche

Übersetzung in: IKZ 21 (1931) 139-146; vgl. auch noch die deutsche

28



Übersetzung eines im «Oud-Katholiek» von 1930 (Nr. 31) erschienenen
Berichts der drei holländischen Bischöfe: Die Besprechungen der altkatholischen
Bischöfe in London, in: Der Katholik 53 (1930) 250f.

Diskutiert wurde in London anhand der altkatholischen Utrechter Erklärung

und der anglikanischen «Terms of Intercommunion suggested between
the Church of England and the Churches in Communion with her and the
Eastern Orthodox Church». Diese 1921 in englischer, griechischer und russischer

Sprache publizierten «Bedingungen» (englisch abgedruckt in: G.K.A.
Bell [Hg.], Documents on Christian Unity 1920-4, London 1924, 77-89;
M.Fouyas. Orthodoxy, Roman Catholicism and Anglicanism, London 1972,

253-259) sind im Auftrag des vom Erzbischof von Canterbury eingesetzten
Eastern Churches Committee entstanden und dienten in der Folge als Grundlage

vieler orthodox-anglikanischer Gespräche. Man kann sich fragen, was die
anglikanischen Partner bewogen hat, den drei holländischen Bischöfen diesen,
für die anglikanischen kirchlichen Tendenzen nicht unbedingt repräsentativen
Text vorzulegen. Nun, zur selben Zeit fanden auch anglikanische orthodoxe
Gespräche statt, bei denen ebenfalls die «Terms of Intercommunion», an
denen auch Bischof Headlam (vgl. Anm. 23) massgeblich mitgearbeitet hatte,
zugrunde gelegt wurden. Überhaupt fiel der anglikanisch-altkatholische Annä-
herungsprozess, der zur Bonner Vereinbarung führte, in die gewissermassen
Goldene Zeit der orthodox-anglikanischen Beziehungen, und es war in jener
Zeit oft von trilateralen Gesprächen und zwischenkirchlichen Übereinkünften
die Rede (mehr darüber in meinem in Anm. 12 in Aussicht gestellten Beitrag).

23 Vgl. die evangelikale Kritik im Memorandum «The Lambeth Conference
Report, and the Old Catholic and the Orthodox Eastern Churches», in: «The
Record» vom 1.6.1931. Dagegen setzte sich Bischof A.C. Headlam von
Gloucester, der die anglikanische Seite sowohl bei den Gesprächen mit den Orthodoxen

als auch mit den Altkatholiken im Juli 1930 präsidierte, zur Wehr mit
seiner kurzen Schrift «The Anglicans, the Orthodox, and the Old Catholics.
Notes on the Lambeth Report on Unity», London 1931.

24 Nach dem Urteil von M. Parmentier, Evangelical Anglicans and Old
Catholics in 1931 (s. Anm. 15), 134, war der evangelikale Anglikaner G. F.

Graham-Brown der einzige, der in Bonn versucht hat, eine ernsthafte theologische
Diskussion zu führen. Er hat sich auch Mühe gegeben, die Altkatholiken
kennenzulernen, und er war auch mit schriftlich vorliegenden Gesprächsbeiträgen
gut vorbereitet; seine «Suggested Conditions on which the Church of England
and the Churches now in Full Communion with it might contemplate Formal
Intercommunion with the Old Catholic Church» nehmen sich wie ein evange-
likales Gegenstück zu den in Anm. 22 erwähnten «Terms of Intercommunion»
aus. Das hat natürlich den Gang der Gespräche und das Ergebnis von Bonn
mitbestimmt. Die Lektüre des bisweilen seltsam wenig aussagekräftigen
Gesprächsprotokolls vom 2. Juli 1931 (s. Anm. 13) lässt erkennen, dass, aus
welchen Gründen auch immer, Anzeichen von theologischen Differenzen nicht
aufgearbeitet wurden.

25 Diese These Reins bedarf m. E. noch weiterer Begründung.
26 Vgl. IKZ 21 (1931) 161 f. (in der Dokumentensammlung zu den

anglikanisch-altkatholischen Unionsverhandlungen), 263 f. (im Bericht über den
12. Internationalen Altkatholikenkongress in Wien). Beide Male ist der Text

29



ungenau reproduziert. Der nachfolgende Text entspricht (laut H.Rein) dem

Sitzungsprotokoll der IBK vom 7.September 1931 (Reichsarchiv Utrecht):
«1. Die am 7. September 1931 in Wien versammelte Konferenz der in der

Utrechter Union vereinigten altkatholischen Bischöfe stimmt auf Grund der

Anerkennung der Gültigkeit der anglikanischen Weihen der Interkommunion
der altkatholischen Kirchen mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft zu.

2. Die Interkommunion besteht in der gegenseitigen Zulassung der Mitglieder

der beiden Kirchengemeinschaften zu den Sakramenten.
3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme

aller Lehrmeinungen, sakramentaler Frömmigkeit oder liturgischer Praxis, die
der andern eigentümlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die
andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.»

27 Vgl. Chronicle of the Convocation of Canterbury, Londen 1932, 19-35

(Upper House), 155-170 (Lower House); York Journal of Convocation, London

1932, 36-45 (Upper House), 99-107 (Lower House). C. Neuhaus, Das alt-
katholisch-anglikanische Interkommunionsschema vor den Konvokationen
von Canterbury und York, IKZ 22 (1932) 28-38 bietet eine mehr oder weniger
ausführliche Zusammenfassung der dabei abgegebenen Reden und Voten.

28 So zitierte z. B. Bischof Dr. A. Küry in seinem bischöflichen Bericht
zuhanden der 58. Sitzung der Nationalsynode der christkatholischen Kirche der
Schweiz im Juli 1932 den Bonner Text (so schon im Hirtenbrief auf die Fastenzeit

1932, vgl. oben Anm.3) als «Schema», das «von den berufenen Organen
der Kirche von England und von der altkatholischen Bischofskonferenz in
Wien am 7. September gutgeheissen» wurde (Protokoll S.35). Den Lesern der
schweizerischen altkatholischen Presse war aber im Jahr zuvor der Wiener
Text als Beschluss der IBK, mit dem sie «nach gründlicher Beratung» dem

Antrag der anglikanischen und altkatholischen Theologenkommission
zustimme, bekanntgegeben worden (Der Katholik 54 [1931] 301). Den Bonner
Text erfuhren die Schweizer Altkatholiken zum ersten Mal im erwähnten
Hirtenbrief und dann wieder im bischöflichen Bericht - ohne jeden Kommentar.
In Deutschland hingegen wurden beide Versionen eine Zeitlang nebeneinander

publiziert (so H. Rein).
29 Bis das geschehen ist, sollte man mit Interpretationen des Vorgangs

vorsichtig sein. Liegt wirklich eine Einschränkung (so P. Amiet, in: IKZ 78 [1988]
48) in dem Sinn vor, dass die IBK in Wien (Erzbischof F. Kenninck von
Utrecht, Bischof H. J.Th. van Vlijmen von Haarlem, Bischof A. Küry in Bern,
Bischof R. Tüchler in Wien, Bischof A. Paschek in Warnsdorf, Bischof V. Gawry-
chowsky in Chicopee MA, Bischof J.Z. Jasinski in Buffalo NY, Bischof
M. Kalogjera in Zagreb) im Vergleich mit den Auffassungen der Bonner
Delegation (Bischof J. H. Berends von Deventer, Bischof A. Küry, Bischof G. Moog
in Bonn, Prof. A. Rinkel) zurückgekrebst ist und den Anglikanern die
Anerkennung der Katholizität ihrer Kirche (in welchem Sinn?) verweigert hat?

Punkt 1 der Bonner Vereinbarung war übrigens von altkatholischer Seite

vorgeschlagen worden (vgl. Report of the Meeting... [s. Anm. 13], S. 10 - Brief
des Bischofs von Gloucester an den Erzbischof von Canterbury).

Es mag von Interesse sein, zwei zeitgenössische Reaktionen auf die Wiener
Modifikation zu erwähnen: a) Der Dekan von Chichester, Very Rev. A.S.
Duncan-Jones, der im Unterhaus von Canterbury den Antrag auf Interkom-

30



munion mit den Altkatholiken zu vertreten hatte, sah im abgeänderten 1. Punkt
der Vereinbarung nur die explizit ausgesprochene Begründung für die
Interkommunion, nämlich die Anerkennung der anglikanischen Weihen: «It would
be seen that it was the recognition of Anglican Orders that really cleared all
the difficulties out of the way» (Chronicle... [s. Anm.27], 161). Im Oberhaus
kommentierte Bischof A.C. Headlam als Antragsteller die von ihm den
Bischöfen zur Kenntnis gebrachte Wiener Modifikation nicht (S.26); in York
scheint sie in den Debatten gar nicht erwähnt worden zu sein, b) In der ersten
orthodoxen, den Altkatholiken damals unbekannt gebliebenen Kritik an der
Bonner Vereinbarung schreibt der damalige Metropolit von Thyateira,
Dr. Germanos Strinopoulos, es sei zu folgern, «dass nach altkatholischer
Auffassung nicht die volle dogmatische Übereinstimmung die Hauptvoraussetzung

für eine Sakramentsgemeinschaft ist, sondern dass in einer andern Kirche

die Sakramente von einem Klerus vollzogen werden, der seinen Ursprung
auf die Apostel zurückführt» (Sakramentsgemeinschaft zwischen Altkatholiken

und Anglikanern [griechisch], Orthodoxia 7[1932] 82-88, 117-121, hier 84.
Deutsche Auszüge in: IKZ 57[1967] 97 Anm.2).

30 Halliburton zitierte als Beispiel für den wiederkehrenden Sachverhalt,
dass im Gespräch mit den Freikirchen die Übereinstimmung in der Amtsfrage
nur in etwas vagen Formulierungen möglich zu sein scheint, die folgende, der
Generalsynode der Kirche von England 1976 vorgelegte Feststellung: «Over
the main areas of Christian faith and practice there is no disagreement
between Churches. We are all committed to faith in the Holy Trinity whom we
worship in Unity; we all trust in the saving power of Our Lord Jesus Christ,
our common foundation is the Bible and we all accept the truths enshrined in
the Creeds (whether or not we make formal use of them in worship). We
believe we are members of Christ's Church, we all have a ministry/ministries of
Word and Sacrament.»

31 Vgl. auch Resolution 45 der Lambeth-Konferenz von 1968: «The Conference

recommends that, in order to meet special pastoral needs of God's
people, under the direction of the bishop Christians duly baptized in the name
of the Holy Trinity and qualified to receive Holy Communion in their own
Churches may be welcomed at the Lord's table in the Anglican Communion»
(The Lambeth Conference 1968. Resolutions and Reports, London 1968, 42).

32 Deutsch in: H. Meyer/H. Urban/L. Vischer (Hg.), Dokumente wachsender
Übereinstimmung (s. Anm. 6), 177-188.

33 Hier kommen in Betracht: a) Erklärung der Altkatholischen Bischöfe zum
18. Juli 1970 - Der Primat in der Kirche (IKZ 60 [1970] 57-59); b) die gemeinsamen

Texte der orthodox-altkatholischen theologischen Kommission «Die
Autorität in der Kirche, «Die Synoden der Kirche» (beide Moskau 1981) und
«Das Haupt der Kirche» (Chambésy/Genf 1983) (U. von Arx [Hg.], Koinonia
auf altkirchlicher Basis. Deutsche Gesamtausgabe der gemeinsamen Texte des

orthodox-altkatholischen Dialogs 1975-1987 mit französischer und englischer
Übersetzung, Beiheft zu IKZ 79 [1989] 4. Heft, 67-70, 72-74, 76-78); c) die
gemeinsame Erklärung der anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz
von 1985 «Autorität und Primat in der Kirche» (IKZ SO [1990] 5-11). Die
innere Stimmigkeit dieser Texte, die nicht alle dieselbe Autorität besitzen, ist
noch nicht untersucht worden.

31



34 Immerhin sind, wie Prof. Wright zutreffend feststellte, die 25 gemeinsamen

Texte über Themen der Gotteslehre, Christologie, Ekklesiologie, Soteriologie,

Sakramentenlehre und Eschatologie ein Hinweis auf die Einheit des

Glaubens, die der abschliessende 26. gemeinsame Text über die Kirchengemeinschaft

- darin der Bonner Vereinbarung funktional vergleichbar - als

Voraussetzung für die kirchliche Gemeinschaft nennt.
35 Ich nenne hier nur einige der wichtigsten Fundorte altkatholischer

Äusserungen, aus denen sich in Umrissen das erheben lässt, was für eine spezifisch
altkatholische Reflexion in der Zeit zwischen ca. 1925-1975 als das Wesentliche

des christlichen Glaubens bzw. als konstitutiv für die Katholizität der Kirche

(in Bekenntnis, Verfassung und Kultus) zu gelten hat und somit als

Voraussetzung für eine «Interkommunion»/Gemeinschaft zwischen zwei oder
mehreren Ortskirchen angesehen wird. Dabei spielen vor allem Erzbischof
A. Rinkel und Bischof U. Küry für diese Reflexion eine besondere Rolle, und
es fällt auf, wie oft die Internationalen Altkatholikenkongresse mit ihrer
Ausrichtung auf den ökumenischen Auftrag der altkatholischen Kirche oder
ökumenische Tagungen das Forum für ihre Ausführungen bildeten.

A.Küry, in: IKZ /5(1928) 205 ff; 24(1934) 273 ff; C. Neuhaus, in: IKZ 24

(1934) 212ff; A. Küry/A. Rinkel, in: IKZ 50(1940) 81 ff. (- IBK-Erklärung);
A. Rinkel, in: IKZ i«(1948) 296ff.; 45(1953) 209ff; Dogmatische Theologie
III, 1956 (vervielfältigtes Typoskript), 219-248 §35); IKZ4S(1958) 65ff.; 51

(1961) 257 ff; 55(1965) 201 ff. ; U. Küry, in: Die altkatholische Kirche, Stuttgart
1966 1. Auflage), 223 ff; IKZ 58 (1968) 1 ff; 59 (1969) 89 ff; ferner die in
Anm. 21 genannten Texte. Vgl. auch C. Oeyen, Die Katholizität der Kirche und
das anglikanisch-altkatholische Interkommunionsabkommen, in: Hundert
Jahre Christkatholisch-theologische Fakultät der Universität Bern, Beiheft zu

IKZ 64(1974) 4. Heft, 128-144, der allerdings auf die genannten Autoren nicht
eigens eingeht.

36 Vgl. Niagara-Bericht. Bericht der anglikanisch/lutherischen Konsultation
über Episkope 1987, Frankfurt a.M. 1989, Nr.94. Resolution 4.3bf der
Lambeth-Konferenz von 1988 verlangt darüber auch eine theologische Abklärung
(The Truth Shall Make You Free. The Lambeth Conference 1988 [Anm. 8],

204). Kritik an diesem Punkt äusserte unter anderem auch Prof. Wright, der
auf eine Entwicklung im Dialog zwischen Episkopalkirche und Lutheranern in
den USA hinwies, wo letztere nicht abgeneigt sind, sich in den historischen
Episkopat eingliedern zu lassen.

37 Das entspricht dem zweiten Schritt in der Reihe von vier empfohlenen
Schritten, wie Lutheraner und Anglikaner volle Gemeinschaft verwirklichen
können (Niagara-Bericht Nr. 111-115). Der erste Schritt besteht darin, dass

eine anglikanische Ortskirche eine lutherische aufgrund von bestimmten
Übereinstimmungen im Glauben - den in Nr. 61-70 genannten «Wahrheiten, die
wir miteinander teilen» - als «eine wahre Kirche des Evangeliums» anerkennt
und umgekehrt. Diese «Wahrheiten» entsprechen in etwa den vier Punkten
des ursprünglichen Lambeth-Quadrilateral ohne «historischen Episkopat»,
der ersetzt wird durch Umschreibungen für das ordinierte Amt bzw. das personal,

kollegial und gemeinschaftlich ausgeübte Amt der pastoralen Aufsicht
(Episkope). Sollte hier die Anerkennung einer andern Kirche als «wahre Kirche

des Evangeliums» identisch sein mit der Anerkennung als «katholische»

32



Kirche, dann ist anscheinend der historische Episkopat nicht mehr ein wesentliches

konstitutives Element für die Katholizität einer (Orts)kirche... Als letzter
Schritt erscheint die Herstellung voller Kirchengemeinschaft.

38 Dies entspricht einer alten altkatholischen Praxis, die etwa Bischof Dr.
U. Küry als «Gastkommunion» bezeichnet und von einer zwischenkirchlichen
eucharistischen Regelung unterschieden hat. (Ich gedenke auf die
entsprechenden Äusserungen Kürys in seinen bischöflichen Berichten an die
Nationalsynodesessionen der Christkatholischen Kirche der Schweiz von 1971 und
1972 im oben Anm. 12 angekündigten Artikel einzugehen.)

39 Zitat aus C. B. Moss, The Old Catholic Movement, Its Origins and
History, London 1964, 350. Ähnlich positiv äussern sich R. Rouse/St. Neill,
A History of the Ecumenical Movement 1517-1948, Genf 3 1986, 470. Auch
A. Rinkel und U. Küry wären hier einzuordnen.

40 Solche Kritiken äussern mit verschiedener Stossrichtung die Beiträge von
R. Runcie. P. Amiet und R. Wright in dem in Anm. 18 genannten Sammelwerk
«Old Catholics and Anglicans 1931-1981». In Morschach äusserte der Vertreter

der anglikanischen Kirche in der dritten Welt, der Missionswissenschaftler
Rev. Dr.J.Pobee (z.Z. Genf) sein Bedauern darüber, dass der missionarische
Aspekt des kirchlichen Zeugnisses bei der Reflexion über das Wesentliche des

Glaubens bzw. die Katholizität der Kirche in den anglikanisch-altkatholischen
Kirchen zu kurz kommt. Diese Kritik lässt sich nur zu einem Teil entkräften
mit dem Hinweis auf die (finanzielle) Unterstützung anglikanischer Missionen
in Afrika durch einzelne altkatholische Ortskirchen.

41 Solche Konsultationsgremien der anglikanischen Kirchengemeinschaft
sind: a) die in der Regel alle zehn Jahre einberufenen Lambeth-Konferenzen
(seit 1867); b) der in der Regel alle drei Jahre zusammentretende Anglican
Consultative Council (seit 1971); c) das in kürzeren Abständen stattfindende
Primates' Meeting (seit 1979). Vgl. dazu J. Howe, Highways and Hedges.
Anglicanism and the Universal Church, London 1985, 59-108 (2. Auflage 1990).

42 «Full communion» ist somit die Beziehung der anglikanischen Provinzen
untereinander wie auch die zu den sog. vereinigten Kirchen von Südindien,
Nordindien, Bangladesch und Pakistan. Die Beziehungen zur altkatholischen
Kirche, zur Philippinischen Unabhängigen Kirche und zur indischen Mar-
Thoma-Kirche fallen dann stricto sensu nicht mehr unter diesen Begriff. Das
ist mit ein Grund, warum der Bericht «Ecumenical Relations» zuhanden der
Lambeth-Konferenz von 1988 die Frage aufwarf, ob hier zur älteren Bezeichnung

«intercommunion» zurückzukehren wäre (s. Anm. 8).
Der Status der altkatholischen Bischöfe bzw. der Delegierten der IBK bei

den in Anm. 41 genannten Gremien ist mir nicht klar. Zur Mitgliedschaft in
der Lambeth-Konferenz vgl. den Bericht von Bischof H. Gerny im
Christkatholischen Kirchenblatt /// (1988) 218 (oben Anm.3). Die IBK liess sich am
Primates' Meeting in Toronto 1986 vertreten (a.a.O. 108 [1985] 229). Aus
anglikanischen Quellen erfährt man, dass die altkatholischen Bischöfe seinerzeit
sich um die Mitgliedschaft im Anglican Consultative Council bewarben, dies
aber als nicht möglich erachtet wurde (Partners in Mission, London 1973, 65f.;
ACC-3, London 1976, 68). Wie steht es heute darum?

43 Vgl. dazu H. Meyer, Art. «Einheit der Kirche I, Einigungsbestrebungen»,
in: Ökumene-Lexikon (s. Anm.8), Sp.285-303.

33



44 The Truth Shall Make You Free. The Lambeth Conference 1988 (s.

Anm. 8), 143f:
«80 In the Anglican-Roman Catholic International Commission, and more

particularly in the conversations between Anglicans and Lutherans, there has

been support for the idea that unity should proceed by stages. This proposal is

warmly to be accepted, since unity should be considered a process of growth.
The stage of growth will depend upon how much the participating Churches
have in common and what is their level of commitment to one another.

81 The idea of growth into unity by stages is important because it shows
that progress towards full, visible unity does not have to wait for complete
agreement on every aspect of faith and order. Each level of such agreement
can be expressed in a corresponding growth in relationship and co-operation.

82 The stages have been set out in detail as follows:
(a) Fellowship in faith and mission. Agreement in the faith, expressed in

teaching and in practice, strengthens co-operation in mission and service,
which in turn encourages growing agreement in faith.

(b) Limited sharing of communion. When Churches have sufficient agreement

in faith and are committed to proceed ultimately to full communion,
then members of Churches are admitted to communion at one another's altars.

Anglican-Lutheran Relations also commends what it calls 'interim sharing of
the eucharist' in which two whole congregations come together for what is

called 'a common, joint celebration' of the eucharist. At this stage there has as

yet been no reconciliation of the ordained ministries of the two Churches
(Resolution 4: 6b iia).

(c) Full communion. Full communion should imply that the ordained ministers

and members of two Churches are interchangeable - that is, fully accepted
in one another's Churches. It should also imply that the two Churches have
regular means of consulting and making decisions together on matters of common

concern. We shall return to the meaning of 'full communion' shortly.
Some interpret it as the final goal of Christian unity, short of the Kingdom of
God. Others envisage a distinct, fourth stage.

(d) Organic unity. Those who distinguish organic unity from full communion

would claim that it implies an organically united structure of Church life
at every point. This would include an organic structure (possibly with a general

council and a universal primate) to bind the national or provincial
Churches together.

83 We wish to commit ourselves to the idea of unity by stages. Throughout
history Christian divisions have developed gradually and untidily. We should
not expect the healing of these divisions to happen tidily or all at once.»

45 Die «Meissener Erklärung» ist ein Teil § 17) des umfassenderen Textes

«Auf dem Weg zu sichbarer Einheit. Eine gemeinsame Feststellung,
18. März 1988, Meissen», Berlin/Hannover 1988 (21989), und enthält eine
Verpflichtung der Kirche von England einerseits und des Bundes der Evangelischen

Kirchen in der DDR und der Evangelischen Kirche in Deutschland
andrerseits, aufgrund von gemeinsam festgestellten Übereinstimmungen im
Glauben, die volle, sichtbare Einheit anzustreben. Die oben Anm. 37 gemachte
Kritik betrifft auch § 17 A der Meissener Gemeinsamen Feststellung, wenn
auch andrerseits festzustellen ist, dass die Divergenz über die Notwendigkeit

34



der bischöflichen Sukzession (§ 16) eine «volle Austauschbarkeit der Geistlichen»

(§ 17B6, vgl. B7) ausschliesst.
Die evangelischen Partnerkirchen haben der Erklärung schon 1989

zugestimmt.

46 Eine altkatholische Mitwirkung bei anglikanischen Bischofsweihen und
umgekehrt stellt Erzbischof F. Kenninck bei den Londoner Gesprächen von
1930 in Aussicht, falls eine engere Interkommunion zustande komme (Report
of the Meeting... [s. Anm. 13], 32; IKZ 21 [1931] 142). In Bonn war 1931 davon,
gemäss Gesprächsprotokoll, nicht die Rede. Punkt 2 der Bonner Vereinbarung
schliesst eine gegenseitige Mitwirkung bei Bischofskonsekrationen weder ein
(die Formulierung «to admit» bzw. «Zulassung» lässt sich dafür nicht in
Anspruch nehmen) noch aus. Die von Bischof A.C. Headlam auf der Konvokation

von Canterbury im Januar 1932 zitierte Äusserung von Prof. A. Rinkel in
einer holländischen Zeitung, es gehe um «intercommunio in sacris, which will
express itself in a mutual participation in the sacraments» (Chronicle
[s. Anm. 27], 26), lässt sich als positivere Aussage interpretieren. Vgl. dazu auch
M. Parmentier (s. Anm. 14), 140 f.

47 Es handelt sich um ein Antwortschreiben an den Erzbischof von Canterbury,

der den Erzbischof von Utrecht eingeladen hatte, sich an der Bischofsweihe

von G. F. Graham-Brown zu beteiligen. In der holländischen Antwort
führte der Dekan der St. Gertrudiskathedrale, der später Bischof von Deventer
E. Lagerwey, aus, der Erzbischof (F. Kenninck) sei unpässlich, aber an seiner
Stelle werde der Bischof von Haarlem, H.Th.J. van Vlijmen, teilnehmen.
Dann heisst es weiter: «The communication of Your Grace that the consecran-
dus who participated in the Joint Commission for the relation between the
Anglican Communion and the Old Catholic Churches wishes himself the assistance

of an Old Catholic Bishop and the meaning [= die Annahme? - U.V.A.]
that he may be held to accept the well-known declaration of Utrecht of 1889,

occurs happily with the condition posed by the conference of the Old Catholic
Episcopacy that the Representative of those churches must be convinced that
the Anglican churchman who is to be consecrated conceives the apostolic
succession in a catholic sense before he is allowed to take part in it» (mitgeteilt
von M. Parmentier). Ob Graham-Brown diese Bedingung erfüllte, ist, wie
Parmentier zeigte, eine andere Frage. Jedenfalls war der Bischof von Haarlem der
erste altkatholische Mitkonsekrator bei einer anglikanischen Bischofsweihe,
als am 24. Juni 1932 in der St.-Paulus-Kathedrale in London G. F. Graham-
Brown zum Bischof von Jerusalem und B. F. Simpson zum Bischof von
Kensington konsekriert wurden. Der zweite war der Bischof von Deventer, J. H.
Berends, der am 24. Februar 1933 bei der Weihe von H. Buxton zum Bischof
von Gibraltar und von A. M. Gelsthorpe zum Hilfsbischof am Niger teilnahm.

(Zur Erinnerung: Die erste anglikanische Mitwirkung bei einer altkatholischen

Bischofsweihe erfolgte bei der Weihe von Prof. A. Rinkel zum
Erzbischofvon Utrecht am 15. Juni 1937 mit Bischof A.C. Headlam von Gloucester

und Bischof B. S. Batty von Fulham - beide waren in London 1930 und
Bonn 1931 dabei - als Mitkonsekratoren; vgl. C.B. Moss, The Old Catholic
Movement [s. Anm. 39], 348 f. Einer zwei Jahre zuvor ergangenen Einladung
zur Teilnahme an der Weihe des deutschen Bischofs E. Kreuzer wurde von
anglikanischer Seite wohl aus politischen Gründen nicht stattgegeben.)

35



Im Hinblick auf die beiden Fälle einer erfolgten altkatholischen Mitwirkung

bei einer Bischofskonsekration fasste die IBK auf ihrer Sitzung vom
14. März 1933 in München den internen Beschluss, sich künftig nur dann an
anglikanischen Bischofsweihen zu beteiligen, wenn der Electus der katholischen

Richtung angehört (mitgeteilt von H. Rein). Dabei bleibt unklar, wie
sich dieser Entscheid zur im holländischen Brief genannten «condition»
verhält; handelt es sich um eine formelle Beschlussfassung nach vorangegangenen

mündlichen Abmachungen?
Ein solcher Beschluss steht in Spannung zu der in Bonn von anglikanischer

Seite gemachten ausdrücklichen Feststellung, dass eine Interkommunion mit
der ganzen Kirche von England, zu der die Evangelikalen als dauerndes und
geschätztes Element gehören, erfolgen muss (Report of the Meeting... [s.

Anm. 13], 15; IKZ 21 [1931] 151). Eine Entsprechung bildet die Aussage von
Pfr. C.Neuhaus, einem engen Mitarbeiter von Bischof A.Küry in der IKZ, in
einem Vortrag auf dem 13. Internationalen Altkatholikenkongress 1934 in
Konstanz: «Ich sehe für uns eine Möglichkeit [zur Interkommunion] nur dort,
wo im wesentlichen die gemeinsame Auffassung über das kirchliche Amt, die
Sakramente und besonders über die Eucharistie herrscht, was bei den Anglo-
katholiken und den Orthodoxen der Fall ist» (IKZ 24 [1934] 224).

Die interne Abmachung der IBK nach 1931 ist, wie immer auch ihre praktische

Auswirkung aussah, ein Indiz für ein altes altkatholisches Unbehagen
gegenüber den 39 Artikeln bzw. denjenigen Richtungen in der Kirche von
England, die sich gegen eine katholische Interpretation anglikanischer Lehräusse-

rungen und Praxis wandten. Dies - und nicht das spezifisch holländische
Problem der Gültigkeit der anglikanischen Weihen - spielte schon eine
erkennbare Rolle bei der Zurückhaltung deutscher Altkatholiken gegenüber der
Möglichkeit einer zwischenkirchlichen Union oder Interkommunion mit den

Anglikanern im letzten Jahrhundert - vgl. z.B. die brieflichen Äusserungen
von Bischof Reinkens, Bischof Th.Weber und Prof. J.F. von Schulte an den
russisch-orthodoxen Freund der Altkatholiken, General A. Kirejew (IKZ 19

[1929] 30, 43 f., 90, 111); die - nicht mit Namen geführte - Polemik zwischen
Prof. J. Langen und dem engen Freund Bischof E. Herzogs, J.L. Weibel aus
Luzern (Deutscher Merkur 28 [1897] 25-27, 41 f., 57f., 73f.); die Erläuterungen
von Prof. von Schulte zum Beschluss der 8. deutschen Synode, den Anglikanern

auf deren Verlangen das heilige Abendmahl unter beiden Gestalten zu
reichen (Deutscher Merkur 2#[1897] 89f.; vgl. auch Antrag und Verhandlung
zu diesem Punkt auf der 8. Synode in Bonn im Mai 1883 in: Verhandlungen...,
Bonn 1883, 63-72, und die bischöflichen Ausführungsbestimmungen in:
Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt 6(1883) Nr.4 vom 20. September); den
restriktiven Kommentar (S. IX) der die Hirtenbriefe von Bischof Reinkens im
Jahr 1897 herausgebenden Synodalrepräsentanz zum Hirtenbrief vom November

1881 (darin hatte Reinkens von seinem mit Bischof Herzog gemeinsam
gemachten Besuch bei der Kirche von England berichtet und den «Brudergruss»
der «von wahrhaft katholischem Geist erfüllten anglicanischen Kirche»
übermittelt, aber - anders als Herzog in seinem Hirtenbrief vom selben Jahr - kein
Wort über eine vollzogene kirchliche Gemeinschaft oder Interkommunion mit
den Anglikanern verlauten lassen).

Gewiss sind solche Stellungnahmen - aus der Schweiz wäre hier noch Prof.

36



E. Michaud zu berücksichtigen (z. B. RITh 5 [ 1897] 153-155) - auch (aber nicht
nur) auf dem Hintergrund der damals gehegten Hoffnungen auf eine kirchliche

Gemeinschaft mit der orthodoxen Kirche zu würdigen. Aber die genannten
Phänomene in der anglikanischen Kirche bildeten für die altkatholischen

Bischöfe auch unabhängig davon ein Problem, wie noch aus dem Protokoll
der ersten Bischofskonferenz vom September 1889 hervorgeht: «Solange sie

[die spanischen «Altkatholiken» - U.V.A.] diese 39 Artikel nicht fallenlassen,
können wir mit ihnen keine kirchliche Gemeinschaft halten» - eine Haltung,
die auch Bischof Reinkens vertrat und nicht nur die «konservativen» holländischen

Bischöfe (IKZ 79 [1989] 101; vgl. ferner E. Smit. Die weitere Entwicklung

der Utrechter Union [der altkatholischen Bischöfe] von 1889 bis 1909,
ebd. 104-135, hier 112ff).

Obgleich die Neununddreissig Artikel, die ja auch einer katholischen
Interpretation fähig sind (vgl. dazu E. Hammerschmidt, Die anglikanischen Auffassungen

von der Kirche und dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkatholischen,

IKZ 45 [1958] 96-124, 157-176) und überhaupt aus ihrem historischen
Kontext heraus zu verstehen sind (vgl. auch Subscription und Assent to the
Thirty-nine Articles. A Report of the Archbishops' Commission on Christia
Doctrine, Londen 1968; Resolution 43 der Lambeth-Konferenz von 1968),
heute kein altkatholisch-anglikanisches Problem mehr darstellen und die
Frage der «katholischen» und «nicht-katholischen» Richtungen in der
anglikanischen Kirche sich heute anders stellt als früher, so zeigt doch der
erwähnte interne IBK-Beschluss, wie auch die von H.Rein ausgewertete
Korrespondenz der altkatholischen Bischöfe vor 1931, dass die altkatholische Seite
der anglikanischen Kirche gegenüber zum Teil von Unsicherheiten und Zweifeln

geplagt war und sich widersprüchlich verhielt, was aber nur die
Widersprüchlichkeiten altkatholischer Äusserungen seit 1879 widerspiegelt.

Unabhängig von der mir nicht bekannten effektiven Tragweite des IBK-Be-
schlusses sind die altkatholischen Beziehungen mit der Kirche von England,
die sich vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg und mit Hilfe der St. \yilli-
brordsgesellschaft erfreulich entwickelten, in der Regel auf «anglokatholi-
sche» Teile beschränkt geblieben, und auf dem Kontinent blieben, aus
verschiedenen Gründen (vgl. M. Parmentier. Evangelical Anglicans and Old Catholics

in 1931 [s. Anm. 14], 142), die Kontakte, wenn auch nicht überall, spärlich.
48 Hier eine Zusammenstellung über die bisherigen Tagungen und die

altkatholischen Delegierten der IBK: 1. Forum im September 1978 in Bossey GE:
Bischof. L.Gauthier und Prof. Dr. K.Stalder (beide Bern); 2. Forum im Juni
1979 in Genf: Bischof Gauthier; 3. Forum im Oktober 1980 in Glion VD:
Prof. Dr. P. Amiet (Wettingen/Bern); 4. Forum im März 1985 in Bossey GE:
Pfr.Dr.U.von Arx (Hellikon AG); 5.Forum im Oktober 1990 in Budapest:
Prof. Dr. H.Aldenhoven (Oberdiessbach BE). Vgl. The three reports of the
Forum on Bilateral Conversations, Faith and Order Paper 107, Genf 1981;
Fourth Forum on Bilateral Conversations. Report, Faith and Order Paper 125,
Genf 1985.

49 Vgl. Apostolischer Glaube heute. Sonderdruck aus «Schritte zur sichtbaren

Einheit - Lima 1982», Beiheft zur ÖR Nr.45, Frankfurt a.M. 1983.
50 Es ist bemerkenswert, dass die fünf altkatholischen Bischöfe aus Holland,

Deutschland und der Schweiz, die sich 1889 mit ihren Kirchen zur Utrechter

37



Union vereinigten, ihre «Erklärung an die katholische Kirche» «an den Papst,
an die Patriarchen der griechischen und an den Primas der anglikanischen
Kirche zu senden» beschlossen (Protokoll der Bischofs-Konferenz zu Utrecht
in der erzbischöflichen Wohnung den 24. September 1889, IKZ 79 [1989]
84-101, hier 100. Die «Erklärung» wurde überdies noch den österreichischen
Altkatholiken zugestellt, deren Bistumsverweser Milos/Amandus Cech - 1888

gewählt und seit 1896 mit Sitz in Warnsdorf - der Utrechter Erklärung
zustimmte und in der Folge am 15. September 1890 in die Union aufgenommen
wurde).

Natürlich konnte die Zusendung der Utrechter Erklärung an den Papst
damals nicht mehr als ein Pro-test sein; offizielle Gespräche auf lokaler und
überlokaler Ebene waren erst nach dem 2. Vatikanischen Konzil möglich, vgl.
die Dokumentation in der IKZ: 56 (1966) 234-244; 60 (1970) 200-204; 61

(1971) 75-78, dazu auch W.Pelz, Der Dialog zwischen der Alt-Katholischen
und der Römisch-Katholischen Kirche in Deutschland in den Jahren
1968-1973, 74(1984) 85-128; ferner 77(1987) 53-61 und unter anderem die
Beiträge von W.Küppers und U.Küry, 60 (1970) 124-198. Vgl. noch oben
Anm. 5.

Im Zug der weiteren ökumenischen Bewegung wussten sich die altkatholischen

Protagonisten der kirchlichen Einigungsbestrebungen in ihrer Ausrichtung

auf Orthodoxe und Anglikaner noch von den Erfahrungen und Empfehlungen

der beiden ersten Weltkonferenzen für Glauben und Kirchenverfassung

Lausanne 1927 und Edinburg 1937 bestätigt, insofern diese die
Voraussetzungen schaffen wollen, «die es den einzelnen Kirchen erleichtern, in
Unionsverhandlungen mit Kirchen einzutreten, die ihnen am nächsten stehen»
(A. Küry. Die ökumenische Bewegung, in: IKZ 38[1948] 228-236, hier 229, mit
Hinweis auf die altkatholisch-anglikanischen und altkatholisch-orthodoxen
Beziehungen auf S.231. Vgl. schon die Resolution des 10. Internationalen
Altkatholikenkongresses von 1925 in Bern: «Nächstes Ziel ist die Interkommunion

der katholischen Kirchen... Endziel ist die eine allgemeine christliche
Kirche» (IKZ 15 [1925], 265). Natürlich bedeutet dies alles durchaus nicht,
dass es verboten wäre, dass auch die aus der Reformation hervorgegangenen
Kirchen (wieder) in den Brennpunkt der altkatholischen Kircheneinigungsbemühungen

treten. Bloss sollte dies nicht so geschehen, dass früher auf der
genannten Referenzbasis Erreichtes in Frage gestellt wird und dann doch das

eintrifft, was nach dem vielzitierten Wort von Döllinger zu vermeiden ist, nämlich

dass die eine Kluft auf Kosten der anderen ausgefüllt wird; sein Rat ist
auch ohne Anwendung auf andere Verhältnisse nach wie vor beherzigenswert:
«... jedenfalls ist es für Glieder der lateinisch-katholischen Kirche unerlässlich,
dass sie, sobald sie in henotische Verhandlungen mit Protestanten eintreten
(von ihnen gilt, dass <in kirchlicher Beziehung die Kluft zwischen ihnen) und
Katholiken <eine grössere ist als jene, welche die Katholiken von den Gliedern
der griechisch-russischen Kirche trennt), nur mit steter Rücksichtnahme auf
die anatolische Kirche, oder besser noch, mit Zuziehung von Angehörigen
derselben zu Werke gehen; sonst möchte das Bestreben, eine Kluft auszufüllen,
zur Erweiterung und Vertiefung einer andern führen, deren Verschwinden
doch nicht minder wünschenswerth, nicht minder von oben geboten ist. Und
wollten wir die englische Kirche in unseren Bestrebungen bei Seite lassen, so

38



würde uns in der goldenen Kette, deren Risse wir zu entfernen, deren
Zusammenschliessung wir herzustellen wünschen, ein eben so unentbehrliches als

kostbares Mittelglied fehlen» (Über die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen. Sieben Vorträge, gehalten zu München im Jahr 1872, München 1888,
33 f.).

51 Natürlich sind auch die - freilich kaum aktualisierten - Beziehungen
aufgrund der in Anm. 8 genannten Übereinkunft von Wien 1965 zu nennen. Sonst
hat, mit Ausnahme der deutschen altkatholischen Kirche, keine andere
altkatholische Ortskirche eine gemeinsam vereinbarte Regelung über eine
Abendmahlsgemeinschaft mit einer anderen Kirche (wobei selbstverständlich die
AKD-EKD-Vereinbarung keine «Interkommunion» im Sinn der Bonner
Vereinbarung von 1931 ist).

Nicht ganz klar ist die Art der kirchlichen Gemeinschaft zwischen den
Ortskirchen der Utrechter Union und der Altkatholischen Kirche der Mariaviten
in Polen, die einen Zweig der Mariaviten darstellen, die von 1909 bis 1924 zur
Utrechter Union gehörten. Seit 1979 hat die IBK mehrmals über die Frage der
Aufnahme der Mariaviten in die Utrechter Union debattiert. Dass eine solche
bislang nicht erfolgt ist, hat mit dem ekklesiologischen Grundsatz zu tun, dass
in einem Land nicht zwei parallele Jurisdiktionen derselben Kirche bestehen
können, was aber in Polen der Fall wäre: neben den Mariaviten gibt es ja die
zur Utrechter Union gehörende Polnisch-Katholische Kirche, die aus einem
1924 von der PNCC gegründeten, in den 1950er Jahren von Amerika unabhängig

gewordenen Missionsbistum hervorgegangen ist und heute drei Bistümer
umfasst. Da eine Vereinigung der beiden Kirchen (wegen nicht-theologischer
Faktoren) zur Zeit nicht in Aussicht steht, hat die IBK im Februar 1985

beschlossen, die einzelnen altkatholischen Ortskirchen einzuladen, mit den
Mariaviten vorläufig kirchliche Gemeinschaft im Sinn einer Interkommunion (im
Sprachgebrauch von 1931) aufzunehmen, wie sie de facto auch zwischen den
beiden polnischen Kirchen besteht. M.W. ist bisher nur die Kirche von Holland

im März 1988 diesem Vorschlag gefolgt. Näheres siehe in der
Habilitationsschrift von H. Rein. *

52 M.E. bestehen hier auch noch Informationsprobleme: auch der interessierte

Altkatholik ist nur schwer in der Lage, die vielfältigen «sakramentalen»
Beziehungen der verschiedenen Kirchen der antlikanischen Gemeinschaft mit
anderen Kirchen und deren Voraussetzungen zu überschauen - Beziehungen
und Voraussetzungen also, die mit denen der altkatholisch-anglikanischen
Gemeinschaft aufgrund der Bonner Vereinbarung vergleichbar sind.

Unbekannt waren den altkatholischen Konferenzteilnehmern auch die in
einem Vortrag erwähnten «Ecumenical Canons» (Canon B43: Of Relations
with Other Churches; Canon B44: Of Local Ecumenical Projects) der Kirche
von England. Es wäre wünschenswert, wenn eine diesbezügliche Übersicht für
eine der nächsten Konferenzen erarbeitet würde.

53 Ich selbst erfahre diese Krise am deutlichsten in meinen - selbstverständlich

subjektiven - Wahrnehmungen deutscher altkatholischer Äusserungen,
die mir darauf hinauszulaufen scheinen, dass eine altkatholische Präsenz
eigentlich nur noch in einem Dreieckverhältnis mit Anglikanern und Lutheranern

bzw. EKD sinnvoll ist (wobei dann neben den Konvergenzerklärungen
von Lima der «Niagara-Bericht» und die «Meissener Gemeinsame Feststel-

39



lung» die willkommenen theologischen Referenztexte sind). Die altkatholisch-
orthodoxe Aufgabe scheint praktisch abgeschrieben und die römisch-katholische

Kirche noch für (nicht offizielle) polemische Ausfälle in der Kirchenpresse

gut zu sein.

Wichtiger ist, ob die in der Utrechter Union vereinigten Kirchen - und da
besonders die westeuropäischen - noch zu einem gemeinsamen ökumenischen
Vorgehen fähig sind. Zweifel daran scheint auch C. Oeyen zu haben, wenn er
in seinem Aufsatz «Hundert Jahre nach Döllinger: die Utrechter Union
heute» (ÖR 39 [1990] 66-76) in einem Plädoyer für grössere Selbständigkeit
der einzelnen Nationalkirchen schreibt: «Warum sollten nicht etwa in einem
ersten Schritt die Altkatholischen Kirchen in Holland und USA einen Vertrag
mit der römisch-katholischen Kirche schliessen, die Schweizer und Polen etwa
mit den Orthodoxen, die Deutschen mit den Evangelischen, ohne die Gemeinschaft

untereinander aufzugeben?» Das würde zwar das Ende der Utrechter
Union im Sinn der geltenden «Utrechter Vereinbarung» bedeuten. Es ist aber

zuzugeben, dass Prof. Oeyen von solchen Überlegungen her konsequent
handelte, als er auf der 49. ordentlichen Bistumssynode der deutschen altkatholischen

Kirche im Mai 1989 in Mainz einen (in der Folge angenommenen)
Antrag stellte, der die Eucharistievereinbarung zwischen der Altkatholischen und
der Evangelischen Kirche Deutschlands erneut bekräftigte und den Nichtbilli-
gungsbeschluss der IBK von 1988 zurückwies - und dies trotz den Bitten des

anwesenden früheren Erzbischofs von Utrecht, M. Kok, darauf zu verzichten.
54 Zu den Fragen gehört nach wie vor die gekündigte «Interkommunion

zwischen Altkatholiken und Anglikanern» in Nordamerika. Darüber wurde in
Morschach nur am Rand gesprochen. Bedauert, ja missbilligt wurde die Nachricht

von der Ordination «sub conditione» zweier zur PNCC übergetretener
Priester der Episkopalkirche, die selber Zweifel an der Gültigkeit ihrer Weihe
geäussert haben sollen.

55 Die Bonner Vereinbarung kann verschieden interpretiert und in eine
ökumenische Strategie eingeordnet werden. Sie kann folgendes implizieren: die
erste Stufe einer Gemeinschaft zweier Kirchen auf dem Weg zu «organischer
Einheit»; die abschliessende Stufe einer Gemeinschaft zweier Ortskirchen in
verschiedenen geographischen Gebieten oder von verschiedener nationaler
Herkunft; die Ermöglichung von Abendmahlsgemeinschaft ohne weitere
sakramentale oder verfassungsmässige Konsequenzen.

Bei den Bischöfen und Geistlichen, die auf den Konvokationen von Canterbury

und York 1932 der Bonner Vereinbarung zustimmten, gab es übrigens
eine ganze Reihe von Votanten, welche die Bonner Vereinbarung in erster
Linie unter dem Gesichtspunkt ihrer prinzipiellen Verwendbarkeit - vor allem

wegen Punkt 3 - für eine Interkommunion mit anderen Kirchen (vor allem mit
den englischen Freikirchen) guthiessen und nur in zweiter Linie am konkreten
Partner, den Altkatholiken, sich interessiert zeigten.

Es wäre interessant, all die Fälle kennenzulernen, wo eine anglikanische
Kirche bei einer Interkommunionsregelung mit einer andern Kirche den Text
der Bonner Vereinbarung ganz oder teilweise oder sinngemäss zugrunde gelegt
hat. Einige Beispiele sind bekannt. Zur einzigen weiteren altkatholischen
Anwendung der Bonner Vereinbarung im Jahr 1965 vgl. oben Anm. 8.

40


	Zwischen Krise und Stabilität : Bericht über die Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen in Toronto 1987 und Morschach 1990

