Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 80 (1990)
Heft: 2
Artikel: "Ahnlich dem Prophetentume in der hebraischen Zeit..." : Anmerkungen

zum Charismatischen in der Theologie Ignaz Doéllingers und insofern
auch zum Verhaltnis von Lehramt, Theologie und sensus fidelium

Autor: Ring, Matthias
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404773

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Ahnlich dem Prophetentume in der hebriischen Zeit...»

Anmerkungen zum Charismatischen in der Theologie Ignaz Dollingers
und insofern auch zum Verhiltnis von Lehramt, Theologie und sensus
fidelium

Auf der Suche nach dem Charismatischen' in Ddllingers Theologie
bietet die vorliegende Arbeit in ithrem ersten Kapitel einen tiberblick-
artigen Durchgang durch seine Schriften. In dessen Verlauf mag
deutlich werden, dass die Kategorie des Charismatischen geeignet ist,
Dollingers Verstindnis von Lehramt, Theologie und sensus fidelium
aufzuhellen, und so zu einem Modell der Zuordnung dieser Grossen
flihrt.

In Ankniipfung an einen Grundsatz von Karl Popper, wonach eine
Theorie nur zu verstehen sei, wenn man aus dem historischen Kontext
wisse, welches konkrete Problem damit gelost werden soll 2, wird in ei-
nem zweiten Kapitel gefragt, inwieweit Dollingers Theorie des Charis-
matischen die Antwort auf ein praktisches Problem bietet und wie die-
ses lautet. In der Situation der Theologie des 19.Jahrhunderts scheint
die Problemstellung erkennbar: Es geht um die Freiheit der wissen-
schaftlichen Theologie.

Im dritten Kapitel wird schliesslich die Frage aufgeworfen, ob jenes
Ausgangsproblem weiter besteht und damit Déllingers Losungsmodell
auch heute Relevanz besitzt — vornehmlich fiir die romisch-katholi-
sche, aber ebenso fiir die altkatholische Kirche.

1. Das freie charismatisch-prophetische Amt in den Schriften Dollingers

1.1 Kirchenrechtsvorlesung von 1831/323

Bereits 1831/32 kennt Ignaz Ddéllinger in seiner Kirchenrechtsvorle-
sung neben der ordentlichen eine ausserordentliche, unmittelbar von
Gott ausgehende Sendung. Da fiir ihn die Sendung stets notwendige

' Doéllinger (fortan abgek. «D6ll.») gebraucht bisweilen die Adjektive «cha-
rismatisch» und «prophetisch» synonym, unterscheidet aber stets den umfas-
senderen Begriff «Charismatiker» vom «Propheten».

2 Vgl. K. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, deutsch erstmals
1957.

* Die Kirchenrechtsvorlesung ist nur in einer Mitschrift erhalten; diese be-

106



Voraussetzung zum kirchlichen Dienst bzw. Amt ist*, unterscheidet er
dementsprechend ordentliche und ausserordentliche Amter. Diese
zwei Amtsformen findet er schon im Alten Bund prifiguriert und
nennt Mose und die Propheten als Beispiele ausserordentlicher Ge-
sandter; fiir den Neuen Bund weist er auf Christus als unmittelbar
von Gott Gesandten hin’®. Doch Gott hat auch iiber Christus hinaus
Menschen direkt zum Dienst berufen, wie ein Blick auf Ddéllingers
Auslegung von Eph 4,11 zeigt; dort heisst es: «Er (Jesus) ist es auch,
der die einen gab als Apostel, andere als Propheten, andere als Evan-
gelisten, andere als Hirten (lat. pastores) und Lehrer (doctores)...»
Wihrend der biblische Autor diese Gnadengaben einfach aufzihlt,
unterscheidet Dollinger zwei Gruppen von Diensten: Die pastores
und doctores rechnet er den ordentlichen Diensten zu, deren Aufga-
ben (u.a. das Lehren) an die Presbyter iibergegangen seien. Propheten
und Evangelisten bezeichnet er als ausserordentliche Dienste, die wie-
der erloschen seien, da sie nur fiir die erste Kirche notwendig gewesen
wiren °.

Auffallend ist, dass Dollinger den neutestamentlichen Propheten
die Aufgabe zuweist, «die Messianischen Psalmen zu erkldren»’, und
sie damit als alttestamentliche Exegeten betrachtet.

Festzuhalten bleibt: Uber die frithe Kirche hinaus gibt es keine Pro-
pheten und keine ausserordentlichen Amter.

1.2 Dogmatikvorlesungen von 1836 bis 1838

In den Dogmatikvorlesungen?® befasst sich Dollinger unter anderem
mit dem prophetischen Amt Christi und gibt in diesem Zusammen-

findet sich in der Freisinger Dombibliothek (Hs.228: Kirchenrecht nach Dr.
Déllingers Vortriagen. Miinchen im Jahre 1831/32. Ges. von Johann Nepomuk
Holg). Im Rahmen dieser Arbeit wurde darauf verzichtet, die Originale einzu-
sehen, stattdessen stiitze ich mich auf deren Zitierung bei J. Finsterhélzl, Die
Kirche in der Theologie Ignaz von Dollingers bis zum ersten Vatikanum. Aus
dem Nachlass hg. von J. Brosseder, Gottingen 1975. Dies gilt auch fiir die fol-
genden Dogmatikvorlesungen.

*Vgl. Hs.228, 3.Vorl., 9.Nov.; zit. bei Finsterholzl, Kirche, a.a.0. 161,
Anm. 85.

> Vgl. ebd.; zit. bei ebd. 174.

® Vgl. Hs. 228, 5.Vorl.,, 11.Nov.; zit. nach ebd. 175. Beachtenswert ist, dass
Doll. die Kontinuitit der Lehrfunktion betont, wihrend deren Triager wech-
seln.

7 Vgl. ebd.

¥ Eine Mitschrift befindet sich in der Bamberger Staatsbibliothek (Hs.428:

107



hang eine Definition des Propheten: «Prophet heif3t iiberhaupt derje-
nige, welcher das ihm unmittelbar von Gott geoffenbarte Gesetz oder
Lehre, Gegenwirtiges, Vergangenes oder Zukiinftiges anderen verkiin-
det.» * Wenn wir diese Definition mit jener aus der Kirchenrechtsvor-
lesung vergleichen, féllt auf, dass unterschiedliche Funktionen mit
demselben Namen belegt werden. War dort der Prophet Exeget, so ist
er hier Offenbarungsempfianger und deren Verkiinder. Was freilich
gleichblieb, ist die Unmittelbarkeit seiner Sendung, die Ausserordent-
lichkeit seines Amtes.

Beziiglich des prophetischen Amtes Christi heisst es nun weiter:
«Christus als Prophet konnte nicht unmittelbar allein das Lehramt
vollbringen, sein Lehramt sollte ein bestidndiges, auf der Erde bleiben-
des sein, es sollte fortgefithrt werden. So wie Christus Vorldufer hatte
in seinem Lehramt, so mul} er auch noch Nachldufer haben. Alle Pro-
pheten des Alten Bundes waren Vorldufer Jesu. Sie wiesen auf den
kiinftigen Messias hin, und was sie redeten, das redeten sie auf seine
Eingebung hin. Noch mehr aber mullte dies im Neuen Bund der Fall
sein.» !°

Vielleicht irritiert zunichst die anklingende Verbindung von Pro-
phetenamt und Lehramt, doch ist diese unter Beriicksichtigung der
vorausgehenden Definition ganz logisch; denn wenn der Prophet Of-
fenbarungsempfianger und -verkiinder ist, dann kann er auch Lehrer -
eben dieser Offenbarung — genannt werden, und sein Prophetenamt ist
wirklich ein Lehramt'!,

Dieses Prophetenamt als Lehramt ist laut Déllinger nicht nur auf
Christus beschrinkt; so nennt er die alttestamentlichen Propheten als
Vorlédufer, gibt aber keinen Hinweis, wer die « Nachldufer» in der Kir-
che sind. Denkt er an die neutestamentlichen Propheten? Diese schei-
den freilich aus, denn in der vorherigen Vorlesung bezeichnet er sie le-
diglich als Ausleger und weist zudem ausdriicklich auf das Erlschen
der freien Charismen — und damit des neutestamentlichen Propheten-
amtes — in der frithen Kirche hin.

Dogmatik, 1836/37 vorgetragen von Dr. Déllinger. Nachgeschr. von G. Mayer
[Msc. misc.428]), eine andere im Archiv des Benediktinerstifts St.Bonifaz,
Miinchen (B: Déllinger, Dogmatik 1837-38).

* B, S.362; zit. nach Finsterholzl, Kirche, a.a. Q. 176.

9 B. S.364; zit. nach ebd. 176.

' «Lehramt» darf hier nicht einseitig verengt aufs Definieren und Entschei-
den verstanden werden; auch miissen an dieser Stelle Lehr- und Leitungsamt
sauber auseinandergehalten werden.

108



In dieser Situation ist es hilfreich, eine weitere Stelle aus der Bam-
berger Nachschrift zu bedenken, denn dort ist zu lesen: «Mittelbar
verwaltet er (Christus) sein Prophetenamt durch die Propheten und
das im Neuen Bund eingesetzte Lehramt.» 2

Entscheidend ist nun die Frage, ob mit den genannten Propheten
die alttestamentlichen oder die neutestamentlichen gemeint sind. —
M.E ist es wahrscheinlicher, einzig die alttestamentlichen angespro-
chen zu sehen, gerade weil die Aussagen der Kirchenrechtsvorlesung
iber das Erloschen der freien Charismen zu bedenken sind. Ausser-
dem legt die Wortstellung des Ausdrucks « Neuer Bund» die Schluss-
folgerung nahe, ihn nicht auf «die Propheten» zu beziehen!’. Damit
sind wir allerdings bei einer unbefriedigenden Antwort angelangt, die
folgendermassen formuliert werden kann: Christi Prophetenamt, wel-
ches seiner Funktion nach ein Lehramt ist, wird im Neuen Bund
durch das Lehramt (der Kirche) fortgefiihrt.

Diese Antwort ist letztlich eine Tautologie, die sich aus der unter-
schiedlichen Verwendung des Begriffs «Lehramt» ergibt, denn zu-
nichst benennt «Lehramt» die Funktion des Prophetenamtes, sodann
den neutestamentlichen Trédger der gleichlautenden Funktion: Aus
dem Namen der unverdnderlichen Funktion wurde der Name des
wechselnden Tragers.

Aufgrund dieser Tautologie ist es nicht moglich, die Frage zu beant-
worten, wer Christi Prophetenamt in der Kirche fortfithrt und wer da-
mit in der Nachfolge der alttestamentlichen Propheten steht. Man
miisste schon wissen, wen Dollinger in den dreissiger Jahren fiir den
Triager des kirchlichen Lehramtes hielt..., doch dies wire das Thema
fiir eine eigene Untersuchung. Unser heutiges Lehramtsverstdndnis
darf auf alle Fille fiir damals nicht vorausgesetzt werden, da zu jener
Zeit der Begriff des Lehramts noch relativ jung und ungekldrt war'

12 Hs. 428, Bogen 16, S.31; zit. nach ebd. 176.

13 So auch Finsterholzl, Kirche, a.a.O. 176f. .

14 Zur Ungeklirtheit des Lehramtsbegriffs im 19.Jahrhundert vgl. H. Kiing,
Unfehlbar?, Eine Anfrage, Frankfurt a.M./Berlin/Wien 1980, 181f.). Nach
Kiing ist der Begriff auch heute noch «dunkel». — J. Speigl weiss zwar auch,
dass der Begriff damals noch variantenreich war, beriicksichtigt dies aber bei
seiner Doll.-Interpretation nicht, sondern legt ihr den Begriff einer bestimmten
theol. Schule zugrunde (vgl. J. Speigl, Traditionslehre und Traditionsbeweis in
der historischen Theologie Ignaz von Déllingers, Essen 1964, 60-63). — Finster-
hélzl wiederum iibertrigt sein Lehramtsverstindnis auf D31l und beriicksich-
tigt die Problematik der Tautologie nicht, wenn er schreibt: «Die Linie, die m

109



1.3 «Die Kirche und die Kirchen» (HPBI 1843/44)1°

In der Artikelserie «Die Kirche und die Kirchen» vergleicht Déllinger
die Entwicklung der verschiedenen christlichen Bekenntnisse und
wendet sich deshalb auch der Geschichte der Reformation zu. Ohne
Umschweife anerkennt er die Notwendigkeit von Reformen in der da-
maligen Kirche und meint: « Was die Kirche in jener Zeit des Verder-
bens vor Allem bedurfte, was zur wirklichen und griindlichen Refor-
mation unentbehrlich war, das waren neue, vom frischen Geist be-
seelte Verbriiderungen, Orden und neue, vornehmlich der Erziehung
gewidmete Institute. Aber dies sind Dinge, die die Kirchengewalt
nicht machen oder schaffen kann, dazu gehort vor Allem eine reichli-
chere AusgieBBung der gottlichen Gnade; der «Geist aber weht, wo er
willy; haben sich die rechten Midnner zusammengefunden, dann ist es
die Sache der Hirten und Hiupter, die beginnenden Keime der neuen
Entwicklung schiitzend zu pflegen, und sie vor Ausartung zu bewah-
ren.» !¢

Im Vergleich mit den Vorlesungen fallen zwei Aspekte ins Auge, die
von einer verdnderten Sicht des Charismatischen zeugen: Zum einen
kennt er nun zu allen Zeiten freie, amtsunabhingige Geistesgaben,
sieht also das charismatische Element nicht mehr allein auf die Urkir-
che beschriankt. Thnen gegeniiber hat das ordentliche Amt eine schiit-
zende, fordernde und korrigierende Funktion. Zum anderen - und
dies scheint mir die wichtigere Weiterentwicklung — sieht er jetzt freies
Charisma und kirchliche Reform in enger Verbindung, denn zu die-
sem Zweck werden die Charismen eigens erweckt.

1.4 «Prophetenstimmen» (HPBI 1848) 17

Mit den «Prophetenstimmen» widmet Doéllinger in den vierziger Jah-
ren eine weitere Artikelserie dem Prophetentum. Im Gegensatz zu den
fritheren Jahren behandelt er das Phinomen diesmal ganz unter dem
Aspekt der geschichtlichen Vorahnung, des Vorausblicks auf die Zu-

Alten Bunde auf Christus hinfithrt und von den Propheten reprisentiert wird,
wird also im Neuen Bund fortgefiihrt durch das (unfehlbare) Lehramt der Kir-
che.» (Finsterholzl, Kirche, a.a.0. 177).

'* I. Doll,, Die Kirche und die Kirchen, in: HPBI 12 (1843 II) 697-719; 13
(1844 1) 44-71; 189-206; 383-396; 449-466; 690-703; 785-809.

1 Ebd. 12 (1843 II) 711.

'" 1. Déll., Prophetenstimmen, in: HPBI 22 (1848 11) 1-9; 172-182; 386-397.

110



kunft, der von Gott geschenkt wird. Er wendet sich deshalb weniger
den Propheten und mehr den Prophezeiungen, besonders denen aus
dem 17.Jahrhundert, zu.

Ein schwacher Bezugspunkt zur vorausgehenden Artikelserie lisst
sich trotz des andersartigen Blickwinkels erkennen: Wihrend in «Die
Kirche und die Kirchen» Gott in Notzeiten freie Charismen zur Re-
form der Kirche schenkt, so erweckt er diesmal in der Not Propheten,
die freilich nicht reformieren, sondern trosten sollen '®.

1.5 «Hippolytus und Kallistus» (1853)"°

In seiner Untersuchung iiber Hippolyt und Kallist empfindet Dollin-
ger die Verwendung des Presbyter-Titels bei den Vitern als auffallend
und stellt fest, Hippolyt nenne seinen Lehrer, den Bischof Irendus von
Lyon, wiederholt den «seligen Presbyteros», wie tiberhaupt — das sei
sicher — der Name «Presbyteros» noch am Ende des zweiten Jahrhun-
derts fiir Bischofe gebraucht worden sei?’. Und er fiahrt fort: «... am
Auffallendsten ist dies bei Irenédus, der nicht nur das Wort hdufig zur
Bezeichnung von Bischofen ... gebraucht, sondern auch von den Pres-
bytern spricht, die die Succession des Episkopats von den Aposteln an
und mit dieser Succession das Charisma der Wahrheit ibernommen
hitten.» ?!

Ist damit bei Irendus «Presbyter» gleichbedeutend mit «Bischof»?
Offensichtlich nicht, so Dollinger, denn Irendus erwihne neben den
Presbytern mit bischoflicher Sukzession auch solche, «die von Vielen
fiir Presbyter gehalten worden seien, die aber, durch ihren Vorrang
ibermiithig gemacht, Andere geringschitzig behandelt hitten» 22. Da-
mit sind wohl Bischofe angesprochen, die unverdient den Titel «Pres-
byter» fiihrten. Folglich gab es Bischofe, die den Titel «Presbyter»
trugen, und solche ohne diesen Titel. Dollinger schliesst daraus,
«Presbyter» sei ein Ehrentitel gewesen, und meint: «... aber unver-
kennbar sollte mit diesem Titel noch etwas Anderes ausgedriickt wer-
den, niamlich die Lehrautoritiit, das Magisterium; Presbyter hie3en die

" Vgl. ebd. 1 und 395.

' 1. Doll., Hippolytus und Kallistus oder die Romische Kirche in der ersten
Hilfte des dritten Jahrhunderts. Mit Riicksicht auf die Schriften und Abhand-
lungen von Bunsen, Wordsworth, Baur und Gieseler, Regensburg 1853.

2 Vgl. ebd. 338f.

' Ebd. 339.

22 Ebd. 339.

111



Bischofe oder auch Andere zunidchst als die Trager und Lehrer der
kirchlichen Tradition und Erkenntnis.» ** Irendus habe den Bischofs-
Titel verwendet, wo es ihm um die Sukzession ging, den Presbyter-Ti-
tel, wo es ihm um die Lehre ging?*.

Entscheidend ist nun, dass es nach Ddllingers Irendus-Interpreta-
tion Bischofe in der Sukzession gab, die keine Presbyter waren, da ih-
nen «jenes Charisma, die Erkenntnis und die Gabe des kirchlichen
Lehramts» 2> fehlte. Ganz logisch schliesst sich daran an, dass es
ebenso Presbyter gab, die zwar die Gabe des kirchlichen Lehramtes
hatten, aber nicht in der bischoflichen Sukzession standen, d.h. keine
Bischofe waren (vgl. oben: «Presbyter hielen die Bischofe oder auch
Andere»!).

So kommt Ddéllinger implizit zur These, bischofliche Amtsnachfolge
und Charisma der Lehre seien nicht unbedingt deckungsgleich, es
gibe das kirchliche Lehramt auch ausserhalb des Bischofsamtes. Uns
Heutigen mag es seltsam erscheinen, das Lehramt losgeldst vom Bi-
schofsamt — und damit vom Leitungsamt — zu sehen. Doch es gilt zu
bedenken, dass im 19.Jahrhundert der Begriff des Lehramts noch
weithin offen und ungekldrt war und keineswegs auf die Funktion des
Definierens und Entscheidens eingeschrinkt wurde, wie es heute in
der romisch-katholischen Theologie vielfach der Fall ist, wo zudem
die de facto Einfiihrung auf das Lehramt des Papstes diese einseitige
Betonung verstdrkt hat. Dollingers Ausfiihrungen leiden gewiss etwas
unter der Offenheit des Begriffs, wie schon bei den Dogmatikvorle-
sungen bemerkt wurde.

Welcher Art ist aber das Lehramt, das mit dem Titel «Presbyter»
belegt wird? Meint Doéllinger schlichtweg das Lehramt der Kirche
oder nur ein spezielles Lehramt der Theologen, gleichsam das Amt zu
unterrichten? M.E. ist ersteres wahrscheinlicher, da Déllinger aus-
driicklich von der «Gabe des kirchlichen Lehramts» (vgl. oben)
spricht und nicht von einem nur theologischen Lehramt ?¢.

2 Vgl. ebd. 339f. Wenn es sich beim Presbyter-Titel nur um die Angabe der
Weihestufe gehandelt hitte, wiren Verwechslungen héchst unwahrscheinlich,
denn bei der Grosse der Gemeinden muss vorausgesetzt werden, dass jeder
wusste, wer ordiniert war.

24 Vgl. ebd. 341. Speigl, a.a.0. 62, weist darauf hin, es habe Dollingers Ire-
ndus-Interpretation in der Forschung Bestitigung gefunden.

2 Doll., Hippolytus, a.a.O. 340.

6 Nach Speigl, a.a.0. 62, habe Doll. den Theologen ein(!) Magisterium zu-
gewiesen, aber nicht das authentische. Da sich diese Unterscheidung und Be-

112



Alles in allem deutet sich in «Hippolytus und Kallistus» ein interes-
santes Lehramtsverstindnis an, das sich in unseren Tagen unter ande-
rem bei Hans Kiing wiederfindet: das Lehramt als Summe der Inhaber
des Lehrcharismas, das an kein ordentliches Amt gebunden und vom
Leitungscharisma und -amt zu unterscheiden ist?’. Aber wohlgemerkt:
Es deutet sich nur an.

1.6 «Christenthum und Kirche» (1860; 1868)%¢

Den charismatischen und prophetischen Gaben in der frithen Kirche
widmet sich Doéllinger ausfiihrlich im zweiten Band seiner grossange-
legten Kirchengeschichte, in «Christenthum und Kirche». Darin be-
schreibt er das 1.Jahrhundert als Zeit des Ubergangs von der charis-
matischen Urkirche zur fest strukturierten Institution. Stirker noch als
in seinen Vorlesungen von 1831/32 zeichnet er das Bild einer «charis-
matisch erfiillten Kirche, welche durch ausserordentliche, ohne Unter-
schiede des Amtes gewidhrte Gaben beherrscht war»?°. Doch auch
diesmal registriert er das Verléschen der freien Charismen, obgleich
einzelne, mit denselben begabten Personen geblieben seien .

Am Eindringen der Judaisten in die paulinischen Gemeinden will
Déllinger erkennen, dass die «Charismen der Lehre und Erkenntnil3
in diesen Gemeinden schon geschwicht und erloschen» waren, sonst
wire die Verwirrung, die die Judaisten stifteten, nicht erkldrbar. Aber
gerade im Galaterbrief, der sich besonders mit dieser Thematik be-
fasst, vermag er noch «keine Spur eines festen Lehramtes» zu entdek-

grifflichkeit so bei Doll. nicht findet, scheint es mir unstatthaft, sie an seine
Aussagen heranzutragen.

7 Vgl. mit dhnlicher Schlussfolgerung Finsterholzl, Kirche, a.a. 0. 180, und
Speigl, a.a.0. 62. Zu Kiing vgl. Kiing, Unfehlbar, a.a.O. 181-196, bes. 191:
«Hirten und Lehrer in der Kirche, Vorsteher und Theologen haben ihr eigenes
Charisma, ihre je eigene Berufung, ihre je eigene Funktion. In dieser Funktio-
nalitit miissen Leitungsdienst und Lehrdienst gesehen werden: ... als verschie-
dene und zugleich aufeinander angewiesene, im gleichen Grund und Ziel sich
findende «Dienste> von mit verschiedenen Gaben begabten glaubenden Men-
schen.»

% I.Doll., Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung, Regens-
burg 1860. — Die Unterschiede von 1. und 2. Auflage beriithren unseren Aspekt
kaum, deshalb wird stets aus der 1. Auflage zit.

¥ Ebd. 291.

* Vgl. ebd. 296, 298f.

113



ken; der Apostel weise vielmehr die «Pneumatischen» an, das «Amt
der Riige» zu verwalten?3!.

Beachtenswert sind, in Ankniipfung an «Hippolytus», Dollingers
Ausfithrungen zu den charismatischen Lehrweisen. Er unterscheidet
«Prophetie und Didaskalie oder einfache Lehre...; jene ist bedingt
durch Offenbarung (Apokalypsis), diese durch Erkenntni3 (Gno-
sis)» 32, Entsprechend sind zwei verschiedene Inhaber des Lehrcharis-
mas zu unterscheiden, nimlich die neutestamentlichen Propheten und
die Lehrer. Beide beschreibt er folgendermassen: Die Propheten «wa-
ren gottlich begeisterte Manner, welche, aus der Erkenntnil3 heraus,
die ihnen in der Form von Visionen und ekstatischen Eindriicken mit-
getheilt worden, vor der Gemeinde redeten, wiahrend die, welche Pau-
lus die <Lehrer> nennt, zwar auch pneumatisch erfiillt waren..., aber
doch in ruhiger, begriffsmaBiger Erorterung ihre Gabe gebrauchten.
Manche von ihnen hatten, wie eben die Apostel auch, den doppelten
Beruf des Lehrens und Regierens, sie waren <Hirten und Lehrer.» 3

Nach dieser Beschreibung ist die Differenz zwischen Lehrer und
Prophet weniger im Inhalt ihrer Rede, sondern eher in der Weise ihrer
Kundgaben und in der Art, wie ihnen deren Inhalte zuteil wurden, zu
suchen 3. Bemerkenswert ist auch, dass — dhnlich wie in « Hippolytus»
— das Charisma der Lehre nicht notwendig an das Hirten- bzw. Lei-
tungsamt gebunden ist; Dollingers Formulierung ldsst sogar vermu-
ten, er erachte es als Ausnahme, dass beides in einer Person zusam-
menfalle.

Als Fazit ldsst sich an dieser Stelle wohl mit Recht festhalten, dass
Dollinger im Verlauf seiner Beschiftigung mit dem Charismatischen
zunehmend das Lehramt in den Blick bekommt und in «Christenthum
und Kirche» noch deutlicher als zuvor in «Hippolytus» die Konzep-
tion eines charismatisch-prophetischen Lehramtsverstindnisses an-
klingt.

31 Vgl. ebd. 298.

32 Ebd. 333. An anderer Stelle schreibt er von «der dreifachen charismati-
schen Lehrweise, je nach empfangener Begabung, der Lehre oder der Weis-
heit, der Gnosis oder der Pistis» (ebd. 297).

33 Ebd. 300.

3 Ahnlich Finsterholzl, Kirche, a.a.0. 183. Vgl. auch Déll., Christenthum,
a.a.0. 333f.,, wo er das Bild vom ekstatischen Propheten korrigiert.

114



1.7 «Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie»
(Rede 1863)3°

Mit Dollingers Rede auf der Miinchner Gelehrtenversammlung von
1863 3¢ gilt es sich ausfiihrlicher zu beschiftigen, denn in ihr kommen
seine Gedanken zu einem vorldufigen Zielpunkt, d.h. die verschiede-
nen Aspekte, unter denen er bisher das Charismatische betrachtete,
finden nun zur Synthese. Im Folgenden sei deshalb zunichst der In-
halt dieser Rede skizziert, bevor auf die Kritik daran eingegangen und
eine inhaltliche Wertung versucht wird.

1.7.1 Zum Inhalt

Zu Beginn definiert Dollinger Theologie als wissenschaftliches Be-
wusstsein der Kirche von sich selbst, von ihrer Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft, von ihren Lehrgehalten, Ordnungen und Lebens-
normen. Damit beschreibt er Theologie natiirlich vornehmlich als hi-
storische Theologie. Sodann schildert er thre Entwicklung von den
Anfédngen bis hin zur Gegenwart. Kritisch setzt er sich dabei mit der
Scholastik auseinander, deren Leistungen er anerkennt, deren Haupt-
mangel er aber ebenso benennt, nimlich das Fehlen der historischen
Methode neben der spekulativen. Erst eine «zweidugige Theologie»
konne «die Kirche in der Totalitdt ihrer LebensduBBerungen und in ih-
rer historischen Kontinuitdt vom Anbeginne bis zur Gegenwart erfor-
schen» 7. Alle auf die Scholastik folgenden Neuaufbriiche stellen in
seinen Augen den Versuch dar, dem genannten Mangel abzuhelfen.

33 I. Doll., Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie.
Eine Rede, gehalten am 28.September 1863 vor der Gelehrtenversammlung in
Miinchen, in: J. Finsterholzl (Hg.), Ignaz von Déllinger, Graz/Wien/Koln
1969, 227-263. Nach dieser Ausgabe wird zitiert. Der Text findet sich auch in:
P.B. Gams (Hg.), Verhandlungen der Versammlung katholischer Gelehrter in
Miinchen vom 28.September bis zum 1.Oktober 1863, Regensburg 1863, und
in: F. H. Reusch (Hg.), Kleinere Schriften, Stuttgart 1890.

3 Vgl. V. Conzemius, Die Kirchenkrise Ignaz von Déllingers: Deutsche ge-
gen Romische Theologie?, in: Hist. Jb. 108 (1988) 406-429 / H. Lang, Die Ver-
sammlung katholischer Gelehrter in Miinchen-St. Bonifaz vom 28.1X. bis
1.X.1863, in: Hist.Jb. 71 (1952) 246-258 / G. Schwaiger: Die Miinchener Ge-
lehrtenversammlung von 1863 in den Stromungen der katholischen Theologie
des 19.Jahrhunderts, in: ders. (Hg.), Kirche und Theologie im 19.Jahrhundert.
Referate und Berichte des Arbeitskreises Katholische Theologie, Gottingen
1975, 125-134 / Gams, a.a.O.

7 Doll., Vergangenheit, a.a.O. 253.

115



Im nachrevolutiondren Europa sei einzig Deutschland der Leuchter
der theologischen Wissenschaft zu nennen, denn den Deutschen sei
das Charisma der wissenschaftlichen Schirfe und Griindlichkeit gege-
ben . Auf der deutschen Theologie ruhe auch eine besondere Verant-
wortung fiir die Uberwindung der Kirchenspaltung, denn die Deut-
schen seien schliesslich deren Ausloser gewesen. Und dann heisst es
in der Kernpassage der Rede wortlich:

«Und hiermit ist auch schon der Teil des groBen Versohnungswer-
kes, welchen die deutsche katholische Theologie zu vollbringen hat,
angedeutet. Die Theologie ist es, welche der rechten, gesunden éffentli-
chen Meinung in religiosen und kirchlichen Dingen Dasein und Kraft
verleiht, der Meinung, vor der zuletzt alle sich beugen, auch die Hdupter
der Kirche und die Triger der Gewalt. Ahnlich dem Prophetentume in
der hebrdischen Zeit, das neben dem geordneten Priestertume stand, gibt
es auch in der Kirche eine aufSerordentliche Gewalt neben den ordentli-
chen Gewalten, und dies ist die éffentliche Meinung. Durch sie iibt die
theologische Wissenschaft die ihr gebiihrende Macht, welcher in der
Liinge nichts widersteht. Der Theologe ndamlich beurteilt und richtet die
Erscheinungen in der Kirche nach den Ideen, wihrend der gedankenlose
Haufe umgekehrt verfdhrt, alle echt reformatorische Titigkeit aber be-
steht doch zuletzt darin, daf3 jede Einrichtung oder Ubung in der Kirche
ihrer Idee entsprechend gemacht werde.» **

Zum Abschluss wendet sich Ddllinger noch dem Verhéltnis von
Theologie und moderner Wissenschaft sowie dem von Theologie und
kirchlicher Lehre zu. Beziiglich letzterem hatte er schon am Anfang
der Rede betont, die Theologie bediirfe der steten Uberwachung und
Korrektur durch das allgemeine Glaubensbewusstsein der Kirche.
Nun ortet er die Arbeit des Theologen ausdriicklich in der Kirche; er
iberlasse sich frei der Fithrung durch die Lehrautoritdt der Kirche *.

Dollinger endet schliesslich mit dem Blick auf Deutschland, wo es
nun gelte, in der Theologie philosophische Spekulation und kritische
Geschichtswissenschaft zu vereinen, denn das Wohnhaus der metho-
disch einseitigen Scholastik kénne nicht mehr repariert werden.

38 Als charismatische, deutsche Theologen nennt er Giigler, Drey, Mdohler,
Klee und Staudenmaier (vgl. ebd. 260).

3% Ebd. 251.

% Man beachte, dass D&ll. nicht von der Uberwachung durch das Leitungs-
amt spricht. Er spricht von der Autoritit der Kirche, nicht aber von der des
Papstes oder von anderen Autoritdten in(!) der Kirche.

116



1.7.2 Die Kritik — damals und heute

Dollingers Rede hat bis heute Anlass zur — zum Teil heftigen — Kritik
gegeben, wobei auch immer wieder die Frage nach dem Charismati-
schen in der Kirche beriihrt wird. Inhaltlich weist die Kritik in einem
Zeitraum von mehr als hundert Jahren eine erstaunliche Kontinuitat
auf, angefangen von der Streitschrift in der Civilta Cattolica bis hin zu
Finsterholzl und Seckler®'. Den Stein des Anstosses bilden fast jedes-
mal Dollingers Aussagen iiber die Rolle der 6ffentlichen Meinung,
vor der sich jedes Haupt in der Kirche zu beugen hitte, und iiber die
Rolle der wissenschaftlichen Theologie: Bilden sie ausserordentliche
Gewalten in der Kirche?

Unter den Kritiken sei stellvertretend die Streitschrift in der Civilta
herausgegriffen; sie warf Dollinger vor, «der Theologie und den
Theologen eine unerhorte Wichtigkeit und Autoritit beizulegen, wel-
che nicht wenig von jener Herrschaft der offentlichen Meinung an
sich hat, vor der sich in der liberalen Politik Alles und Alle beugen
miissen...» 2. Schliesslich meint die Civilta: «Es genligt der einfache
katholische Sinn, um sogleich die ganze Sicherheit (...) dieser Vorstel-
lungen einzusehen, welche die Kirche der Gefahr aussetzen wiirden,
das zu werden, was die biirgerlichen Gesellschaften geworden sind,
seitdem sie sich der Gewalt der so unsicheren und schwankenden 6f-
fentlichen Meinung iiberlassen haben. Der Vergleich mit dem Prophe-
tenthume bei den Hebrdern beweist gerade das Gegentheil dessen,
was der Verfasser wollte, da bekanntermal3en im alten Bunde die Pro-
pheten inspirirt waren und das Priesterthum nicht, wahrend im neuen
das Priesterthum tibernatiirlichen Beistand hat, nicht aber die Theolo-
gen. Wie konnen also diese eine gleiche, ja hier selbst noch gré3ere
Gewalt haben als jenes, wenn ndmlich das kirchliche Lehramt sich
beugen miilte vor den Theologen, so bald diese einer offentlichen

# Vgl.: Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie. Ein
Urtheil der Civilta Cattolica iiber die Rede des Stifts-Propstes von Déllinger
auf der Gelehrten-Versammlung zu Miinchen. Aus dem Italienischen, Mainz
1864 / Finsterholzl, Kirche, a.a. 0. 184—189 / M. Seckler, Modelle des Verhilt-
nisses von kirchlichem Lehramt und theologischer Wissenschaft, in: ders.
(Hg.), Lehramt und Theologie. Unnétiger Konflikt oder heilsame Spannung?,
Diisseldorf 1981, 83-130. — Zu beachten auch Speig/, a.a.0. 106-111; Conze-
mius, a.a.0. 417-421, und W. Klausnitzer, Pipstliche Unfehlbarkeit bei
Newman und Dollinger. Ein historisch-systematischer Vergleich, Innsbruck/
Wien/Miinchen 1980, 197f.

42 Civilta, a.a.0. 9.

147



Meinung Dasein und Kraft gegeben haben. Und doch wird dies be-
hauptet... Wer hat je von dieser neuen Art Hierarchie reden gehort?
...es sind schlieBlich niemals die Haupter der Kirche, welche sich beu-
gen vor der offentlichen Meinung, die durch Theologen gebildet und
legitimirt wurde, sondern es ist die Meinung der Theologen, welche
sich zugleich mit der 6ffentlichen beugt oder doch beugen soll vor den
Ausspriichen des Kirchenoberhaupts.» 3

Es lohnt, die Civilta dermassen ausfiihrlich zu Wort kommen zu las-
sen, denn bei Max Seckler finden sich nach iiber hundert Jahren die-
selben Vorwiirfe, ohne Neues hinzuzufiigen**. Bei ndherer Betrach-
tung lassen sich m.E. aus allen Kritiken drei Hauptpunkte herausfil-
tern:

a) Dollinger fordere und fordere unter dem Begriff der 6ffentlichen
Meinung Demokratie bzw. die Herrschaft der schwankenden Tages-
meinung der Massen in der Kirche — zu Lasten der Wahrheit.

b) Déllinger beanspruche fiir die Theologie die Suprematie in der
Kirche, zumindest aber eine unangemessene hohe Autoritit.

c) Dollingers Vergleich der offentlichen Meinung bzw. der Theolo-
gie mit dem alttestamentlichen Prophetentum sei unzulédssig und be-
weise deshalb nichts. Es handle sich nicht um ausserordentliche Ge-
walten.

Diese drei Punkte sollen im folgenden Teilkapitel ndher betrachtet
werden, und gleichzeitig sei der Versuch gewagt, aufgrund dieser kriti-
schen Auseinandersetzung Dollingers Aussagen iiber Theologie und
offentliche Meinung herauszuarbeiten — stets unter Beriicksichtigung
unserer speziellen Fragestellung.

4 Ebd. 10-12.

4 Vgl. Seckler, a.a.0. 116: «Das sind unerhorte Sitze. ... Und es erhebt ja
nicht nur wieder einmal der Professor und seine Wissenschaft den Suprematie-
anspruch in der Kirche. ... Sondern hier wird von der Theologie gesprochen
fast im Stile des Magnificat: dass ihre Berufung und ihre Methode es sei, mit
Hilfe der 6ffentlichen Meinung die Haupter der Kirche zu beugen. Hier wird
die politische Wirkabsicht der Theologie zur politischen Wirkmethode ver-
filscht. Die o6ffentliche Meinung wird gebraucht ... als Sprachrohr zugleich
und als Brecheisen fiir die Theologie. Die Theologie arbeitet nicht mehr nur
als Wissenschaft und mit wissenschaftlichen Methoden, sondern als Agitator,
der die offentliche Meinung zur Unterstiitzung der Ziele, die er anders nicht
glaubt erreichen zu kdnnen, heranzieht.»

118



1.7.3 Die Kritik in der Kritik

1.7.3.1 Herrschaft der Theologie oder Herrschaft der offentlichen
Meinung?

Seltsamerweise vermag die Civilta (und in dhnlicher Form Seckler)
den Vorwurf an die Theologie, sie strebe nach Suprematie, mit dem
Vorwurf der Massenherrschaft zu Lasten der Wahrheit zu vereinen.
Dem liegt der Fehler zugrunde, Déllingers Aussagen iiber die Theolo-
gie einerseits und iber die 6ffentliche Meinung andererseits zu vermi-
schen. Am Beispiel der Civilta sei dies erldutert*:

Diese behauptet, es miisse sich — nach Doéllinger — vor der Theolo-
gie jede Gewalt in der Kirche beugen, sofern diese der o6ffentlichen
Meinung Dasein und Kraft verleihe — wohlgemerkt: vor der Theolo-
gie! Diese Akzentsetzung ist freilich falsch, denn Déllinger sagt ein-
deutig: Vor der offentlichen Meinung, sofern ihr durch die Theologie
Dasein und Kraft verliehen werde — wohlgemerkt: vor der Theologie!
Demnach ist primédr die 6ffentliche Meinung die ausserordentliche
Gewalt und nicht die Theologie.

Wihrend die Civilta Dollinger unterstellt, die Theologie wiirde
nach seinem Modell die 6ffentliche Meinung als Mittel zu eigenen
Zwecken ge- und missbrauchen, ist in der Rede von 1863 die Rolle der
Theologie als Dienst an der 6ffentlichen Meinung beschrieben. Erst in
zweiter Linie iibt die Theologie durch diesen Dienst die ihr gebiih-
rende Macht aus.

Der Sinn und Zweck dieser Macht wird mit dem Hinweis auf den
Vergleich von Idee und Wirklichkeit, den die historische Theologie
leistet, als reformatorischer und allgemein kritischer bezeichnet. Die
Theologie fragt gleichsam: « Wie sollte es sein?» — «Wie ist es heute?»
- «Welche Reformen sind aufgrund der Differenz notig?» — im Sinne
dieser Fragen bildet sie sodann die offentliche Meinung. Von daher
kann man nicht behaupten, die Theologie diirfe oder wolle beliebig
manipulieren, denn sie ist in ihrem Tun einem bestimmten Ziel ver-
pflichtet: der Kirchenreform *S.

Alles in allem ist das Zusammenspiel von Theologie und 6ffentli-
cher Meinung wesentlich komplizierter, als die Kritiker vermuten las-

% Ich fasse die Punkte a) und b) zusammen, da dies die Kritiker auch tun.

% Reform ist ein Gegenbegriff zu Innovation und schliesst willkiirliche Ver-
dnderungen aus. Statt dessen geht es um das Massnehmen am Urspriinglichen
und dessen Wiederherstellung. Von daher braucht jede Reform historische
Vorarbeit.

119



sen. Vor allem aber: Die 6ffentliche Meinung steht als ausserordentli-
che Gewalt auch iiber der Theologie.

Es ist erstaunlich, dass bislang noch keine griindliche Untersuchung
dariiber vorliegt, was denn der Begriff der 6ffentlichen Meinung ge-
nau bedeutet. Dieses Versdumnis kann an dieser Stelle nicht wettge-
macht werden, doch einige Anhaltspunkte seien im folgenden Exkurs
gegeben.

Exkurs
«Die éffentliche Meinung in der Kirche» -
einige Anhaltspunkte zum Begriff

Friedrich schreibt in seiner Biographie Ddéllingers, dieser habe den Be-
griff der offentlichen Meinung von de Maistre iibernommen, aber er gibt
uns keine Auskunft iiber dessen Bedeutung — weder bei de Maistre noch
bei Dollinger. Statt dessen weist er auf die Dogmatisierung der Immacu-
lata Conceptio hin und meint, die Jesuiten hdtten damals die offentliche
Meinung durch Agitation beeinflusst*’. — Beweist dies nicht im Sinne der
Kritiken, wie manipulierbar die éffentliche Meinung ist?

Es wdre sicher blaudugig, diese Gefahr zu unterschdtzen, doch ge-
nauso ist zu bedenken, dass Ddéllinger in seiner Rede 1863 ausdriicklich
von der «rechten, gesunden offentlichen Meinung» spricht, worunter er
die von der Theologie gebildete versteht. Es geht ihm gerade darum, dass
in der Kirche nicht der «gedankenlose Haufen» — so 1863 wértlich — zum
Zuge kommt, wie es vielleicht bei der eben erwdhnten Dogmatisierung
der Immaculata der Fall war*,

Wenn wir nun Dollingers Werke nach dem Begriff absuchen, kann als
friihestes Zeugnis aus einer Rede an die Studierenden der Miinchener
Universitdt von 1845 zitiert werden:

«Das, was uns vor Allem Noth thut, das, woran unser kiinftiges Wohl
und Wehe hauptsdiichlich gekniipft ist, das ist die Bewahrung oder Her-
stellung einer gesunden offentlichen Meinung. Sie ist eine Macht, die
sich nicht unterjochen ldfst, an ihr scheitert jeder Zwang und jede Ein-

7 Vgl. J. Friedrich, Ignaz Déllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftli-
chen Nachlasses dargestellt, 3 Biande, Miinchen 1899, 1899, 1901; hier III 316,
Anm. 16.

48 Die Theologie der Jesuiten, die Scholastik, liuft Gefahr, die 6ffentliche
Meinung beliebig zu manipulieren, weil ihr die historische Methode fehlt und
sie so nicht am Ursprung Mass nehmen kann.

120



schiichterung... Wohl mag sich mitunter die Bildung einer offentlichen
Meinung in einer gewissen Richtung hindern oder verzogern lassen, aber
die schon ausgebildete wieder zu unterdriicken, tibersteigt menschliche
Krdfte; und wenn sie wirklich alle Stinde gleichmdf3ig durchdringt, dann
ist sie zuletzt doch die Kénigin, vor der Alles, willig oder widerstrebend,
sich beugen muy3... Sie nun meine Herren, sind berufen, Lenker zugleich
und Organe der Volksgesinnung zu werden, ... *°

Gewiss spricht Déllinger hier ganz allgemein von der dffentlichen Mei-
nung und beschrdnkt sich nicht auf jene in der Kirche, dennoch ist die
Ahnlichkeit der Formulierung frappierend. 1845 sieht er die Intellektuel-
len — er spricht ja zu den Studenten verschiedener Fakultdten — in einer
gesellschaftlichen Doppelrolle: sie sind Lenker und Organ der dffentli-
chen Meinung. In der gleichen Doppelrolle sieht er 1863 die Theologen
innerhalb der Kirche: sie sind Lenker der dffentlichen Meinung, insofern
sie diese bilden, und deren Organ, insofern sie ihr Dasein und Kraft ver-
leihen. Ob in Kirche oder Gesellschaft — jedesmal bezeichnet Dollinger
die offentliche Meinung als die hochste und unwiderstehliche Gewall.
Diese Linie zieht sich nahtlos von 1845 bis 1863 durch. '

1861, nur zwei Jahre vor der Miinchner Rede, erscheint Dollingers
Werk «Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat», wo wir in be-
merkenswertem Kontext den Begriff der offentlichen Meinung wiederfin-
den:

«So oft krankhafte Zustdnde in der Kirche hervorgetreten sind, hat es
nur einen Weg zur Heilung gegeben: den des geweckten, erneuerten, ge-
sunden kirchlichen Bewusstseins, der erleuchteten offentlichen Meinung
in der Kirche. Der beste Wille der kirchlichen Hdupter und Fiihrer hat
die Heilung nicht zu vollbringen vermocht, wenn sie nicht die allgemeine
Stimmung, die Uberzeugung der Geistlichen wie der Laien fiir sich hat-
ten. Die Heilung der grossen kirchlichen Krankheit des 16. Jahrhunderts,
die wahre innere Reformation der Kirche ist erst dann maoglich gewor-
den, als man aufhirte, die Ubel zu beschinigen oder abzuleugnen, als
eine so starke und iibermdchtige éffentliche Meinung in der Kirche sich
gebildet hatte, daf3 man sich eben dem uberwaltzgenden Einflusse dersel-
ben nicht mehr entziehen konnte.» .

4 I Doll., Trrthum, Zweifel und Wahrheit. Eine Rede an die Studierenden
der konigl. Ludwig-Maximilians-Universitit in Miinchen; gehalten am 11.Ja-
nuar 1845, Regensburg o.J., 8. Text auch in Finsterholzl, Dollinger, a.a. 0. 144.

0 I. Doll., Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat. Historisch-po-
litische Betrachtungen, Miinchen 1861, XVIIf. Text auch in Finsterholzl, Dol-
linger, a.a.0. 206f.

121



aller mit dem Geist Begabten. Der Theologe als sein Lenker und Or-
gan wird damit selber in den Bereich des Charismatischen geriickt.
Erst recht ist im Theologen ein Charismatiker zu sehen, wenn wir an
«Hippolytus» sowie an «Christenthum und Kirche» ankniipfen, wo
Déllinger vom Charisma der Lehre und Erkenntnis spricht, an dem
der Theologe unzweifelhaft Anteil hat.

An dieser Stelle ist ausserdem an eine zweite Gedankenschiene zu
erinnern, namlich an «Die Kirche und die Kirchen» und an die Cha-
rismatiker, die Gott zum Zweck der Kirchenreform erweckt. Diese Li-
nie nimmt Dollinger 1863 auf und verbindet sie mit seiner Theorie des
freien Charismas der Lehre und seiner Sicht des sensus fidelium. So
steht fiir ihn die Theologie im Dienst am sensus fidelium zum Zweck
der Kirchenreform .

1.7.3.2 In der Nachfolge der alttestamentlichen Propheten?

Im Vergleich der offentlichen Meinung mit dem Prophetentum in
der hebrdischen Zeit spitzt sich die Frage nach dem ausserordentli-
chen und charismatischen Charakter der offentlichen Meinung zu.
Konkret ist zu fragen, ob Ddéllinger den sensus fidelium in der Nach-
folge der alttestamentlichen Propheten wéhnt.

Johann Finsterholzl meint dazu, der von Doéllinger aufgestellte Pa-
rallelismus («dhnlich dem Prophetentume in der hebrédischen Zeit»)
sei sekundir und lediglich ein vergleichender Riickgriff; die primére
Aussage sei einfach die, dass es neben den ordentlichen Gewalten
ausserordentliche gebe; mit Prophetentum habe dies nichts zu tun; die
Theologie oder die offentliche Meinung seien nicht Nachfolger der
Propheten 3°.

Ich frage mich freilich, ob iiber die Bestimmung als ausserordent-
lich hinaus nicht auch inhaltliche Bezugspunkte zu den alttestamentli-
chen Propheten — wenigstens implizit — vorhanden sind. In seiner
Dogmatikvorlesung sah Déllinger den Propheten des Alten Bundes
als Vorlaufer Christi im Prophetenamt, welches der Funktion nach ein
Lehramt ist und durch das Lehramt der Kirche fortgefiihrt wird. Diese

54 Finsterholzl, Dollinger, a.a.O. 51, resiimiert: «... dann wird ... klar, dass er
die Theologie im Bereich des Charismatischen ansiedelt, dass also die Theolo-
gie und die offentliche Meinung eine prophetische Funktion in der Kirche
ausiiben.»

55 Vgl. Finsterholzl, Kirche, a.a.0. 186f. Nach ebd. 186, Anm.203, kann die
Kritik der Civilta in diesem Punkt beiseite gelassen werden, da ihr Inspira-
tions-Begriff reichlich beliebig ist.

122



Drei Punkte sind m. E. auffallend: Erstens: Der Kontext der Rede von
der offentlichen Meinung ist wie 1863 der der Kirchenreform. Zweitens:
Der dffentlichen Meinung wird eine derartige Macht zugesprochen, dass
ohne sie und gegen sie in der Kirche letztlich nichts moglich ist und sich
so — wie es 1863 heisst — jedes Haupt vor ihr beugen muss. Drittens: Die
offentliche Meinung wird nicht nur als gesund, sondern auch als erleuch-
tet bezeichnet und mit dem kirchlichen Bewusstsein in eins gesetzt. Dies
zeigt, dass es sich um eine ekklesiale und theologische Grésse handelt,
die mit der bisweilen wenig erleuchteten Tagesmeinung nichts gemein
hat. Ein (kirchen-)politisches Missverstindnis des Begriffs muss nach
Lage des Befundes ausgeschlossen werden *'.

Was aber ist die offentliche Meinung in der Kirche?

Zu diesem Problem erhalten wir von V. Conzemius einen sehr wertvol-
len, obgleich indirekten Hinweis; er schreibt zur Rede von 1863: « Dem
Theologen kommt die Aufgabe zu, diese offentliche Meinung in der Kir-
che zu erziehen, sie zu bilden, zu formen, sie aus diffusen Elementen zu
einem Glaubenszeugnis hiniiberzufiihren. Schdrfung des Glaubenssinnes
kénnte man diese Aufgabe nennen. Es gibt fiir sie bessere Begriffe als
den der <offentlichen Meinung>, der zu sehr im profanen Bereich der
Meinungsmacher und Sondierer hdingenbleibt.» 52 Diese besseren Be-
griffe will uns Conzemius freilich nicht verraten. Doch wenn selbst er von
«Glaubenssinn» zu sprechen wagt und Dollinger vom «kirchlichen Be-
wusstsein» (1861), so kann m. E. der Begriff der offentlichen Meinung
getrost mit «sensus fidelium» iibersetzt werden. Wer aber wollte bestrei-
ten, dass der sensus fidelium die hochste Gewalt in der Kirche ist? 73

Damit sind wir wieder beim Zusammenspiel von Theologie und 6f-
fentlicher Meinung angelangt und konnen den Dienst der Theologie
als Dienst am sensus fidelium beschreiben. Dieser ist die Macht, vor
der sich alle anderen Héupter beugen miissen.

Der sensus fidelium kann durchaus — wie Dollinger es tut — als aus-
serordentlich bzw. charismatisch bezeichnet werden, denn er ist ja an
kein Amt gebunden, sondern griindet im Glauben der Getauften, d.h.

1 Dies findet sich bei Seckler, a.a.Q. 116. Finsterholzl, Kirche, a.a.O. 186,
weist noch auf den romantischen Ursprung des Begriffs «offentliche Mei-
nung» hin; in ihr spreche sich der Geist des Volkes aus.

32 Conzemius, a.a.0. 421.

5 Vom sensus fidelium legen die Bischife auf dem Allgemeinen Konzil
Zeugnis ab; so gesehen manifestiert sich die 6ffentliche Meinung als hochste
Gewalt auf dem Allgemeinen Konzil.

123



eher unklare Aussage wurde im Laufe der Jahre aufgehellt, als er zu-
nehmend das vom Leitungsamt unabhingige Lehramt mit eigenem
Charisma entdeckte. Damit klérte sich die ehedem offene Frage nach
den Trdgern des Lehramts, das das Prophetenamt Christi weiterfiihrt:
Es sind die mit dem Lehrcharisma Begabten, wozu sicherlich die
Theologen gehoren. Diese stehen dann allerdings auch in der Nach-
folge der alttestamentlichen Propheten. Daraus ldsst sich nun zweier-
lei schlussfolgern: Erstens stehen die Theologen in der Nachfolge der
Propheten, insofern sie am Lehramt der Kirche partizipieren. Zwei-
tens steht im gewissen Sinne auch die Offentliche Meinung in der
Nachfolge, denn es ist undenkbar, dass sich das Lehramt aus den
Charismatikern konstituieren konne, ohne in engster Gemeinschaft
mit dem sensus fidelium zu stehen; der sensus fidelium umgreift quasi
das Lehramt.

Zugegeben: Die fritheren Aussagen Dollingers iiber die Nachfolger
der Propheten lassen sich nicht problemlos mit dem Parallelismus von
1863 harmonisieren. Doéllinger hat selbst keine harmonische Theorie
des Lehramts und der offentlichen Meinung dargelegt; sein Werk
blieb in diesem Punkte Fragment. Sicherlich hat 1863 auch ganz ein-
fach seine Vorliebe fiir Priafigurationen durchgeschlagen?¢. Vielleicht
sah er im Propheten ein Vor-Bild fiir das neutestamentliche Gottes-
volk, das sich selbst prophetisch nennt, da sich an ihm die Prophe-
zeiung des Joel erfiillt habe. Dessen sensus muss natiirlich erst recht
als ein prophetischer bezeichnet werden.

Vielleicht ist deutlich geworden, dass 1863 Dollingers Nachdenken
tiber das Charismatische zu einem gewissen Zielpunkt gelangt ist, an
dem die verschiedenen Gedanken der vorausgegangenen Jahrzehnte
zusammenlaufen bzw. nun Konsequenzen zeitigen: die freien Charis-
matiker, die der Kirchenreform dienen; die charismatische Sicht der
Lehrer, des Lehramts und der Theologie; die 6ffentliche Meinung als
sensus fidelium. — Diese Elemente klingen wie die Tone einer Sym-
phonie zusammen und ergeben — trotz kleiner Disharmonien — die
Konzeption einer charismatischen Theologie als Teil des charismati-
schen Lehramts im Dienst am sensus fidelium zum Zweck der Kir-
chenreform?’.

Doch bevor in einem thesenartigen Resiimee der Ertrag gesichert
wird, gilt es, noch einen Blick auf zwei weitere Schriften zu werfen.

¢ Vgl. ebd. 187.
7 Dollingers Sicht des Propheten als geschichtlichen Weissager lisst sich

124



1.8 «Der Weissagungsglaube und das Prophetentum in der christlichen
Zeit» (erstmals 1871) %8

Im «Weissagungsglauben» wendet sich Déllinger wieder verstirkt ei-
nem Teilaspekt zu, dem der geschichtlichen Weissagung im Mittelal-
ter. Damit schliesst er an die «Prophetenstimmen» aus den vierziger
Jahren an, wobei er diesmal stiarker differenziert, so auch beziiglich
Art und Ursprung der Weissagungen>’.

Den Propheten beschreibt er — @hnlich wie in fritheren Werken — als
Offenbarungsempfianger®®. Aber auch ein anderes, schon bekanntes
Motiv findet sich wieder, ndmlich das des Propheten, der der Kirchen-
reform dient, indem er das Verderben benennt und die Reformen an-
kiindigt®'. Als einen solchen, grossen Reformer bezeichnet er Niko-
laus von Cusa®. Damit freilich ergeben sich Beriithrungspunkte zur
Rede von 1863, wonach der charismatische Theologe im Dienst an der
Reform steht.

Alles in allem fliessen im «Weissagungsglauben» verschiedene Mo-
tive aus fritheren Schriften zusammen, ohne neue hinzuzufiigen.

1.9 «Dante als Prophet» (1887) %3

«Dante als Prophet» ist die letzte Publikation, in der sich Ddéllinger
dem Prophetentum zuwendet. Vollends fliessen darin alle Aspekte sei-
ner Sicht des Charismatischen zusammen.

In Dante erkennt Dollinger einen exemplarischen Propheten, des-
sen Berufung eine vierfache ist: «Er will zuvorderst ein Prediger der
Gerechtigkeit, des Friedens und der Liebe sein, und er hat eine bisher
verborgene Lehre zu verkiinden, ohne welche diese drei Giiter auf Er-

z.B. in die Rede von 1863 kaum integrieren. Auch die Aussagen der Dogma-
tikvorlesung (das Lehramt sei prophetisch) und der Rede (die 6ffentliche Mei-
nung sei dhnlich dem Prophetentum) lassen sich nicht hundertprozentig har-
monisieren. Hier zeigt sich das Fragmentarische an seinem Lebenswerk.

8 I. Déll., Der Weissagungsglaube und das Prophetentum-in der christlichen
Zeit (erstmals 1871), in: Reusch, a.a.0. 451-557.

* Doll. unterscheidet religiose, dynastische, nationale und kosmopolitische
Prophezeiungen (vgl. ebd. 452). Zum dreifachen Ursprung vgl. ebd. 453.

0 Vgl. ebd. 486f.

81 Vgl. ebd. 452.

62 Vgl. ebd. 495.

63 I. DI, Dante als Prophet (Vortrag 1887), in: ders., Akademische Vortrige
I, N6rdlingen 1888, 78—117.

125



den nicht bestehen kénnen. Sodann will und soll er den Zeitgenossen
einen Spiegel ihrer Verirrungen, Vergehen und Laster vorhalten und
sie zur Selbsterkenntnis und BuBle fithren. Darum gehort es auch drit-
tens zu seinem Berufe, die in Kirche und Staat bestehenden Gebre-
chen und MiBbréduche zu riigen und die entsprechenden Heilmittel an-
zuzeigen. Und endlich hat er Andeutungen zu geben iiber eine bessere
Zukunft, und die Hoffnung einer nicht allzu fernen Errettung aus dem
Abgrund von Siinde und Elend, in welchem die christliche Welt ver-
sunken ist, zu wecken und zu ndahren.» %

Sehr deutlich tritt in dieser Passage das kritisch-reformatorische
Element hervor, aber nicht beschriankt auf die Kirche, sondern mit ge-
samtgesellschaftlicher Relevanz. In der Diskrepanz von Idee und
Wirklichkeit, welche aufzudecken gemiss der Rede von 1863 die Auf-
gabe des Theologen ist, erkennt er nun geradezu den Grund und
Nihrboden fiir das Auftreten von Propheten .

Der Prophet, der Missstinde feststellt, steht auch in engem Bezug
zur offentlichen Meinung; Dollinger schreibt: «Aber seine (des Pro-
pheten — d. Verf.) Urtheile iiber die kirchlichen Zustinde waren im we-
sentlichen doch nur der Widerhall der 6ffentlichen Meinung und fin-
den ihre Bestdtigung in den gleichzeitigen Schriften selbst von Cardi-
ndlen und Bischoéfen...»%. Mit anderen Worten: der Prophet ist
Sprachrohr, Organ der 6ffentlichen Meinung, und dient so der Re-
form.

1.10 Resiimee

In diesem abschliessenden Resiimee geht es nicht darum, die einzel-
nen Etappen von Doéllingers Nachdenken iiber das Charismatische
nachzuzeichnen. Es diirfte deutlich geworden sein, wie die Sensibilitét
fiir dieses im Laufe der Jahre wuchs, so dass ein facettenreiches Bild
des Charismatischen zu erkennen ist. An dieser Stelle soll mehr die
Quintessenz in den Blick kommen, die 1863 aufscheint, als sich die
verschiedenen Motive (der Zusammenhang von Kirchenreform und
freien Charismen, die charismatische Sicht des Lehrens und des Lehr-
amts, die Theorie von der 6ffentlichen Meinung als héchster Gewalt)
endgiiltig vermischen — eine Synthese anzielend, die sie nicht mehr er-
reichten. Diese Quintessenz besteht m. E. in einem Modell des Zuein-

% Ebd. 78.
% Vgl. ebd. 99f.
% Ebd. 109.

126



anders von Lehramt, Theologie und o6ffentlicher Meinung, fiir das
die Kategorie des Charismatischen den Schliissel liefert, um diese drei
zu beschreiben und einander zuzuordnen. Hitte Do6llinger das Charis-
matische nicht mehr und mehr entdeckt, wire dieses Modell nicht ein-
mal aufgeschienen. Im Folgenden sei dieses Modell thesenartig darge-
stellt, freilich im Bewusstsein, dass sich nicht alle Elemente harmo-
nisch systematisieren lassen und dass eine solche Systematisierung
von Dollinger selbst nicht (mehr) vorgenommen wurde. Manches Mo-
tiv 4hnelt einem Vehikel, mit dessen Hilfe er zu anderen, wichtigeren
kam, die die ersten iiberfliissig machten. Trotz allem scheinen mir die
Umrisse seines Modells deutlich erkennbar: Es geht um die charisma-
tische Theologie als Teil des charismatischen Lehramts im Dienst am
sensus fidelium zum Zweck der Kirchenreform®’.

Kirchliches Lehramt

1. Das kirchliche Lehramt besteht aus der Summe der Lehrcharismati-
ker, die das freie Charisma der Lehre, Wahrheit und Erkenntnis besit-
zen. (Hippolytus; Christenthum)

2. Lehrcharisma und Leitungscharisma sind nicht identisch. (Ebd.)

3. Folglich sind Lehramt und Leitungsamt nicht identisch, obgleich
es zu Uberschneidungen kommen kann. (Ebd.)

4. Das kirchliche Lehramt steht in der Nachfolge der alttestamentli-
chen Propheten und des Prophetenamts Christi. (Dogmatikvorlesung)

Theologie

5. Die Theologie benutzt neben der spekulativen Methode die histori-
sche. (Rede 1863)

6. Die historische Theologie hat eine reformatorische Aufgabe: In-
dem sie die Idee mit der Wirklichkeit vergleicht und Differenzen zwi-
schen beiden erkennt, kann sie Reformdefizite feststellen. (Die Kir-
che; Rede 1863)

7. Die Theologie kann charismatisch genannt werden, insofern die
Theologen am Charisma der Lehre, Wahrheit und Erkenntnis partizi-
pieren. (Hippolytus; Christenthum)

7 An manche Thesen wurde quasi ein Stichwort als Quellenbeleg angefiigt.
Es wurden nicht alle Motive des Charismatischen, die sich bei D6ll. finden,
beriicksichtigt.

127



Kirchliches Lehramt und Theologie

8. Als Lehrcharismatiker (These 7) partizipieren die Theologen am
Lehramt der Kirche (These 1).

9. Als Partizipanten am kirchlichen Lehramt stehen die Theologen
in der Nachfolge der alttestamentlichen Propheten (These 4).

Offentliche Meinung

10. Die rechte und gesunde offentliche Meinung ist die hochste Ge-
walt in der Kirche. (Rede 1863)

11. Sie ist eine ausserordentliche, charismatische Macht — gleich
dem Prophetentum in alttestamentlicher Zeit. (Ebd.)

12. Ihr ausserordentlicher, charismatischer Charakter griindet darin,
dass sie die Meinung aller durch die Taufe mit dem Geist Begabten
ist; dieser Geist driickt sich in ihr aus. (Ebd.)

13. Sie ist eine ekklesiale und theologische Grosse, aber keine (kir-
chen)politische, denn sie ist die Meinung des neutestamentlichen Got-
tesvolkes.

14. Der Begriff der 6ffentlichen Meinung in der Kirche ist identisch
mit dem des sensus fidelium.

15. Die offentliche Meinung in der Kirche bedarf der Bildung und
Bewusstwerdung, um als gesund, recht und erleuchtet bezeichnet zu
werden; dies geschieht durch die Theologie. (Rede 1863)

Kirchliches Lehramt, Theologie und éffentliche Meinung

16. Die Theologie dient der 6ffentlichen Meinung in doppelter Weise:
Sie ist deren Lenker und Organ. (Ebd.)

17. Lenker der offentlichen Meinung ist die Theologie, wenn sie
diese bildet, schirft und vom Diffusen zur Klarheit fiihrt.

18. Organ der 6ffentlichen Meinung ist die Theologie, insofern sie
deren Sprachrohr in der Kirche ist und ihr dort Dasein und Kraft ver-
leiht.

19. Als Lenkerin und Organ der 6ffentlichen Meinung iibt die Theo-
logie den ihr gebiihrenden Einfluss in der Kirche aus. (Ebd.)

20. Der Zweck dieses theologischen Einflusses ist kein beliebiger,
sondern ein rein reformatorischer und allgemein kritischer (These 6).

21. Die 6ffentliche Meinung bildet ihrerseits ein Korrektiv fiir die
Theologie. (Rede 1863)

128



2. Das Charismatische und Déllingers Problemstellung: Leitungsamt
contra Theologie und 6ffentliche Meinung

Schon in der Einleitung zu dieser Arbeit wurde darauf hingewiesen,
ein Theoriekonzept konne auch als der Versuch begriffen werden, ein
unter Umstédnden sehr praktisches Problem zu 16sen. In diesem Sinne
sei nun nach Dollingers Ausgangsproblem gefragt, das ihn immer
mehr auf die Kategorie des Charismatischen verwies. Im Blick auf
den historischen Kontext seines Denkens, auf die Mitte des 19.Jahr-
hunderts, kann dieses deutlich werden:

Das 19.Jahrhundert war besonders durch den Konflikt von kirchli-
cher Hierarchie und wissenschaftlicher Theologie geprdgt. Einen frii-
hen, ersten Hohepunkt dieser Auseinandersetzung markiert die Enzy-
klika «Mirari vos» (1832)% von Gregor XVI. «Der Stock ... die Zucht-
rute, wird (in dieser Enzyklika — d. Verf.) zum Bild des Umgangs mit
Theologen nicht aus unwirscher Laune heraus, sondern wohlbegriin-
det angesichts der libermichtig gewordenen Angriffe des Bosen, der
offen auch unter Theologen seine Saat sdt. Das Lehramt bescheidet
sich jetzt nicht mehr mit der Wahrung des Glaubensgutes und der Ab-
wehr von Héresien. Es iibernimmt weit initiativer als in vorhergehen-
den Jahrhunderten eine aktive Rolle in der Auslegung des Glaubens-
gutes.» Was auf diese Enzyklika folgte, war eine «Welle der Malrege-
lungen gegen Theologen in den fiinfziger Jahren»**. Zu den Promi-
nentesten, die nun die «Zuchtrute» zu spiiren bekamen, gehorten
Giinther und Froschammer. Was Dollinger freilich weit mehr beunru-
higte, «war das Denunziantenwesen, die seit 1857 sich hdufende Zen-
surierung oder Indizierung vor allem jiingerer Philosophen und Theo-
logen ... kurz die Verschlechterung des Klimas unter deutschen Theo-
logen und die daraus sich ergebenden negativen Auswirkungen fiir
ihre Arbeit» 7°.

Déllingers Schriften aus jenen Jahren zeigen, wie sehr er sich um
den Bestand und die Freiheit der Theologie sorgte’!. Einen Anschlag
auf die Freiheit der Forschung sah er zum Beispiel im Versuch, die

%8 Vgl. Denzinger/Schonmetzer, 2730-32.

% Conzemius, a.a.0. 415. Der andere Lehramts-Begriff ist bei Conzemius zu
beriicksichtigen.

" Ebd. 416.

"''Vgl. I Déll., Die Speyerische Seminarfrage und der Syllabus (1865), in:
Reusch, a.a.0. 197-227, und I Déll., Die Broschiire «Zur Belehrung fiir Ko-
nige» (erstmals 1867), in: Reusch, a.a.O. 264-285.

129



theologischen Fakultiten durch bischofliche Seminarien mit vom
Ortsbischof abhingigen Dozenten zu ersetzen. Es liege — so Ddéllinger
— etwas vom Sklaventum in der Stellung, in der sich ein Seminarpro-
fessor befinde, noch dazu in einer Zeit, «wo die Zahl der verpdnten
Satze, der verworfenen Doktrinen in bedngstigender Weise sich mehrt,
wo es auch dem Vorsichtigsten zuletzt kaum moglich ist, sich nicht in
die Maschen des Netzes zu verstricken, welches die romischen Kon-
gregationen unverdrossen zu weben fortfahren. Dem ganzen System —
denn es ist Methode in der Sache — liegt eine tiefe MiBachtung der
Theologie und des theologischen Lehramtes zu Grunde.» 2

Alles in allem griff die romische Zentrale auf breiter Front und gar
nicht zimperlich die Freiheit der Theologie an und versuchte, diese to-
tal und totalitir dem Leitungsamt unterzuordnen’. Es drohte somit
die Gefahr, dass die Theologie als Wissenschaft liquidiert und im
Chor der anderen Wissenschaften nicht mehr als gleichberechtigt an-
erkannt wiirde. Dieser Funktionsverlust der Theologie liess zudem je-
des Hoffen auf kirchliche Reformen zunichte werden, denn ohne eine
freie Theologie sind diese nicht mdglich.

Aus dieser zeitgeschichtlichen Situation heraus ergibt sich denn das
zu 16sende Problem: Es geht um die Freiheit der Theologie, um die Si-
cherung ihres legitimen Einflusses in der Kirche und um ihren Be-
stand als echte, ernstzunehmende kritische Wissenschaft. Dieses Pro-
blem ist nur zu 16sen, wenn Charakter und Rolle der Theologie in ge-
eigneter Weise beschrieben werden. Und genau dies ist der Sitz im
Leben von Doéllingers Modell und seinem Nachdenken iiber das Cha-
rismatische: Er will eine geeignete Beschreibung der Theologie leisten.

Es sei deshalb die These dieser Arbeit, dass Dollingers Modell das
Problem der Freiheit der Theologie und ihrer legitimen Rolle in der
Kirche in Abwehr der zentralistischen Angriffe auf dieselbige 16sen
will. Dieses Problem liess sich erst beheben, als Dollinger zunehmend
sensibler wurde fiir das Charismatische in der Kirche und schliesslich
die Theologie als charismatische Grosse erkannte. Das verband sich
mit der Einsicht, dass kirchliche Reformen durch Charismatiker ange-
stossen werden, zur Theorie des charismatischen Lehramts, dem die
Theologen zuzurechnen sind und das vor allem vom Leitungsamt zu

2 Doll., Seminarfrage, a.a.O. 201.

3 Seckler, a.a.0. 117, suggeriert, es sei das totalitire Modell die Reaktion
auf zu starke Autonomiebestrebungen der Theologie. Es ist wohl eher das Ge-
genteil der Fall.

130



unterscheiden ist. Das Lehramt hdngt nicht am ordinierten Amt, son-
dern am Charisma! So hat Dollinger im charismatischen Charakter
der Theologie den Schliissel erblickt, um ihr Wesen zu begreifen und
ihre Freiheit zu wahren.

Es ist freilich falsch zu meinen, Dollingers Theorie habe iiber seine
Zeit hinaus keinerlei Relevanz, eben weil es die konkrete Antwort auf
ein konkretes Problem darstellt. Der Wahrheitswert dieser Theorie be-
steht gerade darin, nicht einer spekulativen, sondern einer wirklichen
Gefahr begegnet zu sein. Wer den Wert dieser Theorie fiir heute be-
streitet, der miisste schon beweisen, dass die damalige Bedrohung fiir
die Theologie nicht mehr bestehe oder durch andere Damme gebannt
sei. Beides scheint mir nicht der Fall zu sein, weshalb im letzten Kapi-
tel gezeigt werden soll, inwieweit die damalige Situation der heutigen
entspricht und ob die Gefahr nicht eine permanente ist, solange Theo-
logie und Lehramt nicht charismatisch und in Unabhédngigkeit vom
Leitungsamt gesehen werden.

3. Dollingers Konzeption und ihre Gegenwartsbedeutung:
Die Notwendigkeit eines charismatischen Lehramtsverstindnisses

Ein fliichtiger Blick auf die Gegenwart geniigt, um den Eindruck zu
gewinnen, das Leitungsamt bzw. die pédpstliche Kurie bedridnge die
Theologie heute so stark wie ehedem im 19.Jahrhundert’. Mittler-
weile tritt freilich statt des Funktionsverlusts der Theologie gegeniiber
dem Leitungsamt mehr der Bedeutungsschwund des sensus fidelium
ins allgemeine Bewusstsein. Letzteres ist vor allem im Zusammenhang
mit « Humanae vitae» der Fall, einer Enzyklika, die weder durch den
sensus fidelium noch durch die Theologie gedeckt ist und nur ein Bei-
spiel aus der romisch-katholischen Kirche dafiir liefert, wie wenig
dort die theologischen Einsichten Raum greifen konnen’. Man denke
nur daran, welch andere Inhalte an den Universitdten beziiglich der

™ Als exemplarischer Beleg vgl. K. H. Auer, Die Not der Theologen, in: Kir-
che intern (1989) Heft 2, 18-20, 25. Das Folgende bezieht sich natiirlich zu-
nédchst auf die romisch-katholische Kirche.

”* Den sensus fidelium mochte neuerdings auch B. Hdring ernster genom-
men sehen: er schlidgt deshalb eine Volksbefragung im Zusammenhang mit der
Diskussion um «Humanae vitae» vor; vgl. B. Hdring, Fiir ein neues Vertrauen
in die Kirche. Zu einem Streit: Kiinstliche Empfingnisverhiitung in jedem Fall
unerlaubt?, in: Christ in der Gegenwart (1989), Nr.4, 29f.

131



Ehe- und Sexualmoral gelehrt werden, als Rom zu lehren vorlegt. Und
Rom zdgert nicht, alle administrativen Moglichkeiten auszuschopfen,
um missliebige Theologen zu reglementieren und von Lehrstithlen
fernzuhalten. Es ist derselbe Versuch wie im 19.Jahrhundert, die
Theologie totalitir dem Leitungsamt, speziell dem pépstlich-kurialen,
unterzuordnen. Kein Wunder also, dass der romisch-katholische
Theologe Karl H. Auer fordert: «... es erscheint angesichts der gegen-
wirtigen harten Linie der Glaubenskongregation notwendig und sinn-
voll, sich iiber Wesen und Funktion von Theologie, sensus fidelium
(Glaubenssinn des Volkes) und Lehramt der Kirche und ihrem Ver-
hiltnis zueinander Gedanken zu machen.»’® Er verweist darauf, der
sensus fidelium sei schon immer ein Kriterium der Wahrheit gewesen,
da in ihm das Volk Gottes nicht irren konne. Hinsichtlich des Lei-
tungsamtes, das er als hierarchisches Lehramt bezeichnet, stellt er fest:
«Das hierarchische Magisterium ist also nicht das kirchliche Lehramt,
sondern nur ein Teil desselben, ...» 7 Wenn es sich vom Lehramt der
ganzen Kirche isoliere, laufe es Gefahr, sich absolut zu setzen.

Auch wenn Auer von einem anderen Grundmodell ausgeht, so ist
sein Anliegen dennoch dem von Déllinger dhnlich, nidmlich das Lei-
tungsamt bzw. — in seinen Worten — das «hierarchische Lehramt» in
den sensus fidelium zuriickzubinden und im Lehramt der Kirche mehr
zu sehen als das lehrende Leitungsamt.

Als weiteres Schlaglicht sei der Glaubensbrief italienischer Theolo-
gen zur Diskussion um die sogenannte «Kodlner Erklarung» erwéhnt.
In der Herder-Korrespondenz werden die zentralen Passagen folgen-
dermassen zusammengefasst: « Uberdies sei nicht zu iibersehen, dass
es in der alten Kirche (...) eine Funktion des Lehrens im Sinne einer
Vielfalt von Charismen gegeben habe, die sich nicht auf das Leitungs-
amt in der kirchlichen Gemeinschaft beschrianken lasse. Und das Ver-
stindnis der christlichen Wahrheit wachse nicht nur ... durch «das si-
chere Charisma der Wahrheit>, das in der Verkiindigung der Bischofe
zum Tragen komme, sondern «schon vorher durch das Studium und
die Erfahrung der Glaubigen».» 78

Ein erster Blick lidsst bereits erkennen, wie nahe diese italienischen
Theologen Déllinger sind. Auch sie entdecken, dass das Lehramt

76 AQuer, a.a.0. 20.

7 Ebd. 25.

8 Vgl. D.S., Italien. Theologen und Intellektuelle melden sich zu Wort, in:
Herder-Korrespondenz 43 (1989) 301-304, hier 303. Der Originaltext lag noch
nicht vor.

132



mehr ist als das Leitungsamt, eben weil es das Charisma der Wahrheit
gibt, das sich nicht auf eine Institution beschrinken ldsst. Damit ist in
gewissem Sinne der Diskussionsstand von «Hippolytus und Kalli-
stus» und von «Christenthum und Kirche» erreicht. Dariiber hinaus
wird die Relevanz der offentlichen Meinung bzw. des sensus fidelium
fir die Wahrheitsfindung erkannt. Wie 1863 wird hier erklirt, dass es
gegen die Offentliche Meinung keine Wahrheit gibt. Ausserdem wird
ausdriicklich auf den Nutzen der «Bildung einer o6ffentlichen Mei-
nung auch in der Kirche» hingewiesen . — Dies ist wohl mehr als ein
nur verbaler Anklang an Déllinger!?

Reizvoll wire es, die Parallelen noch weiter auszuziehen, ndmlich
hinsichtlich der Reaktionen und Kritiken. Es vermag wenig zu iiberra-
schen, dass die Vorwiirfe gegen die italienischen Theologen denen ge-
gen Dollinger dhneln und lauten, es wiirde fiir die Theologie ein «par-
alleles Lehramt» gefordert?°,

Wenn sich die Situation damals und heute so dhnelt und die Theo-
logen unserer Tage zu gleichen Losungsmodellen kommen wie Déllin-
ger, dann hat dessen Konzeption Relevanz iiber das 19.Jahrhundert
hinaus. Diese Gegenwartsbedeutung (vornehmlich fiir die romisch-ka-
tholische Kirche) sei in vier Stichpunkten dargelegt:

1. Die charismatische Sicht des kirchlichen Lehramts:

Fir Dollinger besteht das kirchliche Lehramt aus der Summe der
Lehrcharismatiker, wozu natiirlich die Theologen gehoren. Damit ist
die Theologie ins Lehramt integriert und ihr legitimer Einfluss auf-
grund ihrer Sachkompetenz und ihrer Teilhabe am Charisma der
Wahrheit kann zum Tragen kommen. Dem Funktionsverlust der
Theologie ist vorgebeugt. — Eine charismatische Sicht des Lehramts
kann auch dazu fiihren, den Wahrheitsfindungsprozess als charisma-
tisch und dynamisch zu begreifen, anstatt sich aufs Definieren und
Entscheiden und das Aufstellen ewig giiltiger Satzwahrheiten zu ver-
steifen. Die Verengung des Lehramtsbegriffs hin aufs Definieren wire
so ebenfalls aufgebrochen.

2. Die Eigenstdndigkeit des charismatischen Lehramtsvom Leitungsamt :
Die grundsitzliche Eigenstindigkeit des Lehramts vom Leitungs-
amt (unter Einschluss partieller Verschrankungen in bestimmten Per-

7 Ebd. 303. B

8% Vgl. ebd. 302. Genauso wird der Schritt an die Offentlichkeit kritisiert,
was ja Seckler, a.a.0. 113, Déll. als Flucht in die 6ffentliche Meinung ankrei-
det.

Y.



sonen) sichert die Freiheit der Theologie vor jedem Versuch, sie nebst
Lehramt totalitir dem Leitungsamt unterzuordnen und so funktions-
los zu machen. Mit der Freiheit der Theologie steht und fillt freilich
auch die Reformfidhigkeit der Kirche, denn nur die Theologie kann
die Reformdefizite und -ziele benennen (natiirlich nur, sofern sie in
den sensus fidelium eingebunden ist).

Damit ist das Leitungsamt seiner Verantwortung fiir die Lehre nicht
ledig, doch es tragt sie mit Lehramt und Theologie. Die kirchlichen
Strukturen miissen selbstverstindlich dem Rechnung tragen, indem
sie die Kommunikation zwischen diesen Grossen fordern.

3. Das Ernstnehmen der offentlichen Meinung in der Kirche:

Hundert Jahre nach Doéllingers Tod wird man sich des Problems
erst voll bewusst, wie wenig der sensus fidelium in der romisch-katho-
lischen Kirche Relevanz besitzt. Den von Dollinger aufgezeigten Weg
gilt es weiterzugehen und zu fragen, wie kirchliche Strukturen ausse-
hen miissen, damit der sensus fidelium zum Tragen kommt. M. E. sind
synodale Strukturen die einzig bisher bekannten, die dies leisten kon-
nen. Wo die letztlich «hdchste Gewalt» zur niedrigsten gemacht wird,
laufen die Strukturen ansonsten Gefahr, nicht mehr kirchliche zu sein.

4. Die Notwendigkeit der Bildung der offentlichen Meinung durch die
Theologie:

Der sensus fidelium existiert nicht immer in der Form des Konkre-
ten und Klaren, er bedarf der Schirfung und Konkretion. Dies zu
vollbringen, ist die Aufgabe der wissenschaftlichen Theologie, die des-
halb nicht in der Abgeschlossenheit theologischer Fakultidten und Se-
minare existieren darf. Dollinger war selbst journalistisch tétig, um
eine gesunde 6ffentliche Meinung in der Kirche zu bilden. Die Theo-
logen miissen heute ihre dhnlich gelagerte Verantwortung erkennen,
miissen mit ihren Erkenntnissen an die kirchliche Offentlichkeit treten
und schliesslich bereit sein, die Offentliche Meinung gegen ein ver-
stocktes und in ideologischen Setzungen verhaftetes Leitungsamt zu
mobilisieren. Mit Populismus hat dies nichts zu tun, vielmehr geht es
um die Erkenntnis, dass ohne und gegen den sensus fidelium nichts in
der Kirche moglich ist.

Eine Theologie, die sich dem sensus fidelium verpflichtet weiss und
sich zu dessen Organ und Sprachrohr macht, hitte auch die Chance,
den Glauben der Menschen als Quelle theologischer Erkenntnis und
Arbeit zu entdecken. Mir scheint, darin liegt gerade das Geheimnis
der lateinamerikanischen Befreiungstheologie begriindet, die nicht

134



nur eine Theologie fiir das Volk ist, sondern auch eine Theologie aus
dem Volk, da sich ihre Themen und Inhalte von dort her bestimmen.

Und welche Relevanz haben diese Punkte in Bezug auf die altkatho-
lische Kirche? — Hierzu einige kurze, abschliessende Gedanken:

- Die seit 1950 existierende «Internationale Altkatholische Theolo-
genkonferenz» darf als wichtiges Instrumentarium betrachtet wer-
den, die Theologie ins Lehramt der Kirche einzubinden und damit
eine Vereinnahmung des Lehramts durch das Leitungsamt zu ver-
hindern. Gerade deshalb sind mit Besorgnis jene Stimmen zu ver-
nehmen, die die Konferenz als reines Privatunternehmen betrach-
ten, dessen Stellungnahmen fiir die IBK keinerlei (moralische) Ver-
bindlichkeit héitten®'. Hierbei wird schlichtweg tibersehen, dass die
Bischofe das Charisma der Lehre nicht gepachtet haben und dass
die Autoritdt der Theologie in deren Sachkompetenz und Teilhabe
am Charisma der Wahrheit griindet.

- Die Synoden der einzelnen altkatholischen Kirchen bilden das Gre-
mium, in dem der sensus fidelium zur Artikulation gelangen und
sich als hochste Autoritdt in der Kirche konstituieren kann. Zwi-
schen den Synoden scheint mir freilich die Interaktion zwischen
Kirchenvolk und Kirchenleitung etwas mangelhaft — wenn auch or-
ganisatorisch verstdndlich — zu sein. In diesem Sinne sind auch syn-
odale Strukturen immer reformierbar, damit der sensus fidelium
stets horbar ist.

- Die Madglichkeiten altkatholischer Theologie, die 6ffentliche Mei-
nung zu bilden, sind gewiss aufgrund der Kleinheit unserer Kirche
beschrinkt. Dennoch zeigt sich gerade bei Synoden, wie wichtig
diese Bildungsfunktion ist, damit die Synodalen nicht eine diffuse
Meinung zu den anstehenden Fragen haben, sondern eine konkrete
und geschirfte, und sie so verantwortbar abstimmen konnen. Auch
hier ist nach Verbesserungen auf allen Ebenen (Gemeinden, Kir-
chenzeitung, Offentlichkeitsarbeit allgemein usw.) zu forschen.

- Sofern sich altkatholische Theologie als katholische Theologie ver-
steht, hat sie die Aufgabe, die Meinung der gesamten katholischen
Kirche zu bilden. Derzeit ist sie freilich weithin unbekannt — und
deshalb (gesamtkirchlich gesehen) relativ unwirksam. An diesem
Punkt entscheidet sich jedoch, was altkatholische Theologie ist: ka-

8! Hierbei stiitze ich mich auf verschiedene miindliche Ausserungen im Um-
feld der Theologenkonferenz 1989.

135



tholische (allumfassende) Theologie oder Konventikel-Theologie.
Das vorher Gesagte gilt hier erst recht: Der Wichtigkeit von Offent-
lichkeitsarbeit, die mehr ist als Propaganda und iiber die Bistums-
grenzen hinausgeht, ist Rechnung zu tragen, damit die altkatholi-
sche Theologie wenigstens einen kleinen Beitrag zur Reform der
Kirche leisten kann. Dariiber hinaus sind alle 6kumenischen Ver-
netzungen in diesem Sinne bedeutsam.

Diese wenigen Anmerkungen sollen geniigen. Auch wenn das Pro-
blem des Miteinanders von Theologie, Lehramt, Leitungsamt und sen-
sus fidelium innerhalb der altkatholischen Kirchen nicht zur vollen
Zufriedenheit gelost ist, so bestehen doch eine Vielzahl von Kommu-
nikationsstrukturen, die diese Grossen ins Gespriach bringen. Vor al-
lem aber gilt: Die vorhandenen Moglichkeiten miissen auch genutzt
werden — auch dann, wenn das Ergebnis Konflikte sind und der
Wabhrheitsfindungsprozess nicht einfacher wird.

Wiirzburg Matthias Ring

136



	"Ähnlich dem Prophetentume in der hebräischen Zeit..." : Anmerkungen zum Charismatischen in der Theologie Ignaz Döllingers und insofern auch zum Verhältnis von Lehramt, Theologie und sensus fidelium

