
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 80 (1990)

Heft: 2

Artikel: "Ähnlich dem Prophetentume in der hebräischen Zeit..." : Anmerkungen
zum Charismatischen in der Theologie Ignaz Döllingers und insofern
auch zum Verhältnis von Lehramt, Theologie und sensus fidelium

Autor: Ring, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Ähnlich dem Prophetentume in der hebräischen Zeit...»

Anmerkungen zum Charismatischen in der Theologie Ignaz Döllingers
und insofern auch zum Verhältnis von Lehramt, Theologie und sensus

fidelium

Auf der Suche nach dem Charismatischen ' in Döllingers Theologie
bietet die vorliegende Arbeit in ihrem ersten Kapitel einen überblickartigen

Durchgang durch seine Schriften. In dessen Verlauf mag
deutlich werden, dass die Kategorie des Charismatischen geeignet ist,

Döllingers Verständnis von Lehramt, Theologie und sensus fidelium
aufzuhellen, und so zu einem Modell der Zuordnung dieser Grössen
führt.

In Anknüpfung an einen Grundsatz von Karl Popper, wonach eine

Theorie nur zu verstehen sei, wenn man aus dem historischen Kontext
wisse, welches konkrete Problem damit gelöst werden soll2, wird in
einem zweiten Kapitel gefragt, inwieweit Döllingers Theorie des
Charismatischen die Antwort auf ein praktisches Problem bietet und wie dieses

lautet. In der Situation der Theologie des 19. Jahrhunderts scheint
die Problemstellung erkennbar: Es geht um die Freiheit der
wissenschaftlichen Theologie.

Im dritten Kapitel wird schliesslich die Frage aufgeworfen, ob jenes

Ausgangsproblem weiter besteht und damit Döllingers Lösungsmodell
auch heute Relevanz besitzt - vornehmlich für die römisch-katholische,

aber ebenso für die altkatholische Kirche.

1. Das freie charismatisch-prophetische Amt in den Schriften Döllingers

/./ Kirchenrechtsvorlesung von 1831/323

Bereits 1831/32 kennt Ignaz Döllinger in seiner Kirchenrechtsvorlesung

neben der ordentlichen eine ausserordentliche, unmittelbar von
Gott ausgehende Sendung. Da für ihn die Sendung stets notwendige

1 Döllinger (fortan abgek. «Doli.») gebraucht bisweilen die Adjektive
«charismatisch» und «prophetisch» synonym, unterscheidet aber stets den
umfassenderen Begriff «Charismatiker» vom «Propheten».

2 Vgl. K. Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, deutsch erstmals
1957.

3 Die Kirchenrechtsvorlesung ist nur in einer Mitschrift erhalten; diese be-

106



Voraussetzung zum kirchlichen Dienst bzw. Amt ist4, unterscheidet er
dementsprechend ordentliche und ausserordentliche Ämter. Diese
zwei Amtsformen findet er schon im Alten Bund präfiguriert und
nennt Mose und die Propheten als Beispiele ausserordentlicher
Gesandter; für den Neuen Bund weist er auf Christus als unmittelbar
von Gott Gesandten hin5. Doch Gott hat auch über Christus hinaus
Menschen direkt zum Dienst berufen, wie ein Blick auf Döllingers
Auslegung von Eph 4,11 zeigt; dort heisst es: «Er (Jesus) ist es auch,
der die einen gab als Apostel, andere als Propheten, andere als

Evangelisten, andere als Hirten (lat. pastores) und Lehrer (doctores)...»
Während der biblische Autor diese Gnadengaben einfach aufzählt,
unterscheidet Döllinger zwei Gruppen von Diensten: Die pastores
und doctores rechnet er den ordentlichen Diensten zu, deren Aufgaben

(u.a. das Lehren) an die Presbyter übergegangen seien. Propheten
und Evangelisten bezeichnet er als ausserordentliche Dienste, die wieder

erloschen seien, da sie nur für die erste Kirche notwendig gewesen
wären6.

Auffallend ist, dass Döllinger den neutestamentlichen Propheten
die Aufgabe zuweist, «die Messianischen Psalmen zu erklären»7, und
sie damit als alttestamentliche Exegeten betrachtet.

Festzuhalten bleibt: Über die frühe Kirche hinaus gibt es keine
Propheten und keine ausserordentlichen Ämter.

1.2 Dogmatikvorlesungen von 1836 bis 1838

In den Dogmatikvorlesungen8 befasst sich Döllinger unter anderem
mit dem prophetischen Amt Christi und gibt in diesem Zusammenfindet

sich in der Freisinger Dombibliothek (Hs.228: Kirchenrecht nach Dr.
Döllingers Vorträgen. München im Jahre 1831/32. Ges. von Johann Nepomuk
Holg). Im Rahmen dieser Arbeit wurde darauf verzichtet, die Originale
einzusehen, stattdessen stütze ich mich auf deren Zitierung bei J. Finsterhölzl. Die
Kirche in der Theologie Ignaz von Döllingers bis zum ersten Vatikanum. Aus
dem Nachlass hg. von J. Brosseder, Göttingen 1975. Dies gilt auch für die
folgenden Dogmatikvorlesungen.

"Vgl. Hs.228, 3.Vorl., 9.Nov.; zit. bei Finsterhölzl. Kirche, a.a.O. 161,
Anm. 85.

5 Vgl. ebd.; zit. bei ebd. 174.
6 Vgl. Hs.228, 5. Vorl., 11. Nov.; zit. nach ebd. 175. Beachtenswert ist, dass

Doli, die Kontinuität der Lehrfunktion betont, während deren Träger wechseln.

7 Vgl. ebd.
8 Eine Mitschrift befindet sich in der Bamberger Staatsbibliothek (Hs.428:

107



hang eine Definition des Propheten: «Prophet heißt überhaupt derjenige,

welcher das ihm unmittelbar von Gott geoffenbarte Gesetz oder
Lehre, Gegenwärtiges, Vergangenes oder Zukünftiges anderen verkündet.»9

Wenn wir diese Definition mit jener aus der Kirchenrechtsvorlesung

vergleichen, fällt auf, dass unterschiedliche Funktionen mit
demselben Namen belegt werden. War dort der Prophet Exeget, so ist

er hier Offenbarungsempfänger und deren Verkünder. Was freilich
gleichblieb, ist die Unmittelbarkeit seiner Sendung, die Ausserordentlichkeit

seines Amtes.

Bezüglich des prophetischen Amtes Christi heisst es nun weiter:
«Christus als Prophet konnte nicht unmittelbar allein das Lehramt
vollbringen, sein Lehramt sollte ein beständiges, auf der Erde bleibendes

sein, es sollte fortgeführt werden. So wie Christus Vorläufer hatte
in seinem Lehramt, so muß er auch noch Nachläufer haben. Alle
Propheten des Alten Bundes waren Vorläufer Jesu. Sie wiesen auf den

künftigen Messias hin, und was sie redeten, das redeten sie auf seine

Eingebung hin. Noch mehr aber mußte dies im Neuen Bund der Fall
sein.»10

Vielleicht irritiert zunächst die anklingende Verbindung von
Prophetenamt und Lehramt, doch ist diese unter Berücksichtigung der

vorausgehenden Definition ganz logisch; denn wenn der Prophet
Offenbarungsempfänger und -verkünder ist, dann kann er auch Lehrer -
eben dieser Offenbarung - genannt werden, und sein Prophetenamt ist
wirklich ein Lehramt".

Dieses Prophetenamt als Lehramt ist laut Döllinger nicht nur auf
Christus beschränkt; so nennt er die alttestamentlichen Propheten als

Vorläufer, gibt aber keinen Hinweis, wer die «Nachläufer» in der Kirche

sind. Denkt er an die neutestamentlichen Propheten? Diese scheiden

freilich aus, denn in der vorherigen Vorlesung bezeichnet er sie

lediglich als Ausleger und weist zudem ausdrücklich auf das Erlöschen
der freien Charismen - und damit des neutestamentlichen Prophetenamtes

- in der frühen Kirche hin.

Dogmatik, 1836/37 vorgetragen von Dr. Döllinger. Nachgeschr. von G.Mayer
[Msc. misc. 428]), eine andere im Archiv des Benediktinerstifts St. Bonifaz,
München (B: Döllinger, Dogmatik 1837-38).

9 B, S.362; zit. nach Finsterhölzl, Kirche, a.a.O. 176.
10 B. S.364;zit. nach ebd. 176.
11 «Lehramt» darf hier nicht einseitig verengt aufs Definieren und Entscheiden

verstanden werden; auch müssen an dieser Stelle Lehr- und Leitungsamt
sauber auseinandergehalten werden.

108



In dieser Situation ist es hilfreich, eine weitere Stelle aus der
Bamberger Nachschrift zu bedenken, denn dort ist zu lesen: «Mittelbar
verwaltet er (Christus) sein Prophetenamt durch die Propheten und
das im Neuen Bund eingesetzte Lehramt.»12

Entscheidend ist nun die Frage, ob mit den genannten Propheten
die alttestamentlichen oder die neutestamentlichen gemeint sind. -
M.E ist es wahrscheinlicher, einzig die alttestamentlichen angesprochen

zu sehen, gerade weil die Aussagen der Kirchenrechtsvorlesung
über das Erlöschen der freien Charismen zu bedenken sind. Ausserdem

legt die Wortstellung des Ausdrucks «Neuer Bund» die
Schlussfolgerung nahe, ihn nicht auf «die Propheten» zu beziehen13. Damit
sind wir allerdings bei einer unbefriedigenden Antwort angelangt, die
folgendermassen formuliert werden kann: Christi Prophetenamt,
welches seiner Funktion nach ein Lehramt ist, wird im Neuen Bund
durch das Lehramt (der Kirche) fortgeführt.

Diese Antwort ist letztlich eine Tautologie, die sich aus der
unterschiedlichen Verwendung des Begriffs «Lehramt» ergibt, denn
zunächst benennt «Lehramt» die Funktion des Prophetenamtes, sodann
den neutestamentlichen Träger der gleichlautenden Funktion: Aus
dem Namen der unveränderlichen Funktion wurde der Name des

wechselnden Trägers.
Aufgrund dieser Tautologie ist es nicht möglich, die Frage zu

beantworten, wer Christi Prophetenamt in der Kirche fortführt und wer
damit in der Nachfolge der alttestamentlichen Propheten steht. Man
müsste schon wissen, wen Döllinger in den dreissiger Jahren für den

Träger des kirchlichen Lehramtes hielt..., doch dies wäre das Thema
für eine eigene Untersuchung. Unser heutiges Lehramtsverständnis
darf auf alle Fälle für damals nicht vorausgesetzt werden, da zu jener
Zeit der Begriff des Lehramts noch relativ jung und ungeklärt war14

12 Hs.428, Bogen 16, S.31; zit. nach ebd. 176.
13 So auch Finsterhölzl. Kirche, a.a.O. 176f.
14 Zur Ungeklärtheit des Lehramtsbegriffs im 19. Jahrhundert vgl. H. Küng,

Unfehlbar?, Eine Anfrage, Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1980, 181 f.). Nach
Küng ist der Begriff auch heute noch «dunkel». - J. Speigl weiss zwar auch,
dass der Begriff damals noch variantenreich war, berücksichtigt dies aber bei
seiner Doli.-Interpretation nicht, sondern legt ihr den Begriff einer bestimmten
theol. Schule zugrunde (vgl. J. Speigl, Traditionslehre und Traditionsbeweis in
der historischen Theologie Ignaz von Döllingers, Essen 1964, 60-63). - Finsterhölzl

wiederum überträgt sein Lehramtsverständnis auf Doli, und berücksichtigt

die Problematik der Tautologie nicht, wenn er schreibt: «Die Linie, die im

109



1.3 «Die Kirche und die Kirchen» (HPBl 1843/44) "
In der Artikelserie «Die Kirche und die Kirchen» vergleicht Döllinger
die Entwicklung der verschiedenen christlichen Bekenntnisse und
wendet sich deshalb auch der Geschichte der Reformation zu. Ohne
Umschweife anerkennt er die Notwendigkeit von Reformen in der
damaligen Kirche und meint: «Was die Kirche in jener Zeit des Verderbens

vor Allem bedurfte, was zur wirklichen und gründlichen
Reformation unentbehrlich war, das waren neue, vom frischen Geist
beseelte Verbrüderungen, Orden und neue, vornehmlich der Erziehung
gewidmete Institute. Aber dies sind Dinge, die die Kirchengewalt
nicht machen oder schaffen kann, dazu gehört vor Allem eine reichlichere

Ausgießung der göttlichen Gnade; der (Geist aber weht, wo er
wilb; haben sich die rechten Männer zusammengefunden, dann ist es

die Sache der Hirten und Häupter, die beginnenden Keime der neuen
Entwicklung schützend zu pflegen, und sie vor Ausartung zu bewahren.»

16

Im Vergleich mit den Vorlesungen fallen zwei Aspekte ins Auge, die

von einer veränderten Sicht des Charismatischen zeugen: Zum einen

kennt er nun zu allen Zeiten freie, amtsunabhängige Geistesgaben,
sieht also das charismatische Element nicht mehr allein auf die Urkirche

beschränkt. Ihnen gegenüber hat das ordentliche Amt eine
schützende, fördernde und korrigierende Funktion. Zum anderen - und
dies scheint mir die wichtigere Weiterentwicklung - sieht er jetzt freies

Charisma und kirchliche Reform in enger Verbindung, denn zu
diesem Zweck werden die Charismen eigens erweckt.

1.4 «Prophetenstimmen» (HPBl 1848) >7

Mit den «Prophetenstimmen» widmet Döllinger in den vierziger Jahren

eine weitere Artikelserie dem Prophetentum. Im Gegensatz zu den

früheren Jahren behandelt er das Phänomen diesmal ganz unter dem

Aspekt der geschichtlichen Vorahnung, des Vorausblicks auf die Zu-

Alten Bunde auf Christus hinführt und von den Propheten repräsentiert wird,
wird also im Neuen Bund fortgeführt durch das (unfehlbare) Lehramt der
Kirche.» (Finsterhölzl, Kirche, a.a.O. 177).

15 I.Döll, Die Kirche und die Kirchen, in: HPBl 12 (1843 II) 697-719; 13

(1844 I) 44-71; 189-206; 383-396; 449-466; 690-703; 785-809.
16 Ebd. 12(1843 11)711.
17 /.Z»ó7/., Prophetenstimmen, in: HPBl 22 (1848 II) 1-9; 172-182; 386-397.

110



kunft, der von Gott geschenkt wird. Er wendet sich deshalb weniger
den Propheten und mehr den Prophezeiungen, besonders denen aus
dem 17. Jahrhundert, zu.

Ein schwacher Bezugspunkt zur vorausgehenden Artikelserie lässt
sich trotz des andersartigen Blickwinkels erkennen: Während in «Die
Kirche und die Kirchen» Gott in Notzeiten freie Charismen zur
Reform der Kirche schenkt, so erweckt er diesmal in der Not Propheten,
die freilich nicht reformieren, sondern trösten sollen l8.

1.5 «Hippolytus und Kallistus» (1853) '"

In seiner Untersuchung über Hippolyt und Kailist empfindet Döllinger

die Verwendung des Presbyter-Titels bei den Vätern als auffallend
und stellt fest, Hippolyt nenne seinen Lehrer, den Bischof Irenäus von
Lyon, wiederholt den «seligen Presbyteros», wie überhaupt - das sei

sicher- der Name «Presbyteros» noch am Ende des zweiten Jahrhunderts

für Bischöfe gebraucht worden sei20. Und er fährt fort: «... am
Auffallendsten ist dies bei Irenäus, der nicht nur das Wort häufig zur
Bezeichnung von Bischöfen gebraucht, sondern auch von den
Presbytern spricht, die die Succession des Episkopats von den Aposteln an
und mit dieser Succession das Charisma der Wahrheit übernommen
hätten.»21

Ist damit bei Irenäus «Presbyter» gleichbedeutend mit «Bischof»?
Offensichtlich nicht, so Döllinger, denn Irenäus erwähne neben den

Presbytern mit bischöflicher Sukzession auch solche, «die von Vielen
für Presbyter gehalten worden seien, die aber, durch ihren Vorrang
übermüthig gemacht, Andere geringschätzig behandelt hätten»22. Damit

sind wohl Bischöfe angesprochen, die unverdient den Titel «Presbyter»

führten. Folglich gab es Bischöfe, die den Titel «Presbyter»

trugen, und solche ohne diesen Titel. Döllinger schliesst daraus,

«Presbyter» sei ein Ehrentitel gewesen, und meint: «... aber
unverkennbar sollte mit diesem Titel noch etwas Anderes ausgedrückt werden,

nämlich die Lehrautorität, das Magisterium; Presbyter hießen die

18 Vgl. ebd. 1 und 395.
19 I.Döll. Hippolytus und Kallistus oder die Römische Kirche in der ersten

Hälfte des dritten Jahrhunderts. Mit Rücksicht auf die Schriften und Abhandlungen

von Bunsen. Wordsworth, Baurund Gieseler. Regensburg 1853.
20 Vgl. ebd. 338 f.
21 Ebd. 339.
22 Ebd. 339.

Ill



Bischöfe oder auch Andere zunächst als die Träger und Lehrer der
kirchlichen Tradition und Erkenntnis.»23 Irenäus habe den Bischofs-
Titel verwendet, wo es ihm um die Sukzession ging, den Presbyter-Titel,

wo es ihm um die Lehre ging24.
Entscheidend ist nun, dass es nach Döllingers Irenäus-Interpreta-

tion Bischöfe in der Sukzession gab, die keine Presbyter waren, da
ihnen «jenes Charisma, die Erkenntnis und die Gabe des kirchlichen
Lehramts»25 fehlte. Ganz logisch schliesst sich daran an, dass es

ebenso Presbyter gab, die zwar die Gabe des kirchlichen Lehramtes
hatten, aber nicht in der bischöflichen Sukzession standen, d. h. keine
Bischöfe waren (vgl. oben: «Presbyter hießen die Bischöfe oder auch

Andere»!).
So kommt Döllinger implizit zur These, bischöfliche Amtsnachfolge

und Charisma der Lehre seien nicht unbedingt deckungsgleich, es

gäbe das kirchliche Lehramt auch ausserhalb des Bischofsamtes. Uns

Heutigen mag es seltsam erscheinen, das Lehramt losgelöst vom
Bischofsamt - und damit vom Leitungsamt - zu sehen. Doch es gilt zu

bedenken, dass im 19. Jahrhundert der Begriff des Lehramts noch
weithin offen und ungeklärt war und keineswegs auf die Funktion des

Definierens und Entscheidens eingeschränkt wurde, wie es heute in
der römisch-katholischen Theologie vielfach der Fall ist, wo zudem
die de facto Einführung auf das Lehramt des Papstes diese einseitige
Betonung verstärkt hat. Döllingers Ausführungen leiden gewiss etwas

unter der Offenheit des Begriffs, wie schon bei den Dogmatikvorlesungen

bemerkt wurde.
Welcher Art ist aber das Lehramt, das mit dem Titel «Presbyter»

belegt wird? Meint Döllinger schlichtweg das Lehramt der Kirche
oder nur ein spezielles Lehramt der Theologen, gleichsam das Amt zu
unterrichten? M.E. ist ersteres wahrscheinlicher, da Döllinger
ausdrücklich von der «Gabe des kirchlichen Lehramts» (vgl. oben)

spricht und nicht von einem nur theologischen Lehramt26.

23 Vgl. ebd. 339 f. Wenn es sich beim Presbyter-Titel nur um die Angabe der
Weihestufe gehandelt hätte, wären Verwechslungen höchst unwahrscheinlich,
denn bei der Grösse der Gemeinden muss vorausgesetzt werden, dass jeder
wusste, wer ordiniert war.

24 Vgl. ebd. 341. Speigl. a.a.O. 62, weist darauf hin, es habe Döllingers Ire-

näus-Interpretation in der Forschung Bestätigung gefunden.
25 Doli. Hippolytus, a.a.O. 340.
26 Nach Speigl. a.a.O. 62, habe Doli, den Theologen ein(!) Magisterium

zugewiesen, aber nicht das authentische. Da sich diese Unterscheidung und Be-

112



Alles in allem deutet sich in «Hippolytus und Kallistus» ein interessantes

Lehramtsverständnis an, das sich in unseren Tagen unter anderem

bei Hans Küng wiederfindet: das Lehramt als Summe der Inhaber
des Lehrcharismas, das an kein ordentliches Amt gebunden und vom
Leitungscharisma und -amt zu unterscheiden ist27. Aber wohlgemerkt:
Es deutet sich nur an.

1.6 «Christenthum und Kirche» (1860; 1868)28

Den charismatischen und prophetischen Gaben in der frühen Kirche
widmet sich Döllinger ausführlich im zweiten Band seiner grossangelegten

Kirchengeschichte, in «Christenthum und Kirche». Darin
beschreibt er das 1. Jahrhundert als Zeit des Übergangs von der
charismatischen Urkirche zur fest strukturierten Institution. Stärker noch als

in seinen Vorlesungen von 1831/32 zeichnet er das Bild einer «charismatisch

erfüllten Kirche, welche durch ausserordentliche, ohne
Unterschiede des Amtes gewährte Gaben beherrscht war»29. Doch auch
diesmal registriert er das Verlöschen der freien Charismen, obgleich
einzelne, mit denselben begabten Personen geblieben seien30.

Am Eindringen der Judaisten in die paulinischen Gemeinden will
Döllinger erkennen, dass die «Charismen der Lehre und Erkenntniß
in diesen Gemeinden schon geschwächt und erloschen» waren, sonst
wäre die Verwirrung, die die Judaisten stifteten, nicht erklärbar. Aber
gerade im Galaterbrief, der sich besonders mit dieser Thematik
befasst, vermag er noch «keine Spur eines festen Lehramtes» zu entdek-

grifflichkeit so bei Doli, nicht findet, scheint es mir unstatthaft, sie an seine

Aussagen heranzutragen.
27 Vgl. mit ähnlicher Schlussfolgerung Finsterhölzl. Kirche, a.a.O. 180, und

Speigl, a.a.O. 62. Zu Küng vgl. Küng, Unfehlbar, a.a.O. 181-196, bes. 191:

«Hirten und Lehrer in der Kirche, Vorsteher und Theologen haben ihr eigenes
Charisma, ihre je eigene Berufung, ihre je eigene Funktion. In dieser Funktionalität

müssen Leitungsdienst und Lehrdienst gesehen werden: als verschiedene

und zugleich aufeinander angewiesene, im gleichen Grund und Ziel sich
findende <Dienste> von mit verschiedenen Gaben begabten glaubenden
Menschen.»

28 /. Doli. Christenthum und Kirche in der Zeit der Grundlegung, Regensburg

1860. - Die Unterschiede von 1. und 2. Auflage berühren unseren Aspekt
kaum, deshalb wird stets aus der 1. Auflage zit.

29 Ebd. 291.
30 Vgl. ebd. 296, 298 f.

113



ken; der Apostel weise vielmehr die «Pneumatischen» an, das «Amt
der Rüge» zu verwalten31.

Beachtenswert sind, in Anknüpfung an «Hippolytus», Döllingers
Ausführungen zu den charismatischen Lehrweisen. Er unterscheidet
«Prophétie und Didaskalie oder einfache Lehre...; jene ist bedingt
durch Offenbarung (Apokalypsis), diese durch Erkenntniß (Gnosis)»

32. Entsprechend sind zwei verschiedene Inhaber des Lehrcharismas

zu unterscheiden, nämlich die neutestamentlichen Propheten und
die Lehrer. Beide beschreibt er folgendermassen: Die Propheten «waren

göttlich begeisterte Männer, welche, aus der Erkenntniß heraus,
die ihnen in der Form von Visionen und ekstatischen Eindrücken mit-
getheilt worden, vor der Gemeinde redeten, während die, welche Paulus

die <Lehrer> nennt, zwar auch pneumatisch erfüllt waren..., aber
doch in ruhiger, begriffsmäßiger Erörterung ihre Gabe gebrauchten.
Manche von ihnen hatten, wie eben die Apostel auch, den doppelten
Beruf des Lehrens und Regierens, sie waren <Hirten und Lehren.»33

Nach dieser Beschreibung ist die Differenz zwischen Lehrer und

Prophet weniger im Inhalt ihrer Rede, sondern eher in der Weise ihrer
Kundgaben und in der Art, wie ihnen deren Inhalte zuteil wurden, zu
suchen34. Bemerkenswert ist auch, dass - ähnlich wie in «Hippolytus»

- das Charisma der Lehre nicht notwendig an das Hirten- bzw.

Leitungsamt gebunden ist; Döllingers Formulierung lässt sogar vermuten,

er erachte es als Ausnahme, dass beides in einer Person
zusammenfalle.

Als Fazit lässt sich an dieser Stelle wohl mit Recht festhalten, dass

Döllinger im Verlauf seiner Beschäftigung mit dem Charismatischen
zunehmend das Lehramt in den Blick bekommt und in «Christenthum
und Kirche» noch deutlicher als zuvor in «Hippolytus» die Konzeption

eines charismatisch-prophetischen Lehramtsverständnisses
anklingt.

31 Vgl. ebd. 298.
32 Ebd. 333. An anderer Stelle schreibt er von «der dreifachen charismatischen

Lehrweise, je nach empfangener Begabung, der Lehre oder der Weisheit,

der Gnosis oder der Pistis» (ebd. 297).
33 Ebd. 300.
34 Ähnlich Finsterhölzl, Kirche, a.a.O. 183. Vgl. auch Doli., Christenthum,

a.a.O. 333f., wo er das Bild vom ekstatischen Propheten korrigiert.

114



1.7 «Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie»
(Rede 1863)35

Mit Döllingers Rede auf der Münchner Gelehrtenversammlung von
186336 gilt es sich ausführlicher zu beschäftigen, denn in ihr kommen
seine Gedanken zu einem vorläufigen Zielpunkt, d. h. die verschiedenen

Aspekte, unter denen er bisher das Charismatische betrachtete,
finden nun zur Synthese. Im Folgenden sei deshalb zunächst der
Inhalt dieser Rede skizziert, bevor auf die Kritik daran eingegangen und
eine inhaltliche Wertung versucht wird.

1.7.1 Zum Inhalt

Zu Beginn definiert Döllinger Theologie als wissenschaftliches
Bewusstsein der Kirche von sich selbst, von ihrer Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft, von ihren Lehrgehalten, Ordnungen und
Lebensnormen. Damit beschreibt er Theologie natürlich vornehmlich als
historische Theologie. Sodann schildert er ihre Entwicklung von den

Anfängen bis hin zur Gegenwart. Kritisch setzt er sich dabei mit der
Scholastik auseinander, deren Leistungen er anerkennt, deren
Hauptmangel er aber ebenso benennt, nämlich das Fehlen der historischen
Methode neben der spekulativen. Erst eine «zweiäugige Theologie»
könne «die Kirche in der Totalität ihrer Lebensäußerungen und in
ihrer historischen Kontinuität vom Anbeginne bis zur Gegenwart
erforschen»37. Alle auf die Scholastik folgenden Neuaufbrüche stellen in
seinen Augen den Versuch dar, dem genannten Mangel abzuhelfen.

35 /. Doli, Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie.
Eine Rede, gehalten am 28. September 1863 vor der Gelehrtenversammlung in
München, in: J. Finsterhölzl (Hg.), Ignaz von Döllinger, Graz/Wien/Köln
1969, 227-263. Nach dieser Ausgabe wird zitiert. Der Text findet sich auch in:
P. B. Garns (Hg.), Verhandlungen der Versammlung katholischer Gelehrter in
München vom 28. September bis zum 1. Oktober 1863, Regensburg 1863, und
in: F. H. Reusch (Hg.), Kleinere Schriften, Stuttgart 1890.

36 Vgl. V. Conzemius, Die Kirchenkrise Ignaz von Döllingers: Deutsche
gegen Römische Theologie?, in: Hist. Jb. 108 (1988) 406-429 / H. Lang, Die
Versammlung katholischer Gelehrter in München-St. Bonifaz vom 28. IX. bis
l.X. 1863, in: Hist.Jb. 71 (1952) 246-258 / G.Schwaiger: Die Münchener
Gelehrtenversammlung von 1863 in den Strömungen der katholischen Theologie
des 19. Jahrhunderts, in: ders. (Hg.), Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert.
Referate und Berichte des Arbeitskreises Katholische Theologie, Göttingen
1975, 125-134/ Garns, a.a.O.

37 Doli, Vergangenheit, a.a.O. 253.

115



Im nachrevolutionären Europa sei einzig Deutschland der Leuchter
der theologischen Wissenschaft zu nennen, denn den Deutschen sei

das Charisma der wissenschaftlichen Schärfe und Gründlichkeit
gegeben38. Auf der deutschen Theologie ruhe auch eine besondere
Verantwortung für die Überwindung der Kirchenspaltung, denn die
Deutschen seien schliesslich deren Auslöser gewesen. Und dann heisst es

in der Kernpassage der Rede wörtlich:
«Und hiermit ist auch schon der Teil des großen Versöhnungswerkes,

welchen die deutsche katholische Theologie zu vollbringen hat,

angedeutet. Die Theologie ist es, welche der rechten, gesunden öffentlichen

Meinung in religiösen und kirchlichen Dingen Dasein und Kraft
verleiht, der Meinung, vor der zuletzt alle sich beugen, auch die Häupter
der Kirche und die Träger der Gewalt. Ähnlich dem Prophetentume in

der hebräischen Zeit, das neben dem geordneten Priestertume stand, gibt
es auch in der Kirche eine außerordentliche Gewalt neben den ordentlichen

Gewalten, und dies ist die öffentliche Meinung. Durch sie übt die

theologische Wissenschaft die ihr gebührende Macht, welcher in der

Länge nichts widersteht. Der Theologe nämlich beurteilt und richtet die

Erscheinungen in der Kirche nach den Ideen, während der gedankenlose
Haufe umgekehrt verfährt; alle echt reformatorische Tätigkeit aber
besteht doch zuletzt darin, daß jede Einrichtung oder Übung in der Kirche

ihrer Idee entsprechend gemacht werde.»39

Zum Abschluss wendet sich Döllinger noch dem Verhältnis von
Theologie und moderner Wissenschaft sowie dem von Theologie und
kirchlicher Lehre zu. Bezüglich letzterem hatte er schon am Anfang
der Rede betont, die Theologie bedürfe der steten Überwachung und
Korrektur durch das allgemeine Glaubensbewusstsein der Kirche.
Nun ortet er die Arbeit des Theologen ausdrücklich in der Kirche; er
überlasse sich frei der Führung durch die Lehrautorität der Kirche40.

Döllinger endet schliesslich mit dem Blick auf Deutschland, wo es

nun gelte, in der Theologie philosophische Spekulation und kritische
Geschichtswissenschaft zu vereinen, denn das Wohnhaus der methodisch

einseitigen Scholastik könne nicht mehr repariert werden.

38 Als charismatische, deutsche Theologen nennt er Gügler, Drey, Möhler,
Klee und Staudenmaier (vgl. ebd. 260).

39 Ebd. 251.
40 Man beachte, dass Doli, nicht von der Überwachung durch das Leitungsamt

spricht. Er spricht von der Autorität der Kirche, nicht aber von der des

Papstes oder von anderen Autoritäten in(!) der Kirche.

116



1.7.2 Die Kritik - damals und heute

Döllingers Rede hat bis heute Anlass zur - zum Teil heftigen - Kritik
gegeben, wobei auch immer wieder die Frage nach dem Charismatischen

in der Kirche berührt wird. Inhaltlich weist die Kritik in einem
Zeitraum von mehr als hundert Jahren eine erstaunliche Kontinuität
auf, angefangen von der Streitschrift in der Civiltà Cattolica bis hin zu
Finsterhölzl und Seckler41. Den Stein des Anstosses bilden fast jedesmal

Döllingers Aussagen über die Rolle der öffentlichen Meinung,
vor der sich jedes Haupt in der Kirche zu beugen hätte, und über die
Rolle der wissenschaftlichen Theologie: Bilden sie ausserordentliche
Gewalten in der Kirche?

Unter den Kritiken sei stellvertretend die Streitschrift in der Civiltà
herausgegriffen; sie warf Döllinger vor, «der Theologie und den

Theologen eine unerhörte Wichtigkeit und Autorität beizulegen, welche

nicht wenig von jener Herrschaft der öffentlichen Meinung an
sich hat, vor der sich in der liberalen Politik Alles und Alle beugen
müssen...»42. Schliesslich meint die Civiltà: «Es genügt der einfache
katholische Sinn, um sogleich die ganze Sicherheit dieser Vorstellungen

einzusehen, welche die Kirche der Gefahr aussetzen würden,
das zu werden, was die bürgerlichen Gesellschaften geworden sind,
seitdem sie sich der Gewalt der so unsicheren und schwankenden
öffentlichen Meinung überlassen haben. Der Vergleich mit dem Prophe-
tenthume bei den Hebräern beweist gerade das Gegentheil dessen,

was der Verfasser wollte, da bekanntermaßen im alten Bunde die
Propheten inspirili: waren und das Priesterthum nicht, während im neuen
das Priesterthum übernatürlichen Beistand hat, nicht aber die Theologen.

Wie können also diese eine gleiche, ja hier selbst noch größere
Gewalt haben als jenes, wenn nämlich das kirchliche Lehramt sich

beugen müßte vor den Theologen, so bald diese einer öffentlichen

41 Vgl.: Die Vergangenheit und Gegenwart der katholischen Theologie. Ein
Urtheil der Civiltà Cattolica über die Rede des Stifts-Propstes von Döllinger
auf der Gelehrten-Versammlung zu München. Aus dem Italienischen, Mainz
1864 / Finsterhölzl. Kirche, a.a.O. 184-189 / M.Seckler, Modelle des Verhältnisses

von kirchlichem Lehramt und theologischer Wissenschaft, in: ders.

(Hg.), Lehramt und Theologie. Unnötiger Konflikt oder heilsame Spannung?,
Düsseldorf 1981, 83-130. - Zu beachten auch Speigl, a.a.O. 106-111; Conzemius.

a.a.O. 417-421, und W. Klausnitzer. Päpstliche Unfehlbarkeit bei
Newman und Döllinger. Ein historisch-systematischer Vergleich, Innsbruck/
Wien/München 1980, 197 f.

«Civiltà, a.a.O. 9.

117



Meinung Dasein und Kraft gegeben haben. Und doch wird dies
behauptet... Wer hat je von dieser neuen Art Hierarchie reden gehört?
...es sind schließlich niemals die Häupter der Kirche, welche sich beugen

vor der öffentlichen Meinung, die durch Theologen gebildet und
legitimirt wurde, sondern es ist die Meinung der Theologen, welche
sich zugleich mit der öffentlichen beugt oder doch beugen soll vor den

Aussprüchen des Kirchenoberhaupts.»43
Es lohnt, die Civiltà dermassen ausführlich zu Wort kommen zu

lassen, denn bei Max Seckler finden sich nach über hundert Jahren
dieselben Vorwürfe, ohne Neues hinzuzufügen44. Bei näherer Betrachtung

lassen sich m. E. aus allen Kritiken drei Hauptpunkte herausfiltern:

a) Döllinger fordere und fördere unter dem Begriff der öffentlichen
Meinung Demokratie bzw. die Herrschaft der schwankenden
Tagesmeinung der Massen in der Kirche - zu Lasten der Wahrheit.

b) Döllinger beanspruche für die Theologie die Suprematie in der
Kirche, zumindest aber eine unangemessene hohe Autorität.

c) Döllingers Vergleich der öffentlichen Meinung bzw. der Theologie

mit dem alttestamentlichen Prophetentum sei unzulässig und
beweise deshalb nichts. Es handle sich nicht um ausserordentliche
Gewalten.

Diese drei Punkte sollen im folgenden Teilkapitel näher betrachtet
werden, und gleichzeitig sei der Versuch gewagt, aufgrund dieser
kritischen Auseinandersetzung Döllingers Aussagen über Theologie und
öffentliche Meinung herauszuarbeiten - stets unter Berücksichtigung
unserer speziellen Fragestellung.

43 Ebd. 10-12.
44 Vgl. Seckler, a.a.O. 116: «Das sind unerhörte Sätze. Und es erhebt ja

nicht nur wieder einmal der Professor und seine Wissenschaft den Suprematieanspruch

in der Kirche. Sondern hier wird von der Theologie gesprochen
fast im Stile des Magnificat: dass ihre Berufung und ihre Methode es sei, mit
Hilfe der öffentlichen Meinung die Häupter der Kirche zu beugen. Hier wird
die politische Wirkabsicht der Theologie zur politischen Wirkmethode
verfälscht. Die öffentliche Meinung wird gebraucht als Sprachrohr zugleich
und als Brecheisen für die Theologie. Die Theologie arbeitet nicht mehr nur
als Wissenschaft und mit wissenschaftlichen Methoden, sondern als Agitator,
der die öffentliche Meinung zur Unterstützung der Ziele, die er anders nicht
glaubt erreichen zu können, heranzieht.»

118



1.7.3 Die Kritik in der Kritik

1.7.3.1 Herrschaft der Theologie oder Herrschaft der öffentlichen
Meinung?

Seltsamerweise vermag die Civiltà (und in ähnlicher Form Seckler)
den Vorwurf an die Theologie, sie strebe nach Suprematie, mit dem
Vorwurf der Massenherrschaft zu Lasten der Wahrheit zu vereinen.
Dem liegt der Fehler zugrunde, Döllingers Aussagen über die Theologie

einerseits und über die öffentliche Meinung andererseits zu vermischen.

Am Beispiel der Civiltà sei dies erläutert45:
Diese behauptet, es müsse sich - nach Döllinger - vor der Theologie

jede Gewalt in der Kirche beugen, sofern diese der öffentlichen
Meinung Dasein und Kraft verleihe - wohlgemerkt: vor der Theologie!

Diese Akzentsetzung ist freilich falsch, denn Döllinger sagt
eindeutig: Vor der öffentlichen Meinung, sofern ihr durch die Theologie
Dasein und Kraft verliehen werde - wohlgemerkt: vor der Theologie!
Demnach ist primär die öffentliche Meinung die ausserordentliche
Gewalt und nicht die Theologie.

Während die Civiltà Döllinger unterstellt, die Theologie würde
nach seinem Modell die öffentliche Meinung als Mittel zu eigenen
Zwecken ge- und missbrauchen, ist in der Rede von 1863 die Rolle der
Theologie als Dienst an der öffentlichen Meinung beschrieben. Erst in
zweiter Linie übt die Theologie durch diesen Dienst die ihr gebührende

Macht aus.
Der Sinn und Zweck dieser Macht wird mit dem Hinweis auf den

Vergleich von Idee und Wirklichkeit, den die historische Theologie
leistet, als reformatorischer und allgemein kritischer bezeichnet. Die
Theologie fragt gleichsam: «Wie sollte es sein?» - «Wie ist es heute?»

- «Welche Reformen sind aufgrund der Differenz nötig?» - im Sinne
dieser Fragen bildet sie sodann die öffentliche Meinung. Von daher
kann man nicht behaupten, die Theologie dürfe oder wolle beliebig
manipulieren, denn sie ist in ihrem Tun einem bestimmten Ziel
verpflichtet: der Kirchenreform46.

Alles in allem ist das Zusammenspiel von Theologie und öffentlicher

Meinung wesentlich komplizierter, als die Kritiker vermuten las-

45 Ich fasse die Punkte a) und b) zusammen, da dies die Kritiker auch tun.
46 Reform ist ein Gegenbegriff zu Innovation und schliesst willkürliche

Veränderungen aus. Statt dessen geht es um das Massnehmen am Ursprünglichen
und dessen Wiederherstellung. Von daher braucht jede Reform historische
Vorarbeit.

119



sen. Vor allem aber: Die öffentliche Meinung steht als ausserordentliche

Gewalt auch über der Theologie.
Es ist erstaunlich, dass bislang noch keine gründliche Untersuchung

darüber vorliegt, was denn der Begriff der öffentlichen Meinung
genau bedeutet. Dieses Versäumnis kann an dieser Stelle nicht wettgemacht

werden, doch einige Anhaltspunkte seien im folgenden Exkurs
gegeben.

Exkurs
«Die öffentliche Meinung in der Kirche» -

einige Anhaltspunkte zum Begriff

Friedrich schreibt in seiner Biographie Döllingers, dieser habe den

Begriff der öffentlichen Meinung von de Maistre übernommen, aber er gibt
uns keine Auskunft über dessen Bedeutung - weder bei de Maistre noch

bei Döllinger. Statt dessen weist er auf die Dogmatisierung der Immaculata

Conceptio hin und meint, die Jesuiten hätten damals die öffentliche

Meinung durch Agitation beeinfiusst47. - Beweist dies nicht im Sinne der

Kritiken, wie manipulierbar die öffentliche Meinung ist?
Es wäre sicher blauäugig, diese Gefahr zu unterschätzen, doch

genauso ist zu bedenken, dass Döllinger in seiner Rede 1863 ausdrücklich

von der «rechten, gesunden öffentlichen Meinung» spricht, worunter er

die von der Theologie gebildete versteht. Es geht ihm gerade darum, dass

in der Kirche nicht der «gedankenlose Haufen» - so 1863 wörtlich - zum

Zuge kommt, wie es vielleicht bei der eben erwähnten Dogmatisierung
der Immaculata der Fall war48.

Wenn wir nun Döllingers Werke nach dem Begriff absuchen, kann als

frühestes Zeugnis aus einer Rede an die Studierenden der Münchener

Universität von 1845 zitiert werden:
«Das, was uns vor Allem Noth thut, das, woran unser künftiges Wohl

und Wehe hauptsächlich geknüpft ist, das ist die Bewahrung oder
Herstellung einer gesunden öffentlichen Meinung. Sie ist eine Macht, die

sich nicht unterjochen läßt, an ihr scheitert jeder Zwang und jede Ein-

47 Vgl. J. Friedrich, Ignaz Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen

Nachlasses dargestellt, 3 Bände, München 1899, 1899, 1901 ; hier III 316,

Anm. 16.
48 Die Theologie der Jesuiten, die Scholastik, läuft Gefahr, die öffentliche

Meinung beliebig zu manipulieren, weil ihr die historische Methode fehlt und
sie so nicht am Ursprung Mass nehmen kann.

120



schüchterung... Wohl mag sich mitunter die Bildung einer öffentlichen
Meinung in einer gewissen Richtung hindern oder verzögern lassen, aber
die schon ausgebildete wieder zu unterdrücken, übersteigt menschliche

Kräfte; und wenn sie wirklich alle Stände gleichmäßig durchdringt, dann
ist sie zuletzt doch die Königin, vor der Alles, willig oder widerstrebend,
sich beugen muß... Sie nun meine Herren, sind berufen, Lenker zugleich
und Organe der Volksgesinnung zu werden,...49

Gewiss spricht Döllinger hier ganz allgemein von der öffentlichen
Meinung und beschränkt sich nicht aufjene in der Kirche, dennoch ist die
Ähnlichkeit der Formulierung frappierend. 1845 sieht er die Intellektuellen

- er spricht ja zu den Studenten verschiedener Fakultäten - in einer
gesellschaftlichen Doppelrolle: sie sind Lenker und Organ der öffentlichen

Meinung. In der gleichen Doppelrolle sieht er 1863 die Theologen
innerhalb der Kirche: sie sind Lenker der öffentlichen Meinung, insofern
sie diese bilden, und deren Organ, insofern sie ihr Dasein und Kraft
verleihen. Ob in Kirche oder Gesellschaft - jedesmal bezeichnet Döllinger
die öffentliche Meinung als die höchste und unwiderstehliche Gewalt.
Diese Linie zieht sich nahtlos von 1845 bis 1863 durch.

1861, nur zwei Jahre vor der Münchner Rede, erscheint Döllingers
Werk «Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat», wo wir in
bemerkenswertem Kontext den Begriffder öffentlichen Meinung wiederfinden:

«So oft krankhafte Zustände in der Kirche hervorgetreten sind, hat es

nur einen Weg zur Heilung gegeben: den des geweckten, erneuerten,
gesunden kirchlichen Bewusstseins, der erleuchteten öffentlichen Meinung
in der Kirche. Der beste Wille der kirchlichen Häupter und Führer hat
die Heilung nicht zu vollbringen vermocht, wenn sie nicht die allgemeine
Stimmung, die Überzeugung der Geistlichen wie der Laien für sich hatten.

Die Heilung der grossen kirchlichen Krankheit des 16. Jahrhunderts,
die wahre innere Reformation der Kirche ist erst dann möglich geworden,

als man aufhörte, die Übel zu beschönigen oder abzuleugnen, als
eine so starke und übermächtige öffentliche Meinung in der Kirche sich

gebildet hatte, daß man sich eben dem überwältigenden Einflüsse derselben

nicht mehr entziehen konnte.»50.

49 /. Doli. Irrthum, Zweifel und Wahrheit. Eine Rede an die Studierenden
der königl. Ludwig-Maximilians-Universität in München; gehalten am 11.

Januar 1845, Regensburg o.J., 8. Text auch in Finsterhölzl. Döllinger, a.a.O. 144.
50 /. Doli. Kirche und Kirchen, Papstthum und Kirchenstaat. Historisch-politische

Betrachtungen, München 1861, XVII f. Text auch in Finsterhölzl.
Döllinger, a.a.O. 206f.

121



aller mit dem Geist Begabten. Der Theologe als sein Lenker und
Organ wird damit selber in den Bereich des Charismatischen gerückt.
Erst recht ist im Theologen ein Charismatiker zu sehen, wenn wir an

«Hippolytus» sowie an «Christenthum und Kirche» anknüpfen, wo
Döllinger vom Charisma der Lehre und Erkenntnis spricht, an dem
der Theologe unzweifelhaft Anteil hat.

An dieser Stelle ist ausserdem an eine zweite Gedankenschiene zu
erinnern, nämlich an «Die Kirche und die Kirchen» und an die
Charismatiker, die Gott zum Zweck der Kirchenreform erweckt. Diese
Linie nimmt Döllinger 1863 auf und verbindet sie mit seiner Theorie des

freien Charismas der Lehre und seiner Sicht des sensus fidelium. So

steht für ihn die Theologie im Dienst am sensus fidelium zum Zweck
der Kirchenreform54.

1.7.3.2 In der Nachfolge der alttestamentlichen Propheten?
Im Vergleich der öffentlichen Meinung mit dem Prophetentum in

der hebräischen Zeit spitzt sich die Frage nach dem ausserordentlichen

und charismatischen Charakter der öffentlichen Meinung zu.

Konkret ist zu fragen, ob Döllinger den sensus fidelium in der Nachfolge

der alttestamentlichen Propheten wähnt.
Johann Finsterhölzl meint dazu, der von Döllinger aufgestellte

Parallelismus («ähnlich dem Prophetentume in der hebräischen Zeit»)
sei sekundär und lediglich ein vergleichender Rückgriff; die primäre
Aussage sei einfach die, dass es neben den ordentlichen Gewalten
ausserordentliche gebe; mit Prophetentum habe dies nichts zu tun; die

Theologie oder die öffentliche Meinung seien nicht Nachfolger der

Propheten55.
Ich frage mich freilich, ob über die Bestimmung als ausserordentlich

hinaus nicht auch inhaltliche Bezugspunkte zu den alttestamentlichen

Propheten - wenigstens implizit - vorhanden sind. In seiner

Dogmatikvorlesung sah Döllinger den Propheten des Alten Bundes
als Vorläufer Christi im Prophetenamt, welches der Funktion nach ein
Lehramt ist und durch das Lehramt der Kirche fortgeführt wird. Diese

54 Finsterhölzl, Döllinger, a.a.O. 51, resümiert: «... dann wird klar, dass er

die Theologie im Bereich des Charismatischen ansiedelt, dass also die Theologie

und die öffentliche Meinung eine prophetische Funktion in der Kirche
ausüben.»

55 Vgl. Finsterhölzl, Kirche, a.a.O. 186f. Nach ebd. 186, Anm.203, kann die

Kritik der Civiltà in diesem Punkt beiseite gelassen werden, da ihr
Inspirations-Begriff reichlich beliebig ist.

122



Drei Punkte sind m. E. auffallend: Erstens: Der Kontext der Rede von
der öffentlichen Meinung ist wie 1863 der der Kirchenreform. Zweitens:
Der öffentlichen Meinung wird eine derartige Macht zugesprochen, dass
ohne sie und gegen sie in der Kirche letztlich nichts möglich ist und sich

so - wie es 1863 heisst -jedes Haupt vor ihr beugen muss. Drittens: Die
öffentliche Meinung wird nicht nur als gesund, sondern auch als erleuchtet

bezeichnet und mit dem kirchlichen Bewusstsein in eins gesetzt. Dies
zeigt, dass es sich um eine ekklesiale und theologische Grösse handelt,
die mit der bisweilen wenig erleuchteten Tagesmeinung nichts gemein
hat. Ein (kirchen-)politisches Missverständnis des Begriffs muss nach

Lage des Befundes ausgeschlossen werden5I.
Was aber ist die öffentliche Meinung in der Kirche?
Zu diesem Problem erhalten wir von V. Conzemius einen sehr wertvollen,

obgleich indirekten Hinweis; er schreibt zur Rede von 1863: «Dem
Theologen kommt die Aufgabe zu, diese öffentliche Meinung in der Kirche

zu erziehen, sie zu bilden, zu formen, sie aus diffusen Elementen zu
einem Glaubenszeugnis hinüberzuführen. Schärfung des Glaubenssinnes
könnte man diese Aufgabe nennen. Es gibt für sie bessere Begriffe als
den der (öffentlichen Meinung), der zu sehr im profanen Bereich der
Meinungsmacher und Sondierer hängenbleibt.»52 Diese besseren

Begriffe will uns Conzemius freilich nicht verraten. Doch wenn selbst er von
«Glaubenssinn» zu sprechen wagt und Döllinger vom «kirchlichen
Bewusstsein» (1861), so kann m. E. der Begriff der öffentlichen Meinung
getrost mit «sensus fidelium» übersetzt werden. Wer aber wollte bestreiten,

dass der sensus fidelium die höchste Gewalt in der Kirche ist?53

Damit sind wir wieder beim Zusammenspiel von Theologie und
öffentlicher Meinung angelangt und können den Dienst der Theologie
als Dienst am sensus fidelium beschreiben. Dieser ist die Macht, vor
der sich alle anderen Häupter beugen müssen.

Der sensus fidelium kann durchaus - wie Döllinger es tut - als

ausserordentlich bzw. charismatisch bezeichnet werden, denn er ist ja an
kein Amt gebunden, sondern gründet im Glauben der Getauften, d. h.

51 Dies findet sich bei Seckler, a.a.O. 116. Finsterhölzl, Kirche, a.a.O. 186,

weist noch auf den romantischen Ursprung des Begriffs «öffentliche
Meinung» hin; in ihr spreche sich der Geist des Volkes aus.

52 Conzemius, a. a. O. 421.
53 Vom sensus fidelium legen die Bischöfe auf dem Allgemeinen Konzil

Zeugnis ab; so gesehen manifestiert sich die öffentliche Meinung als höchste
Gewalt auf dem Allgemeinen Konzil.

123



eher unklare Aussage wurde im Laufe der Jahre aufgehellt, als er
zunehmend das vom Leitungsamt unabhängige Lehramt mit eigenem
Charisma entdeckte. Damit klärte sich die ehedem offene Frage nach
den Trägern des Lehramts, das das Prophetenamt Christi weiterführt:
Es sind die mit dem Lehrcharisma Begabten, wozu sicherlich die

Theologen gehören. Diese stehen dann allerdings auch in der Nachfolge

der alttestamentlichen Propheten. Daraus lässt sich nun zweierlei

schlussfolgern: Erstens stehen die Theologen in der Nachfolge der

Propheten, insofern sie am Lehramt der Kirche partizipieren. Zweitens

steht im gewissen Sinne auch die öffentliche Meinung in der

Nachfolge, denn es ist undenkbar, dass sich das Lehramt aus den

Charismatikern konstituieren könne, ohne in engster Gemeinschaft
mit dem sensus fidelium zu stehen; der sensus fidelium umgreift quasi
das Lehramt.

Zugegeben: Die früheren Aussagen Döllingers über die Nachfolger
der Propheten lassen sich nicht problemlos mit dem Parallelismus von
1863 harmonisieren. Döllinger hat selbst keine harmonische Theorie
des Lehramts und der öffentlichen Meinung dargelegt; sein Werk
blieb in diesem Punkte Fragment. Sicherlich hat 1863 auch ganz
einfach seine Vorliebe für Präfigurationen durchgeschlagen56. Vielleicht
sah er im Propheten ein Vor-Bild für das neutestamentliche Gottesvolk,

das sich selbst prophetisch nennt, da sich an ihm die Prophezeiung

des Joel erfüllt habe. Dessen sensus muss natürlich erst recht
als ein prophetischer bezeichnet werden.

Vielleicht ist deutlich geworden, dass 1863 Döllingers Nachdenken
über das Charismatische zu einem gewissen Zielpunkt gelangt ist, an
dem die verschiedenen Gedanken der vorausgegangenen Jahrzehnte
zusammenlaufen bzw. nun Konsequenzen zeitigen: die freien
Charismatiker, die der Kirchenreform dienen; die charismatische Sicht der

Lehrer, des Lehramts und der Theologie; die öffentliche Meinung als

sensus fidelium. - Diese Elemente klingen wie die Töne einer
Symphonie zusammen und ergeben - trotz kleiner Disharmonien - die

Konzeption einer charismatischen Theologie als Teil des charismatischen

Lehramts im Dienst am sensus fidelium zum Zweck der
Kirchenreform57.

Doch bevor in einem thesenartigen Resümee der Ertrag gesichert
wird, gilt es, noch einen Blick auf zwei weitere Schriften zu werfen.

56 Vgl. ebd. 187.
57 Döllingers Sicht des Propheten als geschichtlichen Weissager lässt sich

124



1.8 «Der Weissagungsglaube und das Prophetentum in der christlichen
Zeit» (erstmals 1871)5S

Im «Weissagungsglauben» wendet sich Döllinger wieder verstärkt
einem Teilaspekt zu, dem der geschichtlichen Weissagung im Mittelalter.

Damit schliesst er an die «Prophetenstimmen» aus den vierziger
Jahren an, wobei er diesmal stärker differenziert, so auch bezüglich
Art und Ursprung der Weissagungen59.

Den Propheten beschreibt er - ähnlich wie in früheren Werken - als

Offenbarungsempfänger60. Aber auch ein anderes, schon bekanntes
Motiv findet sich wieder, nämlich das des Propheten, der der Kirchenreform

dient, indem er das Verderben benennt und die Reformen
ankündigt61. Als einen solchen, grossen Reformer bezeichnet er Nikolaus

von Cusa62. Damit freilich ergeben sich Berührungspunkte zur
Rede von 1863, wonach der charismatische Theologe im Dienst an der
Reform steht.

Alles in allem fliessen im «Weissagungsglauben» verschiedene Motive

aus früheren Schriften zusammen, ohne neue hinzuzufügen.

1.9 «Dante als Prophet» (1887)63

«Dante als Prophet» ist die letzte Publikation, in der sich Döllinger
dem Prophetentum zuwendet. Vollends fliessen darin alle Aspekte seiner

Sicht des Charismatischen zusammen.
In Dante erkennt Döllinger einen exemplarischen Propheten, dessen

Berufung eine vierfache ist: «Er will zuvörderst ein Prediger der
Gerechtigkeit, des Friedens und der Liebe sein, und er hat eine bisher
verborgene Lehre zu verkünden, ohne welche diese drei Güter auf Er-

z. B. in die Rede von 1863 kaum integrieren. Auch die Aussagen der Dogma-
tikvorlesung (das Lehramt sei prophetisch) und der Rede (die öffentliche
Meinung sei ähnlich dem Prophetentum) lassen sich nicht hundertprozentig
harmonisieren. Hier zeigt sich das Fragmentarische an seinem Lebenswerk.

58 I. Doli, Der Weissagungsglaube und das Prophetentum in der christlichen
Zeit (erstmals 1871), in: Reusch, a.a.O. 451-557.

59 Doli, unterscheidet religiöse, dynastische, nationale und kosmopolitische
Prophezeiungen (vgl. ebd. 452). Zum dreifachen Ursprung vgl. ebd. 453.

60 Vgl. ebd. 486 f.
61 Vgl. ebd. 452.
62 Vgl. ebd. 495.
63 /. Doli, Dante als Prophet (Vortrag 1887), in: ders., Akademische Vorträge

I, Nördlingen 1888,78-117.

125



den nicht bestehen können. Sodann will und soll er den Zeitgenossen
einen Spiegel ihrer Verirrungen, Vergehen und Laster vorhalten und
sie zur Selbsterkenntnis und Buße führen. Darum gehört es auch drittens

zu seinem Berufe, die in Kirche und Staat bestehenden Gebrechen

und Mißbräuche zu rügen und die entsprechenden Heilmittel
anzuzeigen. Und endlich hat er Andeutungen zu geben über eine bessere

Zukunft, und die Hoffnung einer nicht allzu fernen Errettung aus dem

Abgrund von Sünde und Elend, in welchem die christliche Welt
versunken ist, zu wecken und zu nähren.»64

Sehr deutlich tritt in dieser Passage das kritisch-reformatorische
Element hervor, aber nicht beschränkt auf die Kirche, sondern mit
gesamtgesellschaftlicher Relevanz. In der Diskrepanz von Idee und
Wirklichkeit, welche aufzudecken gemäss der Rede von 1863 die
Aufgabe des Theologen ist, erkennt er nun geradezu den Grund und
Nährboden für das Auftreten von Propheten65.

Der Prophet, der Missstände feststellt, steht auch in engem Bezug

zur öffentlichen Meinung; Döllinger schreibt: «Aber seine (des
Propheten - d. Verf.) Urtheile über die kirchlichen Zustände waren im
wesentlichen doch nur der Widerhall der öffentlichen Meinung und
finden ihre Bestätigung in den gleichzeitigen Schriften selbst von Cardi-
nälen und Bischöfen...»66. Mit anderen Worten: der Prophet ist

Sprachrohr, Organ der öffentlichen Meinung, und dient so der
Reform.

1.10 Resümee

In diesem abschliessenden Resümee geht es nicht darum, die einzelnen

Etappen von Döllingers Nachdenken über das Charismatische
nachzuzeichnen. Es dürfte deutlich geworden sein, wie die Sensibilität
für dieses im Laufe der Jahre wuchs, so dass ein facettenreiches Bild
des Charismatischen zu erkennen ist. An dieser Stelle soll mehr die

Quintessenz in den Blick kommen, die 1863 aufscheint, als sich die

verschiedenen Motive (der Zusammenhang von Kirchenreform und
freien Charismen, die charismatische Sicht des Lehrens und des

Lehramts, die Theorie von der öffentlichen Meinung als höchster Gewalt)
endgültig vermischen - eine Synthese anzielend, die sie nicht mehr
erreichten. Diese Quintessenz besteht m. E. in einem Modell des Zuein-

64 Ebd. 78.

"Vgl. ebd. 99f.
66 Ebd. 109.

126



anders von Lehramt, Theologie und öffentlicher Meinung, für das

die Kategorie des Charismatischen den Schlüssel liefert, um diese drei
zu beschreiben und einander zuzuordnen. Hätte Döllinger das
Charismatische nicht mehr und mehr entdeckt, wäre dieses Modell nicht einmal

aufgeschienen. Im Folgenden sei dieses Modell thesenartig dargestellt,

freilich im Bewusstsein, dass sich nicht alle Elemente harmonisch

systematisieren lassen und dass eine solche Systematisierung
von Döllinger selbst nicht (mehr) vorgenommen wurde. Manches Motiv

ähnelt einem Vehikel, mit dessen Hilfe er zu anderen, wichtigeren
kam, die die ersten überflüssig machten. Trotz allem scheinen mir die
Umrisse seines Modells deutlich erkennbar: Es geht um die charismatische

Theologie als Teil des charismatischen Lehramts im Dienst am

sensus fidelium zum Zweck der Kirchenreform67.

Kirchliches Lehramt

1. Das kirchliche Lehramt besteht aus der Summe der Lehrcharismati-
ker, die das freie Charisma der Lehre, Wahrheit und Erkenntnis besitzen.

(Hippolytus; Christenthum)
2. Lehrcharisma und Leitungscharisma sind nicht identisch. (Ebd.)
3. Folglich sind Lehramt und Leitungsamt nicht identisch, obgleich

es zu Überschneidungen kommen kann. (Ebd.)
4. Das kirchliche Lehramt steht in der Nachfolge der alttestamentlichen

Propheten und des Prophetenamts Christi. (Dogmatikvorlesung)

Theologie

5. Die Theologie benutzt neben der spekulativen Methode die historische.

(Rede 1863)
6. Die historische Theologie hat eine reformatorische Aufgabe:

Indem sie die Idee mit der Wirklichkeit vergleicht und Differenzen
zwischen beiden erkennt, kann sie Reformdefizite feststellen. (Die
Kirche; Rede 1863)

7. Die Theologie kann charismatisch genannt werden, insofern die

Theologen am Charisma der Lehre, Wahrheit und Erkenntnis partizipieren.

(Hippolytus; Christenthum)

67 An manche Thesen wurde quasi ein Stichwort als Quellenbeleg angefügt.
Es wurden nicht alle Motive des Charismatischen, die sich bei Doli, finden,
berücksichtigt.

127



Kirchliches Lehramt und Theologie

8. Als Lehrcharismatiker (These 7) partizipieren die Theologen am
Lehramt der Kirche (These 1).

9. Als Partizipanten am kirchlichen Lehramt stehen die Theologen
in der Nachfolge der alttestamentlichen Propheten (These 4).

Öffentliche Meinung

10. Die rechte und gesunde öffentliche Meinung ist die höchste
Gewalt in der Kirche. (Rede 1863)

11. Sie ist eine ausserordentliche, charismatische Macht - gleich
dem Prophetentum in alttestamentlicher Zeit. (Ebd.)

12. Ihr ausserordentlicher, charismatischer Charakter gründet darin,
dass sie die Meinung aller durch die Taufe mit dem Geist Begabten
ist; dieser Geist drückt sich in ihr aus. (Ebd.)

13. Sie ist eine ekklesiale und theologische Grösse, aber keine (kir-
chenjpolitische, denn sie ist die Meinung des neutestamentlichen
Gottesvolkes.

14. Der Begriff der öffentlichen Meinung in der Kirche ist identisch
mit dem des sensus fidelium.

15. Die öffentliche Meinung in der Kirche bedarf der Bildung und
Bewusstwerdung, um als gesund, recht und erleuchtet bezeichnet zu

werden; dies geschieht durch die Theologie. (Rede 1863)

Kirchliches Lehramt, Theologie und öffentliche Meinung

16. Die Theologie dient der öffentlichen Meinung in doppelter Weise:
Sie ist deren Lenker und Organ. (Ebd.)

17. Lenker der öffentlichen Meinung ist die Theologie, wenn sie

diese bildet, schärft und vom Diffusen zur Klarheit führt.
18. Organ der öffentlichen Meinung ist die Theologie, insofern sie

deren Sprachrohr in der Kirche ist und ihr dort Dasein und Kraft
verleiht.

19. Als Lenkerin und Organ der öffentlichen Meinung übt die Theologie

den ihr gebührenden Einfluss in der Kirche aus. (Ebd.)
20. Der Zweck dieses theologischen Einflusses ist kein beliebiger,

sondern ein rein reformatorischer und allgemein kritischer (These 6).

21. Die öffentliche Meinung bildet ihrerseits ein Korrektiv für die

Theologie. (Rede 1863)

128



2. Das Charismatische und Döllingers Problemstellung : Leitungsamt
contra Theologie und öffentliche Meinung

Schon in der Einleitung zu dieser Arbeit wurde darauf hingewiesen,
ein Theoriekonzept könne auch als der Versuch begriffen werden, ein
unter Umständen sehr praktisches Problem zu lösen. In diesem Sinne
sei nun nach Döllingers Ausgangsproblem gefragt, das ihn immer
mehr auf die Kategorie des Charismatischen verwies. Im Blick auf
den historischen Kontext seines Denkens, auf die Mitte des ^.Jahr¬
hunderts, kann dieses deutlich werden:

Das 19. Jahrhundert war besonders durch den Konflikt von kirchlicher

Hierarchie und wissenschaftlicher Theologie geprägt. Einen
frühen, ersten Höhepunkt dieser Auseinandersetzung markiert die Enzyklika

«Mirari vos» (1832)68 von Gregor XVI. «Der Stock die Zuchtrute,

wird (in dieser Enzyklika - d. Verf.) zum Bild des Umgangs mit
Theologen nicht aus unwirscher Laune heraus, sondern wohlbegründet

angesichts der übermächtig gewordenen Angriffe des Bösen, der
offen auch unter Theologen seine Saat sät. Das Lehramt bescheidet
sich jetzt nicht mehr mit der Wahrung des Glaubensgutes und der
Abwehr von Häresien. Es übernimmt weit initiativer als in vorhergehenden

Jahrhunderten eine aktive Rolle in der Auslegung des Glaubensgutes.»

Was auf diese Enzyklika folgte, war eine «Welle der Maßregelungen

gegen Theologen in den fünfziger Jahren»69. Zu den

Prominentesten, die nun die «Zuchtrute» zu spüren bekamen, gehörten
Günther und Froschammer. Was Döllinger freilich weit mehr beunruhigte,

«war das Denunziantenwesen, die seit 1857 sich häufende
Zensurierung oder Indizierung vor allem jüngerer Philosophen und Theologen

kurz die Verschlechterung des Klimas unter deutschen Theologen

und die daraus sich ergebenden negativen Auswirkungen für
ihre Arbeit»70.

Döllingers Schriften aus jenen Jahren zeigen, wie sehr er sich um
den Bestand und die Freiheit der Theologie sorgte71. Einen Anschlag
auf die Freiheit der Forschung sah er zum Beispiel im Versuch, die

68 Vgl. Denzinger/Schönmetzer, 2730-32.
69 Conzemius, a.a.O. 415. Der andere Lehramts-Begriff ist bei Conzemius zu

berücksichtigen.
70 Ebd. 416.
71 Vgl. I.Döll, Die Speyerische Seminarfrage und der Syllabus (1865), in:

Reusch, a.a.O. 197-227, und I.Döll, Die Broschüre «Zur Belehrung für
Könige» (erstmals 1867), in: Reusch, a.a.O. 264-285.

129



theologischen Fakultäten durch bischöfliche Seminarien mit vom
Ortsbischof abhängigen Dozenten zu ersetzen. Es liege - so Döllinger
- etwas vom Sklaventum in der Stellung, in der sich ein Seminarprofessor

befände, noch dazu in einer Zeit, «wo die Zahl der verpönten
Sätze, der verworfenen Doktrinen in beängstigender Weise sich mehrt,
wo es auch dem Vorsichtigsten zuletzt kaum möglich ist, sich nicht in
die Maschen des Netzes zu verstricken, welches die römischen
Kongregationen unverdrossen zu weben fortfahren. Dem ganzen System -
denn es ist Methode in der Sache - liegt eine tiefe Mißachtung der

Theologie und des theologischen Lehramtes zu Grunde.»72
Alles in allem griff die römische Zentrale auf breiter Front und gar

nicht zimperlich die Freiheit der Theologie an und versuchte, diese total

und totalitär dem Leitungsamt unterzuordnen73. Es drohte somit
die Gefahr, dass die Theologie als Wissenschaft liquidiert und im

Chor der anderen Wissenschaften nicht mehr als gleichberechtigt
anerkannt würde. Dieser Funktionsverlust der Theologie liess zudem
jedes Hoffen auf kirchliche Reformen zunichte werden, denn ohne eine

freie Theologie sind diese nicht möglich.
Aus dieser zeitgeschichtlichen Situation heraus ergibt sich denn das

zu lösende Problem: Es geht um die Freiheit der Theologie, um die
Sicherung ihres legitimen Einflusses in der Kirche und um ihren
Bestand als echte, ernstzunehmende kritische Wissenschaft. Dieses
Problem ist nur zu lösen, wenn Charakter und Rolle der Theologie in
geeigneter Weise beschrieben werden. Und genau dies ist der Sitz im
Leben von Döllingers Modell und seinem Nachdenken über das
Charismatische: Er will eine geeignete Beschreibung der Theologie leisten.

Es sei deshalb die These dieser Arbeit, dass Döllingers Modell das

Problem der Freiheit der Theologie und ihrer legitimen Rolle in der

Kirche in Abwehr der zentralistischen Angriffe auf dieselbige lösen

will. Dieses Problem liess sich erst beheben, als Döllinger zunehmend
sensibler wurde für das Charismatische in der Kirche und schliesslich
die Theologie als charismatische Grösse erkannte. Das verband sich

mit der Einsicht, dass kirchliche Reformen durch Charismatiker ange-
stossen werden, zur Theorie des charismatischen Lehramts, dem die

Theologen zuzurechnen sind und das vor allem vom Leitungsamt zu

72 Doli, Seminarfrage, a.a.O. 201.
73 Seckler, a.a.O. 117, suggeriert, es sei das totalitäre Modell die Reaktion

auf zu starke Autonomiebestrebungen der Theologie. Es ist wohl eher das

Gegenteil der Fall.

130



unterscheiden ist. Das Lehramt hängt nicht am ordinierten Amt,
sondern am Charisma! So hat Döllinger im charismatischen Charakter
der Theologie den Schlüssel erblickt, um ihr Wesen zu begreifen und
ihre Freiheit zu wahren.

Es ist freilich falsch zu meinen, Döllingers Theorie habe über seine
Zeit hinaus keinerlei Relevanz, eben weil es die konkrete Antwort auf
ein konkretes Problem darstellt. Der Wahrheitswert dieser Theorie
besteht gerade darin, nicht einer spekulativen, sondern einer wirklichen
Gefahr begegnet zu sein. Wer den Wert dieser Theorie für heute
bestreitet, der müsste schon beweisen, dass die damalige Bedrohung für
die Theologie nicht mehr bestehe oder durch andere Dämme gebannt
sei. Beides scheint mir nicht der Fall zu sein, weshalb im letzten Kapitel

gezeigt werden soll, inwieweit die damalige Situation der heutigen
entspricht und ob die Gefahr nicht eine permanente ist, solange Theologie

und Lehramt nicht charismatisch und in Unabhängigkeit vom
Leitungsamt gesehen werden.

3. Döllingers Konzeption und ihre Gegenwartsbedeutung :

Die Notwendigkeit eines charismatischen Lehramtsverständnisses

Ein flüchtiger Blick auf die Gegenwart genügt, um den Eindruck zu
gewinnen, das Leitungsamt bzw. die päpstliche Kurie bedränge die

Theologie heute so stark wie ehedem im 19.Jahrhundert74. Mittlerweile

tritt freilich statt des Funktionsverlusts der Theologie gegenüber
dem Leitungsamt mehr der Bedeutungsschwund des sensus fidelium
ins allgemeine Bewusstsein. Letzteres ist vor allem im Zusammenhang
mit «Humanae vitae» der Fall, einer Enzyklika, die weder durch den

sensus fidelium noch durch die Theologie gedeckt ist und nur ein
Beispiel aus der römisch-katholischen Kirche dafür liefert, wie wenig
dort die theologischen Einsichten Raum greifen können75. Man denke

nur daran, welch andere Inhalte an den Universitäten bezüglich der

74 Als exemplarischer Beleg vgl. K. H.Auer. Die Not der Theologen, in: Kirche

intern (1989) Heft 2, 18-20, 25. Das Folgende bezieht sich natürlich
zunächst auf die römisch-katholische Kirche.

75 Den sensus fidelium möchte neuerdings auch B. Häring ernster genommen

sehen: er schlägt deshalb eine Volksbefragung im Zusammenhang mit der
Diskussion um «Humanae vitae» vor; vgl. B. Häring, Für ein neues Vertrauen
in die Kirche. Zu einem Streit: Künstliche Empfängnisverhütung in jedem Fall
unerlaubt?, in: Christ in der Gegenwart (1989), Nr.4, 29f.

131



Ehe- und Sexualmoral gelehrt werden, als Rom zu lehren vorlegt. Und
Rom zögert nicht, alle administrativen Möglichkeiten auszuschöpfen,
um missliebige Theologen zu reglementieren und von Lehrstühlen
fernzuhalten. Es ist derselbe Versuch wie im 19. Jahrhundert, die

Theologie totalitär dem Leitungsamt, speziell dem päpstlich-kurialen,
unterzuordnen. Kein Wunder also, dass der römisch-katholische
Theologe Karl H.Auer fordert: «... es erscheint angesichts der
gegenwärtigen harten Linie der Glaubenskongregation notwendig und sinnvoll,

sich über Wesen und Funktion von Theologie, sensus fidelium
(Glaubenssinn des Volkes) und Lehramt der Kirche und ihrem
Verhältnis zueinander Gedanken zu machen.»76 Er verweist darauf, der

sensus fidelium sei schon immer ein Kriterium der Wahrheit gewesen,
da in ihm das Volk Gottes nicht irren könne. Hinsichtlich des

Leitungsamtes, das er als hierarchisches Lehramt bezeichnet, stellt er fest:
«Das hierarchische Magisterium ist also nicht das kirchliche Lehramt,
sondern nur ein Teil desselben, ,..»77 Wenn es sich vom Lehramt der

ganzen Kirche isoliere, laufe es Gefahr, sich absolut zu setzen.
Auch wenn Auer von einem anderen Grundmodell ausgeht, so ist

sein Anliegen dennoch dem von Döllinger ähnlich, nämlich das

Leitungsamt bzw. - in seinen Worten - das «hierarchische Lehramt» in
den sensus fidelium zurückzubinden und im Lehramt der Kirche mehr

zu sehen als das lehrende Leitungsamt.
Als weiteres Schlaglicht sei der Glaubensbrief italienischer Theologen

zur Diskussion um die sogenannte «Kölner Erklärung» erwähnt.
In der Herder-Korrespondenz werden die zentralen Passagen folgen-
dermassen zusammengefasst: «Überdies sei nicht zu übersehen, dass

es in der alten Kirche eine Funktion des Lehrens im Sinne einer
Vielfalt von Charismen gegeben habe, die sich nicht auf das Leitungsamt

in der kirchlichen Gemeinschaft beschränken lasse. Und das
Verständnis der christlichen Wahrheit wachse nicht nur durch <das

sichere Charisma der Wahrheit), das in der Verkündigung der Bischöfe

zum Tragen komme, sondern <schon vorher durch das Studium und
die Erfahrung der Gläubigen).»78

Ein erster Blick lässt bereits erkennen, wie nahe diese italienischen

Theologen Döllinger sind. Auch sie entdecken, dass das Lehramt

76 Auer, a.a.O. 20.
77 Ebd. 25.
78 Vgl. D.S., Italien. Theologen und Intellektuelle melden sich zu Wort, in:

Herder-Korrespondenz 43 (1989) 301-304, hier 303. Der Originaltext lag noch

nicht vor.

132



mehr ist als das Leitungsamt, eben weil es das Charisma der Wahrheit
gibt, das sich nicht auf eine Institution beschränken lässt. Damit ist in
gewissem Sinne der Diskussionsstand von «Hippolytus und Kallistus»

und von «Christenthum und Kirche» erreicht. Darüber hinaus
wird die Relevanz der öffentlichen Meinung bzw. des sensus fidelium
für die Wahrheitsfindung erkannt. Wie 1863 wird hier erklärt, dass es

gegen die öffentliche Meinung keine Wahrheit gibt. Ausserdem wird
ausdrücklich auf den Nutzen der «Bildung einer öffentlichen
Meinung auch in der Kirche» hingewiesen79. - Dies ist wohl mehr als ein

nur verbaler Anklang an Döllinger!?
Reizvoll wäre es, die Parallelen noch weiter auszuziehen, nämlich

hinsichtlich der Reaktionen und Kritiken. Es vermag wenig zu überraschen,

dass die Vorwürfe gegen die italienischen Theologen denen

gegen Döllinger ähneln und lauten, es würde für die Theologie ein
«paralleles Lehramt» gefordert80.

Wenn sich die Situation damals und heute so ähnelt und die Theologen

unserer Tage zu gleichen Lösungsmodellen kommen wie Döllinger,

dann hat dessen Konzeption Relevanz über das 19. Jahrhundert
hinaus. Diese Gegenwartsbedeutung (vornehmlich für die römisch-katholische

Kirche) sei in vier Stichpunkten dargelegt:

1. Die charismatische Sicht des kirchlichen Lehramts:
Für Döllinger besteht das kirchliche Lehramt aus der Summe der

Lehrcharismatiker, wozu natürlich die Theologen gehören. Damit ist
die Theologie ins Lehramt integriert und ihr legitimer Einfluss
aufgrund ihrer Sachkompetenz und ihrer Teilhabe am Charisma der
Wahrheit kann zum Tragen kommen. Dem Funktionsverlust der

Theologie ist vorgebeugt. - Eine charismatische Sicht des Lehramts
kann auch dazu führen, den Wahrheitsfindungsprozess als charismatisch

und dynamisch zu begreifen, anstatt sich aufs Definieren und
Entscheiden und das Aufstellen ewig gültiger Satzwahrheiten zu
versteifen. Die Verengung des Lehramtsbegriffs hin aufs Definieren wäre

so ebenfalls aufgebrochen.

2. Die Eigenständigkeitdescharismatischen Lehramts vom Leitungsamt:
Die grundsätzliche Eigenständigkeit des Lehramts vom Leitungsamt

(unter Einschluss partieller Verschränkungen in bestimmten Per-

79 Ebd. 303.
80 Vgl. ebd. 302. Genauso wird der Schritt an die Öffentlichkeit kritisiert,

was ja Seckler, a.a.O. 113, Doli, als Flucht in die öffentliche Meinung ankreidet.

133



sonen) sichert die Freiheit der Theologie vor jedem Versuch, sie nebst
Lehramt totalitär dem Leitungsamt unterzuordnen und so funktionslos

zu machen. Mit der Freiheit der Theologie steht und fällt freilich
auch die Reformfähigkeit der Kirche, denn nur die Theologie kann
die Reformdefizite und -ziele benennen (natürlich nur, sofern sie in
den sensus fidelium eingebunden ist).

Damit ist das Leitungsamt seiner Verantwortung für die Lehre nicht
ledig, doch es trägt sie mit Lehramt und Theologie. Die kirchlichen
Strukturen müssen selbstverständlich dem Rechnung tragen, indem
sie die Kommunikation zwischen diesen Grössen fördern.

3. Das Ernstnehmen der öffentlichen Meinung in der Kirche:
Hundert Jahre nach Döllingers Tod wird man sich des Problems

erst voll bewusst, wie wenig der sensus fidelium in der römisch-katholischen

Kirche Relevanz besitzt. Den von Döllinger aufgezeigten Weg

gilt es weiterzugehen und zu fragen, wie kirchliche Strukturen aussehen

müssen, damit der sensus fidelium zum Tragen kommt. M. E. sind

synodale Strukturen die einzig bisher bekannten, die dies leisten können.

Wo die letztlich «höchste Gewalt» zur niedrigsten gemacht wird,
laufen die Strukturen ansonsten Gefahr, nicht mehr kirchliche zu sein.

4. Die Notwendigkeit der Bildung der öffentlichen Meinung durch die

Theologie:
Der sensus fidelium existiert nicht immer in der Form des Konkreten

und Klaren, er bedarf der Schärfung und Konkretion. Dies zu

vollbringen, ist die Aufgabe der wissenschaftlichen Theologie, die
deshalb nicht in der Abgeschlossenheit theologischer Fakultäten und
Seminare existieren darf. Döllinger war selbst journalistisch tätig, um
eine gesunde öffentliche Meinung in der Kirche zu bilden. Die Theologen

müssen heute ihre ähnlich gelagerte Verantwortung erkennen,
müssen mit ihren Erkenntnissen an die kirchliche Öffentlichkeit treten
und schliesslich bereit sein, die öffentliche Meinung gegen ein
verstocktes und in ideologischen Setzungen verhaftetes Leitungsamt zu

mobilisieren. Mit Populismus hat dies nichts zu tun, vielmehr geht es

um die Erkenntnis, dass ohne und gegen den sensus fidelium nichts in

der Kirche möglich ist.

Eine Theologie, die sich dem sensus fidelium verpflichtet weiss und

sich zu dessen Organ und Sprachrohr macht, hätte auch die Chance,

den Glauben der Menschen als Quelle theologischer Erkenntnis und

Arbeit zu entdecken. Mir scheint, darin liegt gerade das Geheimnis
der lateinamerikanischen Befreiungstheologie begründet, die nicht

134



nur eine Theologie für das Volk ist, sondern auch eine Theologie aus
dem Volk, da sich ihre Themen und Inhalte von dort her bestimmen.

Und welche Relevanz haben diese Punkte in Bezug auf die altkatholische

Kirche?- Hierzu einige kurze, abschliessende Gedanken:

- Die seit 1950 existierende «Internationale Altkatholische
Theologenkonferenz» darf als wichtiges Instrumentarium betrachtet werden,

die Theologie ins Lehramt der Kirche einzubinden und damit
eine Vereinnahmung des Lehramts durch das Leitungsamt zu
verhindern. Gerade deshalb sind mit Besorgnis jene Stimmen zu
vernehmen, die die Konferenz als reines Privatunternehmen betrachten,

dessen Stellungnahmen für die IBK keinerlei (moralische)
Verbindlichkeit hätten81. Hierbei wird schlichtweg übersehen, dass die
Bischöfe das Charisma der Lehre nicht gepachtet haben und dass

die Autorität der Theologie in deren Sachkompetenz und Teilhabe
am Charisma der Wahrheit gründet.

- Die Synoden der einzelnen altkatholischen Kirchen bilden das

Gremium, in dem der sensus fidelium zur Artikulation gelangen und
sich als höchste Autorität in der Kirche konstituieren kann.
Zwischen den Synoden scheint mir freilich die Interaktion zwischen
Kirchenvolk und Kirchenleitung etwas mangelhaft - wenn auch

organisatorisch verständlich - zu sein. In diesem Sinne sind auch
synodale Strukturen immer reformierbar, damit der sensus fidelium
stets hörbar ist.

- Die Möglichkeiten altkatholischer Theologie, die öffentliche
Meinung zu bilden, sind gewiss aufgrund der Kleinheit unserer Kirche
beschränkt. Dennoch zeigt sich gerade bei Synoden, wie wichtig
diese Bildungsfunktion ist, damit die Synodalen nicht eine diffuse

Meinung zu den anstehenden Fragen haben, sondern eine konkrete
und geschärfte, und sie so verantwortbar abstimmen können. Auch
hier ist nach Verbesserungen auf allen Ebenen (Gemeinden,
Kirchenzeitung, Öffentlichkeitsarbeit allgemein usw.) zu forschen.

- Sofern sich altkatholische Theologie als katholische Theologie
versteht, hat sie die Aufgabe, die Meinung der gesamten katholischen
Kirche zu bilden. Derzeit ist sie freilich weithin unbekannt - und
deshalb (gesamtkirchlich gesehen) relativ unwirksam. An diesem

Punkt entscheidet sich jedoch, was altkatholische Theologie ist: ka-

81 Hierbei stütze ich mich auf verschiedene mündliche Äusserungen im Umfeld

der Theologenkonferenz 1989.

135



tholische (allumfassende) Theologie oder Konventikel-Theologie.
Das vorher Gesagte gilt hier erst recht: Der Wichtigkeit von
Öffentlichkeitsarbeit, die mehr ist als Propaganda und über die Bistumsgrenzen

hinausgeht, ist Rechnung zu tragen, damit die altkatholische

Theologie wenigstens einen kleinen Beitrag zur Reform der
Kirche leisten kann. Darüber hinaus sind alle ökumenischen
Vernetzungen in diesem Sinne bedeutsam.

Diese wenigen Anmerkungen sollen genügen. Auch wenn das
Problem des Miteinanders von Theologie, Lehramt, Leitungsamt und sensus

fidelium innerhalb der altkatholischen Kirchen nicht zur vollen
Zufriedenheit gelöst ist, so bestehen doch eine Vielzahl von
Kommunikationsstrukturen, die diese Grössen ins Gespräch bringen. Vor
allem aber gilt: Die vorhandenen Möglichkeiten müssen auch genutzt
werden - auch dann, wenn das Ergebnis Konflikte sind und der

Wahrheitsfindungsprozess nicht einfacher wird.

Würzburg Matthias Ring

136


	"Ähnlich dem Prophetentume in der hebräischen Zeit..." : Anmerkungen zum Charismatischen in der Theologie Ignaz Döllingers und insofern auch zum Verhältnis von Lehramt, Theologie und sensus fidelium

