
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 80 (1990)

Heft: 1

Artikel: Patriotische, kirchenrechtliche und doktrinäre Bande der Polnischen
Nationalen Katholischen Kirche in den USA und Kanada mit der
polnisch-katholischen Kirche in Polen

Autor: Wysoczaski, Wiktor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Patriotische, kirchenrechtliche und doktrinäre Bande der
Polnischen Nationalen Katholischen Kirche in den USA

und Kanada mit der Polnisch-katholischen Kirche in Polen

Vorbemerkung

Eine Analyse der Entstehung der Polnischen Nationalen Katholischen
Kirche (PNKK) erlaubt es, ja zwingt sogar dazu, sowohl im Titel als

auch im Inhalt an erster Stelle die patriotischen Werte hervorzuheben,
denn diese gaben dieser Kirche den Ursprung. Der kirchenrechtliche
und doktrinäre Inhalt der PNKK wurde erst auf den ersten Synoden
der PNKK näher bestimmt und vor allem durch die Bischofsweihe

von Pfarrer Francis (Franciszek) Hodur (1866-1953) am 29. September
1907 durch in der Utrechter Union vereinigte altkatholische Bischöfe

bestätigt.
Es sollte daran erinnert werden, dass die PNKK zuerst 1897 unter

polnischen Emigranten auf dem amerikanischen Kontinent entstanden

ist. Im anfänglichen Entwicklungsstadium war das ein Ausdruck
des Protestes gegen die Assimilation im Sinne des Anglokonformis-
mus oder der Melting-pot-Ideologie1, wie es Hieronim Kubiak2
unterstreicht. Anders gesagt: die PNKK bremste in den USA zusammen
mit den eigenen Institutionen und kirchennahen Organisationen den

Assimilationsprozess polnischer Emigranten durch die Manifestation
des Polentums, d. h. durch die Pflege der reichen polnischen Kultur,
insbesondere der nationalen Traditionen, der Muttersprache und des

Glaubens. Diese Kirche begann 1922 - auf Wunsch polnischer
Rückwanderer, die nach der Wiedererlangung der Unabhängigkeit durch
den polnischen Staat in ihre Heimat zurückkehrten - die seelsorgerische

Tätigkeit in Polen. Die Kirche war damals natürlich schon eine

1 Die auf den Anglokonformismus hinzielende Amerikanisierung sollte auf
dem Verzicht der Emigranten auf die «geerbte eigene Kultur und auf der
Übernahme angelsächsischer Verhaltensmuster und Werte» beruhen (H.
Kubiak, Rodowód narodu amerykanskiego, Krakow 1975, Verlag Wydawnictwo
Literackie, S. 151). Die Melting-pot-Ideologie nahm dagegen an, dass durch
biologische Vermischung (Amalgamation) verschiedener «ethnisch differenzierter

Elemente eine neue Qualität des amerikanischen Volkes entsteht
gleichermassen fern von angelsächsischen wie auch allen anderen Mustern und
Werten» (ebenda, S. 153).

2 H. Kubiak, Wspólczesne tendencje rozwojowe Polskiego Narodowego
Kosciola Katolickiego w USA, in: Przeglad Polonijny, 1980, Heft 4 (18), S.6.

16



geformte und - sowohl in struktureller als auch in doktrinärer
Hinsicht - weitgehend stabilisierte Gemeinschaft.

Die PNKK in Polen (seit 1951 Polnisch-katholische Kirche - PKK
genannt) wurde ähnlich wie die PNKK in den USA und Kanada von
Bischof F. Hodur organisiert, dessen Person beide Kirchengemeinschaften

Hochachtung und ehrendes Andenken bewahren. Beide
Kirchen sind Mitglieder der Utrechter Union Altkatholischer Kirchen,
daher wurden hier ihre kirchenrechtlichen und doktrinären Bindungen

aus der Sicht altkatholischer kirchlicher Prinzipien dargestellt,
deren Einhaltung für die Bewahrung der Gemeinschaft notwendig ist.

Patriotische Motivierungen und Werte, die den

Programmvoraussetzungen beider Kirchen zugrunde liegen

Die PNKK entstand aus patriotischen Beweggründen3. Zu wesentlichen

Programmvoraussetzungen wurden nationale und gesellschaftliche

Funktionen. Dem Organisator der PNKK, Bischof F. Hodur, ging
es in erster Linie um den Schutz kultureller und wirtschaftlicher Interessen

der in den USA angesiedelten polnischen Emigranten. Anfangs
ordnete er alle seine Aspirationen diesem Ziel unter.

Nachdem sich Bischof F. Hodur mit der gegen Pfr. Aust auftretenden

Gruppe Gläubiger polnischer Abstammung in Scranton verbunden

hatte, schrieb er für die erste Nummer der von ihm gegründeten
Zeitschrift «Straz» (Die Wacht) einen Beitrag unter dem Titel
«Wyznanie» (Bekenntnis). Dort heisst es: «Am Sonntag, den 14.

(14.März 1897 - W.W.) vormittags, besuchten mich drei Leute im
Namen einer sich organisierenden neuen polnischen Gemeinde in Scranton

und stellten mir die Bitte einiger hundert Familien vor, die den
Wunsch äusserten, mich als Gemeindepfarrer zu haben; sie würden an
meiner Seite stehen Und ich ging hin. Ich verliess die Gemeinde in
Nanticoke mit Bedauern, denn manch ein herzlicher Faden verband
mich mit den Gemeindegliedern; ich verliess die Ruhe, die Stille und
die Arbeit von einem Tag zum andern und beginne jetzt einen neuen
Lebensabschnitt, dessen Name lauten wird: Kampf und Mühe,
vielleicht auch Elend. Aber ich muss das tun, muss die Fesseln brechen,

3 So geht es hervor aus dem Handschreiben von Bischof F. Hodur, datiert
«Scranton, Pa, 8. Oktober 1908», an einen altkatholischen Bischof: Aarts-
bisschoppelijk Archief Utrecht (Holland) Noord Amerika, Fr. Hodur I

(1899-1908) Werkering en Wijding 14/9.

17



die mich mit dem Bischof verbinden, denn sie sind meine Schande
und auch eine Schande des polnischen Volkes, sie sind ein Hemmschuh

für die regelrechte Entwicklung der polnischen Nation in den
USA.»4
Im zitierten Beitrag wird das Bedauern über das Schicksal von anderthalb

Millionen armer Menschen ausgedrückt. Der Autor ist überzeugt,
dass ein Bruch mit feindlich zu Polen eingestellten Bischöfen und
«die Schaffung einer Polnisch-Katholischen Kirche, in der Gläubige
und Hirten ein Leib in Jesus Christus sein würden, der erste Schritt
zur Gesundung der Verhältnisse und Verbesserung der unglücklichen

Lage»5 polnischer Emigranten sein dürfte.
In diesem Zusammenhang ist der Inhalt eines Beschlusses

kontestierender Scrantonianer bezeichnend. Der Beschluss befindet sich im
«Protokollbuch der Gemeinde des Heiligen Bischofs und Märtyrers
Stanislaus in Scranton, Pa»6, das mir von Bischof Antoni Rysz
freundlicherweise zugänglich gemacht wurde. Da wird auf den Zweck
des Baues einer neuen polnischen Kirche hingewiesen, auch befinden
sich dort Beschlüsse, die das Eigentum und die Verwaltung des

Vermögens betreffen. Auf den Seiten 9 und 10 heisst es u.a.:
«Zur grösseren Ehre Gottes des Dreieinigen, zur Ehrung der Jungfrau

Maria und des Heiligen Stanislaus, dem Patron, haben wir diese

neue polnische Kirche erbaut, damit sich dort, zu Füssen des Ewigen,
das Volk sammeln kann, um das Licht des Glaubens und der Liebe zu
schöpfen, die das Fundament des Lebens auf dieser Welt und in der
Ewigkeit sind; damit dieses für schwer erarbeitete Cents errichtete
Gotteshaus aber nicht in fremde Hände übergeht, sondern seinem
Ziele diene und als Andenken für die Kinder und Enkel der
gegenwärtigen Generation, als Andenken und Zeugnis des Glaubens des

polnischen Volkes in Amerika verbleibe, beschliessen wir alle, die wir
zur Errichtung dieses Gotteshauses beigetragen haben, wie folgt:

Die Kirche soll inkorporiert werden als Polnisch-Katholische Kirche

des Heiligen Bischofs und Märtyrers Stanislaus auf den Namen
und als Eigentum der Hl.-Stanislaus-Gemeinde in Scranton, Pa.
Verwalter des Vermögens sollen von der Gemeinde gewählte Mitglieder
sein;

- an der Spitze der Gemeinde steht der Pfarrer, der in Fragen des

Glaubens eine «uneingeschränkte Gewalt» hat;

4 «Straz» vom 17. April 1897.
5 Ebenda.
6 Fotokopie in meinem Privatbesitz.



- das Gemeindevermögen wird von einem Komitee verwaltet, bestehend

aus: Vorsitzendem, Sekretär und Schatzmeister, das von der
Gemeinde gewählt wird. Das Komitee ist vor dem Pfarrer und der
Gemeinde verantwortlich.»

In Beiträgen und Appellen in der Zeitschrift «Straz» spornte Pfr.
F. Hodur die Landsleute an, sich an ihn zu wenden, wenn sie Ärger
mit Bischöfen und Pfarrern hätten. Er unterstrich, dass eben die Kirche

in Scranton als Antwort auf das Unrecht errichtet wurde, das den
in Amerika angesiedelten Polen von Bischöfen und Pfarrern, vor
allem deutscher und irländischer Herkunft, widerfuhr. Die Kirche «soll
ein Zeugnis des Glaubens des polnischen Volkes in der Emigration
und des sich weckenden Gefühls menschlicher Würde des arbeitenden
Volkes sein, das sich von niemandem mehr mit Füssen treten lässt»7.

Die nicht erfüllten Hoffnungen, die man an eine Anfang 1898 in
Rom eingereichte Denkschrift knüpfte8, der am 29.September 1898

von Bischof M. J. Hoban in Vollmacht und aufgrund der Autorität des

Bischofs W. O'Hara über Pfr. F. Hodur erklärte Bann sowie das Scheitern

von Verhandlungen über die Versöhnung zwischen Pfr. F. Hodur
und den um ihn geschalten Gläubigen einerseits und dem römisch-katholischen

Bischof anderseits zwangen die Scrantonianer dazu, einen
anderen Weg zu wählen. Sie entschlossen sich, die unabhängige
religiöse Bewegung in eine autonome Kirche umzuwandeln. Ein formeller

Beschluss in dieser Sache (der Geistlichkeit und der Laien - der

Delegierten einzelner Gemeinden) wurde erst auf der I.Synode der
PNKK in Scranton vom 6. bis 8. September 1904 gefasst.
In einem der Synode vorangegangenen Aufruf von 1904 (enthalten in
der Julinummer der Zeitschrift «Straz») unter dem Titel «An alle
Polnisch-Nationalen Kirchen, patriotischen Gesellschaften und
Menschen guten Willens, die an einer Zukunft des polnischen Volkes in
der Fremde nicht zweifeln», ermahnten Pfr. F. Hodur und seine
Mitarbeiter (Pfarrer und Laien) die Polen zur Einheit. «Da der Papst
und die römischen Bischöfe unser Volk im allgemeinen und das
hiesige Volk im Besonderen geringschätzen» - lesen wir im Aufruf -
«stehen wir, nationale Pfarrer und gewählte Repräsentanten, vor euch

Mitbrüdern und rufen euch auf: Es ist höchste Zeit - um unsere
Abhängigkeit von den Iren und Deutschen abzuschütteln, Zeit, um die
Sache unserer Kirche in eigene Hände zu nehmen, Zeit, um eine ei-

7 «Straz» vom 24. April 1897. Siehe auch die nachfolgenden Nummern dieser

Zeitschrift, in der Pfr. F. Hodur seine Appelle wiederholt.
8 Text in «Straz» vom 2. Juli 1898.

19



gene Polnische Nationale Katholische Kirche in Amerika zu
organisieren.»9

Die Autoren dieses Aufrufs teilen mit und appellieren: «... Um die
Gelegenheit zu haben, über unsere Lage, über die kirchlichen und
gesellschaftlich-nationalen Verhältnisse nachzudenken, um das bisherige

Programm der nationalen und religiösen Bewegung zu überprüfen,

um aus unserer Organisation all das zu entfernen, was uns nicht
entspricht und unnütz ist, um für uns selbst ein klares und einfaches

Programm der nationalen und religiösen Arbeit in Amerika aufzustellen

- mit diesem Ziel berufen wir die erste Synode der Polnischen
Nationalen Katholischen Kirche in den Vereinigten Staaten nach Scranton

ein Alle Misshandelten und von den irischen Bischöfen
Exkommunizierten, alle, denen Unrecht zugefügt und die mit Schande
bedeckt wurden von polnischen Priestern, die sich den Feinden des

eigenen Volkes verkauft hatten, alle, die an die künftige Herrschaft der

Gerechtigkeit Gottes in der Welt glauben und leiden, indem sie darauf
schauen müssen, wie diejenigen sie mit Füssen treten, die behaupten,
Nachfolger und Schüler Christi, des Herrn, zu sein - wir alle sollen

zusammenkommen, gegenseitigen Groll und in der Vergangenheit
begangene Fehler vergessen und, beseelt durch den einen grossen
Gottesgedanken sowie den nationalen Dienst, beraten, wie man dem

treuen Volk eine bessere, hellere Zukunft bereiten kann.»10

Zwei Jahre nach der I. Synode müsste eine ausserordentliche Synode

nach Scranton (21.-23. August 1906) einberufen werden. Die
Gründe dafür finden wir in einem öffentlichen, als «Erster Synodalbrief»

(1906) bezeichneten Aufruf vom Juni 1906 u, in dem Pfr. F.

Hodur, schon als Bischof-Elekt, die Geistlichkeit und die Gläubigen an

die Beschlüsse der I. Synode erinnert sowie die von den Römisch-Ka-
tholischen gegen die PNKK gerichteten Angriffe und Vorwürfe
zurückweist. Er macht darauf aufmerksam und versichert, dass die

PNKK mit der von Jesus Christus gegründeten einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche nicht gebrochen hat, einer Kirche,
die «von den Aposteln gefestigt und durch das Leben und den Tod

9 «Straz» vom 9. Juli 1904. Der Aufruf wurde von Pfr. F. Hodur, zehn Pfarrern

und zehn Laien - den Vorsitzenden der Gemeindekomitees - unterzeichnet.

Abgedruckt von Pfr. W. Kruszka, Siedem siedmiolec czyli pol wieku zycia,
Pamiçtnik i przyczynek do historii polski w Ameryce, 2 tomy, Poznan/Mil-
waukee 1924, Selbstverlag, Druckerei St.Wojciech in Poznan. Bd.I, S.25-29.

10 «Straz» vom 9. Juli 1904.
11 «Straz» vom 16. Juni 1906.

20



der Märtyrer sowie der Gläubigen in den ersten drei Jahrhunderten
nach Christi Geburt verherrlicht wurde... Wir trennen uns nicht von
der Kirche Jesu, von der Gesellschaft, deren Haupt Christus selbst,
und innerlicher Leiter der Heilige Geist ist.»12 Der Bischof-Elekt
F. Hodur sieht die Notwendigkeit, dem polnischen Volk mit dem

PNKK-Programm die geistigen, moralischen, materiellen,
gesellschaftlichen und politischen Vorteile zu präsentieren, die «eine freie,
vor allem von irischen und deutschen Bischöfen unabhängige Kirche
bietet»13.

Unter zahlreichen beachtenswerten Synodalbeschlüssen nimmt eine

Resolution, die das Verhältnis der Geistlichkeit und der Gläubigen
der PNKK zur alten Heimat umreisst, einen besonderen Platz ein. Die
Teilnehmer der Synode befürworten darin die politische Tätigkeit
derjenigen, die «Polen glücklich und von niemanden abhängig sehen

möchten». Sie erinnern gleichzeitig daran, dass die PNKK «durch
Tränen und Unrecht entstand, das den polnischen Emigranten
widerfahren war, als gewaltiger Protest gegen irische und deutsche
Bischöfe», die sie «ihrer Habe und Freiheit berauben» und sie dann in
ein «gehorsames Werkzeug eigener Politik umwandeln wollten». Im
abschliessenden Fragment dieser Resolution finden wir eine rührende
Erklärung der Teilnehmer der ausserordentlichen Synode: «Unserem
Vaterland bezeigen wir die gebührende Ehrfurcht, wir geloben ihm
nieerlöschende Liebe und Dankbarkeit. Wir werden es nie vergessen.
Obwohl wir hier eine grössere Freiheit sowie eine erträglichere
Existenz und die Möglichkeit haben, Vermögen und Bedeutung zu erwerben,

so sind doch unsere Augen und Herzen dir, Polen, unserem
heimatlichen Boden, über den Ozean hinweg zugewendet! An diesem
fürchterlichen und titanischem Kampf, der unentwegt zwischen den

Unterdrückern und unserem Volk, besonders in den von Russen und
Deutschen besetzten Teilungsgebieten, stattfindet, wollen wir durch
Sammlungen für die aktive Verteidigung, durch Unterstützung der

polnischen Industrie, der polnischen Schulen, der polnischen Literatur,

durch die Pflege der Sprache und der nationalen Sitten und Bräuche

aktiv teilnehmen. Wenn aber die Notwendigkeit entsteht, wenn
unser Volk seinen Willen äussert und seine Söhne auf die blutigen
Schlachtfelder ruft, werden wir zum Appell antreten, in einer Reihe

12 Ebenda.
13 Ebenda.

21



mit unseren Brüdern an der Weichsel, Warthe, am Njemen und Bug
stehen, um dem Vaterland den nötigen Tribut zu entrichten.»14

Das in diesem Dokument enthaltene Programm zur Lösung von
Problemen, mit denen polnische Emigranten in den USA konfrontiert
waren, und die Erklärung der Hilfsbereitschaft für Polen wurden
konsequent mit grosser Engagiertheit realisiert. Das Engagement der
dortigen Kreise zugunsten Polens fand u. a. in der geistigen und materiellen

Hilfe, die den Landsleuten in Polen zuteil wurde, seinen
Ausdruck. 1913 schaltete sich die PNKK zusammen mit kirchennahen
Organisationen aktiv in die Tätigkeit des Komitees für Nationale
Verteidigung ein, um an seiner Seite für politische Freiheit und die nationale

Unabhängigkeit Polens zu kämpfen15.
Eine wertvolle Initiative ergriff die Polnisch-Nationale «Spójnia».

Auf der III. Generalversammlung dieser Organisation in Plymouth,
Pa. (1913), wurde beschlossen, einen Nationalen Fonds zu bilden. Die
Mitglieder der «Spójnia» besteuerten sich selbst, um «einen besonderen

Fonds für die Unterstützung der Landsleute in Polen zu
schaffen»16. Dieser Beschluss wurde von der PNKK unterstützt. Die
III.Generalsynode (Chicago, 1.-3. Dezember 1914) regte die Kirchen-
glieder zur Zahlung einer festen Steuer an, um dem Vaterland Hilfe zu
leisten17. Dieser Fonds erwies sich als notwendig, insbesondere nach

Kriegsausbruch. Am 11. Februar 1916 übersandte «Spójnia» im Rahmen

der Finanzhilfe einen hohen Dollarbetrag: die Hälfte zuhanden
des grossen polnischen Schriftstellers Henryk Sienkiewicz, der damals
in der Schweiz weilte, die andere Hälfte dagegen direkt an das Haupt-
Rettungskomitee in Krakau.

Der Organisator der PNKK deklarierte auch - im Rahmen des

Dienstes am Vaterland - eine Zusammenarbeit mit der Römisch-katholischen

Kirche unter der Bedingung, dass diese Kirche Polen helfen

werde.

14 Der Text dieser Resolution wurde in der «Trybuna» - in der Jubiläumsausgabe

anlässlich des 10. Jahrestags der Gründung der PNKK in Amerika -
veröffentlicht. Scranton, Pa., März 1907.

15 Prace i pisma ksiedza biskupa Franciszka Hodura, Bd. I, Scranton, Pa.,
1939. Druck: «Straz», S.73/74.

16 J. Nastalski, Ku pamieci, Hrsg. Polnisch-Nationale «Spójnia» anlässlich
des 42. Jahrestags der Gründung. Scranton, Pa. (1950). Druck: «Straz», S. 18

und 39.
17 Dritte Synode der PNKK in Amerika (1.-3. Dezember 1914) in Chicago,

111. (Bericht, historische Skizze und Bemerkungen), Scranton, Pa., 1921, S.38.

22



Konkretere, geistige und materielle Formen nahm die Hilfsaktion für
die Landsleute in Polen 1919 an. Ende jenes Jahres kam Pfarrer
Bronislaw Krupski (1881-1936) nach Polen. Dank der Opferfreudigkeit
der PNKK-Glieder und der Polnisch-Nationalen «Spójnia» startete er
eine karitative und ideologische Aktion in seinem Vaterland.
Zwischen 1920 und 1922 verausgabte «Spójnia» über 37 000 US-Dollar
für diesen Zweck". Grössere Anstrengungen im Bereich der Hilfeleistungen

für Polen wurden von der PNKK und «Spójnia» erst während

des Zweiten Weltkriegs und gleich danach unternommen.
Anfangs wurden die Spenden aufgrund einer vom State Department dem
Polnisch-Nationalen Komitee im Dezember 1939 erteilten Erlaubnis
selbständig eingesammelt. Seit der Tagung des Rats der Amerikanischen

Auslandspolen (Rada Polonii Amerykahskiej) (Pittsburg,
30./31.März 1940) wurde mit dem Rat, auf den seit diesem Moment
die ganze Hilfsaktion für Polen konzentriert war, zusammengearbeitet.

Während des Krieges wurde auch auf die Initiative des Bischofs
Leon Grochowski (1886-1969), des damaligen Ordinarius der Westlichen

Diözese der PNKK - eine karitative Organisation unter dem
Namen «Abteilungen des guten Samariters» ins Leben gerufen, die
polnischen Kriegsgefangenen in Deutschland Hilfe leisteten19. Nach dem

Kriege hatte der PNKK-Rat auf Initiative des Bischofs F. Hodur ein
Komitee der Nothilfe in Scranton gegründet, das den bedürftigsten
Landsleuten in Polen, unabhängig von deren Bekenntnis, zu Hilfe
kam.

Laut Finanzbericht des Sejm der Polnisch-Nationalen «Spójnia»
haben die Gläubigen der PNKK und Mitglieder der «Spójnia» seit
Ausbruch des Zweiten Weltkriegs bis zur Sejm-Sitzung Bargeld,
Lebensmittel und Kleidung in einem Gesamtwert von 816756 US-Dollar
gespendet20.

Diese Unterstützung hörte auch in den nächsten Jahren nicht auf.
So wurden durch Initiative der PNKK und «Spójnia» zwei Institutionen

ins Leben gerufen: Polish National Catholic Church Relief and

18 Siehe «Rodzina» vom 12. April 1966, Nr. 15 (510), S.4.
19 Nach Informationen im Gedenkbuch anlässlich des goldenen Priesterjubiläums

des Bischofs Leon Grochowski, des Ersten Bischofs der PNKK,
1910-1960, Scranton, Pa., 1960, S.8 (unpaginiert). Vgl. auch S.Ciesielski, Pol-
nia amerykanska dia kraju pod okupacja hitlerowska, «Mówia wieki», 1976,
Nr. 1 (217), S. 24-27, und ein Beitrag unter dem gleichen Titel von Bischof
M.Rode in der Zeitschrift «Rodzina» vom 16. Mai 1976. Nr. 20 (821), S.3/4.

20 J. Nastalski. Ku pamieci..., S.40.

23



Resettlement Center (August 1956) und American Polish National
Relief for Poland, Inc. (Oktober 1957)21. Die erstgenannte Organisation,
die die Tätigkeit praktisch erst im Juni 1957 aufnahm22, half polnischen

Emigranten aus Europa bei der Suche nach Arbeit und
Siedlungsmöglichkeiten in den USA. Diese Hilfe nahmen über 1000
Menschen in Anspruch. Die zweite Organisation - allgemein als «Brücke»
bezeichnet - übernahm die Unterstützung der Landsleute in Polen.
Dank ihrer Bemühungen liess das State Department die PNKK zu
den Lebensmittelüberschüssen der USA, dem sog. «U.S. Surplus», zu.
Die amerikanische Regierung befreite die nach Polen exportierten
Waren von Steuern unter der Bedingung, dass 15-30% der Waren aus

Sammlungen der PNKK stammen mussten; ausserdem gewährte sie

den kostenlosen Transport über den Atlantik. Die Sammelaktion
wurde im Juni 1961 beendet23. Dank dieser Tätigkeit wurden Lebensmittel

im Wert von 3 800000 US-Dollar nach Polen geschickt24.
Hinzugefügt sei, dass sich der von PNKK und «Spójnia» initiierten

Aktion zahlreiche auslandspolnische Organisationen, der Landesrat
der Kirchen und Privatpersonen angeschlossen haben. Auch fand sie

die Unterstützung der auslandspolnischen Presse und polnischer
Radioprogramme25.

Der Patriotismus der PNKK drückte sich u.a. in der Sakralisierung
der polnischen Sprache (durch ihre Einführung in die Liturgie) und
anderer Elemente der nationalen Kultur (Hervorhebung des polnischen

Schrifttums im Leben der Kirche, Aufnahme einiger nationaler
Feste in den Liturgischen Kalender) sowie in der Verehrung und

Hochachtung für polnische nationale Symbole - den weissen Adler
und die weiss-rote Nationalflagge - aus. Diese nationalen Symbole
befinden sich in Kirchen und anderen PNKK-Objekten des öffentlichen

Lebens. In allen Gotteshäusern der PNKK steht vor dem Altar
neben der Flagge der USA auch die weiss-rote Flagge. Grosse
Ehrfurcht wird auch der Nationalhymne, der Dabrowski-Mazurka,
entgegengebracht.

21 Siehe Protokoll der X. Gesamtsynode der PNKK - Chicago, 111., 1.-4. Juli
1958 (vervielfältigtes Maschinenmanuskript), S. 7—10.

22 «Rola Boza» vom 29. Juni 1957, Nr.26, S.4.
23 Siehe Protokoll der XVII. Sejm-Sitzung der Polnisch-Nationalen

«Spójnia». 23., 24., 25. und 26. September 1963 in Cleveland, Ohio, ohne Ort
und Jahr, S. 13 und 43-45.

24 Protokoll der XL Gesamtsynode der PNKK. Scranton, Pa., 14., 15., 16.

und 17. Mai 1963 (vervielfältigtes Maschinenmanuskript, S. 14/15.
25 Siehe auch Protokoll der X.Gesamtsynode (Fn.21), S.9/10.

24



Bei der Einführung der polnischen Sprache in die Liturgie26 im
Jahre 1901 nannte sie Bischof F. Hodur einen Schatz, die schönste

Sprache im ganzen Slawenraum27. Diese Hochachtung vor der polnischen

Sprache fand auch in der PNKK-Satzung und im Programmdokument,

den «Elf Grossen Prinzipien», ihren Niederschlag. Das hatte
damals Prestige-Charakter, erhöhte nämlich den Wert der Sprache unter

den Emigranten. «Wir sind heute» - schrieb Bischof F. Hodur -
«die Ärmsten unter den Völkern, und nur die Sprache schmückt uns
vor der Welt und verbindet alle Söhne Polens zu einem lebenden
Volk; also soll das Volk diesen teuren Schatz heben und erlauben,
dass wir ihn auf den königlichen Thron bringen und dass mit seinen
Lauten das Gebet des Heiligen Opfers, das Lied des Schmerzes und
der Trauer, aber zugleich auch der Hoffnung und des Triumphs
ertönt. Unsere Feinde wollen uns die Muttersprache entreissen, also
lasst sie uns geliebt sein, um so mehr, da sie verschmäht und verfolgt
wird, lasst sie uns ein Vermittler zwischen Volk und Gott sein.»28

Mit der Zeit wurde die PNKK aber mit einem ernsthaften Problem
konfrontiert: Die alte Generation der in fremden Ländern lebenden
Polen starb aus. Die nächsten Generationen, Kinder und Kindeskinder

der früheren polnischen Emigranten, brachten durch ihre jetzige
Sprache, aber auch durch Ehrgeiz und andere Kulturmuster Veränderungen

in die Kirche. Das betraf sowohl die Kirchenglieder als auch
die Geistlichkeit. Infolge der unvermeidlichen Assimilationsprozesse
beschloss die X. Generalsynode der PNKK in Chicago (1.-4. Juli
1958), «die englische Sprache als Hilfssprache» in die Kirche einzu-

26 In der PNKK war man lange Zeit überzeugt, dass Bischof F. Hodur schon
Weihnachten, am 24. Dezember 1900, die erste Heilige Messe in polnischer
Sprache in Scranton las. Indessen lesen wir in der Zeitschrift «Straz» vom
24.Dezember 1901, Nr.52 (in dem Aufruf «Do Polskiego Ludu w Stanach
Zjednoczonych» - An das polnische Volk in den Vereinigten Staaten) Folgendes:

«Während des Weihnachtsgottesdienstes werde ich in der Stanislaus-Kir-
che in Scranton, Pa., um halb elf die Messe in polnischer Sprache lesen. Das
werde ich aus zwei Gründen tun: erstens aus Gründen religiöser Natur, zweitens

aus nationalen.» Der Text ist abgedruckt in: Prace i pisma ksiedza bis-
kupa Franciszka Hodura..., S.55-59.

27 Pfr. F. Hodur (W. Warega Pseudonym), Nowe drogi. Kartka z historii
wolnego Kosciola polskiego w Stanach Zjedn. Pótn. Ameryki, ze szczególnym
uwzglçdnieniem powstania i rozwoju Kosciola sw. Stanistawa B. i M. w Scranton,

Pa., Scranton 1901 (neue Ausgabe 1972). Druck: «Straz», S.34/35.
28 Pfr. F. Hodur, Do Polskiego Ludu w Stanach Zjednoczonych, «Straz»

vom 21. Dezember 1901, Nr.52.

25



führen - für Personen, die des Polnischen nicht mächtig waren. Ein
Teil der Synodalen sah die Notwendigkeit einer Übersetzung gewisser
Veröffentlichungen, die im Leben der Kirche unentbehrlich sind, ins

Englische. Die Synode beschloss zugleich, dass die polnische Sprache
jedoch an erster Stelle verbleibt, gemäss Bischof F. Hodurs Willen, der
auf der VII. Generalsynode in Scranton, Pa. (15.-18. Oktober 1946) so

zum Ausdruck gebracht wurde: «Solange die PNKK bestehen wird,
solange wird in ihr die polnische Sprache gesprochen werden.»29
Weil aber der Assimilationsprozess polnischer Kreise fortschritt,
wurde ab 1961 - notgedrungen - in der ganzen PNKK die Praxis
eingeführt, die Messe in beiden Sprachen zu lesen. Ins Englische wurden
auch die liturgischen Bücher und einige Veröffentlichungen des .Bi¬

schofs F. Hodur übersetzt, um auf diese Weise an die Kinder und
Jugendlichen heranzukommen, die die polnische Sprache kaum noch
kennen oder sie überhaupt nicht mehr verstehen. Ausserdem war ein
Teil der Gemeinden ethnisch vermischt. Die PNKK wird in immer
höherem Grad eine religiöse Gemeinschaft universalen Charakters und
umfasst so alle Menschen30. Daher wird seit der XII.Generalsynode
der PNKK in Manchester (24.-27. Oktober 1967) sogar die Frage einer
eventuellen Änderung des Kirchennamens erwogen31, da angesichts
dessen, dass der PNKK neben Polen auch Amerikaner, Litauer,
Slowaken, Kanadier und andere angehören, das Eigenschaftswort
«polnische» (Kirche) nicht mehr adäquat ist. «Wenn der Name beibehalten

werden sollte, dann nur darum, um auf die Entstehung der Kirche
hinzuweisen, auf die Tatsache, dass sie von polnischen Emigranten
gegründet wurde.»32 Das bedeutet natürlich nicht, dass die allmähliche

Verdrängung der polnischen Sprache nicht auf Widerstand eines
Teils der Gläubigen stösst, vor allem der älteren Generation, die mit
Recht eine Popularisierung dieser Sprache unter der jungen Genera-

"Protokoll der X.Generalsynode (Fn.21), S.25.
30 B. Lés, The Dynamics of the Character and Functions of the Parish of the

Polish National Catholic Church in the United States: A Study of All Saints
Cathedral Parish in Chicago, «PNCC Studies», Scranton, Pa. 1980, Druck:
«Straz», S. 38/39.

31 In seinem Bericht vor der XII. Generalsynode nannte der Erste Bischof
der PNKK, L. Grochowski, den Namen «American National Catholic
Church» als eine für die Kirche in Zukunft annehmbare Möglichkeit. Siehe:
Minutes 12th General Synod Polish National Catholic Church, Manchester,
New Hampshire, October 24.-27th, 1967 (vervielfältigtes Maschinenmanuskript),

S. 108.
32 B. Lés (Fn.30), S.39.

26



tion fordert33. Vor allem unter dem Einfluss der älteren Generation
wies die XII. Generalsynode der PNKK (Oktober 1967) auf die
Zweckmässigkeit einer engen, planvollen Zusammenarbeit der um die
PNKK und «Spójnia» gescharten Kreise mit den polnisch-katholischen

Kreisen in Polen hin. Diese Synode beschloss - in Anwesenheit
von Vertretern aus Polen - ein gemeinsames Programm der
Zusammenarbeit, um den Rang des Pole-Seins unter Personen polnischer
Herkunft in der Emigration zu heben34.

Seither finden häufige, persönliche, auf Gegenseitigkeit beruhende
Kontakte statt: Teilnahme von Vertretern der PNKK und «Spójnia»
an den Synoden der Polnisch-katholischen Kirche in Polen und
Teilnahme der Vertreter der Polnisch-katholischen Kirche und der Sozialen

Gesellschaft Polnischer Katholiken an den Synoden der PNKK,
den Tagungen des Sejm der «Spójnia» und an anderen Zusammenkünften.

Die Intensivierung dieser Beziehungen kam vor allem in der
Organisation alljährlicher Ausflugsgruppen aus den USA und Kanada
nach Polen zum Ausdruck. Auf polnischer Seite wird durch gemeinsame

Bemühungen der Sozialen Gesellschaft Polnischer Katholiken
und der Kirche und in Zusammenarbeit mit der Gesellschaft für
Verbindung mit den Auslandspolen «Polonia» der Aufenthalt von Landsleuten

aus der Ferne in der alten Heimat attraktiv gestaltet: Konzerte
mit polnischer Musik und Volksliedern sowie Folkloretreffen, Besuche

von nationalen Gedenkstätten und Orten, die mit dem Martyrium
des polnischen Volkes verbunden sind.

Der Erhaltung des Polentums in auslandspolnischen Kreisen dienen

weitgehend die an alle PNKK-Gemeinden gesandten Zeitschriften,

wie «Rodzina» und «Poslannictwo» (eine theologisch-philosophische

Quartalschrift), ferner «Kalendarz Katolicki» und Bücher, die

vom Andrzej-Frycz-Modrzewski-Verlagsinstitut herausgegeben werden.

Wie die Geistlichen der PNKK feststellten, tragen diese
Veröffentlichungen dazu bei, das theologische Wissen und die Kenntnis der

polnischen Sprache zu vertiefen. Mit dem Gedanken an eine engere
Bindung der Auslandspolen an das Heimatland kauft die Soziale
Gesellschaft Polnischer Katholiken für einen Teil der PNKK-Gemeinden
und für «Spójnia» polnische Volkstrachten, volkstümliche Erzeugnisse,

Bücher und Schallplatten und erleichtert ihnen auch den
Erwerb von Filmen und Dias. Auf diese Weise nimmt das polnisch-ka-

33 Proceedings of the XIIL General Synod of the Polish National Catholic
Church, Toronto, Ont., October 5, 6, 7, 8, 1971, Druck: «Straz», S.43 und 114.

34 Text des Programms in: Minutes 12th General Synod (Fn.31), S. 119/120.

27



tholische Milieu in Polen an der Verbreitung der polnischen Kultur
und Tradition in auslandspolnischen Kreisen teil.

Kirchenrechtliche und doktrinäre Bande

Im September 1907 schaltete sich die PNKK in den europäischen
Strom des Altkatholizismus ein. Das war mit der Bischofsweihe des

erwählten Bischofs F. Hodur durch altkatholische Bischöfe der
Utrechter Union verbunden. Vor der Entscheidung der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz (IBK), die Bischofsweihe
vorzunehmen, schloss sich F. Hodur der Vereinbarung der in der Utrechter
Union vereinigten altkatholischen Bischöfe vom September 188935 an
und übernahm im Namen der PNKK und im eigenen Namen die
Prinzipien der Utrechter Erklärung aus diesem Jahr36.

Es sei daran erinnert, dass die Artikel 1 und 2 der genannten
«Vereinbarung folgendes besagen: «Die von den Bischöfen der Utrechter
Union geleiteten und repräsentierten Kirchen stehen miteinander in
voller kirchlicher Gemeinschaft. Grundlage der Gemeinschaft der
Bischöfe und ihrer Kirchen ist das gemeinsame Bekenntnis zur Utrechter

Glaubenserklärung vom 24. September 1889 und die ihnen gemeinsame

Katholizität des Amtes und des Kultus.» Die Annahme der
Prinzipien, die vor allem in der Utrechter Glaubenserklärung enthalten
sind, hatte wichtige kirchenrechtliche und doktrinäre Folgen. Die
PNKK wird seit diesem Akt von der Römisch-katholischen Kirche
nicht nur durch die Ablehnung des Dogmas über die universale
Jurisdiktion des Bischofs von Rom (Papst) sowie über dessen Unfehlbarkeit

in Sachen Glauben und Moral getrennt, was von der I.Synode
1904 beschlossen wurde, sondern auch des von Papst Pius IX. 1854

verkündeten Dogmas über die unbefleckte Empfängnis Marias, das

von den Altkatholiken als mit der Lehre der alten Kirche unvereinbar

35 Der Text der Vereinbarung und des IBK-Reglements wurde auf der IBK-
Sitzung in Morschach (Schweiz) am 12. September 1974 revidiert. Veröffentlichung

in IKZ 1974, Heft 4, S. 244-250.
36 Originaltext in: «Amtliches Kirchenblatt» (Bonn), 7.Oktober 1889, Nr.2,

S. 11-13. Ebenda auf S.9/10 der primäre Text der Vereinbarung und des

Reglements. Text der Utrechter Erklärung u.a. bei U.Küry, Die Altkatholische
Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen Die Kirchen der Welt,
Bd. 3. Ergänzte und mit einem Nachtrag versehene 2. Auflage, hrsg. von Christian

Oeyen, Stuttgart 1978, Evangelisches Verlagswerk, S. 452/453.

28



zurückgewiesen wurde, ferner durch die Ablehnung der verschiedenen
dogmatische Erlasse, die in den letzten Jahrhunderten vom Bischof
von Rom verkündet wurden, wie die Bulle Unigenitus, Auctorem
fidei, Syllabus von 1864 u.a.m. Die altkatholischen Kirchen, darunter
auch die PNKK in den USA und Kanada sowie die Polnisch-katholische

Kirche in Polen, lehnen diese Erlasse insofern ab, als sie im
Widerspruch zur Lehre der alten Kirche stehen. Die Altkatholiken können

die genannten Erlasse eben nicht als massgebend anerkennen. So

hatte die Bischofsweihe des Elekten F. Hodur und der Anschluss der
PNKK an den europäischen Strom des Altkatholizismus gewisse
kirchenrechtliche und doktrinäre Konsequenzen.

Bischof F. Hodur war darum bemüht, den Kirchenmitgliedern das

Depositum des Glaubens in einer der Gegenwart entsprechenden
Weise, in einer möglichst einfachen und verständlichen Sprache zu
vermitteln. Natürlich hatte er eigene theologische Anschauungen. Unter

seinem Einfluss beschloss die IL Generalsynode in Chicago vom
25.-27. September 1909, dass die «Verkündigung und das Hören des

Wortes Gottes» ein Sakrament ist, das als achtes den-sieben bisherigen

hinzugefügt wurde. Die IV.Synode in Scranton vom 7.-1 O.Juni
1921 erklärte dieses Sakrament als siebentes, denn die Taufe und
Firmung sind ein Sakrament in doppelter Form. Die II. Generalsynode
(1909) hat auch das Bestehen einer ewigen Hölle in Frage gestellt,
indem sie annahm, dass die menschliche Seele im Jenseits vervollkom-
met werden kann, bis sie in der Vereinigung mit Gott das Ziel ihres
Lebens erreicht37. Ausserdem verwarf die PNKK die herkömmliche
Lehre von der Erbsünde und deren Folgen, die Bischof F. Hodur in
der Apokalypse (1930) als eine Theorie bezeichnete, die sich unserer
Vorstellung von Gott, Seiner heiligen Gestalt und der Gerechtigkeit
wie auch der menschlichen Würde widerspricht38. Aufgrund eines
Beschlusses der IV. Generalsynode führte die PNKK - neben der
Ohrenbeichte - auch eine allgemeine Beichte ein und hob das Zölibat der
Geistlichen auf.

Die erwähnten theologischen Meinungen sowie die verwaltungsdis-
ziplinären Entscheidungen waren auch in der PNKK in Polen bis
1951, d.h. bis zur Autokephalisation der Polnisch-katholischen Kir-

37 Siehe «Poiska Odrodzona», 1928, Nr. 16, S.8.
38 Bischof F. Hodur, Apokalipsa, czyli objawienie XX wieku. Besteht aus

zwei Teilen: dem historisch-sittlichen und dem evangelisch-prophetischen
Teil. Scranton, Pa., 1930. Druck: «Straz», S.29. Englische Übersetzung: Scranton

1977. Herausgeber: PNKK.

24



che, als bindende Prinzipien geltend. Der Genauigkeit halber sei

erwähnt, dass die PNKK in Polen bis 1951 von der Leitung der PNKK
in den USA als - formell 1924 gegründete - Missionsdiözese dieser
Kirche angesehen wurde39. Man darf sich also nicht wundern, dass

die Leitung der PNKK in den USA sich mit der Autokephalisation
der Kirche in Polen nicht abfinden konnte.
In Kürze sei noch an den Prozess der Verselbständigung der Kirche in
Polen erinnert. Im Januar 1951 übernahm das Provisorische Leitende
Kollegium (Tymczasowe Kolegium Rzadzace) die Führung der Kirche
in Polen. Dieses Komitee rief am 15. Februar einen Gesamtpolnischen
Konvent der Geistlichkeit nach Warschau ein. Dieser Konvent
beschloss, die organisatorische Bindung an die PNKK in den USA zu
lösen, und proklamierte eine selbständige, autokephale Kirche in
Polen40. Im Beschluss lesen wir: «Unsere heilige Kirche ist unabhängig
von jeder ausländischen, geistlichen oder weltlichen Macht und in
den Rechten allen anderen nationalen katholischen Kirchen gleichgestellt,

sie behält dabei die Einheit des Glaubens, des Dogmas und der
Tradition mit der PNKK im Ausland.»41 Der Konvent beschloss, die
Synode Anfang Juni 1951 in die polnische Hauptstadt einzuberufen42.
Praktisch geschah das erst später, nämlich vom 8. bis 11. Dezember
1952. Auf einer erweiterten Konferenz des Provisorischen Leitenden
Kollegiums am 25. Mai 1951 wurde dieses Kollegium in einen
Kirchenrat umgestaltet. Den Rat bildeten alle 13 Teilnehmer der Konferenz.

Auch wurde eine Bischöfliche Kurie mit dem Sitz in Warschau
gegründet. Gemäss den Bestimmungen der Konferenz bildeten das

Gremium der Kurie: «der Generalvikar mit der Prärogative eines
Bischof-Ordinarius und zwei Sekretäre/Kanzler für die gemeinsame,
kollegiale Leitung der Kirche»43. Die Bischöfliche Kurie übernahm

39 Die Gründung erfolgte aufgrund eines Beschlusses der V. Generalsynode
in Scranton (15./16. Juli 1924). Das war mit der Aufteilung des Gebiets der
seelsorgerischen und missionarischen Tätigkeit verbunden. Auf diese Weise
entstanden: die Mittel-Westliche Diözese in Scranton mit 49 Gemeinden,
darunter zwei in Kanada, die Östliche Diözese in Chicopee mit 25 Gemeinden
und die Diözese in Polen mit dem Sitz in Krakau, mit 5 Gemeinden. Die
Diözese der Litauischen Nationalen Katholischen Kirche in Scranton umfasste
zwei Gemeinden in Scranton und Pittsburg.

40 Stenogramm des Pfarrkonvents der PNKK..., S.51-53.
41 «Poslannictwo...», 1951, Nr. 1, S.4.
42 Stenogramm des Pfarrkonvents der PNKK..., S. 138.
43 Dlaczego koniecznoscia byla zmiana, «Poslannictwo...» 1951, Nr.2-4,

S. 15; Vgl. ebenda (S. 17): Von Teilnehmern der Konferenz verabschiedeter
Beschluss.

30



die Vollmachten des Provisorischen Leitenden Kollegiums. Sie hatte
die Aufgabe, das kirchliche Leben weiter zu stabilisieren und «keinerlei

ideologische Veränderungen» in der Kirche zuzulassen, das
Kirchenrecht (Statut) zu bearbeiten sowie «eine auf möglichst hohem
Niveau stehende Synode vorzubereiten und zu leiten»44.

Eine weitere wichtige Etappe auf dem Weg zur inneren Stabilisierung

der Kirche war die für den 13. und 14. September 1951 nach
Warschau einberufene erweiterte Sitzung des Kirchenrats. Auf dieser

Sitzung wurde das Hauptaugenmerk dem Projekt des Kanonischen
Rechts gewidmet45. Dieses Recht wurde als für die ganze Kirche bis

zur Einberufung der Synode und zur Annahme der endgültigen
Fassung durch diese für bindend erklärt46. Gleichzeitig wurde beschlossen,

die Kirche in «Polnisch-katholische Kirche in der Republik
Polen» umzubenennen47. Nachdem das polnische gesetzgebende Parlament

(Sejm) - bei der Verabschiedung des Grundgesetzes der VRP
den am 22. Juli 1952 - dem herkömmlichen Namen «Republik Polen»
noch die Bezeichnung «Volks...» vorangesetzt hatte, wurde dieses
auch von der Kirche in den eigenen Namen übernommen. Seither
heisst sie: «Polnisch-katholische Kirche in der Volksrepublik Polen».
Den Beschluss des Kirchenrats vom September 1951 nahm das Amt
für Glaubensfragen (UdSW) mit Schreiben vom 29. November 1951

zur Kenntnis48.
Eine weitere Etappe auf dem Wege zur Normalisierung des Kirchenlebens

war die Einberufung des Gesamtpolnischen Konvents der
Geistlichkeit, der am 24. Juli 1952 in Warschau stattfand. Der Konvent
bestätigte den Beschluss des Kirchenrats vom September 1951 in
bezug auf das Kanonische Recht und novellierte die bisherige Bestimmung

über die «kollegiale Leitung der gesamten Kirche»49. Laut Be-

44 Ebenda, S. 15.
45 Prawo Kanoniczne Kosciola Polskokatolickiego w Rzeczypospolitej Pol-

skiej. Warszawa 1951 (vervielfältigtes Maschinenmanuskript), hrsg. durch den
Verlag der Bischöflichen Kurie der PKK.

46 Der Beschluss des Kirchenrats über das Kanonische Recht wurde vom
Amt für Glaubensfragen (UdSW) mit Schreiben vom 7. Dezember 1951 (L.dz.
III.5a/17/51) zur Kenntnis genommen. Siehe Schreiben der Bischöflichen Kurie

vom 15. September 1951 (L.dz. 690/51/K) an das Amt für Glaubensfragen
und die Antwort dieses Amts vom 7. Dezember, lose Akte UdSW III.5a/17/51.

47 «Poslannictwo...», 1951, Nr.5-7, S. 14.
48 Nr.III.5a./17/51. Lose Akte UdSW.
49 Beitrag von der Redaktion: II Ogólnopolski zjazd duchowienstwa,

«Poslannictwo...», 1952, Nr. 7/8, S. 109.

31



schluss liegt die Leitung der Kirche «nicht lebenslänglich in den Händen

einer Person, sondern in der Bischöflichen Kurie, bestehend aus
drei Bischöfen - Ordinarien - mit gleicher Jurisdiktion über die ganze
Kirche in der Periode von einer Synode zur anderen»50. Der Konvent
setzte den Kirchenrat personell neu zusammen, bestätigte die Richtung,

in der die bisherige Kirchenleitung die Kirche im internen und
externen Bereich führte, und wählte auch zwei neue Bischöfe. Die
Gewählten wurden zur möglichst baldigen Bischofsweihe verpflichtet,
wobei sie sich von der «Sorge um Übernahme einer zweifellosen
apostolischen Sukzession» leiten lassen sollten51.

Hervorzuheben ist, dass alle Beschlüsse beider gesamtpolnischer
Konvente der Geistlichkeit und der Kirchenratssitzungen der Jahre

1951-1952, insbesondere die Beschlüsse über die Autokephalisation
der Kirche, deren Organisationsstruktur, innere Ordnung, teilweise
auch über die kirchliche Ideologie, von der III. Gesamtpolnischen
Synode von Warschau, 8.-11. Dezember 1952, nachträglich sanktioniert

wurden. Die Synode bestätigte den revidierten Text des Kanonischen

Rechts52 und nahm auf diese Weise die darin formulierten
organisatorischen und ordnungsgemässen Prinzipien sowie die
programmatischen Grundlagen an53.

Als «nicht übereinstimmend mit der Tradition der Alten Kirche»
wurde die «Schaffung des sog. Sakraments von Gottes Wort»
zurückgewiesen. Aber die Verkündigung des Wortes wurde als zweifellos
«bedeutungsvollste sakramentale Handlung im Leben der Kirche»
anerkannt54. Man beschloss den Ritus der Westlichen Kirche in der
Liturgie zu bewahren, unter ausschliesslicher Benutzung der polnischen
Sprache in der Liturgie und Berücksichtigung aller durch die polnische

Tradition bedingter nationaler Bräuche. Die bisherige rituelle
Form der öffentlichen Beichte vor dem Altar wurde beibehalten, je-

50 Ebenda, S. 109. Der Text des Beschlusses wurde im novellisierten Kanonischen

Recht der PKK, Warszawa 1952, berücksichtigt. Herausgeber des
vervielfältigten Maschinenmanuskripts: Verlag der Bischöflichen Kurie der PKK.
Kanones 201-217.

51 II Ogólnopolski zjazd duchowienstwa..., S. 110.
52 Mit Ausnahme des Kanons 18, in dem das Verhältnis der PKK zu

nichtkatholischen Bekenntnissen nicht besonders glücklich formuliert war.
53 Die Synodalbeschlüsse wurden veröffentlicht in: «Poslannictwo...» 1952,

Nr. 12, S. 172-174.
54 An dieser Stelle und im weiteren wurden die Texte der Beschlüsse nach

der unter Fn. 53 angeführten Quelle zitiert.

32



doch durch eine gründliche Gewissenerforschung ergänzt. Die
Ohrenbeichte wurde als für alle bis zur Beendigung des 18. Lebensjahrs im
Gewissen verpflichtend anerkannt. Aber auch für alle älteren Gläubigen,

soweit sie es wünschen, ist die Ohrenbeichte zulässig. Die Katholizität

der Prinzipien der Polnisch-katholischen Kirche unterstreichend,

trug die Synode den Geistlichen und den Gläubigen auf, «eine
brüderliche Annäherung aller Bekenntnisse in Polen auf
allgemeinchristlicher und patriotischer Ebene» anzustreben. Die Geistlichen
und Kirchenglieder wurden verpflichtet, «in der ersten Reihe jener zu
stehen, die eine neue Wirklichkeit zum Wohl künftiger Generationen
und zur Erlangung eines dauerhaften Friedens erbauen». Die
Gemeinderäte bekamen den Auftrag, sich um ihre Seelsorger zu
kümmern, ihnen «ein festes Gehalt in den Grenzen des durchschnittlichen
Lohns eines Facharbeiters und auch soziale Fürsorge» sicherzustellen.
Es wurde erlaubt, dass die Pfarrer unter bestimmten Umständen
zusätzlich ausserhalb der Kirche arbeiten, falls das erforderlich sein
sollte (Kan. 136 und 137). Gleichzeitig wurden die Gemeinderäte und
Pfarrer verpflichtet, jeden Monat ein Zehntel der Gemeindeeinkommen

für den Verwaltungsfonds der Kirche zu überweisen. Schliesslich
bestätigte die Synode den Beschluss des Gesamtpolnischen Konvents
der Geistlichkeit vom 24. Juli 1952 über die Wahl von zwei gleichrangigen

Bischofs-Ordinarien als «Leiter der ganzen Kirche». Die
Bischofsweihe beider Elekten erfolgte am 11. Dezember 1952 in der
polnisch-katholischen Kathedrale in Warschau nach Beendigung der

Beratungen der Synode. Konsekratoren waren zwei Bischöfe der
Altkatholischen Kirche der Mariaviten und der Titularbischof der
Polnischkatholischen Kirche, Adam Jurgielewicz.

Wie man den Einfluss der damaligen gesellschaftlich-politischen
Bedingungen und weltlicher Faktoren auf die Haltung eines Teils der
Geistlichen und auf den Inhalt der Beschlüsse von 1951 und 1952

auch beurteilen mag (Vorbehalte fand man häufig in den Publikationen

der PNKK in den USA), sind die - wohlgemerkt: von der III.
Gesamtpolnischen Synode (8.-11. Dezember 1952) sanktionierten -
Entscheidungen über die Organisation und innere Ordnung der Kirche
sowie die Prinzipien (die u.a. die Autokephalisation der Polnisch-katholischen

Kirche betreffen) weiterhin rechtskräftig, da die nachfolgenden

Synoden der Polnisch-katholischen Kirche diese Beschlüsse

nicht nur nicht aufgehoben, sondern sogar bestätigt haben. Auch die

Synoden der PNKK in den USA und Kanada haben diese Beschlüsse

stillschweigend gutgeheissen.

33



Der 10. Kanon des Kanonischen Rechts (1952 revidiert) bestimmt wie

folgt: «Die Polnisch-katholische Kirche, gestützt auf das Prinzip der
moralischen und der Glaubenseinheit mit der Gesamtkirche, steht
jedoch auf dem Boden einer jurisdiktioneilen Unabhängigkeit von
irgendwelcher ausländischen, geistlichen oder weltlichen Macht.» Dieses

Prinzip wurde aufrechterhalten und in allen weiteren Nachträgen
stark betont, wobei jedoch die doktrinäre Einheit mit der PNKK in
den USA und Kanada auch zur Akzentuierung kam.

Die III. Gesamtpolnische Synode war aufgrund des Berichts der
Bischöflichen Kurie davon überzeugt, dass die Polnisch-katholische Kirche

auch nach der Autokephalisation weiterhin Mitglied der Utrechter
Union ist. Die Elekten informierten die Synode, dass sie in schriftlichem

Kontakt mit Bischof Adolf Küry (dem damaligen Oberhaupt der
Christkatholischen Kirche der Schweiz und Sekretär der IBK) stehen,

von dem sie auch eine Einladung zur IBK-Sitzung nach Bern

(14./15.Oktober 1952) erhielten.55 Zu dieser Sitzung konnten sich die
Elekten nicht begeben, sie übersandten aber eine entsprechende
Entschuldigung und versicherten, dass «die freundschaftlichen Beziehungen»

der Polnisch-katholischen Kirche mit den altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union «nicht geschwächt, sondern im Gegenteil
gestärkt und vertieft werden»56. Diese Entschuldigung und die einseitige

Erklärung wurden von der IBK angenommen, wobei die
Sitzungsteilnehmer auf die Ursachen der der Synode vorausgegangenen
Geschehnisse in der Polnisch-katholischen Kirche und auf die in der
«Internationalen Kirchlichen Zeitschrift»57 veröffentlichten,
ausgewählten Kanones des Kanonischen Rechts hingewiesen wurden. Auch
die nächste IBK-Sitzung vom 3. September 1953 in München fand
ohne Bischöfe aus Polen statt. Die Abwesenheit dieser Bischöfe wurde
aufgrund eines von ihnen erhaltenen Telegramms entschuldigt. Zur
Kenntnis wurde genommen, dass die Wahl beider polnisch-katholischer

Bischöfe durch die III. Gesamtpolnische Synode bestätigt
wurde, und dass die Bischofsweihe am 11. Dezember 1952 erfolgt war.
Auch wurden die Namen der Konsekratoren bekanntgegeben. Der auf

55 «Poslannictwo...», 1952, Nr. 12, S. 173.
56 Protokoll der Sitzung der Internationalen altkatholischen Bischofskonferenz

vom 14.-15. Oktober 1952 in Bern, AAU.
57 IKZ 1952, Nr.3, S. 196-198. Es handelt sich um die nach

«Poslannictwo...» ohne jeglichen Kommentar abgedruckten Kan. 11-13, 16-18, 20, 21,
46-48.

34



der IBK-Sitzung anwesende Bischof-Koadjutor Jan Misiaszek, der die

PNKK in den USA und Kanada vertrat, informierte die altkatholischen

Bischöfe, dass nach dem Tod von Bischof F. Hodur am 16.

Februar 1953 Bischof Leon Grochowski die Stellung des Ersten Bischofs
der PNKK übernommen hatte.58 Der neue Erste Bischof der PNKK
übte später auf die Haltung der altkatholischen Bischöfe in Westeuropa

gegenüber der Polnisch-katholischen Kirche einen wesentlichen
Einfluss aus. Er sprach sich nämlich entschieden dafür aus, diese Kirche

administrativ der PNKK-Leitung in den USA unterzuordnen; er
erkannte also die Beschlüsse aus den Jahren 1951 und 1952 nicht an.
Diesen Standpunkt vertrat der Erste Bischof der PNKK auf den IBK-
Sitzungen und in der Publizistik59.

Die kanonische Situation der Polnisch-katholischen Kirche erforderte

von der obersten Kirchenleitung energische und konsequente
Handlungen. Diese wurden nach eingetretener internationaler
Entspannung und nach Überwindung der politischen Krise in Polen vom
Oktober 1956 eingeleitet. Auch entstanden Bedingungen für eine
Wiederherstellung von Beziehungen mit der PNKK in den USA, aber
nach Prinzipien, die sich von denjenigen vor der Autokephalisation
der Kirche in Polen unterschieden. Anfang 1957 kam es zur Anknüpfung

brieflicher Kontakte zwischen den Leitungen beider Kirchen. Als
zweckmässig wurde die Teilnahme einer Delegation aus Polen an den
Feierlichkeiten des 60. Jahrestags der Gründung der PNKK in den
USA - am zweiten Märzsonntag 1957 - angesehen. Zu den Feierlichkeiten

begaben sich Bischof Julian Pekala (1904-1977) und Pfr.
Tadeusz R. Majewski, der damalige Kanzler der Bischöflichen Kurie und
gegenwärtige Erste Bischof der PKK in der VR Polen. Sie sprachen
u.a. mit dem Ersten Bischof der PNKK, der seine Anschauungen über
die Kirche in Polen jedoch nicht änderte. Weiterhin hielt man es also
für notwendig, die Probleme des gegenseitigen Verhältnisses
möglichst schnell aufzuklären und die Zusammenarbeit zwischen der
PNKK und der Polnisch-katholischen Kirche zu normalisieren. Um
dies zu erreichen, weilte eine Delegation aus Polen, nämlich Generalvikar

Pfr. Dr. Maksymilian Rode und Kanzler Pfr. Tadeusz R. Majew-

58 Protokoll der Sitzung der Internationalen altkatholischen Bischofskonferenz,

3.September 1953 in München, AAU; siehe auch: IKZ 1953, Nr. 1,

S. 60-62.
59 Bischof L. Grochowski, Idziemy z misja do Polski, «Rola Boza» 1956,

Nr. 50, S. 2-4.

35



ski, vom 3. bis 29. Mai 1959 in den USA. An zahlreichen Konferenzen
mit Bischöfen der PNKK wurde festgestellt, dass beide Kirchen «mit
Ausnahme geringfügiger Differenzen» die gleichen doktrinären
Grundlagen haben, also wahrhaftig eine Kirche sind60, die in den
einzelnen Ländern von zwei getrennten, von den Synoden gewählten
Leitungen verwaltet wird. Ausdruck der liturgischen Einheit sollte die

Herausgabe eines gemeinsamen Mess- und Gebetbuchs sein. Bischof
Leon Grochowski nahm eine Einladung nach Polen an, begab sich

zusammen mit der polnischen Delegation nach Europa und besuchte in
Utrecht Erzbischof Andreas Rinkel, den er über gemeinsame
Festlegungen in den USA und über die in Polen vorbereitete Synode
informierte.

Auf der Sitzung des Kirchenrats der PKK am 9. Juni 1959 wurde
Pfr. Dr. M.Rode zum Ordinarius der Kirche in Polen gewählt. Die
IV. Gesamtpolnische Synode in Warschau vom 16./17. Juni 1959

unterstützte und bestätigte durch offene Abstimmung den Elekten
M. Rode als Kandidaten für das Bischofsamt des Ordinarius der
Polnisch-katholischen Kirche. Die Synode bestätigte auch die Einheit der
Polnisch-katholischen Kirche mit der PNKK in den USA und Kanada
«in dem heiligen, katholischen Glauben in Anlehnung an die Heilige
Schrift und die Tradition sowie gestützt auf Beschlüsse und die Lehre
der sieben allgemeinen Konzilien», wobei gleichzeitig unterstrichen
wurde, dass «beide Kirchen, die eine wirkliche, dogmatische und
liturgische Einheit bilden, eigene und unabhängige, von der höchsten

Instanz, d.h. von den eigenen Synoden gewählte Leitungen haben»61.

Gleichzeitig wandte sich die Synode an die IBK mit der Bitte, den neu

gewählten Bischof-Ordinarius der Kirche in das Gremium der Konferenz

aufzunehmen. Die Bischofsweihe des Elekten M. Rode erfolgte
am 5. Juli 1959 in der altkatholischen St.-Gertrudis-Kathedrale in
Utrecht. Hauptkonsekrator war der Erste Bischof der PNKK Leon
Grochowski, mitwirkende Konsekratoren waren der Erzbischof von
Utrecht, A.Rinkel, und Bischof U.Küry (Schweiz). An der Bischofsweihe

nahm auch der Bischof von Haarlem, Jacobus van der Oord,
teil62.

60 Bischof M. Rode, Wrazenia z podrózy do Ameryki, «Nasze Poslannictwo»
1959, Nr.7/8, S. 11-13; Nr.9/10, S. 15-17; Nr. 11, S.5-8; Nr. 12, S.9-13; zitiert
Nr. 12, S.9.

61 MK 1959, Nr.6, S.212.
62 MK 1959, Nr.7, S.272; IKZ 1959, Nr.3, S. 191.

36



Die Bischofsweihe des Elekten M. Rode in Utrecht durch die
genannten Bischöfe hatte für die Polnisch-katholische Kirche grosse
Bedeutung. Durch diesen Akt wurde der neu geweihte Bischof in das

Gremium der IBK aufgenommen und die Polnisch-katholische Kirche
als Vollmitglied der Utrechter Union bestätigt, ähnlich wie die PNKK
in den USA und Kanada. Bischof M. Rode übernahm die in der
Utrechter Erklärung vom 24. September 1889 präzisierten Prinzipien und
die in der Vereinbarung der in der Utrechter Union vereinten
altkatholischen Bischöfe enthaltenen Bestimmungen. Seither tritt die
Polnisch-katholische Kirche in ihren Beziehungen zur Utrechter Union
(darunter auch zur PNKK in den USA und Kanada) als in jurisdiktio-
neller und verwaltungsmässiger Hinsicht vollkommen selbständige
Kirche auf.

Die dargestellten Beschlüsse und Entscheidungen kirchenrechtlichen

und doktrinären Charakters wurden auch nach der Änderung
der Kirchenleitung der Polnisch-katholischen Kirche in Polen im
Oktober 1965 aufrechterhalten. Die V. Gesamtpolnische Synode, die am
5. Juli 1966 in Warschau tagte, wählte zwei neue Bischöfe: Pfr. Infulat
Tadeusz R. Majewski und Pfr. Dekan Franciszek Koc, die nach der
Bischofsweihe am 10. Juli 1966 durch Bischof Leon Grochowski als

Hauptkonsekrator Mitglieder der Internationalen altkatholischen
Bischofskonferenz wurden. Nach vielen Bemühungen wurde im Mai
1970 auch Bischof J. Pekala Mitglied der IBK.

Auf der V. Gesamtpolnischen Synode wurden zwei Referate gehalten:

«Unser Glaubensbekenntnis» (mit der Darstellung altkatholischer

Prinzipien des Glaubens, der Moral und des Kults) sowie «Unser

Verhältnis zum Volk, zum Staat und zu Problemen des Friedens».
Die Thesen dieser Referate waren richtungsweisend für die Ideologie
der Kirche und präzisierten den Bereich sowie den Charakter der
Tätigkeit auf kirchlich-erzieherischer, gesellschaftlich-kultureller und
patriotischer Ebene63.

Die Synode bestätigte erneut die lehrmässige Einheit der
Polnischkatholischen Kirche mit der PNKK in den USA und Kanada sowie
die Zugehörigkeit zur Utrechter Union und empfahl den Bischöfen
die Mitgliedschaft in der IBK64. Die Synode verabschiedete auch das

63 Der Text der Referate wurde veröffentlicht in «Rodzina» vom 9. Oktober
1966, Nr.41 (327), S.4-7; MK 1966, Nr.2, S.31-40.

64 Vgl. Synodalbeschluss in «Rodzina» vom 9.Oktober 1966, Nr.41 (327),
S.8.

37



«Grundrecht der Polnisch-katholischen Kirche in der VR Polen», das

durch eine Entscheidung des Direktors des Amtes für Glaubensfragen
vom 6. Dezember 1966 anerkannt wurde und mit Änderungen von
1975 bis heute bindend ist65.

Schlussbemerkungen

Bischof F. Hodurs heisser Wunsch war, dass die von ihm in der
Fremde und im Vaterland organisierte Kirche die Aufträge des

Evangeliums erfülle. Er sah die Zukunft dieser Kirche in Polen. Er legte
immer grossen Wert auf die Notwendigkeit der Aufrechterhaltung der

engen Bindung von Gläubigen der PNKK und der mit der
polnischnationalen «Spójnia» verbundenen Kreise an das Mutterland,
insbesondere an die Kirche in Polen. Im gesellschaftlich-religiösen
Programm hob er von Anfang an die Forderung zur Rückkehr der Christen

zu den Formen und Lebensprinzipien der Alten Kirche, zum
Dienst am Vaterland und am Volk hervor. Ihm lag der gebührende
Platz Polens tief im Herzen. Er kämpfte um Gerechtigkeit, um ein
besseres Morgen, um eine friedliche Zusammenarbeit zwischen den
Völkern. Das Erbe des apostolischen Glaubens unangetastet bewahrend
sprach er sich gleichzeitig dafür aus, die Identität und das religiöse
Bewusstsein der von ihm organisierten Kirche stets zu vertiefen. Er
sah die Notwendigkeit ein, die Theologie der Kirche und das

gesellschaftlich-religiöse Programm so zu aktualisieren, dass die Kirche ihre
nationale und religiöse Sendung bestens erfüllen kann.

Um den polnischen Geist in fremden Ländern und das Bewusstsein

polnischer Herkunft aufrechtzuerhalten, sind Kontakte mit dem
Mutterland notwendig. Daher ist es verständlich, dass der bewusstere Teil
der Auslandspolen sich trotz einer ablehnenden Haltung der USA-Regierung

gegenüber Polen und den Vorgängen in unserem Land
Bindungen an das Vaterland wünscht und aus dem Schatz kultureller
Errungenschaften der Väter schöpfen, das Gefühl der geistigen Zugehörigkeit

zum polnischen Kulturerbe wecken und zu einem grösseren
Ansehen der Menschen polnischer Herkunft im Land der Ansiedlung
beitragen möchte. Durch die Realisierung dieses Ziels erfüllt die

65 Nr.NK-426/5/KB/87/66. Das Kirchenrecht erschien im Druck in
Warschau 1967; revidiert am 7. Mai 1975 an der VI. Gesamtpolnischen Synode in
Wroclaw.

38



PNKK zusammen mit ihren kirchennahen Organisationen das
Vermächtnis des Bischofs F. Hodur, der sein ganzes Leben dem Kampf
um die Erhaltung des Polentums unter der polnischen Emigration in
Übersee widmete.

Die Polnisch-katholische Kirche und die Soziale Gesellschaft Polnischer

Katholiken werden unsere Brüder in Amerika, die Bischof
F. Hodurs Vermächtnis erfüllenden Gläubigen der PNKK, in deren
edlem Kampf, Absichten und Streben unterstützen.

Die Polnisch-katholische Kirche wird mit der PNKK auch auf
kirchlicher Ebene, im Rahmen der altkatholischen kirchlichen
Gemeinschaft, zusammenarbeiten, indem sie das von Vinzentius von
Lerinum im folgenden Satz ausgedrückte Prinzip einhält: «Id teneamus,
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est; hoc est etenim
vere proprieque catholicum» (Wir halten an all dem fest, was überall,
immer, durch alle anerkannt war; denn das ist wahrhaftig und wirklich

katholisch).

Warschau Bischof Wiktor Wysoczaiiski

39


	Patriotische, kirchenrechtliche und doktrinäre Bande der Polnischen Nationalen Katholischen Kirche in den USA und Kanada mit der polnisch-katholischen Kirche in Polen

