
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 80 (1990)

Heft: 1

Artikel: Autorität und Primat in der Kirche

Autor: Kok, Marinus / Kemp, Eric / Arx, U. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Autorität und Primat in der Kirche *

Gemeinsame Erklärung der anglikanisch-altkatholischen Theologen¬

konferenz vom 6.-1 O.August 1985 in Chichester

1. Das geschaffene All ist das Werk der Liebe Gottes, und seine
Existenz hat den Sinn, in freudigem Eingehen auf diese Liebe Gott zu
verherrlichen. Da der Mensch Gottes Liebe ausschlug, sandte Gott
der Vater seinen Sohn Jesus Christus in die Welt, um uns mit sich zu
versöhnen und um die Erlösten in der einen Herde, welche die Kirche
Christi ist, zu sammeln. An Pfingsten wurde der Heilige Geist zu
Inspiration und Heiligung auf die Kirche gesandt. In der Kraft des Geistes

wurde die Kirche ausgesandt, um das Versöhnungswerk Christi
den Völkern zu bringen.

2. Der auferstandene und erhöhte Herr machte sein Volk zu «einem
auserwählten Geschlecht, einer königlichen Priesterschaft, einem
heiligen Stamm» (1. Petr 2,9). Alle Getauften sind Glieder an seinem

Leib, geweiht zu seinem Dienst. Sie üben ihr Priestertum aus durch
Gebet und Danksagung, wenn sie sich zur Eucharistiefeier versammeln,

und durch ihr Zeugnis in Leben und Wort, und sie tun in all
dem die Frohbotschaft des Heils kund. Es ist ihre Berufung, der Welt
Gott zu verkünden, sich menschlicher Not in jeder Form anzunehmen
und die Welt dahinzubringen, dass sie Gott verehrt und ihm dient.

3. In der Kirche hat jedes Glied eine Berufung und ein Amt. Das
Amt des Hauptes setzt sich fort durch die Glieder seines Leibes, so
dass gegenseitiges Dienen in Liebe als Christi ureigenstes Leben in
seinen Gliedern zu verstehen ist. Geistliche Gaben befähigen, andern
so zu dienen, dass sich in dem, was dabei gesagt und getan wird, die
Gnade Christi äussert und mitteilt und dabei sowohl die Person, die
ihr Amt ausübt, als auch den ganzen Leib auferbaut. In diesem Sinn
ist die Kirche eine charismatische Gemeinschaft, in der alle einander
in der Kraft des Heiligen Geistes dienen.

4. In der Kirche gibt es ein besonderes Amt des Wortes und der
Sakramente, das besteht, um der Kirche - und durch sie der ganzen
Menschheit - zu dienen in Gottesdienst, Mission, Unterweisung,
Seelsorge und Förderung von Gemeinschaft und Einheit. Obwohl dieses

Amt in der Ortskirche (Bistum) wurzelt, ist es potentiell universal, da

* Wegen eines Versehens erscheint der Ende 1985 fertiggestellte Text erst
jetzt. (Anm. der Red.)



es dafür verantwortlich ist, die Katholizität, Apostolizität und Einheit
nicht nur der eigenen, sondern aller Ortskirchen zu bezeugen und zu
bewahren. Unsere Kirchen glauben beide, dass sich dieses Amt vom
Auftrag Christi an seine Apostel herleitet und dass es noch in
neutestamentlicher Zeit die Form des dreigliedrigen Amtes von Bischof,
Presbyter und Diakon angenommen hat. Es gehört für uns, zusammen
mit dem Kanon der Schrift, den Glaubensbekenntnissen und den
Sakramenten, zur Kirche, wie sie (von Gott) gegeben ist.

5. Autorität1 besteht in der Kirche als ein Dienst. Christus hat vom
Vater die höchste Autorität erhalten. Er gibt der Welt die volle Wahrheit

über Gott und seinen Willen für die Menschen. Seine Autorität
hat nicht die Gestalt irdischer Macht, sondern zeigt sich im Dienen, in
der Hingabe seines Lebens. Er erzwingt nicht Glauben, sondern sucht
Glauben als eine Antwort, die Umkehr, Verstehen und Gehorsam in
sich schliesst. Unter der Führung des Heiligen Geistes nimmt die
christliche Gemeinschaft die Bibel als die einzigartige und autoritative
Urkunde der in Christus erfüllten Offenbarung Gottes an und bezeugt
selber den lebendigen Christus.

6. Autorität ist, wie auch andere Gaben, in der Kirche dafür da,
«um die Heiligen für die Erfüllung ihres Dienstes zu rüsten, für den
Aufbau des Leibes Christi» (Eph 4,12). Das muss die Erhaltung der
Wahrheit und die Hinführung der Kirche in ein wachsendes Verständnis

für sie einschliessen, wie auch die Formen administrativer und
disziplinarer Autorität, die nötig sind, damit eine Gemeinschaft leben
und gemeinsam handeln kann. Dabei darf man aber nie vergessen,
dass das Evangelium uns lehrt, dass Autorität im Geist des Dienens
und nicht des Herrschens auszuüben ist.

7. Wir stimmen hinsichtlich der Ausübung von Autorität in der Kirche

folgender Aussage zu: «Theologie rechtfertigt und Geschichte
beweist, dass die entscheidende Autorität und das Recht zu gemeinsamer

Aktion dem ganzen Leib, der Kirche, zukommt und dass die
Zusammenarbeit von Klerus und Laienschaft in Sachen Kirchenleitung
und Zucht zum wahren Ideal der Kirche gehört.» Die Spaltungen in
der Christenheit bereiten der Kirche ernste Schwierigkeiten bei ihren
Entscheidungen über wichtige Fragen von Lehre und Praxis. Sie sind
dem rechten Austausch von Erfahrungen und Auffassungen hinder-

1 Anmerkung des Übersetzers: Obwohl das englische «authority» im Deutschen

gelegentlich mit «Vollmacht» oder «(übertragene) Amtsbefugnis» zu
übersetzen wäre, wird hier stets das Wort «Autorität» gebraucht, damit der Leser

die Logik des englisch konzipierten Textes besser nachvollziehen kann.



lieh und beeinträchtigen die sakramentalen Beziehungen, die
zwischen ihnen bestehen sollten. Dennoch besteht die Autorität Christi in
den getrennten Kirchen immer noch, und jeden Tag sind in seinem
Namen Entscheidungen zu treffen. Bei wichtigeren Angelegenheiten
allerdings sollte keine Ortskirche nur für sich und ohne ernsthafte
Beratungen mit andern Kirchen handeln.

8. Beim Zustandekommen solcher Entscheidungen hat das Urteil
der Konzile stets einen besonderen Platz eingenommen. Das bedeutet
nicht, dass jede Entscheidung eines jeden Konzils richtig ist. Durch
die nachträgliche Rezeption bekräftigt die Kirche, dass ein Konzil die
Wahrheit geschützt hat, und anerkennt, dass seine Bestimmungen mit
der Schrift übereinstimmen. Unsere Traditionen schreiben beide den

dogmatischen Bestimmungen der ersten vier ökumenischen Konzile
besondere Bedeutung und verbindliche Autorität zu. Die Altkatholiken

halten die übrigen drei ökumenischen Konzile der Kirche vor der
Spaltung von Osten und Westen für ebenso verbindlich. Der anglikanische

Standpunkt ist weniger klar, aber dies bildet keine grössere
Schwierigkeit zwischen den altkatholischen und anglikanischen
Kirchen.

9. Das ordinierte Amt hat eine besondere Verantwortung in der

Ausübung der Aufsicht und Leitung in der Kirche und ist mit der
Autorität, die diese Verantwortung erfordert, betraut. Im besonderen sind
die Bischöfe als Vorsteher der Ortskirchen und als Träger der Fülle
des Amtes in beiden unseren Traditionen anerkannt als Wächter des

kirchlichen Glaubens, als Lehrer, Hirten und Leiter und als Diener an
der Einheit der Kirche. In der frühen Kirche waren die Konzile zwar
grösstenteils Bischofsversammlungen, aber dies muss in erster Linie so

verstanden werden, dass die Bischöfe als Vorsteher der Ortskirchen
teilnahmen. Leichtere Kommunikationsmöglichkeiten und ein volleres

Verständnis der Natur des königlichen Priestertums führten zur
Schaffung von Synoden, an denen neben den Bischöfen auch der
übrige Klerus und die Laienschaft vertreten sind. Es ist eine Frage weiterer

Erörterung, welche Bedeutung in solchen Versammlungen der
Beschlussfassung mittels Abstimmungen zukommt und wie dies in bezug
auf die Bildung eines gesamtkirchlichen Konsensus zu verstehen ist.
In der anglikanischen Gemeinschaft als ganzem gibt es kein Organ,
dem allein Entscheidungsautorität zukommt. Die Autorität ist verteilt
zwischen der Versammlung der Primasse, der Lambeth-Konferenz,
dem Anglikanischen Konsultativrat, sowie den Synoden, Konzilen
und Konventen der verschiedenen Kirchenprovinzen. Im grossen und



ganzen haben die letztgenannten Gruppierungen rechtlich bindende

Autorität, die andern moralische oder beratende Autorität.
10. In fast allen Kirchenprovinzen der anglikanischen Gemeinschaft

ist den Bischöfen gegenüber Synodalbeschlüssen, welche die
Lehre betreffen, eine besondere Verantwortung vorbehalten. Für die
Altkatholiken ist es die Internationale Bischofskonferenz, die sich zu

Fragen von Glauben und Sitte autoritativ äussert, vorausgesetzt dass

ihre Entscheidungen nach Beratung mit den jeweiligen Nationalkirchen

getroffen und von ihnen gebilligt werden.
11. In beiden Kirchen werden die Ortsbischöfe hinsichtlich ihrer

bischöflichen Autorität grundsätzlich als einander gleichgestellt
betrachtet. Trotzdem gibt es in beiden Kirchen auch einige Bischöfe, die
anerkanntermassen eine Autorität besitzen, die über ihr eigenes
Bistum hinausreicht. Verschiedene Titel wie Erzbischof, Metropolit,
Erster Bischof, Vorsitzender Bischof oder Primas werden zu ihrer
Bezeichnung gebraucht. In einigen Fällen rührt diese Verantwortung aus

ferner Vergangenheit her, in anderen wird sie in einer geschriebenen
Verfassung anerkannt oder übertragen und festgelegt. Beide Kirchen
sind daher vertraut mit der Vorstellung eines Bischofs, der besondere

Beziehungen zu anderen Bischöfen hat und eine Verantwortung, die
sich über die Grenzen seines eigenen Bistums erstreckt. In der
Entwicklung unserer beiden Kirchen scheint ein gewisses Bedürfnis nach
einem Bischof verspürt worden zu sein, der ein Brennpunkt der Einheit

ist und Sorge für das Ganze trägt. Im Fall der Utrechter Union
nimmt diese Stellung der Erzbischof von Utrecht ein, der - obwohl
primus inter pares - dennoch als Vorsitzender der Internationalen
Bischofskonferenz eine Verantwortung für die Einheit und das Wohlergehen

der ganzen Union hat. In der anglikanischen Gemeinschaft
nimmt der Erzbischof von Canterbury eine etwas ähnliche Stellung
ein, ihr Einfluss hat allerdings in diesem Jahrhundert stark zugenommen

und schliesst eine besondere Autorität gegenüber gewissen
Kirchen der Gemeinschaft ein.

12. Diese Erfahrung legt nahe, dass etwas Ähnliches der geeignete
Brennpunkt weltweiter Einheit bilden könnte, nun da die verschiedenen

getrennten Teile der Kirche aufeinanderzukommen. Da wir uns
auf Einheit mit den orthodoxen Kirchen und mit der römisch-katholischen

Kirche hinbewegen, ist es auch klar, dass die besondere
Stellung der alten Patriarchatssitze berücksichtigt werden muss, unter
denen der Bischofssitz von Rom aufgrund alter Tradition und der
Bestimmung zweier ökumenischer Konzile der erste ist. Die Art und



Weise, wie der römische Bischofssitz zu dieser Stellung kam, ist in der
Erklärung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz von
1970 gut beschrieben: «Geschichtlich tritt schon früh die römische
Gemeinde mit ihren Bischöfen im Gemeinschaftsleben der ganzen
Kirche hervor, mitbestimmt durch die Verehrung der Märtyrerapostel
Petrus und Paulus und die Vorrangstellung der Hauptstadt des
Weltreiches. Erst nach und nach verbindet sich damit die Berufung auf die
besondere Stellung des Petrus und auf die Petrus-Stellen des Neuen
Testamentes für den Ehrenvorrang des römischen Bischofs.» Ähnlich
sagt auch die Anglikanisch-Römisch-katholische Internationale
Kommission in ihrer zweiten Erklärung zur Frage der Autorität in der Kirche

(1981): «Die Kirche von Rom, der Stadt, in der Petrus und Paulus
lehrten und das Martyrium erlitten, wurde allmählich als Inhaberin
einer besonderen Verantwortung unter den Kirchen anerkannt; in ihrem
Bischof sah man den Träger eines besonderen Dienstes an der Einheit
der Kirchen und an der Treue zum apostolischen Erbe; die Funktionen,

die er damit unter seinen Mitbischöfen ausübte, sah man in Analogie

zu den Petrus zugeschriebenen, dessen Nachfolger der Bischof
von Rom zu sein beanspruchte.» Die Wendung «Träger eines besonderen

Dienstes an der Einheit der Kirchen und an der Treue zum
apostolischen Erbe; die Funktionen, die er damit unter seinen Mitbischöfen

ausübte, sah man in Analogie zu den Petrus zugeschriebenen, dessen

Nachfolger der Bischof von Rom zu sein beanspruchte.» Die
Wendung «Träger eines besonderen Dienstes an der Einheit der
Kirchen und an der Treue zum apostolischen Erbe» ist vergleichbar mit
derjenigen in der Erklärung der Internationalen Bischofskonferenz:
«insofern als sie (d.h. die Ausübung des Primates) dazu dient, die

ganze Kirche in der Wahrheit und in der Liebe zu festigen.» Diese
und andere, schon vermerkte ähnliche Auffassungen scheinen nahezulegen,

dass beide Kirchen im Bischofssitz von Rom einen Universalprimat,

der den Dienst an der Einheit und Kontinuität der ganzen Kirche

in Wahrheit und Liebe zum Ziel hat, anerkennen könnten.
13. Es ist uns wohl bewusst, dass der römische Primat sich über die

Jahrhunderte hinweg aus dieser einfachen Konzeption zu einer zen-
tralistischen Autorität entwickelt hat, die beansprucht, von Gott eingesetzt

zu sein (jure divino) und die Vollmacht zu haben, in jedem
Bistum direkt einzugreifen, die Bischöfe zu ernennen und ihre Autorität
einzuschränken (Jurisdiktion), sowie in Glaubensfragen für alle Christen

verbindlich zu entscheiden (Infallibilität). Keine unserer Kirchen
könnte den päpstlichen Primat so annehmen, wie er zur Zeit durch



den römischen Bischofssitz ausgelegt und ausgeübt wird, obwohl wir
uns bewusst sind, dass viele Römisch-Katholiken, Bischöfe, Priester
und Laien, grössere Änderungen im Sinn einer Verminderung päpstlicher

Macht sehen möchten. Es stellt sich daher die Frage, ob ein
Universalprimat des römischen Bischofssitzes möglich ist ohne einen

grossen Teil jener Befugnisse, die er im Lauf der Jahrhunderte an sich

gezogen hat. Das dürfte nur dann der Fall sein, wenn die Autorität,
die ein solcher Primas auszuüben hat, in sorgfältiger Abgrenzung
definiert wird und verfassungsmässig dafür gesorgt ist, dass er in einem
konziliaren Rahmen und in Kollegialität mit den anderen Bischöfen
handeln muss - eingedenk des Umstandes, dass die höchste Autorität
einem ökumenischen Konzil zukommt. Es wäre ein Zeichen der
Bereitschaft der römischen Kirche, in dieser Richtung zu gehen, wenn
aus der jetzigen Bischofssynode etwas viel Wirksameres und
Einflussreicheres im Leben der Kirche gemacht würde (als bisher).

14. Wir anerkennen, dass der universale Primas, soll er nicht bloss
ein Zeichen der Einheit sondern auch fähig sein, Einheit, Wahrheit
und Liebe zu erhalten, sowohl die Verpflichtung haben muss, zu
gewissen Zeiten und unter bestimmten Umständen Bischofsversammlungen

und Konzile einzuberufen, als auch das Recht, dies zu tun,
wenn er es für notwendig erachtet. Er mag auch ein klar definiertes
und beschränktes Recht auf Annahme von Appellationen erhalten.
Wahrscheinlich bedarf er für die rechte Ausübung seiner Pflicht der

Unterstützung eines beträchtlichen Verwaltungsapparates. Dieser
sollte aber nicht der jetzigen Kurie nachgebildet werden, sondern eine
klare Struktur von Verantwortlichkeit gegenüber der weiteren Kirche
aufweisen. Ohne eine gewisse derartige Zentrale dürfte eine Weltkirche

erfahrungsgemäss nicht auskommen. Sie könnte dazu dienen
sicherzustellen, dass die Funktionen des Primas sich innerhalb der
vereinbarten Grenzen halten. Bezüglich dieser Zentrale ist es jedoch
wichtig, dass das Prinzip der Subsidiarität sorgfältig beachtet wird.
Das heisst, dass keine Angelegenheiten, die auf einer niederen Stufe

angemessen behandelt werden können, auf eine höhere weitergezogen
werden sollen, und schon gar nicht durch den Primas selbst.

15. Vom universalen Primas war hier in dem Sinn die Rede, dass er
für den Dienst an der Einheit, Wahrheit und Liebe der ganzen Kirche
da zu sein hat. Es ist wichtig, dass man ihn nicht für das einzige Organ
zur Förderung dieser Ziele hält. Jedes Glied und jeder Teil der Kirche
sind dafür mitverantwortlich. Der Primat sollte nicht nur im
Zusammenhang mit dem ordinierten Amt gesehen werden, sondern auch im

10



Zusammenhang mit der Schrift, den Glaubensbekenntnissen, den
Sakramenten und anderen Gnadenmitteln, die alle die Kirche erhalten
und aufbauen. «Die Kirche als eine göttliche Wirklichkeit und
Erstlingsfrucht des Reiches Gottes transzendiert unsere gegenwärtige
endliche Wirklichkeit. Gleichzeitig hat sie, indem sie eine menschliche
Institution und Organisation ist, teil an all den Vieldeutigkeiten und
Schwächen der menschlichen Situation. Sie bedarf zu jeder Zeit der
Reform und Erneuerung. Zusammen mit anderen Christen haben

(wir) den gemeinschaftlichen Charakter der Kirche in einer Zeit der
Einsamkeit und Entfremdung wiederentdeckt. Die Kirche lebt in
«Koinonia» und ist eine Gemeinschaft, in der alle Glieder, ordiniert
oder Laien, ihre Gaben zum Leben des Ganzen beitragen.»

Anmerkung: Wir haben für den obigen Text in weitem Umfang die Erklärung

der anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz vom April 1980 in
Trier und die Arbeit einer ähnlichen Konferenz vom September 1982 in Wien
herangezogen. Die verfügbare Zeit erlaubte es nicht, das Thema der Unfehlbarkeit

zu diskutieren, wie es die Wiener Konferenz angeregt hatte.
Das Zitat in Abschnitt 7 fasst die Ergebnisse einer Gemeinsamen Kommission

der Provinzialsynode von Canterbury zusammen, die eingesetzt wurde,
um die Stellung der Laien bei der Leitung der Kirche historisch und theologisch

zu untersuchen. Die Kommission legte ihren Bericht 1902 vor, und er
wurde 1952 nachgedruckt. Das Zitat in Abschnitt 15 ist in leicht veränderter
Form entnommen aus: Anglikanisch-Lutherische Europäische Kommission,
Bericht Helsinki, August/September 1982, Absatz 47-48 (Lutherischer
Weltbund, Genf, 1983).

fMarinus Kok
emeritierter Erzbischof von Utrecht

fEric Cicestr. (Dr. Eric Kemp)
Bischof von Chichester

(Übersetzung des englischen Textes durch U. von Arx)

II



Ein Nachwort zur Entstehung des Textes

Die anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenzen, die seit dem
17. Internationalen Altkatholikenkongress in Rheinfelden 1957 in
mehr oder weniger regelmässigen Abständen in England oder auf dem

Kontinent stattfinden, sind seit 1977 mit der Frage nach der «Autorität

in der Kirche» konfrontiert gewesen. Die Thematik war gegeben
durch die sog. Venedig-Erklärung über «Authority in the Church» (in
der Folge als «Authority in the Church I» gezählt), die 1976 im Rahmen

der Arbeit der Anglikanisch-Römisch-katholischen Internationalen

Kommission (ARCIC) veröffentlicht wurde und als Momente des

ganzen Komplexes, wie in der Kirche Autorität begründet und ausgeübt

wird, die Schrift, die Geisterfahrung der Gläubigen, die Autorität
des Amtes, der Kirche als koinonia, der Konzile, sowie besonderer
Bischofssitze als Primate im Metropolitan- und Patriarchatsverband und
schliesslich auch für die universale Kirche namhaft machte. Damit
sind Punkte genannt, die in der Zuspitzung auf die Primatsfrage auch

für die altkatholischen Kirchen und ihr Verhältnis zur Kirche von
Rom nach wie vor von theologischer Aktualität sind.

Die Theologenkonferenz in Chichester 1977 konnte auf das Dokument

allerdings nur am Rand eingehen, da die Frage der Frauenordination

- auf dem Hintergrund anglikanischer Anfragen und Vorstösse
und der Erklärung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

vom Dezember 1976 - die Priorität hatte (vgl. IKZ 67, 1911,
195 f). Hingegen befasste sich die Theologenkonferenz in der Abtei
St. Matthias in Trier (14.-17. August 1980) eingehend mit der
Autoritätsthematik. Es nahmen - unter der Führung des Bischofs von
Chichester, E.Kemp D.D. - 12 Anglikaner teil, welche (erstmals mit
Unterstützung des Standing Committee of the Anglican Consultative
Council) die Kirchen von England, Irland, Kanada, Schottland,
Uganda, der USA und von Wales und damit ein international breiteres

Segment der weltweiten anglikanischen Kirchengemeinschaft als

bis anhin üblich vertraten. Die altkatholische Delegation wurde vom
Erzbischof von Utrecht, M.Kok, angeführt und umfasste Bischof
G.A. van Kleef (Haarlem), Bischof J.Brinkhues (Bonn), Pfr.Dr.
M. Parmentier (Haarlem), Pfr. D. Kniese (Frankfurt), Prof.Dr.
Chr.Oeyen (Bonn), Prof.Dr. H.Aldenhoven (Bern) und Pfr.Dr.
G. Dolezal (Klagenfurt). Nach einem einführenden Referat von Rev.

I.Cundy, London, über «The Place of Authority in Religious Belief»
referierten je ein anglikanischer und ein altkatholischer Teilnehmer

12



über die Themen «Die biblische Sicht der Autorität und die Autorität
der Bibel» (altkatholischerseits H.Aldenhoven), «The Authority of
Councils» (M. Parmentier), «Das Verhältnis von Bischof, Klerus und
Laien hinsichtlich der Autorität (in der Kirche)» (Chr. Oeyen) und
«Autorität in einer gespaltenen Kirche» (Thesen von Chr. Oeyen). Die
Konferenz verabschiedete eine (unveröffentlichte) «Gemeinsame
Erklärung», die einige Schlussfolgerungen aus den Referaten und den
anschliessenden Diskussionen festhielt und aus der auch verschiedene

Aussagen in den gemeinsamen Text von 1985 übernommen wurden.
Zwei Jahre später versammelte sich im Vorfeld des 23. Internationalen

Altkatholikenkongresses eine weitere Theologenkonferenz in Wien

(2.-7. September 1982), an der - wiederum angeführt von Bischof
E. Kemp von Chichester - 10 anglikanische Vertreter der Kirchen von
England, Irland, der USA und Wales teilnahmen. Auf altkatholischer
Seite waren anwesend: der Bischof von Haarlem, G.A. van Kleef (als
Co-Präsident), Erzbischof emer. M.Kok (Donkerbroek), Bischof
L.Gauthier (Bern), Bischof emer. Prof.Dr. M.Rode (Warschau),
Prof.Dr. J. Visser (Utrecht), Dekan E.Nickel (Freiburg i. Br.),
D.Schuld (Bonn), Prof.Dr. K.Stalder (Bern), Pfr.Dr. G.Dolezal
(Klagenfurt), Pfr. Dr. E. Kreuzeder (Wien), Very Rev. S. Skrzypek (New
York) und Msgr. Dr. W. Wysoczahski (Warschau). Es lagen zum
selben Thema «Autorität in der Kirche» drei Dokumente vor, die nach
einer kurzen Einführung als Diskussionsgrundlage dienten: a) die sog.
Windsor-Erklärung «Authority in the Church II» der ARCIC, die
1981 erarbeitet und mit dem Schlussbericht der genannten Kommission

1981 veröffentlicht wurde; der Text bietet eine Untersuchung
jener Differenzen, die in der Venedig-Erklärung «Authority in the
Church I» von 1976 hinsichtlich der päpstlichen Autorität noch bestehen

blieben2; b) die Erklärung der altkatholischen Bischöfe zum
18. Juli 1970: Der Primat in der Kirche (IKZ 60, 1970, 57-59); c) der
von Prof.Dr. P.Amiet mit Billigung der offiziellen Gesprächskommission

der Christkatholischen und der Römisch-katholischen Kirche der
Schweiz verfasste Text «Ortskirche - Universalkirche, Amt und
Bezeugung der Wahrheit» (IKZ 72, 1982, 33-45), der einen weitgehen-

2 Der Schlussbericht der Anglikanisch-Römisch-katholischen Internationalen

Kommission mit allen seit 1968 verabschiedeten Texten ist in deutscher
Übersetzung zugänglich in: Dokumente wachsender Übereinstimmung -
Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf
Weltebene 1931-1982, hrsg. von H.Meyer, H.J.Urban, L.Vischer, Paderborn/
Frankfurt 1983, 127-190.

13



den Konsens im Verständnis von Kirche, Amt und Unfehlbarkeit als

dem ekklesiologischen Ort der ausgeklammerten eigentlichen
Kontroversfrage (Primat und Unfehlbarkeit des Papstes in der Definition von
1870) wiedergibt.

In einem nicht zur Veröffentlichung bestimmten Schlussbericht
«Aide-Mémoire und Empfehlungen der anglikanisch-altkatholischen
Theologenkonferenz» wird festgehalten, dass die Teilnehmer dem
Text «Authority in the Church II» in grossen Teilen zustimmen könnten,

zumal der Begriff der koinonia als Ausgangspunkt des Nachdenkens

über die verschiedenen Formen von Autorität und als Ziel ihrer
Ausübung in der Kirche gewählt worden sei. Schwierigkeiten bietet
nach wie vor das Verständnis der Konzeption eines ins divinum.
Zurückgewiesen wird der Absatz 20, wonach es für die Reichweite der
universalen Jurisdiktion des Papstes nur moralische Grenzen statt
kanonisch formulierter Bedingungen gebe, welche die konziliare Struktur

der Kirche als Ganzes sicherten. Nötig erachtet man weitergehende

Präzisierungen der dem universalen Primat beigelegten Gabe
der Wahrheitserkenntnis und der Lehre.

Zum dritten Mal beschäftigte die Autoritätsthematik die Theologenkonferenz,

die auf Einladung von Bischof E.Kemp im Theological
College in Chichester(6.-1 O.August 1985) stattfand. Die anglikanische
Delegation umfasste 12 Vertreter der Kirchen von England, Kanada,
der USA und von Wales, die altkatholische - angeführt vom emeritierten

Erzbischofvon Utrecht, M.Kok - 13 Teilnehmer: Rt. Rev. J. Nie-
minski (Toronto), Rt. Rev. J. Swantek (Buffalo), Weihbischof Dr.
W. Wysoczahski (Warschau), Dr. M. Parmentier (Hilversum), B. Wirix
(Louvain), Dekan E. Nickel (Freiburg i. Br.), Pfr. W. Perquy (Saarbrük-
ken), Vikar D.Schuld (z.Z. Henfield, West Sussex), Pfr.Dr. U. von
Arx (Hellikon), Pfr. Dr. G. Dolezal (Klagenfurt), Rev. Senior S. Skrzypek

(New York), Pfr. R. Dabrowski (Warschau). Eine relativ starke

Gruppe stellten dabei die anglikanischen (unter ihnen Bischof H.
Robinson, Buffalo) und die altkatholischen Vertreter der North American
Working Group of the International Anglican-Old Catholic Theological

Conference, die von der amerikanischen Episkopalkirche und der
kanadischen Kirche einerseits und der polnisch-katholischen
Nationalkirche in den USA und in Kanada gebildet worden war, um auf die
Lage zu reagieren, die dadurch entstanden war, dass die Polish National

Catholic Church 1978 das Interkommunionsabkommen mit der

Episkopalkirche - nach deren Ordination von Frauen - suspendiert
hatte. An einem Abend wurde denn auch über die bisherige Klimaver-

14



besserung zwischen beiden Seiten orientiert, zudem auch über Schritte
kirchlich-sakramentaler Annäherung zwischen der Episkopalkirche
und drei lutherischen Kirchen in den USA (Rev. Prof. Dr. R. Wright,
New York) sowie zwischen der Altkatholischen Kirche und der
Evangelischen Kirche in Deutschland (E. Nickel).

Das Hauptgewicht der Konferenz lag aber, wie gesagt, beim
Autoritätsthema. Bischof E. Kemp referierte über «The Ministry in the New
Testament and the Early Church» (Korreferat: M. Parmentier), und U.

von Arx verlas einen Text des verhinderten Prof. Dr. K. Stalder (Bern):
«Apostolic Sucession and Authority» (Korreferat: I.Cundy, Durham).
Die anglikanischen und altkatholischen Mitglieder der erwähnten
nordamerikanischen Arbeitsgruppe legten je einen Text über den
Primat in der Kirche vor, wobei sich die Altkatholiken neben der IBK-
Erklärung von 1970 auch auf den Hirtenbrief der altkatholischen
Bischöfe von Holland aus dem Jahre 1970 und auf die Ansprache von
Erzbischof A.J.Glazemaker an Papst Johannes Paul IL im Mai 1985

stützten. Von Prof. Dr. J. Visser (Utrecht), der ebenfalls verhindert war,
lagen Thesen zu «Authority in the Church» vor.

Aufgrund der gewalteten Diskussion und der beiden Schlusserklärungen

von Trier und Wien legte Bischof Kemp (dem für seinen Einsatz

in nächtlicher Arbeit zu danken ist) einen ersten Entwurf einer
gemeinsamen Erklärung vor, die nach eingehender Beratung und trotz
einigen altkatholischen Bedenken schliesslich die Gestalt gefunden
hat, wie sie oben abgedruckt worden ist. Sie ist kein offizielles Dokument,

das die beiden Kirchen bindet, aber sie liegt den Kirchenleitungen,

den Theologen und allen interessierten Kreisen zur Stellungnahme

vor. Sie bezeugt, dass die anglikanischen und die altkatholischen

Kirchen, trotz bestehender Spannungen, willens und fähig sind,
gemeinsame Schritte auf einem Weg zu gehen, dessen Ziel die
Gemeinschaft aller in der einen heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche ist.

U. von Arx

15


	Autorität und Primat in der Kirche

