Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 80 (1990)

Heft: 1

Artikel: Autoritat und Primat in der Kirche
Autor: Kok, Marinus / Kemp, Eric / Arx, U. von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Autoritit und Primat in der Kirche *

Gemeinsame Erkldrung der anglikanisch-altkatholischen Theologen-
konferenz vom 6.—10. August 1985 in Chichester

1. Das geschaffene All ist das Werk der Liebe Gottes, und seine Exi-
stenz hat den Sinn, in freudigem Eingehen auf diese Liebe Gott zu
verherrlichen. Da der Mensch Gottes Liebe ausschlug, sandte Gott
der Vater seinen Sohn Jesus Christus in die Welt, um uns mit sich zu
versohnen und um die Erl6sten in der einen Herde, welche die Kirche
Christi ist, zu sammeln. An Pfingsten wurde der Heilige Geist zu In-
spiration und Heiligung auf die Kirche gesandt. In der Kraft des Gei-
stes wurde die Kirche ausgesandt, um das Vers6hnungswerk Christi
den Volkern zu bringen.

2. Der auferstandene und erhohte Herr machte sein Volk zu «einem
auserwihlten Geschlecht, einer koniglichen Priesterschaft, einem hei-
ligen Stamm» (1. Petr 2,9). Alle Getauften sind Glieder an seinem
Leib, geweiht zu seinem Dienst. Sie iiben ihr Priestertum aus durch
Gebet und Danksagung, wenn sie sich zur Eucharistiefeier versam-
meln, und durch ihr Zeugnis in Leben und Wort, und sie tun in all
dem die Frohbotschaft des Heils kund. Es ist ihre Berufung, der Welt
Gott zu verkiinden, sich menschlicher Not in jeder Form anzunehmen
und die Welt dahinzubringen, dass sie Gott verehrt und ihm dient.

3. In der Kirche hat jedes Glied eine Berufung und ein Amt. Das
Amt des Hauptes setzt sich fort durch die Glieder seines Leibes, so
dass gegenseitiges Dienen in Liebe als Christi ureigenstes Leben in
seinen Gliedern zu verstehen ist. Geistliche Gaben befdhigen, andern
so zu dienen, dass sich in dem, was dabei gesagt und getan wird, die
Gnade Christi dussert und mitteilt und dabei sowohl die Person, die
thr Amt ausiibt, als auch den ganzen Leib auferbaut. In diesem Sinn
ist die Kirche eine charismatische Gemeinschaft, in der alle einander
in der Kraft des Heiligen Geistes dienen.

4. In der Kirche gibt es ein besonderes Amt des Wortes und der Sa-
kramente, das besteht, um der Kirche — und durch sie der ganzen
Menschheit — zu dienen in Gottesdienst, Mission, Unterweisung, Seel-
sorge und Forderung von Gemeinschaft und Einheit. Obwohl dieses
Amt in der Ortskirche (Bistum) wurzelt, ist es potentiell universal, da

* Wegen eines Versehens erscheint der Ende 1985 fertiggestellte Text erst
jetzt. (Anm. der Red.)



es dafiir verantwortlich ist, die Katholizitdt, Apostolizitdt und Einheit
nicht nur der eigenen, sondern aller Ortskirchen zu bezeugen und zu
bewahren. Unsere Kirchen glauben beide, dass sich dieses Amt vom
Auftrag Christi an seine Apostel herleitet und dass es noch in neute-
stamentlicher Zeit die Form des dreigliedrigen Amtes von Bischof,
Presbyter und Diakon angenommen hat. Es gehort fiir uns, zusammen
mit dem Kanon der Schrift, den Glaubensbekenntnissen und den Sa-
kramenten, zur Kirche, wie sie (von Gott) gegeben ist.

5. Autoritdt! besteht in der Kirche als ein Dienst. Christus hat vom
Vater die hochste Autoritét erhalten. Er gibt der Welt die volle Wahr-
heit iiber Gott und seinen Willen fiir die Menschen. Seine Autoritit
hat nicht die Gestalt irdischer Macht, sondern zeigt sich im Dienen, in
der Hingabe seines Lebens. Er erzwingt nicht Glauben, sondern sucht
Glauben als eine Antwort, die Umkehr, Verstehen und Gehorsam in
sich schliesst. Unter der Fithrung des Heiligen Geistes nimmt die
christliche Gemeinschaft die Bibel als die einzigartige und autoritative
Urkunde der in Christus erfiillten Offenbarung Gottes an und bezeugt
selber den lebendigen Christus.

6. Autoritdt ist, wie auch andere Gaben, in der Kirche dafiir da,
«um die Heiligen fiir die Erfiillung ihres Dienstes zu riisten, fiir den
Aufbau des Leibes Christi» (Eph 4,12). Das muss die Erhaltung der
Wahrheit und die Hinfiihrung der Kirche in ein wachsendes Verstind-
nis fiir sie einschliessen, wie auch die Formen administrativer und dis-
ziplindrer Autoritdt, die notig sind, damit eine Gemeinschaft leben
und gemeinsam handeln kann. Dabei darf man aber nie vergessen,
dass das Evangelium uns lehrt, dass Autoritdt im Geist des Dienens
und nicht des Herrschens auszuiiben ist.

7. Wir stimmen hinsichtlich der Ausiibung von Autoritit in der Kir-
che folgender Aussage zu: «Theologie rechtfertigt und Geschichte be-
weist, dass die entscheidende Autoritdt und das Recht zu gemeinsa-
mer Aktion dem ganzen Leib, der Kirche, zukommt und dass die Zu-
sammenarbeit von Klerus und Laienschaft in Sachen Kirchenleitung
und Zucht zum wahren Ideal der Kirche gehort.» Die Spaltungen in
der Christenheit bereiten der Kirche ernste Schwierigkeiten bei ihren
Entscheidungen iiber wichtige Fragen von Lehre und Praxis. Sie sind
dem rechten Austausch von Erfahrungen und Auffassungen hinder-

! Anmerkung des Ubersetzers: Obwohl das englische «authority» im Deut-
schen gelegentlich mit «Vollmacht» oder «(iibertragene) Amtsbefugnis» zu
iibersetzen wire, wird hier stets das Wort « Autoritdt» gebraucht, damit der Le-
ser die Logik des englisch konzipierten Textes besser nachvollziehen kann.

6



lich und beeintrachtigen die sakramentalen Beziehungen, die zwi-
schen ithnen bestehen sollten. Dennoch besteht die Autoritdt Christi in
den getrennten Kirchen immer noch, und jeden Tag sind in seinem
Namen Entscheidungen zu treffen. Bei wichtigeren Angelegenheiten
allerdings sollte keine Ortskirche nur fiir sich und ohne ernsthafte Be-
ratungen mit andern Kirchen handeln.

8. Beim Zustandekommen solcher Entscheidungen hat das Urteil
der Konzile stets einen besonderen Platz eingenommen. Das bedeutet
nicht, dass jede Entscheidung eines jeden Konzils richtig ist. Durch
die nachtrigliche Rezeption bekriftigt die Kirche, dass ein Konzil die
Wahrheit geschiitzt hat, und anerkennt, dass seine Bestimmungen mit
der Schrift tibereinstimmen. Unsere Traditionen schreiben beide den
dogmatischen Bestimmungen der ersten vier 6kumenischen Konzile
besondere Bedeutung und verbindliche Autoritdt zu. Die Altkatholi-
ken halten die iibrigen drei 6kumenischen Konzile der Kirche vor der
Spaltung von Osten und Westen fiir ebenso verbindlich. Der anglika-
nische Standpunkt ist weniger klar, aber dies bildet keine grossere
Schwierigkeit zwischen den altkatholischen und anglikanischen Kir-
chen.

9. Das ordinierte Amt hat eine besondere Verantwortung in der
Ausiibung der Aufsicht und Leitung in der Kirche und ist mit der Au-
toritdt, die diese Verantwortung erfordert, betraut. Im besonderen sind
die Bischofe als Vorsteher der Ortskirchen und als Trager der Fiille
des Amtes in beiden unseren Traditionen anerkannt als Wéchter des
kirchlichen Glaubens, als Lehrer, Hirten und Leiter und als Diener an
der Einheit der Kirche. In der frithen Kirche waren die Konzile zwar
grosstenteils Bischofsversammlungen, aber dies muss in erster Linie so
verstanden werden, dass die Bischofe als Vorsteher der Ortskirchen
teilnahmen. Leichtere Kommunikationsmoglichkeiten und ein volle-
res Verstindnis der Natur des koniglichen Priestertums fiihrten zur
Schaffung von Synoden, an denen neben den Bischofen auch der iib-
rige Klerus und die Laienschaft vertreten sind. Es ist eine Frage weite-
rer Erorterung, welche Bedeutung in solchen Versammlungen der Be-
schlussfassung mittels Abstimmungen zukommt und wie dies in bezug
auf die Bildung eines gesamtkirchlichen Konsensus zu verstehen ist.
In der anglikanischen Gemeinschaft als ganzem gibt es kein Organ,
dem allein Entscheidungsautoritit zukommt. Die Autoritét ist verteilt
zwischen der Versammlung der Primasse, der Lambeth-Konferenz,
dem Anglikanischen Konsultativrat, sowie den Synoden, Konzilen
und Konventen der verschiedenen Kirchenprovinzen. Im grossen und



ganzen haben die letztgenannten Gruppierungen rechtlich bindende
Autoritit, die andern moralische oder beratende Autoritét.

10. In fast allen Kirchenprovinzen der anglikanischen Gemein-
schaft ist den Bischofen gegeniiber Synodalbeschliissen, welche die
Lehre betreffen, eine besondere Verantwortung vorbehalten. Fiir die
Altkatholiken ist es die Internationale Bischofskonferenz, die sich zu
Fragen von Glauben und Sitte autoritativ dussert, vorausgesetzt dass
ihre Entscheidungen nach Beratung mit den jeweiligen Nationalkir-
chen getroffen und von ihnen gebilligt werden.

11. In beiden Kirchen werden die Ortsbischéfe hinsichtlich ihrer bi-
schoflichen Autoritdt grundsdtzlich als einander gleichgestellt be-
trachtet. Trotzdem gibt es in beiden Kirchen auch einige Bischofe, die
anerkanntermassen eine Autoritdt besitzen, die iiber ihr eigenes Bi-
stum hinausreicht. Verschiedene Titel wie Erzbischof, Metropolit, Er-
ster Bischof, Vorsitzender Bischof oder Primas werden zu ihrer Be-
zeichnung gebraucht. In einigen Fillen rithrt diese Verantwortung aus
ferner Vergangenheit her, in anderen wird sie in einer geschriebenen
Verfassung anerkannt oder iibertragen und festgelegt. Beide Kirchen
sind daher vertraut mit der Vorstellung eines Bischofs, der besondere
Beziehungen zu anderen Bischofen hat und eine Verantwortung, die
sich iiber die Grenzen seines eigenen Bistums erstreckt. In der Ent-
wicklung unserer beiden Kirchen scheint ein gewisses Bediirfnis nach
einem Bischof verspiirt worden zu sein, der ein Brennpunkt der Ein-
heit ist und Sorge fiir das Ganze triagt. Im Fall der Utrechter Union
nimmt diese Stellung der Erzbischof von Utrecht ein, der — obwohl
primus inter pares — dennoch als Vorsitzender der Internationalen Bi-
schofskonferenz eine Verantwortung fiir die Einheit und das Wohler-
gehen der ganzen Union hat. In der anglikanischen Gemeinschaft
nimmt der Erzbischof von Canterbury eine etwas dhnliche Stellung
ein, ihr Einfluss hat allerdings in diesem Jahrhundert stark zugenom-
men und schliesst eine besondere Autoritdt gegeniiber gewissen Kir-
chen der Gemeinschaft ein.

12. Diese Erfahrung legt nahe, dass etwas Ahnliches der geeignete
Brennpunkt weltweiter Einheit bilden konnte, nun da die verschiede-
nen getrennten Teile der Kirche aufeinanderzukommen. Da wir uns
auf Einheit mit den orthodoxen Kirchen und mit der rémisch-katholi-
schen Kirche hinbewegen, ist es auch klar, dass die besondere Stel-
lung der alten Patriarchatssitze beriicksichtigt werden muss, unter de-
nen der Bischofssitz von Rom aufgrund alter Tradition und der Be-
stimmung zweier 6kumenischer Konzile der erste ist. Die Art und



Weise, wie der romische Bischofssitz zu dieser Stellung kam, ist in der
Erkldrung der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz von
1970 gut beschrieben: «Geschichtlich tritt schon frith die rodmische
Gemeinde mit ihren Bischdfen im Gemeinschaftsleben der ganzen
Kirche hervor, mitbestimmt durch die Verehrung der Mértyrerapostel
Petrus und Paulus und die Vorrangstellung der Hauptstadt des Welt-
reiches. Erst nach und nach verbindet sich damit die Berufung auf die
besondere Stellung des Petrus und auf die Petrus-Stellen des Neuen
Testamentes fiir den Ehrenvorrang des romischen Bischofs.» Ahnlich
sagt auch die Anglikanisch—-Romisch-katholische Internationale Kom-
mission in ihrer zweiten Erklarung zur Frage der Autoritit in der Kir-
che (1981): «Die Kirche von Rom, der Stadt, in der Petrus und Paulus
lehrten und das Martyrium erlitten, wurde allméhlich als Inhaberin ei-
ner besonderen Verantwortung unter den Kirchen anerkannt; in ihrem
Bischof sah man den Tréger eines besonderen Dienstes an der Einheit
der Kirchen und an der Treue zum apostolischen Erbe; die Funktio-
nen, die er damit unter seinen Mitbischofen ausiibte, sah man in Ana-
logie zu den Petrus zugeschriebenen, dessen Nachfolger der Bischof
von Rom zu sein beanspruchte.» Die Wendung «Triger eines beson-
deren Dienstes an der Einheit der Kirchen und an der Treue zum apo-
stolischen Erbe; die Funktionen, die er damit unter seinen Mitbischo-
fen ausiibte, sah man in Analogie zu den Petrus zugeschriebenen, des-
sen Nachfolger der Bischof von Rom zu sein beanspruchte.» Die
Wendung «Trédger eines besonderen Dienstes an der Einheit der Kir-
chen und an der Treue zum apostolischen Erbe» ist vergleichbar mit
derjenigen in der Erkldrung der Internationalen Bischofskonferenz:
«insofern ... als sie (d.h. die Ausiibung des Primates) dazu dient, die
ganze Kirche in der Wahrheit und in der Liebe zu festigen.» Diese
und andere, schon vermerkte dhnliche Auffassungen scheinen nahezu-
legen, dass beide Kirchen im Bischofssitz von Rom einen Universal-
primat, der den Dienst an der Einheit und Kontinuitédt der ganzen Kir-
che in Wahrheit und Liebe zum Ziel hat, anerkennen konnten.

13. Es ist uns wohl bewusst, dass der romische Primat sich iiber die
Jahrhunderte hinweg aus dieser einfachen Konzeption zu einer zen-
tralistischen Autoritit entwickelt hat, die beansprucht, von Gott einge-
setzt zu sein (jure divino) und die Vollmacht zu haben, in jedem Bi-
stum direkt einzugreifen, die Bischofe zu ernennen und ihre Autoritét
einzuschranken (Jurisdiktion), sowie in Glaubensfragen fiir alle Chri-
sten verbindlich zu entscheiden (Infallibilitdt). Keine unserer Kirchen
konnte den pépstlichen Primat so annehmen, wie er zur Zeit durch

9



den romischen Bischofssitz ausgelegt und ausgeiibt wird, obwohl wir
uns bewusst sind, dass viele Romisch-Katholiken, Bischofe, Priester
und Laien, grossere Anderungen im Sinn einer Verminderung pépstli-
cher Macht sehen moéchten. Es stellt sich daher die Frage, ob ein Uni-
versalprimat des romischen Bischofssitzes mdoglich ist ohne einen
grossen Teil jener Befugnisse, die er im Lauf der Jahrhunderte an sich
gezogen hat. Das diirfte nur dann der Fall sein, wenn die Autoritit,
die ein solcher Primas auszuiiben hat, in sorgféltiger Abgrenzung defi-
niert wird und verfassungsmaéssig dafiir gesorgt ist, dass er in einem
konzilidren Rahmen und in Kollegialitit mit den anderen Bischofen
handeln muss — eingedenk des Umstandes, dass die hochste Autoritét
einem okumenischen Konzil zukommt. Es wire ein Zeichen der Be-
reitschaft der romischen Kirche, in dieser Richtung zu gehen, wenn
aus der jetzigen Bischofssynode etwas viel Wirksameres und Einfluss-
reicheres im Leben der Kirche gemacht wiirde (als bisher).

14. Wir anerkennen, dass der universale Primas, soll er nicht bloss
ein Zeichen der Einheit sondern auch fahig sein, Einheit, Wahrheit
und Liebe zu erhalten, sowohl die Verpflichtung haben muss, zu ge-
wissen Zeiten und unter bestimmten Umstdnden Bischofsversamm-
lungen und Konzile einzuberufen, als auch das Recht, dies zu tun,
wenn er es fiir notwendig erachtet. Er mag auch ein klar definiertes
und beschrinktes Recht auf Annahme von Appellationen erhalten.
Wahrscheinlich bedarf er fiir die rechte Ausiibung seiner Pflicht der
Unterstiitzung eines betrdchtlichen Verwaltungsapparates. Dieser
sollte aber nicht der jetzigen Kurie nachgebildet werden, sondern eine
klare Struktur von Verantwortlichkeit gegeniiber der weiteren Kirche
aufweisen. Ohne eine gewisse derartige Zentrale diirfte eine Weltkir-
che erfahrungsgemaéss nicht auskommen. Sie konnte dazu dienen si-
cherzustellen, dass die Funktionen des Primas sich innerhalb der ver-
einbarten Grenzen halten. Beziiglich dieser Zentrale ist es jedoch
wichtig, dass das Prinzip der Subsidiaritidt sorgféltig beachtet wird.
Das heisst, dass keine Angelegenheiten, die auf einer niederen Stufe
angemessen behandelt werden kdnnen, auf eine hohere weitergezogen
werden sollen, und schon gar nicht durch den Primas selbst.

15. Vom universalen Primas war hier in dem Sinn die Rede, dass er
fiir den Dienst an der Einheit, Wahrheit und Liebe der ganzen Kirche
da zu sein hat. Es ist wichtig, dass man ihn nicht fiir das einzige Organ
zur Forderung dieser Ziele hilt. Jedes Glied und jeder Teil der Kirche
sind dafiir mitverantwortlich. Der Primat sollte nicht nur im Zusam-
menhang mit dem ordinierten Amt gesehen werden, sondern auch im

10



Zusammenhang mit der Schrift, den Glaubensbekenntnissen, den Sa-
kramenten und anderen Gnadenmitteln, die alle die Kirche erhalten
und aufbauen. «Die Kirche als eine gottliche Wirklichkeit und Erst-
lingsfrucht des Reiches Gottes transzendiert unsere gegenwirtige end-
liche Wirklichkeit. Gleichzeitig hat sie, indem sie eine menschliche In-
stitution und Organisation ist, teil an all den Vieldeutigkeiten und
Schwichen der menschlichen Situation. Sie bedarf zu jeder Zeit der
Reform und Erneuerung. Zusammen mit anderen Christen haben
(wir) den gemeinschaftlichen Charakter der Kirche in einer Zeit der
Einsamkeit und Entfremdung wiederentdeckt. Die Kirche lebt in
«Koinonia» und ist eine Gemeinschaft, in der alle Glieder, ordiniert
oder Laien, ihre Gaben zum Leben des Ganzen beitragen.»

Anmerkung: Wir haben fiir den obigen Text in weitem Umfang die Erkla-
rung der anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenz vom April 1980 in
Trier und die Arbeit einer dhnlichen Konferenz vom September 1982 in Wien
herangezogen. Die verfiigbare Zeit erlaubte es nicht, das Thema der Unfehl-
barkeit zu diskutieren, wie es die Wiener Konferenz angeregt hatte.

Das Zitat in Abschnitt 7 fasst die Ergebnisse einer Gemeinsamen Kommis-
sion der Provinzialsynode von Canterbury zusammen, die eingesetzt wurde,
um die Stellung der Laien bei der Leitung der Kirche historisch und theolo-
gisch zu untersuchen. Die Kommission legte ihren Bericht 1902 vor, und er
wurde 1952 nachgedruckt. Das Zitat in Abschnitt 15 ist in leicht verdnderter
Form entnommen aus: Anglikanisch-Lutherische Europédische Kommission,
Bericht Helsinki, August/September 1982, Absatz 47-48 (Lutherischer Welt-
bund, Genf, 1983).

+ Marinus Kok
emeritierter Erzbischof von Utrecht

 Eric Cicestr. (Dr. Eric Kemp)
Bischof von Chichester

(Ubersetzung des englischen Textes durch U. von Arx)

11



Ein Nachwort zur Entstehung des Textes

Die anglikanisch-altkatholischen Theologenkonferenzen, die seit dem
17. Internationalen Altkatholikenkongress in Rheinfelden 1957 in
mehr oder weniger regelméssigen Abstdnden in England oder auf dem
Kontinent stattfinden, sind seit 1977 mit der Frage nach der «Autori-
tidt in der Kirche» konfrontiert gewesen. Die Thematik war gegeben
durch die sog. Venedig-Erklarung iiber «Authority in the Church» (in
der Folge als «Authority in the Church I» gezéhlt), die 1976 im Rah-
men der Arbeit der Anglikanisch—Romisch-katholischen Internationa-
len Kommission (ARCIC) veroffentlicht wurde und als Momente des
ganzen Komplexes, wie in der Kirche Autoritdt begriindet und ausge-
iibt wird, die Schrift, die Geisterfahrung der Glaubigen, die Autoritit
des Amtes, der Kirche als koinonia, der Konzile, sowie besonderer Bi-
schofssitze als Primate im Metropolitan- und Patriarchatsverband und
schliesslich auch fiir die universale Kirche namhaft machte. Damit
sind Punkte genannt, die in der Zuspitzung auf die Primatsfrage auch
fiir die altkatholischen Kirchen und ihr Verhiltnis zur Kirche von
Rom nach wie vor von theologischer Aktualitét sind.

Die Theologenkonferenz in Chichester 1977 konnte auf das Doku-
ment allerdings nur am Rand eingehen, da die Frage der Frauenordi-
nation — auf dem Hintergrund anglikanischer Anfragen und Vorstdsse
und der Erkldrung der Internationalen Altkatholischen Bischofskon-
ferenz vom Dezember 1976 — die Prioritdt hatte (vgl. IKZ 67, 1977,
195f). Hingegen befasste sich die Theologenkonferenz in der Abtei
St. Matthias in Trier (14.—17. August 1980) eingehend mit der Autori-
titsthematik. Es nahmen - unter der Fiihrung des Bischofs von
Chichester, E.Kemp D.D. - 12 Anglikaner teil, welche (erstmals mit
Unterstiitzung des Standing Committee of the Anglican Consultative
Council) die Kirchen von England, Irland, Kanada, Schottland,
Uganda, der USA und von Wales und damit ein international breite-
res Segment der weltweiten anglikanischen Kirchengemeinschaft als
bis anhin iiblich vertraten. Die altkatholische Delegation wurde vom
Erzbischof von Utrecht, M.Kok, angefithrt und umfasste Bischof
G.A. van Kleef (Haarlem), Bischof J.Brinkhues (Bonn), Pfr.Dr.
M. Parmentier (Haarlem), Pfr. D.Kniese (Frankfurt), Prof.Dr.
Chr.Oeyen (Bonn), Prof.Dr. H.Aldenhoven (Bern) und Pfr.Dr.
G.Dolezal (Klagenfurt). Nach einem einfithrenden Referat von Rev.
I. Cundy, London, iiber «The Place of Authority in Religious Belief»
referierten je ein anglikanischer und ein altkatholischer Teilnehmer

12



iiber die Themen «Die biblische Sicht der Autoritdt und die Autoritit
der Bibel» (altkatholischerseits H.Aldenhoven), «The Authority of
Councils» (M. Parmentier), «Das Verhéltnis von Bischof, Klerus und
Laien hinsichtlich der Autoritidt (in der Kirche)» (Chr.Oeyen) und
«Autoritét in einer gespaltenen Kirche» (Thesen von Chr. Oeyen). Die
Konferenz verabschiedete eine (unvertffentlichte) «Gemeinsame Er-
klarung», die einige Schlussfolgerungen aus den Referaten und den
anschliessenden Diskussionen festhielt und aus der auch verschiedene
Aussagen in den gemeinsamen Text von 1985 iibernommen wurden.

Zwei Jahre spéter versammelte sich im Vorfeld des 23. Internationa-
len Altkatholikenkongresses eine weitere Theologenkonferenz in Wien
(2.-7.September 1982), an der — wiederum angefiihrt von Bischof
E.Kemp von Chichester — 10 anglikanische Vertreter der Kirchen von
England, Irland, der USA und Wales teilnahmen. Auf altkatholischer
Seite waren anwesend: der Bischof von Haarlem, G. A. van Kleef (als
Co-Prisident), Erzbischof emer. M.Kok (Donkerbroek), Bischof
L.Gauthier (Bern), Bischof emer. Prof.Dr. M.Rode (Warschau),
Prof.Dr. J.Visser (Utrecht), Dekan E.Nickel (Freiburg i.Br.),
D.Schuld (Bonn), Prof. Dr. K. Stalder (Bern), Pfr. Dr. G. Dolezal (Kla-
genfurt), Pfr. Dr. E.Kreuzeder (Wien), Very Rev. S.Skrzypek (New
York) und Msgr. Dr. W. Wysoczanski (Warschau). Es lagen zum sel-
ben Thema «Autoritit in der Kirche» drei Dokumente vor, die nach
einer kurzen Einfiithrung als Diskussionsgrundlage dienten: a) die sog.
Windsor-Erklarung «Authority in the Church II» der ARCIC, die
1981 erarbeitet und mit dem Schlussbericht der genannten Kommis-
sion 1981 veroffentlicht wurde; der Text bietet eine Untersuchung je-
ner Differenzen, die in der Venedig-Erklirung «Authority in the
Church I» von 1976 hinsichtlich der pdpstlichen Autoritidt noch beste-
hen blieben?; b) die Erkliarung der altkatholischen Bischofe zum
18.Juli 1970: Der Primat in der Kirche (IKZ 60, 1970, 57-59); c) der
von Prof. Dr. P. Amiet mit Billigung der offiziellen Gespriachskommis-
sion der Christkatholischen und der Romisch-katholischen Kirche der
Schweiz verfasste Text «Ortskirche — Universalkirche, Amt und Be-
zeugung der Wahrheit» (IKZ 72, 1982, 33-45), der einen weitgehen-

2 Der Schlussbericht der Anglikanisch—Romisch-katholischen Internationa-
len Kommission mit allen seit 1968 verabschiedeten Texten ist in deutscher
Ubersetzung zuginglich in: Dokumente wachsender Ubereinstimmung —
Sdmtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriche auf
Weltebene 1931-1982, hrsg. von H. Meyer, H.J. Urban, L. Vischer, Paderborn/
Frankfurt 1983, 127-190.

13



den Konsens im Verstindnis von Kirche, Amt und Unfehlbarkeit als
dem ekklesiologischen Ort der ausgeklammerten eigentlichen Kontro-
versfrage (Primat und Unfehlbarkeit des Papstes in der Definition von
1870) wiedergibt.

In einem nicht zur VeroOffentlichung bestimmten Schlussbericht
«Aide-Mémoire und Empfehlungen der anglikanisch—altkatholischen
Theologenkonferenz» wird festgehalten, dass die Teilnehmer dem
Text «Authority in the Church II» in grossen Teilen zustimmen kénn-
ten, zumal der Begriff der koinonia als Ausgangspunkt des Nachden-
kens iiber die verschiedenen Formen von Autoritdt und als Ziel ihrer
Ausiibung in der Kirche gewidhlt worden sei. Schwierigkeiten bietet
nach wie vor das Verstdndnis der Konzeption eines ius divinum. Zu-
riickgewiesen wird der Absatz 20, wonach es fiir die Reichweite der
universalen Jurisdiktion des Papstes nur moralische Grenzen statt ka-
nonisch formulierter Bedingungen gebe, welche die konzilidre Struk-
tur der Kirche als Ganzes sicherten. Nétig erachtet man weiterge-
hende Prizisierungen der dem universalen Primat beigelegten Gabe
der Wahrheitserkenntnis und der Lehre.

Zum dritten Mal beschéftigte die Autoritédtsthematik die Theologen-
konferenz, die auf Einladung von Bischof E.Kemp im Theological
College in Chichester (6.—10. August 1985) stattfand. Die anglikanische
Delegation umfasste 12 Vertreter der Kirchen von England, Kanada,
der USA und von Wales, die altkatholische — angefiihrt vom emeritier-
ten Erzbischof von Utrecht, M. Kok — 13 Teilnehmer: Rt. Rev. J. Nie-
minski (Toronto), Rt.Rev. J.Swantek (Buffalo), Weihbischof Dr.
W. Wysoczanski (Warschau), Dr. M. Parmentier (Hilversum), B. Wirix
(Louvain), Dekan E. Nickel (Freiburg i. Br.), Pfr. W. Perquy (Saarbriik-
ken), Vikar D.Schuld (z.Z. Henfield, West Sussex), Pfr.Dr. U. von
Arx (Hellikon), Pfr. Dr. G. Dolezal (Klagenfurt), Rev. Senior S.Skrzy-
pek (New York), Pfr. R.Dabrowski (Warschau). Eine relativ starke
Gruppe stellten dabei die anglikanischen (unter ihnen Bischof H. Rob-
inson, Buffalo) und die altkatholischen Vertreter der North American
Working Group of the International Anglican—-Old Catholic Theologi-
cal Conference, die von der amerikanischen Episkopalkirche und der
kanadischen Kirche einerseits und der polnisch-katholischen Natio-
nalkirche in den USA und in Kanada gebildet worden war, um auf die
Lage zu reagieren, die dadurch entstanden war, dass die Polish Natio-
nal Catholic Church 1978 das Interkommunionsabkommen mit der
Episkopalkirche — nach deren Ordination von Frauen — suspendiert
hatte. An einem Abend wurde denn auch iiber die bisherige Klimaver-

14



besserung zwischen beiden Seiten orientiert, zudem auch iiber Schritte
kirchlich-sakramentaler Anndherung zwischen der Episkopalkirche
und drei lutherischen Kirchen in den USA (Rev. Prof. Dr. R. Wright,
New York) sowie zwischen der Altkatholischen Kirche und der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland (E. Nickel).

Das Hauptgewicht der Konferenz lag aber, wie gesagt, beim Autori-
tatsthema. Bischof E. Kemp referierte iiber «The Ministry in the New
Testament and the Early Church» (Korreferat: M. Parmentier), und U.
von Arx verlas einen Text des verhinderten Prof. Dr. K. Stalder (Bern):
«Apostolic Sucession and Authority» (Korreferat: [. Cundy, Durham).
Die anglikanischen und altkatholischen Mitglieder der erwédhnten
nordamerikanischen Arbeitsgruppe legten je einen Text iiber den Pri-
mat in der Kirche vor, wobei sich die Altkatholiken neben der IBK-
Erkldarung von 1970 auch auf den Hirtenbrief der altkatholischen Bi-
schofe von Holland aus dem Jahre 1970 und auf die Ansprache von
Erzbischof A.J.Glazemaker an Papst Johannes Paul II. im Mai 1985
stiitzten. Von Prof. Dr. J. Visser (Utrecht), der ebenfalls verhindert war,
lagen Thesen zu «Authority in the Church» vor.

Aufgrund der gewalteten Diskussion und der beiden Schlusserkli-
rungen von Trier und Wien legte Bischof Kemp (dem fiir seinen Ein-
satz in ndchtlicher Arbeit zu danken ist) einen ersten Entwurf einer ge-
meinsamen Erkldrung vor, die nach eingehender Beratung und trotz
einigen altkatholischen Bedenken schliesslich die Gestalt gefunden
hat, wie sie oben abgedruckt worden ist. Sie ist kein offizielles Doku-
ment, das die beiden Kirchen bindet, aber sie liegt den Kirchenleitun-
gen, den Theologen und allen interessierten Kreisen zur Stellung-
nahme vor. Sie bezeugt, dass die anglikanischen und die altkatholi-
schen Kirchen, trotz bestehender Spannungen, willens und féhig sind,
gemeinsame Schritte auf einem Weg zu gehen, dessen Ziel die Ge-
meinschaft aller in der einen heiligen, katholischen und apostolischen
Kirche ist.

U. von Arx

15



	Autorität und Primat in der Kirche

