
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 3

Artikel: 100 Jahre Utrechter Union : Rückblick und Ausblick

Autor: Kok, Marinus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


100 Jahre Utrechter Union - Rückblick und Ausblick

Die hundert Jahre Geschichte der Utrechter Union sind im Licht von
fast 2000 Jahren Christentum nur eine sehr kurze Episode. Diese
Episode ist aber nur ein Teil einer viel breiteren Strömung, die ihren

Ursprung im ältesten Christentum hat. Es ist die Strömung des

Episkopalismus und des Konziliarismus, die durch alle Jahrhunderte
hindurch mit dem Papalismus und Kurialismus gekämpft hat.

Die Frage nach der Autorität in der Kirche ist ein Problem, mit dem
sich die Kirche in allen Jahrhunderten bis in die heutige Zeit beschäftigt

hat. Jesus Christus als Herr der Kirche besitzt die höchste Autorität.

Heute, nach seinem Hinscheiden zu seinem himmlischen Vater,
bleibt für uns die Frage, bei wem die Autorität jetzt beruht. Muss man
dabei von einer Leitung auf kollegialer Basis oder von einer zentrali-
stischen Führung ausgehen?

Schon in der frühesten Kirche (Ende des 2. Jahrhunderts) zeigt sich
eine kollegiale und synodale Verwaltungsform innerhalb der Kirche.
Aus dem synodalen Charakter der kirchlichen Organisation entwik-
kelte sich die metropolitane Struktur, die ihrerseits wieder von patriar-
chalen Kirchenstrukturen überwölbt wurde. Auf diese Weise entwik-
kelte sich die Zentralisierung der kirchlichen Organisation.

Im Westen vergrösserte sich das Ansehen der Gemeinde von Rom,
was vor allem in den Schriften von Ignatius und Irenäus zum
Ausdruck kam. Die Position Roms als Hauptstadt der Welt, das Ansehen
der Gemeinde, die von den Aposteln Petrus und Paulus gegründet
worden war, und die Fürsorge für andere Gemeinden, die von dort
ausging, gab dazu allen Anlass '. Ignatius preist die Gemeinde, weil sie

alle anderen in Liebe übertreffe2. Irenäus schrieb, dass die ganze Kirche

mit der Kirche von Rom wegen ihres Alters und ihres apostolischen

Ursprunges übereinstimmen müsse3. Daran wurden allerdings
keinerlei Rechte geknüpft, weder für die Gemeinde von Rom noch für
ihren Bischof. In den folgenden Jahrhunderten wurde die Liebe von
der Herrschsucht verdrängt und wuchs der Machtanspruch von Rom,
basierend auf einer zentralistischen Organisationsform und sich auf
den berühmten Text bei Matth. 16,18 berufend. Das zeigt sich zum
Beispiel bei Bischof Victor (189-198) im sogenannten Osterstreit und
bei Bischof Stephanus I. (254-257) beim Streit um die Ketzertaufe. In

1 Vgl. 1. Clemens.
2 Epistula ad Romanos.
3 Irenaeus, «adversus haereses» 3,3,2.

145



beiden Fällen wurde der Bischof zurechtgewiesen: Victor von Irenäus
und Stephanus I. von Cyprianus von Carthago. Sie wiesen die
Machtansprüche von Rom zurück. Von einem päpstlichen Primat ist noch
nicht die Rede. Man kann allerdings sagen, dass Stephanus durch
seine Aufkündigung der kirchlichen Gemeinschaft mit den afrikanischen

Bischöfen wegen des Streites über die Ketzertaufe die Grundlage

für den späteren Papalismus und Kurialismus schuf. Letztendlich
fand es seine Krönung in den Dogmen von 1870: Die direkte Jurisdiktion

des Papstes über die ganze Kirche und die Unfehlbarkeit in Fragen

des Glaubens und der Moral4.
Demgegenüber hat Cyprianus in seinem bekannten Buch «De

catholica Ecclesia unitate» ausdrücklich festgestellt, dass die Bischöfe
die Hüter der kirchlichen Einheit seien. «Episcopatus unus est cuius a

singulis in solidum pars tenetur.»5 Jeder Bischof ist der Nachfolger
des Apostels Petrus. Der Bischof von Rom allerdings am Sitz des Apostels

Petrus, aber ohne besondere Vorrechte, ohne Primat. Petrus ist
der Ausgangspunkt der einen bischöflichen Kirche, aber alle Bischöfe
haben die gleichen Rechte. Auf diese Weise unterstrich Cyprianus den

kollegialen und synodalen Charakter der Kirchenleitung und zeigte
sich damit auch als ein Anhänger einer oligarchischen Führung der
Kirche durch die Bischöfe. Er wurde so zum ersten grossen Verteidiger

des Episkopalismus gegen die Machtansprüche von Rom. Diese

Ansprüche von Rom konnten sich in den folgenden Jahrhunderten
aufgrund politischer und religiöser Umstände durchsetzen. Das römische

Reich mit seinem Alleinherrscher verlangte geradezu nach einer

einköpfigen Kirchenführung. Nach dem Umzug des kaiserlichen Hofes

von Rom nach Byzanz vergrösserte sich das Ansehen des Bischofs

von Rom im Westen immer weiter. In den Stürmen der Völkerwanderung,

während der das weströmische Reich zusammenbrach, blieb das

Institut Kirche mit dem Bischof von Rom an der Spitze der einzige
konstante Faktor in der Verwirrung der Zeit. Auch die zunehmende

Heiligenverehrung förderte das Ansehen des Bischofs von Rom, der
den Stuhl Petri, des himmlischen Türhüters, besetzte. Es war aber
auch in diesen Jahrhunderten noch nicht die Rede von einer Unfehlbarkeit

des Bischofs von Rom. Augustinus spricht nur seitlings von
einem Primat von Rom. Nachdem zwei Synoden in Carthago den Pela-

gianismus verurteilt hatten und man nun die Antwort aus Rom emp-

4 Constitutio dogmatica I de Ecclesia Christi, Kapitel 3 + 4.
5 De catholica Ecclesia unitate 5,2.

146



fing, schrieb Augustinus nur: «Causa finita est utinam aliquando fi-
niatur error.»6 Das ist etwas anderes als das, was man später daraus

gemacht hat: «Roma locuta, causa finita est.» Augustinus wollte nur
sagen, dass nun auch die alte Kirche von Rom der Verurteilung des

Pelagius zugestimmt habe, für ihn die Sache definitiv abgeschlossen
sei. Das ist etwas anderes als ein Primat von Macht und Autorität.
Rom aber folgte dem einmal eingeschlagenen Weg.

Damasus I. sprach von Rom als von dem apostolischen Stuhl. Inno-
centius I. baute die Rechte des Bischofs zu denen eines «rector Ecclesiae

Dei» weiter aus. Leo I. ist schliesslich der erste, der den Primat

von Rom auf der Grundlage von Matth. 16,18, Joh. 21,15-17 und Lk.

22,32 biblisch begründet. Dem Bischof von Rom ist seiner Meinung
nach als «vicarius Christi» die Sorge für die ganze Kirche aufgetragen.

In seinen Briefen zeigt er Gedanken über das Primat, in denen

man die Grundlagen für das Dogma von 1870 erkennen kann.
Im Westen wurden die Ansprüche von Leo im allgemeinen akzeptiert,

die einzige Ausnahme war Bischof Hilarius von Arles. Im Osten

allerdings zeigten die Bischöfe sich unabhängig und formulierten, mit
deutlicher Anerkennung der Bedeutung Roms für die Orthodoxie, im
Canon 28 des Konzils von Chalcedon die Gleichberechtigung der
Bischöfe von Rom und Konstantinopel.

Seit dem Ende des 5. Jahrhunderts reservierten die Bischöfe von
Rom den bis dahin hauptsächlich im Osten gebräuchlichen Titel für
Bischöfe, «papa»-Papst, ausschliesslich für sich selbst.

In den folgenden Jahrhunderten drückte das römische juristisch-
zentralistische Denken immer deutlicher seinen Stempel auf die Kirche

des Westens, die sich letztendlich zu einer Rechts-Kirche mit dem

Papst an der Spitze entwickelte. Gregorius der Grosse war der
Begründer der weltlichen Macht des Papsttums in Italien. Sie bestand
zunächst nur aus den sogenannten Patrimonia, Landgütern, die der

Kirche geschenkt worden waren. Daraus entwickelte sich dann der

Kirchenstaat, der 1870 unterging.
Gegenüber diesen Machtansprüchen aus Rom gab es schon im

Mittelalter starken Widerstand episkopalistischer Strömungen.
Es ist nicht unsere Absicht, um in diesem kurzen Rückblick eine

vollständige Übersicht der Geschichte des Episkopalismus und des

Papalismus in den vergangenen Jahrhunderten zu geben. Es sollen nur
einige Hauptlinien angegeben werden, um zu verdeutlichen, dass die

6 Sermo 131.

147



Utrechter Union ein Notverband von Kirchen ist, die um jeden Preis

an der alten episkopal-synodal-konziliären Kirchenstruktur der Ecclesia

Primitiva festhalten wollten. Dabei will man die Verdienste der
Kirche von Rom und ihrer Bischöfe bei der Verbreitung des Christentums

innerhalb und ausserhalb von Europa ebenso anerkennen wie
ihr Streben nach Erhaltung der Einheit der Kirche des Westens im
späten Mittelalter. Zugleich will man aber auch das Dogma von 1870

als völlig im Gegensatz zur Lehre der alten Kirche vollständig zurückweisen.

Im 7. und 8. Jahrhundert wurde die Position des Papsttums im
Westen durch die Eroberungen des Islam im Osten verstärkt. Die alten
Patriarchate von Antiochia, Jerusalem und Alexandria verloren ihre

Bedeutung und das von Konstantinopel wurde ständig durch den
Islam bedroht. Gregorius' I. Nachfolger brachen mit Byzanz und schlössen

einen Vertrag mit den Franken, eine Tatsache die ihre geistliche
wie weltliche Macht vergrösserte. Falsche Dokumente wie die Donatio

Constantini und die Pseudo-Isidorischen Dekrete mussten dazu

dienen, den päpstlichen Machtansprüchen einen Schein von Legalität
zu verleihen. Der definitive Bruch zwischen der Kirche des Westens

und der des Ostens bedeutete auch einen Bruch mit der Pluriformität
der Kirche in der Vergangenheit und machte Platz für eine Identifikation

von Papsttum mit Kirche. Die päpstliche Kurie unterstützte den

Papst bei seiner unumschränkten Herrschaft über die Kirche.
Unter Gregorius VII. (1073-1085) erreichte die päpstliche Machts-

anmassung einen Höhepunkt. Im Dictatus Papae stellte Gregorius
fest, dabei zurückgreifend auf Augustinus «De civitate Dei», dass er
der unumschränkte Herr der universalen Kirche und der höchste
Herrscher der Weit sei. In den folgenden Jahrhunderten wusste das

Papsttum seine beherrschende Position zu behalten. Die Opposition,
z.B. von Waldensern und Albigensern, wurde durch die Inquisition
unterdrückt. Innocentius III. triumphierte mit seiner ganzen Macht
auf dem 4. Laterankonzil (1215). Bonifatius VIIL formulierte in seiner
Bulle «Unam Sanetam» die päpstlichen Ansprüche noch einmal auf
eine unmissverständliche Art und Weise (Lehre von den zwei Schwertern,

Lk. 22,38), aber die Blütezeit des Papsttums war vorbei. Von
1309-1377 blieben die Päpste unter der Aufsicht des französischen
Königs in Avignon (Babylonische Gefangenschaft). Danach kam das

westliche Schisma: Ein Papst mit Sitz in Rom und einer mit Sitz in

Avignon. Die Verwirrung innerhalb der Kirche war sehr gross. Der
Ruf nach einer Reform der Kirche an Haupt und Gliedern, nach einer

148



Wiederherstellung der Ecclesia Primitiva, wurde immer lauter. Vor
allem aus dem Kreis der «Devotio moderna» (u.a. Geert Groote und
Thomas von Kempen), die ihren Stempel auf die Spiritualität der
Niederlande drückte, aber auch ausserhalb dieses Kreises war dieser Ruf
zu hören. Es kam in dieser Situation zu einer Besinnung auf die Position

des Papsttums innerhalb der kirchlichen Struktur. An der Universität

von Paris waren es vor allem die Professoren Gerson und d'Ailli,
die im Geiste früherer Kanonisten für eine Reform der Kirche plädierten,

wobei sie vor allem den Rang des Konzils über dem des Papstes
unterstrichen.

Das Konzil von Pisa (1409) und danach das Konzil von Konstanz
(1414-1419) stellten darum auch ausdrücklich fest, dass ein allgemeines

Konzil über dem Papst steht. Das Konzil von Konstanz erhob den

Konziliarismus sogar zum Dogma7.
Zur gleichen Zeit entsteht, vielfach von den Fürsten aus politischen

Gründen begünstigt, aber auch als Folge von Machtanspruch und
Machtmissbrauch der Päpste in Rom, das Streben nach «nationalen»
Kirchen. In England und in Böhmen entstanden Reformbewegungen,
die mit den Namen von John Wiclif (1328-1384) und Johannes Hus

(1369-1415) verbunden sind. In Frankreich wurden die Grundlagen
für den Gallikanismus, bei dem sich politische und religiöse Motive
mischten, gelegt.

Ein Höhepunkt im Streben nach Konziliarismus in der Kirche
wurde auf dem Konzil von Basel erreicht (1431-1449). Papst Euge-
nius IV. wollte das Konzil 1431 aufheben, wurde daraufhin aber vom
Konzil des Ungehorsams beschuldigt. Das Konzil setzte seine

Beratungen fort und begann mit Reformen der Kirche. Immer wieder
erklang in jenen Tagen der Ruf nach Reformen «in capite et in mem-
bris», aber Rom war zu Reformen nicht bereit und wollte nichts von
seiner Macht abtreten. Das Papsttum wusste trotz einer langen
Periode des Verfalls im 15.Jahrhundert allen Stürmen zu widerstehen.
Die Päpste gaben sich viel Mühe, um den Sieg des Kurialismus über
den Konziliarismus zu fördern. So wurde der Episkopalismus 1516

auf dem 5. Laterankonzil in der Bulle «Pastor aeternus» von Papst
Leo X. verurteilt. Das bedeutete aber nicht das Ende des Streites.
Auch in den folgenden Jahrhunderten, in denen die Einheit der Kirche

des Westens in der aufkommenden Reformation zerbrach, gab es

in der katholischen Kirche immer wieder Menschen und Gruppen, die

7 Siehe das Dekret vom 6. April 1415 «Haec sancta Synodus».

149



das römische Machtstreben ablehnten und die zur Ecclesia Primitiva
zurückwollten. Auf dem Konzil von Trient (1545-1563), der Antwort
auf die Reformation, spielten die alten Gegensätze zwischen Kuriali-
sten und Episkopalisten eine so grosse Rolle, dass es schliesslich doch
noch nicht zu einer Unfehlbarkeitserklärung des Papstes kommen
konnte.

1611 publizierte Edmond Richer in Frankreich eine Broschüre unter
dem Titel: «De ecclesiastica et politica potestate libellus». Es war eine

Antwort auf das Traktat «De potestate summi Pontificis in rebus tem-
poralibus» von Bellarminus aus dem Jahr 1610. Richer unterstrich die

geistliche Macht der Kirche und sah im Papst ihren ersten Diener,
während Jesus Christus ihr Haupt sei. Seiner Meinung nach hat das

Konzil alle Macht und ist unfehlbar, weil die Kirche als ganzes
unfehlbar ist. Der Papst hat nur eine ausübende Macht. Christus hat die
Jurisdiktion an die ganze Priesterschaft gegeben, an Bischöfe wie an
Priester. Selbstverständlich wurde sein Werk von Rom verurteilt. Dennoch

hat der sogenannte Richerismus grossen Einfluss auf den späteren

Jansenismus ausgeübt und war ein wichtiger Beitrag zum
Episkopalismus.

Im England des 17. Jahrhunderts bekämpften sich Episkopalisten,
Presbyterianer und Kongregationalisten, während das regierende
Haus Stuart versuchte, das Land, in dem seit Heinrich VIIL
(1509-1547) die anglikanische Kirche Staatskirche war, zurückzuführen

unter den römischen Stuhl. Die «Glorious Revolution», die
Wilhelm III. von Oranien auf den englischen Thron brachte, brachte dort
die Wiederherstellung der anglikanischen episkopalen Kirche und die

Einführung der Religionsfreiheit (Toleration Act 1689)8.

In Deutschland kam es im 18. Jahrhundert im Zeitalter der Aufklärung

zu einem Wiederaufleben des Episkopalismus, in welchem man
sich von den päpstlichen Machtansprüchen absetzte. Dort schrieb
Nikolaus von Hontheim unter dem Pseudonym Justinus Febronius sein
1763 veröffentlichtes Buch «De statu ecclesiae et légitima potestate
Romani pontificis». Er bestritt in diesem Werk, dass das Primat
ausschliesslich Rom vorbehalten sei, unterstrich die Unabhängigkeit
eines allgemeinen Konzils und wies den Kurialismus als ein Hindernis
auf dem Wege zu einer Wiedervereinigung mit den reformatorischen
Kirchen zurück. Das Buch wurde 1764 in Rom verurteilt und der
Schreiber zur Unterwerfung gezwungen. Dennoch hatte sein Buch in

8 Toleration Act 1689.

150



grossem Kreis einen tiefen Eindruck hinterlassen und grosse
Aufmerksamkeit erregt. Man kann vielleicht sogar sagen, dass die Emser

Punktation von 1786 als ein Produkt dieses episkopalistischen Stre-
bens gesehen werden kann. Darin wurde eine nationale deutsche
Kirche, die fast völlig unabhängig von Rom sein sollte, gefordert. Aber
auch hier wusste die römische Kirche den Streit letztendlich zu gewinnen,

obwohl der Episkopalismus vor allem in der universitären Welt

grossen Einfluss behielt.
Unter dem Einfluss der Aufklärung kam es unter Kaiser Joseph II.

(1780-1790) zu tiefgreifenden Veränderungen der Kirche. Der Staat

hatte alle Macht und konnte auch innerkirchliche Probleme mit der
«Vernunft» regeln. Der Josephinismus hatte nicht nur in Österreich,
sondern auch in den südlichen Niederlanden grossen Einfluss. Der
Staat beherrschte die Kirche und nahm grossen Einfluss auf die
Ausbildung des Klerus in den durch ihn eröffneten Seminaren. Bei allem
Guten, was im Geiste des Episkopalismus zustandegebracht wurde,
herrschte doch zu sehr eine Verbindung von Zeitgeist und politischen
Motiven, die auf Dauer nicht standhielt. Der Bruder und Nachfolger
Josephs IL, Leopold IL (1790-1792), hielt an den neuen Ideen zwar
fest, später wurden die neuen kirchlichen Gesetze aber dann doch
beiseite geschoben. Leopold ist vor allem auch bekannt wegen der 1786

in Pistoia in der Toscana, wo er Grossherzog war, gehaltenen Synode.
Diese Synode geleitet von Scipione Ricci nahm zahlreiche Entschlüsse
im Geiste des Episkopalismus und Jansenismus an und wurde darum
auch 1794 von Rom in der Bulle «Auctorem fidei» feierlich verurteilt9.

In Frankreich hatten Jansenismus und Gallikanismus, Decknamen
für manchmal sehr verschiedene Bewegungen, einen sehr grossen
Anhang. Es ist bekannt, wie das Werk von Jansenius, des Bischofs von
Ypern, das zwei Jahre nach seinem Tod 1640 erschienen war, von
Papst Alexander VII. in der berüchtigten Formel des gleichen Namens

verurteilt worden war. Dadurch dass Jansenius, unter Zuhilfenahme
des Kirchenvaters Augustinus, Kernfragen des Glaubens (Gnade und
freier Wille) besprochen hatte, hat der aus der Verurteilung seines

Werkes resultierende Streit die Kirche Frankreichs und der südlichen
und nördlichen Niederlande zutiefst getroffen. Es würde uns in
diesem Zusammenhang zu weit führen, auf alle Probleme einer Beschäf-

9 IKZ 4.Heft 1988: Peter Hersche: Zum zweihundertsten Jahrestag der Synode

von Pistoia (1786).

151



tigung mit dem Jansenismus in allen seinen Entwicklungsphasen
einzugehen. Darüber sind bereits zahlreiche Arbeiten erschienen, wobei

man anmerken muss, dass sich in den Jahren seit dem 2. Vatikanum
innerhalb der römisch-katholischen Kirche ein grosses Interesse nach
einem nuancierteren Studium und einer anderen Bewertung des

Jansenismus zeigte10.
Die französische Revolution brachte einen Sturm über die Kirche

von Frankreich. Die «constitution civile du Clergé» von 1790 machte
die Kirche völlig abhängig vom Staat. Bei aller negativen Kritik der

Vergangenheit wächst heute doch das Verständnis für das Streben
eines konstitutionellen Bischofs wie Henri Grégoire, Bischof von Blois,
der versuchte, die Linien von Pistoia bei den kirchlichen Reformen
festzuhalten, und der selbst ein sehr frommer Mann war11.

Der Beginn des 19. Jahrhunderts, des Zeitalters der Restauration,
war auch die Zeit der zunehmenden Macht des Papsttums, des «Felsens

Petri», der in der Brandung stehengeblieben war. Die
Unfehlbarkeitserklärung des Papstes war darum auch ein begreiflicher
Abschluss eines jahrhundertelangen Strebens.

Die Enzyklika «Quanta cura» von 1864 mit dem an sie verbundenen

«syllabus errorum» verurteilte jede liberale Strömung, jede
Kontrolle des Staates über die Kirche und machte darum die Geister reif
für das Dogma von 1870.

Schauen wir noch einen Moment in die Niederlande. Dort hatte der

Episkopalismus im 17. Jahrhundert einen Nährboden im fortwährenden

Streit zwischen den unter den Apostolischen Vikaren arbeitenden
säkularen Geistlichen und der regulären Geistlichkeit, die die Kirche
im Geiste der Gegenreformation wieder aufbauen wollte, gefunden.
Das führte im überwiegend protestantischen Land, in dem die katholische

Kirche eine Untergrundkirche geworden war und in dem katholische

Gottesdienste gesetzlich verboten waren, zu endlosen Konflikten.
Die von wenig Einfühlungsvermögen zeugenden Einmischungsversuche

aus Rom verstärkten das Verantwortungsgefühl von Bischöfen
und Geistlichen für die lokale Kirche. Unter anderem auch wegen des

immer grösser werdenden Einflusses des Jansenismus entstand so

langsam ein Konflikt, der seinen Höhepunkt in der unrechtmässigen
Absetzung Erzbischof Coddes, den man der Propaganda für den Jan-

10 Siehe: Die Werke von L.Willaert, J.Orcibal und L.Ceyssens.
11 Siehe: Mémoires de Grégoire, hrsg. von H.Carnot 2 Bde. (Paris 1840); die

Korrespondenz Grégoires mit Ricci und Defraisse hrsg. von M.Vaussard (Florenz

1963, Paris 1962).

152



senismus beschuldigte, 1702 fand. Die Wahl von Cornelis Steenoven

zu seinem Nachfolger durch das Metropolitane Kapitel 1723 machte
den Bruch vollständig. Der berühmte Professor für Kirchenrecht und
Kirchengeschichte an der Universität von Löwen, Zegerus Bernardus

van Espen (1646-1728), war der Mann, der mit seinen Ratschlägen der
Utrechter Kirche durch diese schwere Zeit half. Er war ein Anhänger
des Episkopalismus und konnte darum der lokalen Kirche gut helfen.
Die «Römisch-Katholische Kirche des alt-bischöflichen Klerus», so
wie unsere Kirche regierungsamtlich zu Buche steht, verlor in der
folgenden Zeit durch zunehmenden Druck und innere Zwiste immer
mehr Mitglieder. Dazu kam noch, dass man ständig versuchte mit
Rom Frieden zu schliessen, wofür das 1763 in Utrecht gehaltene Konzil

ein deutlicher Beweis ist. Man betonte z.B. umständlich das göttliche

Primat des Papstes und verurteilte die Kirchen des Ostens als

schismatisch. Es half aber nichts: 1765 verurteilte Rom das Konzil in
scharfen Worten. So war in der Mitte des 19. Jahrhunderts die Mitgliederzahl

auf ca. 5000 gesunken. Viele Verbindungen und Kontakte zu

episkopal orientierten Geistern im In- und Ausland konnten nicht
verhindern, dass die stark wachsende römisch-katholische Kirche das

«Respice finem» über jene Glaubensgemeinschaft, die von Papst
Pius IX. bei der sogenannten Wiederherstellung der Hierarchie «ein
Monstrum und eine Pest» genannt wurde, aussprach.

Die Protestbewegungen gegen das Dogma von 1870 in Deutschland
und in der Schweiz hatten natürlich auch in den Niederlanden einen
starken Widerhall. Als der altkatholische Pfarrer Rentfle aus Deutschland

Erzbischof Loos 1871 einlud, in seiner Gemeinde zu firmen, da

er selbst von seinem Bischof exkommuniziert war, stand die Kirche
von Utrecht vor einer historischen Entscheidung. Erzbischof Loos
nahm die Einladung an und begann seine «apostolische Reise» nach

Bayern, was den Ausbruch aus der Versteckkirchenmentalität bedeutete.

Den Widerstand in Deutschland gegen die Vatikanischen
Beschlüsse von 1870 setze ich als bekannt voraus. Inmitten zahlreicher
anderer Professoren war der berühmte Kirchenhistoriker Ignaz von
Döllinger (1799-1890) die Antriebskraft des Widerstandes. Der erste

Altkatholikenkongress trat unter Teilnahme zahlreicher Sympathisanten

aus vielen Ländern 1873 in München zusammen.
Josef Hubert Reinkens wurde zum Bischof gewählt und in Rotterdam

in den Niederlanden vom Bischof von Deventer, Hermannus
Heykamp, zum Bischof geweiht. Dadurch war die Basis für zukünftige
Zusammenarbeit gelegt.

153



In der Schweiz hatte der Widerstand gegen das 1. Vatikanum ungefähr

denselben Verlauf. War in Deutschland der Widerstand aber vor
allem von Professorenseite gekommen, die, wie von Döllinger es

formulierte, «als Christ, als Kenner der Geschichte und als Staatsbürger»
das neue Dogma nicht annehmen konnte, so war in der Schweiz der

politische Liberalismus sehr einflussreich auf die Meinungsbildung.
1876 wurde auf der 2. Synode in Ölten Eduard Herzog zum Bischof
für die christkatholische Kirche, so wie die altkatholische Kirche der
Schweiz sich nannte, gewählt. Er wurde noch im gleichen Jahr von
Bischof Reinkens in Rheinfelden geweiht. Auffallend ist, dass die
niederländischen Bischöfe sich in diesen Tagen sehr reserviert zeigten.
Man stand den vielen Veränderungen, die in der deutschen und der
schweizerischen Kirche in schnellem Tempo durchgeführt wurden,
wie z.B. der Abschaffung des verpflichteten Priesterzölibates, der
Einführung der Landessprache in die Liturgie und der Einführung einer

Synode mit vielen Rechten, voll Misstrauen gegenüber. Während man
in den Niederlanden noch immer Hoffnung auf eine Versöhnung mit
Rom hatte, stellten die ausländischen Kirchen sich völlig unabhängig
auf. Ihre Entstehungsgeschichte war aber auch völlig anders. Man
unterstrich allerdings sehr stark den Notcharakter der Kirchen, weil man
sich von Rom in diese Situation gezwungen sah. Man wollte die alte

Kirche erhalten und warf Rom vor, eine neue geschaffen zu haben.

Das Resultat war Exkommunizierung und Amtsenthebung. So müsste

man dann einen neuen Weg suchen, mit Schmerzen in der Seele, weil
die katholische Kirche des Westens aller Mutterkirche ist. Man
entschied sich nicht für eine neue Kirche, man wollte nur an dem festhalten,

was überall, immerzu und von allen geglaubt wurde, weil das

wahr ist und wirklich katholisch12. Auf dieser Basis fanden sich die
Kirchen Deutschlands, der Schweiz und der Niederlande dann auch
1889 zusammen. In jenem Jahr trafen sich die Bischöfe der drei Länder

am 23. September in der erzbischöflichen Wohnung in Utrecht.
Obwohl die niederländischen Bischöfe vor allem über die Auffassung

über das Primat des Papstes und die Eucharistie innerhalb der
deutschen und der schweizerischen Kirche grosse Zweifel hatten,
zeigte sich sehr schnell, dass dieses Misstrauen nicht nötig war.
Wahrscheinlich hatten Bischof Reinkens und Professor Reusch schon vor
der Zusammenkunft den Entwurf einer Erklärung erarbeitet, denn
bereits am 24. September war sie fertig und sollte als Utrechter Bischofs-

12 Vincentius von Lerinum, Commonitorium 2,5.

154



erklärung von 1889 bekannt werden. In dieser Erklärung verdeutlichten

die Bischöfe zunächst, wie sie ihr Amt bis dato aufgefasst hatten
und wie sie es in Zukunft tun wollten. Dazu hatten sie acht Punkte
erstellt. Im ersten wurde festgestellt, dass man am Glauben der alten
Kirche, den ökumenischen Glaubensbekenntnissen und den Aussprachen

der ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche der ersten
Jahrhunderte festhalten will. Dabei wolle man festhalten an den

Grundsätzen der alten Kirche, die von Vincentius von Lerinum
formuliert worden sind und die ich oben genannt habe. Im zweiten Artikel

verwarf man die Beschlüsse von 1870 über die Unfehlbarkeit des

Papstes und seine kirchliche Oberhoheit, erkannte aber ein historisches

Primat des Bischofs von Rom an.
Im dritten Artikel wies man eine Reihe dogmatischer Beschlüsse

von Rom, wie z.B. die Bulle «Unigenitus», die Bulle «Auctorem
fidei» und den Syllabus von 1864, zurück. Die Bulle «Unigenitus» von
1713 war gegen das Buch «Das Neue Testament mit erbaulichen
Bemerkungen zu jedem Vers» von Pasquier Quesnel, das 1687 in acht
Teilen erschienen war, gerichtet. Das Buch, das sehr oft gedruckt worden

war und sich grosser Beliebtheit erfreute, war nach langem Drängen

der Jesuiten verurteilt worden, hauptsächlich weil Quesnel aus

dem Kreis der Jansenisten kam. Rom verurteilte in der Bulle «Unigenitus»

101 Punkte aus dem Buch und brachte damit die französische
Kirche in Aufstand. Zahlreiche Geistliche, Klosterbrüder und -Schwestern,

unter ihnen auch Quesnel, waren gezwungen, in die Niederlande

auszuweichen, wo sie in der Utrechter Kirche gastfreundlich
empfangen wurden. Diese französische Invasion hat viel Einfluss auf
die Utrechter Kirche des 18. Jahrhunderts ausgeübt. Über die Bulle
«Auctorem fidei» und den Syllabus von 1864 haben wir bereits
gesprochen.

Im fünften Artikel stellt man fest, dass man die Beschlüsse des Konzils

von Trient akzeptiert, soweit sie in ihren dogmatischen Aussagen
in Übereinstimmung mit der alten Kirche sind.

Der sechste Artikel gibt die Meinung der Bischöfe über die Eucharistie

und vor allem über den Opfercharakter der Eucharistie wieder.
Man sagt, dass die Feier der Eucharistie nicht eine ständige Wiederholung

des Versöhnungsopfers, das Christus einmal und für immer
am Kreuz dargebracht hat, ist, sondern dass der Opfercharakter darin
besteht, dass sie eine bleibende Erinnerung daran ist. Eine auf der
Erde stattfindende Abspiegelung des einen Opfers von Christus für
das Heil der erlösten Menschheit, welches (laut Hebr. 9,24) im Him-

155



mei immerzu von Christus dargebracht wird, während er für uns vor
dem Angesicht Gottes erscheint (Hebr. 9,11 + 12). Gleichzeitig ist die
Eucharistie ein geheiligtes Opfermahl, in dem die Gläubigen, während
sie Leib und Blut Christi empfangen, miteinander Gemeinschaft
haben (1. Kor. 10,17). Diese ausgezeichnete Formulierung ist im ökumenischen

Gespräch wegen ihrer Fundierung in der Schrift und in der
Tradition der alten Kirche noch immer sehr brauchbar.

Der siebte Punkt ist auf die Ökumene gerichtet und war seiner Zeit
weit voraus. Die Bischöfe ermutigten die Theologen, unter Bewahrung
des Glaubens der alten Kirche, nach Übereinstimmung über die
Unterschiede, die seit den Kirchenspaltungen entstanden waren, zu streben.

Darüber hinaus wurden alle Geistlichen ermutigt, die wesentlichen

Wahrheiten, die die Kirchen gemeinsam besitzen, mehr zu
unterstreichen als die Unterschiede, die es noch gebe. Die Gemeindemitglieder

wurden aufgerufen, sich Andersdenkenden gegenüber so zu
verhalten wie es dem Geiste Jesu Christi, der unser Erlöser ist,
entspricht.

Schliesslich verdeutlichten die Bischöfe im achten Punkt ihre
Meinung, dass sie durch das Festhalten an der Lehre Jesu Christi und unter

Bekämpfung aller menschlichen Irrtümer und des Machtmissbrauchs

am besten den Unglauben und das Desinteresse an der Religion

bekämpfen könnten. Die Bischöfe nannten dies das grösste Übel
ihrer Zeit.

Zugleich mit dieser Erklärung wurde ein Reglement für die Internationale

Bischofskonferenz erstellt, in dem unter anderem festgestellt
wurde, dass der Erzbischof von Utrecht Präsident der Konferenz sei.

In einer Vereinbarung wurde ausserdem noch der amtliche Verkehr
untereinander geregelt. Dabei wurde erklärt, dass die Kirchen auf der
Basis der Akzeptanz der Bischofserklärung von 1889 in voller kirchlicher

Gemeinschaft miteinander stünden. Der Austausch von Geistlichen

sei in Übereinstimmung mit den kanonischen Regeln möglich
und die Theologiestudenten könnten untereinander ausgetauscht werden.

Ausserdem erklärten die Bischöfe, einander amtliche Stücke, wie
z. B. Gebetbücher, Katechismen und Synodenbeschlüsse, mitzuteilen.

Schliesslich erklärten die Bischöfe noch, keine Verpflichtungen mit
anderen Kirchen einzugehen, ohne dass man die Zustimmung der
anderen Bischöfe habe.

Schnell nach der Bekanntmachung der Bischofserklärung trat auch
die alt-katholische Kirche Österreichs der Union bei. Später kamen
die Kirchen der Tschechoslowakei (nach dem Zusammenbruch der

156



Habsburgischen Donaumonarchie). Jugoslawiens, die Polnisch-Katholische

Nationale Kirche von Nord-Amerika und die Polnisch-Katholische

Kirche von Polen hinzu. 1909 trat die Kirche der Mariaviten
in Polen der Union bei, 1924 müsste die Gemeinschaft aber wegen der

Irrwege, die ihre Führer gegangen waren (vor allem Bischof Kowalski,
der 1909 in Utrecht geweiht worden war), mit ihr wieder brechen. Wie
sicher bekannt ist, strebt man nun nach einer Wiederaufnahme der

Mariaviten, die zu einem gesunden katholischen Glauben zurückgekehrt

sind und bereit sind, die Bischofserklärung von 1889 zu
unterzeichnen. Das sind die Mariaviten von Plock. Alle letztgenannten
Kirchen haben sehr verschiedenartige historische Hintergründe und auch
ihre Motive, der Utrechter Union beizutreten, waren nicht immer
dogmatischer Natur, obwohl jede Kirche, die der Union beitritt,
verpflichtet ist, die Bischofserklärung anzuerkennen und zu unterzeichnen.

Ein schwacher Punkt der Geschichte der Utrechter Union ist die
Tatsache, dass man manches Mal bereit war, einen Bischof ohne

gründliche Untersuchung sehr schnell zu weihen, gewesen. Ein trauriges

Beispiel dafür war die 1908 erfolgte Weihe von Arnold Harris
Matthew. Matthew behauptete, dass in England eine Kirche hinter
ihm stehe, was sich später als unwahr erwies. Durch diese unglückliche

Weihe wurde das Verhältnis zur anglikanischen Kirche eine Zeitlang

getrübt. Schlimmer war, dass Matthew willkürlich Weihen
erteilte, so dass die Zahl der «episcopi vagantes» erheblich zunahm13.

Wie ist es aber mit der Utrechter Union weitergegangen? In den
Jahren nach 1889 hört und liest man nicht viel darüber.

Bischof Urs Küry schreibt in seinem bekannten Buch «Die
altkatholische Kirche»: «Die Utrechter Union ist nicht eine Rechtsgemeinschaft

und besitzt keine Jurisdiktionellen Vollmachten, sondern sie ist
eine freie Verbindung der altkatholischen Landeskirchen, die sich zu
denselben Glaubensgrundlagen und Verfassungs- und Gottesdienstordnungen

bekennen.» Damit gibt er zugleich die Stärke und die
Schwäche der Utrechter Union deutlich an. Denn auch hierin taucht
wieder die Frage nach der Autorität in der Kirche, die ich zu Beginn
dieses Artikels anschnitt, auf. Die Utrechter Union geht vom episkopalen

Denken aus: Alle Bischöfe haben die gleichen Rechte in der
Kirche. Das ist ihre Stärke. Die Union ist eine Gemeinschaft von
Kirchen, die die gleiche Glaubensgrundlage, Verfassungs- und Gottes-

13 Siehe: C.B.Moss, The Old-Catholic Movement, p.297-311, second
edition, London, S.P.C.K., 1964.

157



dienstordnung haben, damit ist dann aber auch schon alles und
vielleicht sogar schon zuviel gesagt. Autorität hat die Union den
angeschlossenen Kirchen gegenüber nämlich nicht. Das ist ihre Schwäche.
Sie kann nur versuchen, im Dialog Gegensätze zwischen den
angeschlossenen Kirchen zu überbrücken.

In den Niederlanden war man zu Beginn viel zurückhaltender als in
Deutschland und in der Schweiz, was sich z. B. im Verhältnis zu den

Anglikanern und zur Orthodoxie zeigt. Auf einer allgemeinen
Versammlung der niederländischen Geistlichkeit, auf der man mit einigen
Vorbehalten im Mai 1889 dem Plan zu engeren Beziehungen mit den

Kirchen in Deutschland und der Schweiz zustimmte, wurde deutlich
gesagt, dass von einer Wiedervereinigung mit den Anglikanern nicht
die Rede sein könne. Während die deutsche und die schweizerische
Kirche schon sehr früh ihre Bereitschaft zu einer Vereinbarung mit
den Anglikanern gezeigt hatte, hat die niederländische Kirche erst
1925 die Gültigkeit der anglikanischen Weihen anerkannt, wodurch
dann 1931 endlich die Verhandlungen in Bonn beginnen konnten. Wie
bekannt, war das Resultat der Besprechungen das «Bonn
Agreement». Ähnlich verhielt es sich in den Beziehungen zu den Orthodoxen.

Die Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875 machten ein

Gespräch mit den Orthodoxen möglich. Erst 1922 erklärte die Utrechter

Kirche, dass sie nicht mehr am Standpunkt ihrer Väter von 1763,

nämlich dass die orthodoxen Kirchen schismatisch seien, festhielte.
Aber auch die Orthodoxen selbst zeigten sich den Altkatholiken
gegenüber viel zurückhaltender als gegenüber den Anglikanern, so dass

es erst 1973 zu einem echten Dialog kam. Wie sicher bekannt ist, ist
der Dialog nun zu einem guten Ende gebracht. Man hat schon manchmal

gesagt: «Früher waren die Holländer die Bremser, nun sind sie

die Heizer!» Darin verbirgt sich sicher etwas Wahrheit, wobei man
allerdings bedenken muss, dass die zwei Weltkriege den altkatholischen
Kirchen und ihren Beziehungen untereinander viel Schaden zugefügt
haben und dass, vor allem in den westeuropäischen Ländern, eine
kulturelle und kirchliche Revolution stattgefunden hat. Nach dem Zweiten

Weltkrieg waren die Grenzen der europäischen Länder stark
verändert, und das hatte oft schicksalshafte Folgen für die altkatholischen

Kirchen dort. Sehr langsam und mühevoll wurden in den Jahren

danach die Beziehungen zwischen den Kirchen wiederaufgebaut.
Die internationalen Kongresse sind immer ein wichtiger bindender
Faktor zwischen den Kirchen gewesen, aber sie konnten während des

Krieges natürlich nicht stattfinden. Die Internationale Bischofskonfe-

158



renz hat 1952 und 1974 die Vereinbarung und das Reglement der
Utrechter Union verändert. Man wollte eine deutlichere Linie in die
Zusammenarbeit der Kirchen und Bischöfe bringen. Das ist aber nur
teilweise geglückt. Wichtig ist die Bestimmung, dass jeder Bischof sich

verpflichtete, darauf hinzuwirken, dass die Beschlüsse der IBK in der

eigenen Kirche durchgeführt werden. Ausserdem wurde festgelegt,
dass bei Beschlüssen über Glauben, Moral und Beziehungen zu anderen

Kirchen die Bischöfe in Kontakt zu ihren Kirchen handeln. Das

Interesse der Kirchen an der Utrechter Union ist gering. In vielen
Kirchen weiss man fast nichts von ihrer Existenz. Die kirchliche Presse

schreibt fast nichts über die Union. Auch die Geistlichkeit der
verschiedenen Länder ist wenig am Lauf der Dinge interessiert. Man
sucht wieder mehr als früher nach einer eigenen Identität als nach den

gemeinsamen altkatholischen Fundamenten. Sogar die Bischöfe

vergessen manchmal, wenn sie miteinander innerhalb der Union
konferieren, dass sie eine Kirche hinter sich haben, die ein Recht darauf
hat, mitzureden und mitzudenken. So war z.B. die Interkommunion,
die auf dem Kongress in Wien 1965 mit der Spanischen Episkopalen
Kirche, mit der Lusitanischen Kirche und der Philippinischen
Unabhängigen Kirche verkündet wurde, für viele eine völlige Überraschung.

Darum blieb diese Vereinbarung, vor allem mit der Philippinischen

Kirche, lange Zeit nicht mehr als ein Dokument. Erst auf dem

Kongress in Münster 1986 veränderte sich das etwas.

Auch die Erklärung über die Weihe von Frauen für das Amt, die die

IBK 1976 herausgab, stiess im Kirchenvolk auf Widerstand und
Unverständnis und machte vor allem deutlich, wie unterschiedlich man
in der Union über das Thema dachte. Dabei machte man sich nicht
deutlich, dass die Bischöfe es in diesem Moment für dringend nötig
erachteten, einen Standpunkt einzunehmen im Hinblick auf die
schnell voranschreitenden Entwicklungen innerhalb der anglikanischen

Kirche. Ausserdem war die Erklärung kein definitiver
Beschluss, sondern war geschrieben worden, um die Diskussion zu
diesem Thema innerhalb der katholischen Kirchen anzuregen. Diese
Diskussion ist noch immer im Gang, weil es ein Thema ist, worüber man
sehr unterschiedlich denkt und das bei den Kirchen emotional sehr
beladen ist.

Demgegenüber wurden die Erklärungen von 1950 über das Dogma
der leiblichen Aufnahme Maria in den Himmel und von 1970 über das

Primat in der Kirche aus Anlass des hundertjährigen Jubiläums des

I.Vatikanums in den Kirchen sehr gut aufgenommen.

159



Zum Schluss noch einige Bemerkungen über die Zukunft der
Utrechter Union. Ich werde dazu nur einige persönliche Gedanken
äussern.

1. Meiner Meinung nach haben alle der Union angeschlossenen
Bischöfe den Auftrag, die Kollegialität untereinander in jeglicher
Hinsicht zu fördern und die Union auch tatsächlich in ihren Bistümern
bekannt zu machen. Aber nicht nur das allein. Sie müssen auch die
Problerne, die innerhalb der Union eine Rolle spielen, in ihren eigenen

Kirchen besprechen, so dass es zu einer allgemeinen Meinungsbildung

kommt. Sollte es zu einer Einheit mit den Orthodoxen kommen,

dann darf sie nicht nur ein Dokument sein.

2. In der Vereinbarung wird deutlich festgestellt, dass die Bischöfe
anderen Kirchen gegenüber keine Verpflichtungen eingehen dürfen,
ohne dass die anderen Mitglieder der Union gehört sind und
zugestimmt haben. Daran müssen sich die Mitglieder der Union strikt halten,

damit nicht andere bereits bestehende ökumenische Beziehungen
gestört werden. Man kann keinen ehrlichen und liebevollen Dialog
mit Konstantinopel und Rom führen und dann auch noch versuchen,
die reformatorischen Kirchen miteinzubeziehen.

3. Die altkatholischen Kirchen sind katholische Kirchen und müssen

sich darum im ökumenischen Gespräch zuallererst mit jenen
Kirchen verständigen, die sich auch katholisch nennen. Die Unterschiede
in der Amtsauffassung sind zwischen den katholischen und
reformatorischen Kirchen zu gross, als dass noch von einer Communio oder
Unio die Rede sein könnte. Das zeigt sich auch in den Gesprächen
über den Lima-Rapport, in denen man die Aussagen über das Amt als

zu einseitig katholisch zurückweist. Trotzdem bleibt der ökumenische

Auftrag der Union ein bleibender Auftrag, der sich auf alle Kirchen
erstreckt.

4. Die Utrechter Union wird sich in Zukunft darauf besinnen müssen,

ob die Utrechter Bischofserklärung von 1889 nach hundert Jahren
nicht einer neuen Formulierung, die sich mehr am heutigen kulturellen

Kontext und an den ökumenischen Entwicklungen unserer Tage
orientiert, bedarf.

5. Es muss deutlich ausgesprochen werden, was die «essentials of
Christian faith» sind (Punkt 3. des Bonn Agreements von 1931) oder
wenn man es anders sagen will: Was genau unter dem Glauben der
alten Kirche verstanden wird. Dabei ist es nicht genug, den Ausspruch
von Vincentius von Lerinum zu zitieren, so wertvoll er an sich auch

ist. Vincentius selbst sagt in seinem Commonitorium, dass im Glauben

160



zwar ein Profectus ist aber keine Permutatio. Die Kirche wird im
Wechsel der Zeit immer wieder auf der Basis von Bibel und Überlieferung

gewissenshaft bestimmen müssen, was der Glaube ist, der überall,

der immer und von allen geglaubt wurde, denn er ist wahr und
wahrhaft katholisch und apostolisch. Die Kirchen werden das feststellen

müssen, damit deutlich wird und bleibt, wie weit sie in ihren
Beziehungen zu anderen Kirchen gehen können. Spannungen in den

Beziehungen untereinander sind an sich nicht schlecht, aber sie dürfen
niemals zu neuen Spaltungen führen. Auf dem Weg des Dialogs muss

man immer wieder versuchen, eine Lösung des Problems zu erreichen.
Zum Schluss möchte ich noch ein Wort von Bischof Urs Küry aus

seinem Buch «Die altkatholische Kirche» (S. 100) zitieren: «Die
Bischöfe, die sich zur internationalen altkatholischen Bischofskonferenz
zusammenschliessen, verstehen sich selbst als Wächter über den der
Gesamtkirche anvertrauten Glauben. In dieser Stellung üben sie in
den von ihnen geleiteten Kirchen das oberste Lehramt aus. Aus der

damaligen Situation heraus ist es erklärlich, dass vor allem diese den

Glauben bewahrende Funktion der Bischöfe erwähnt wird, während
ihr anderer, ebenso wichtiger Auftrag zurücktritt, repräsentative und
lebendige Zeugen des Glaubens zu sein, die berufen sind, vom Worte
des Herrn her in der Gegenwart autoritativ zu ihrer Kirche zu
sprechen.»

Lasst uns beten und hoffen, dass die Bischöfe, die in der Utrechter
Union vereinigt sind, viel mehr als bisher auch gemeinsam «lebendige
Zeugen des Glaubens» in der Welt und der Kirche von heute sind, auf
dass sie, wie schwierig die Probleme innerhalb der Union und wie
unterschiedlich die Sichtweisen auch seien, das Ideal der Ecclesia
Primitiva im Auge behalten und das Band der Einheit innerhalb der
Utrechter Union durch den Kontakt untereinander intensivieren und
verstärken. Die Kirche der Gegenwart hat mehr als jemals zuvor eine

neue «Devotio moderna» nötig!

Donkerbroek Marinus Kok

161


	100 Jahre Utrechter Union : Rückblick und Ausblick

