Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 3

Artikel: 100 Jahre Utrechter Union : Rickblick und Ausblick
Autor: Kok, Marinus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

100 Jahre Utrechter Union — Riickblick und Ausblick

Die hundert Jahre Geschichte der Utrechter Union sind im Licht von
fast 2000 Jahren Christentum nur eine sehr kurze Episode. Diese Epi-
sode ist aber nur ein Teil einer viel breiteren Stromung, die ithren Ur-
sprung im dltesten Christentum hat. Es ist die Stromung des Episko-
palismus und des Konziliarismus, die durch alle Jahrhunderte hin-
durch mit dem Papalismus und Kurialismus gekdmpft hat.

Die Frage nach der Autoritét in der Kirche ist ein Problem, mit dem
sich die Kirche in allen Jahrhunderten bis in die heutige Zeit beschéf-
tigt hat. Jesus Christus als Herr der Kirche besitzt die héchste Autori-
tit. Heute, nach seinem Hinscheiden zu seinem himmlischen Vater,
bleibt fir uns die Frage, bei wem die Autoritit jetzt beruht. Muss man
dabei von einer Leitung auf kollegialer Basis oder von einer zentrali-
stischen Fiihrung ausgehen?

Schon in der frithesten Kirche (Ende des 2.Jahrhunderts) zeigt sich
eine kollegiale und synodale Verwaltungsform innerhalb der Kirche.
Aus dem synodalen Charakter der kirchlichen Organisation entwik-
kelte sich die metropolitane Struktur, die ihrerseits wieder von patriar-
chalen Kirchenstrukturen iiberwolbt wurde. Auf diese Weise entwik-
kelte sich die Zentralisierung der kirchlichen Organisation.

Im Westen vergrosserte sich das Ansehen der Gemeinde von Rom,
was vor allem in den Schriften von Ignatius und Irendus zum Aus-
druck kam. Die Position Roms als Hauptstadt der Welt, das Ansehen
der Gemeinde, die von den Aposteln Petrus und Paulus gegriindet
worden war, und die Fiirsorge fiir andere Gemeinden, die von dort
ausging, gab dazu allen Anlass . Ignatius preist die Gemeinde, weil sie
alle anderen in Liebe tibertreffe . Irendus schrieb, dass die ganze Kir-
che mit der Kirche von Rom wegen ihres Alters und ihres apostoli-
schen Ursprunges iibereinstimmen miisse®. Daran wurden allerdings
keinerlei Rechte gekniipft, weder fiir die Gemeinde von Rom noch fiir
ihren Bischof. In den folgenden Jahrhunderten wurde die Liebe von
der Herrschsucht verdringt und wuchs der Machtanspruch von Rom,
basierend auf einer zentralistischen Organisationsform und sich auf
den berithmten Text bei Matth. 16,18 berufend. Das zeigt sich zum
Beispiel bei Bischof Victor (189-198) im sogenannten Osterstreit und
bei Bischof Stephanus I. (254-257) beim Streit um die Ketzertaufe. In

'Vgl. 1.Clemens.
2 Epistula ad Romanos.
3 Irenaeus, «adversus haereses» 3,3, 2.

145



beiden Fillen wurde der Bischof zurechtgewiesen: Victor von Irendus
und Stephanus I. von Cyprianus von Carthago. Sie wiesen die Macht-
anspriiche von Rom zuriick. Von einem pépstlichen Primat ist noch
nicht die Rede. Man kann allerdings sagen, dass Stephanus durch
seine Aufkiindigung der kirchlichen Gemeinschaft mit den afrikani-
schen Bischofen wegen des Streites iiber die Ketzertaufe die Grund-
lage fiir den spéteren Papalismus und Kurialismus schuf. Letztendlich
fand es seine Kronung in den Dogmen von 1870: Die direkte Jurisdik-
tion des Papstes {iber die ganze Kirche und die Unfehlbarkeit in Fra-
gen des Glaubens und der Moral®.

Demgegeniiber hat Cyprianus in seinem bekannten Buch «De ca-
tholica Ecclesia unitate» ausdriicklich festgestellt, dass die Bischofe
die Hiiter der kirchlichen Einheit seien. « Episcopatus unus est cuius a
singulis in solidum pars tenetur.»*® Jeder Bischof ist der Nachfolger
des Apostels Petrus. Der Bischof von Rom allerdings am Sitz des Apo-
stels Petrus, aber ohne besondere Vorrechte, ohne Primat. Petrus ist
der Ausgangspunkt der einen bischoflichen Kirche, aber alle Bischofe
haben die gleichen Rechte. Auf diese Weise unterstrich Cyprianus den
kollegialen und synodalen Charakter der Kirchenleitung und zeigte
sich damit auch als ein Anhdnger einer oligarchischen Fithrung der
Kirche durch die Bischofe. Er wurde so zum ersten grossen Verteidi-
ger des Episkopalismus gegen die Machtanspriiche von Rom. Diese
Anspriiche von Rom konnten sich in den folgenden Jahrhunderten
aufgrund politischer und religiéser Umstdnde durchsetzen. Das romi-
sche Reich mit seinem Alleinherrscher verlangte geradezu nach einer
einkopfigen Kirchenfithrung. Nach dem Umzug des kaiserlichen Ho-
fes von Rom nach Byzanz vergrosserte sich das Ansehen des Bischof’s
von Rom im Westen immer weiter. In den Stiirmen der Volkerwande-
rung, wihrend der das westromische Reich zusammenbrach, blieb das
Institut Kirche mit dem Bischof von Rom an der Spitze der einzige
konstante Faktor in der Verwirrung der Zeit. Auch die zunehmende
Heiligenverehrung forderte das Ansehen des Bischofs von Rom, der
den Stuhl Petri, des himmlischen Tirhiiters, besetzte. Es war aber
auch in diesen Jahrhunderten noch nicht die Rede von einer Unfehl-
barkeit des Bischofs von Rom. Augustinus spricht nur seitlings von ei-
nem Primat von Rom. Nachdem zwei Synoden in Carthago den Pela-
gianismus verurteilt hatten und man nun die Antwort aus Rom emp-

* Constitutio dogmatica I de Ecclesia Christi, Kapitel 3 +4.
> De catholica Ecclesia unitate 5, 2.

146



fing, schrieb Augustinus nur: «Causa finita est utinam aliquando fi-
niatur error.»® Das ist etwas anderes als das, was man spéter daraus
gemacht hat: «Roma locuta, causa finita est.» Augustinus wollte nur
sagen, dass nun auch die alte Kirche von Rom der Verurteilung des
Pelagius zugestimmt habe, fiir ithn die Sache definitiv abgeschlossen
sei. Das ist etwas anderes als ein Primat von Macht und Autoritét.
Rom aber folgte dem einmal eingeschlagenen Weg.

Damasus I. sprach von Rom als von dem apostolischen Stuhl. Inno-
centius I. baute die Rechte des Bischofs zu denen eines «rector Eccle-
siae Dei» weiter aus. Leo 1. ist schliesslich der erste, der den Primat
von Rom auf der Grundlage von Matth. 16,18, Joh. 21,15-17 und Lk.
22,32 biblisch begriindet. Dem Bischof von Rom ist seiner Meinung
nach als «vicarius Christi» die Sorge fiir die ganze Kirche aufgetra-
gen. In seinen Briefen zeigt er Gedanken iiber das Primat, in denen
man die Grundlagen fiir das Dogma von 1870 erkennen kann.

Im Westen wurden die Anspriiche von Leo im allgemeinen akzep-
tiert, die einzige Ausnahme war Bischof Hilarius von Arles. Im Osten
allerdings zeigten die Bischéfe sich unabhédngig und formulierten, mit
deutlicher Anerkennung der Bedeutung Roms fiir die Orthodoxie, im
Canon 28 des Konzils von Chalcedon die Gleichberechtigung der Bi-
schofe von Rom und Konstantinopel.

Seit dem Ende des 5.Jahrhunderts reservierten die Bischofe von
Rom den bis dahin hauptsidchlich im Osten gebrduchlichen Titel fiir
Bischofe, «papa»-Papst, ausschliesslich fiir sich selbst.

In den folgenden Jahrhunderten driickte das romische juristisch-
zentralistische Denken immer deutlicher seinen Stempel auf die Kir-
che des Westens, die sich letztendliich zu einer Rechts-Kirche mit dem
Papst an der Spitze entwickelte. Gregorius der Grosse war der Be-
griinder der weltlichen Macht des Papsttums in Italien. Sie bestand
zundchst nur aus den sogenannten Patrimonia, Landgiitern, die der
Kirche geschenkt worden waren. Daraus entwickelte sich dann der
Kirchenstaat, der 1870 unterging.

Gegeniiber diesen Machtanspriichen aus Rom gab es schon im Mit-
telalter starken Widerstand episkopalistischer Strémungen.

Es ist nicht unsere Absicht, um in diesem kurzen Riickblick eine
vollstindige Ubersicht der Geschichte des Episkopalismus und des
Papalismus in den vergangenen Jahrhunderten zu geben. Es sollen nur
einige Hauptlinien angegeben werden, um zu verdeutlichen, dass die

5Sermo 131.



Utrechter Union ein Notverband von Kirchen ist, die um jeden Preis
an der alten episkopal-synodal-konzilidren Kirchenstruktur der Eccle-
sia Primitiva festhalten wollten. Dabei will man die Verdienste der
Kirche von Rom und ihrer Bischofe bei der Verbreitung des Christen-
tums innerhalb und ausserhalb von Europa ebenso anerkennen wie
thr Streben nach Erhaltung der Einheit der Kirche des Westens im
spdten Mittelalter. Zugleich will man aber auch das Dogma von 1870
als vollig im Gegensatz zur Lehre der alten Kirche vollstindig zuriick-
weisen.

Im 7. und 8.Jahrhundert wurde die Position des Papsttums im We-
sten durch die Eroberungen des Islam im Osten verstarkt. Die alten
Patriarchate von Antiochia, Jerusalem und Alexandria verloren ihre
Bedeutung und das von Konstantinopel wurde stindig durch den Is-
lam bedroht. Gregorius’ I. Nachfolger brachen mit Byzanz und schlos-
sen einen Vertrag mit den Franken, eine Tatsache die ihre geistliche
wie weltliche Macht vergrosserte. Falsche Dokumente wie die Dona-
tio Constantini und die Pseudo-Isidorischen Dekrete mussten dazu
dienen, den pépstlichen Machtanspriichen einen Schein von Legalitét
zu verleihen. Der definitive Bruch zwischen der Kirche des Westens
und der des Ostens bedeutete auch einen Bruch mit der Pluriformitét
der Kirche in der Vergangenheit und machte Platz fir eine Identifika-
tion von Papsttum mit Kirche. Die pépstliche Kurie unterstiitzte den
Papst bei seiner unumschriankten Herrschaft iiber die Kirche.

Unter Gregorius VII. (1073-1085) erreichte die papstliche Machts-
anmassung einen Hohepunkt. Im Dictatus Papae stellte Gregorius
fest, dabei zuriickgreifend auf Augustinus «De civitate Dei», dass er
der unumschriankte Herr der universalen Kirche und der hochste
Herrscher der Weit sei. In den folgenden jahrhunderten wusste das
Papsttum seine beherrschende Position zu behalten. Die Opposition,
z.B. von Waldensern und Albigensern, wurde durch die Inquisition
unterdriickt. Innocentius 1II. triumphierte mit seiner ganzen Macht
auf dem 4. Laterankonzil (1215). Bonifatius VIII. formulierte in seiner
Bulle «Unam Sanctam» die pidpstlichen Anspriiche noch einmal auf
eine unmissverstdndliche Art und Weise (Lehre von den zwei Schwer-
tern, Lk. 22,38), aber die Bliitezeit des Papsttums war vorbei. Von
1309-1377 blieben die Pdpste unter der Aufsicht des franzdsischen
Konigs in Avignon (Babylonische Gefangenschaft). Danach kam das
westliche Schisma: Ein Papst mit Sitz in Rom und einer mit Sitz in
Avignon. Die Verwirrung innerhalb der Kirche war sehr gross. Der
Ruf nach einer Reform der Kirche an Haupt und Gliedern, nach einer

148



Wiederherstellung der Ecclesia Primitiva, wurde immer lauter. Vor al-
lem aus dem Kreis der «Devotio moderna» (u.a. Geert Groote und
Thomas von Kempen), die ithren Stempel auf die Spiritualitdt der Nie-
derlande driickte, aber auch ausserhalb dieses Kreises war dieser Ruf
zu horen. Es kam in dieser Situation zu einer Besinnung auf die Posi-
tion des Papsttums innerhalb der kirchlichen Struktur. An der Univer-
sitdt von Paris waren es vor allem die Professoren Gerson und d’Ailli,
die im Geiste fritherer Kanonisten fiir eine Reform der Kirche pléddier-
ten, wobel sie vor allem den Rang des Konzils iber dem des Papstes
unterstrichen.

Das Konzil von Pisa (1409) und danach das Konzil von Konstanz
(1414-1419) stellten darum auch ausdriicklich fest, dass ein allgemei-
nes Konzil iiber dem Papst steht. Das Konzil von Konstanz erhob den
Konziliarismus sogar zum Dogma’.

Zur gleichen Zeit entsteht, vielfach von den Fiirsten aus politischen
Griinden beglinstigt, aber auch als Folge von Machtanspruch und
Machtmissbrauch der Pidpste in Rom, das Streben nach «nationalen»
Kirchen. In England und in B6hmen entstanden Reformbewegungen,
die mit den Namen von John Wiclif (1328-1384) und Johannes Hus
(1369-1415) verbunden sind. In Frankreich wurden die Grundlagen
fiir den Gallikanismus, bei dem sich politische und religiose Motive
mischten, gelegt.

Ein Hoéhepunkt im Streben nach Konziliarismus in der Kirche
wurde auf dem Konzil von Basel erreicht (1431-1449). Papst Euge-
nius IV. wollte das Konzil 1431 aufheben, wurde daraufhin aber vom
Konzil des Ungehorsams beschuldigt. Das Konzil setzte seine Bera-
tungen fort und begann mit Reformen der Kirche. Immer wieder er-
klang in jenen Tagen der Ruf nach Reformen «in capite et in mem-
bris», aber Rom war zu Reformen nicht bereit und wollte nichts von
seiner Macht abtreten. Das Papsttum wusste trotz einer langen Pe-
riode des Verfalls im 15.Jahrhundert allen Stiirmen zu widerstehen.
Die Pipste gaben sich viel Miihe, um den Sieg des Kurialismus iiber
den Konziliarismus zu férdern. So wurde der Episkopalismus 1516
auf dem 5. Laterankonzil in der Bulle «Pastor aeternus» von Papst
Leo X. verurteilt. Das bedeutete aber nicht das Ende des Streites.
Auch in den folgenden Jahrhunderten, in denen die Einheit der Kir-
che des Westens in der aufkommenden Reformation zerbrach, gab es
in der katholischen Kirche immer wieder Menschen und Gruppen, die

7 Siehe das Dekret vom 6. April 1415 «Haec sancta Synodus».

149



das romische Machtstreben ablehnten und die zur Ecclesia Primitiva
zuriickwollten. Auf dem Konzil von Trient (1545-1563), der Antwort
auf die Reformation, spielten die alten Gegensitze zwischen Kuriali-
sten und Episkopalisten eine so grosse Rolle, dass es schliesslich doch
noch nicht zu einer Unfehlbarkeitserkldrung des Papstes kommen
konnte.

1611 publizierte Edmond Richer in Frankreich eine Broschiire unter
dem Titel: «De ecclesiastica et politica potestate libellus». Es war eine
Antwort auf das Traktat «De potestate summi Pontificis in rebus tem-
poralibus» von Bellarminus aus dem Jahr 1610. Richer unterstrich die
geistliche Macht der Kirche und sah im Papst ihren ersten Diener,
wiahrend Jesus Christus thr Haupt sei. Seiner Meinung nach hat das
Konzil alle Macht und ist unfehlbar, weil die Kirche als ganzes un-
fehlbar ist. Der Papst hat nur eine auslibende Macht. Christus hat die
Jurisdiktion an die ganze Priesterschaft gegeben, an Bischofe wie an
Priester. Selbstverstdndlich wurde sein Werk von Rom verurteilt. Den-
noch hat der sogenannte Richerismus grossen Einfluss auf den spite-
ren Jansenismus ausgelibt und war ein wichtiger Beitrag zum Episko-
palismus.

Im England des 17.Jahrhunderts bekdmpften sich Episkopalisten,
Presbyterianer und Kongregationalisten, wdhrend das regierende
Haus Stuart versuchte, das Land, in dem seit Heinrich VIIL
(1509-1547) die anglikanische Kirche Staatskirche war, zuriickzufiih-
ren unter den romischen Stuhl. Die «Glorious Revolution», die Wil-
helm III. von Oranien auf den englischen Thron brachte, brachte dort
die Wiederherstellung der anglikanischen episkopalen Kirche und die
Einfiihrung der Religionsfreiheit (Toleration Act 1689)3.

In Deutschland kam es im 18.Jahrhundert im Zeitalter der Aufkla-
rung zu einem Wiederaufleben des Episkopalismus, in welchem man
sich von den pépstlichen Machtanspriichen absetzte. Dort schrieb Ni-
kolaus von Hontheim unter dem Pseudonym Justinus Febronius sein
1763 veroffentlichtes Buch «De statu ecclesiae et legitima potestate
Romani pontificis». Er bestritt in diesem Werk, dass das Primat aus-
schliesslich Rom vorbehalten sei, unterstrich die Unabhingigkeit ei-
nes allgemeinen Konzils und wies den Kurialismus als ein Hindernis
auf dem Wege zu einer Wiedervereinigung mit den reformatorischen
Kirchen zuriick. Das Buch wurde 1764 in Rom verurteilt und der
Schreiber zur Unterwerfung gezwungen. Dennoch hatte sein Buch in

8 Toleration Act 1689.

150



grossem Kreis einen tiefen Eindruck hinterlassen und grosse Auf-
merksamkeit erregt. Man kann vielleicht sogar sagen, dass die Emser
Punktation von 1786 als ein Produkt dieses episkopalistischen Stre-
bens gesehen werden kann. Darin wurde eine nationale deutsche Kir-
che, die fast vollig unabhingig von Rom sein sollte, gefordert. Aber
auch hier wusste die romische Kirche den Streit letztendlich zu gewin-
nen, obwohl der Episkopalismus vor allem in der universitiren Welt
grossen Einfluss behielt.

Unter dem Einfluss der Aufkldrung kam es unter Kaiser Joseph II.
(1780-1790) zu tiefgreifenden Verdnderungen der Kirche. Der Staat
hatte alle Macht und konnte auch innerkirchliche Probleme mit der
«Vernunft» regeln. Der Josephinismus hatte nicht nur in Osterreich,
sondern auch in den siidlichen Niederlanden grossen Einfluss. Der
Staat beherrschte die Kirche und nahm grossen Einfluss auf die Aus-
bildung des Klerus in den durch ihn erdffneten Seminaren. Bei allem
Guten, was im Geiste des Episkopalismus zustandegebracht wurde,
herrschte doch zu sehr eine Verbindung von Zeitgeist und politischen
Motiven, die auf Dauer nicht standhielt. Der Bruder und Nachfolger
Josephs I1., Leopold II. (1790-1792), hielt an den neuen Ideen zwar
fest, spater wurden die neuen kirchlichen Gesetze aber dann doch bei-
seite geschoben. Leopold ist vor allem auch bekannt wegen der 1786
in Pistoia in der Toscana, wo er Grossherzog war, gehaltenen Synode.
Diese Synode geleitet von Scipione Ricci nahm zahlreiche Entschliisse
im Geiste des Episkopalismus und Jansenismus an und wurde darum
auch 1794 von Rom in der Bulle «Auctorem fidei» feierlich verur-
teilt®.

In Frankreich hatten Jansenismus und Gallikanismus, Decknamen
fiir manchmal sehr verschiedene Bewegungen, einen sehr grossen An-
hang. Es ist bekannt, wie das Werk von Jansenius, des Bischofs von
Ypern, das zwei Jahre nach seinem Tod 1640 erschienen war, von
Papst Alexander VII. in der beriichtigten Formel des gleichen Namens
verurteilt worden war. Dadurch dass Jansenius, unter Zuhilfenahme
des Kirchenvaters Augustinus, Kernfragen des Glaubens (Gnade und
freier Wille) besprochen hatte, hat der aus der Verurteilung seines
Werkes resultierende Streit die Kirche Frankreichs und der siidlichen
und nordlichen Niederlande zutiefst getroffen. Es wiirde uns in die-
sem Zusammenhang zu weit fithren, auf alle Probleme einer Beschéf-

® TKZ 4. Heft 1988: Peter Hersche: Zum zweihundertsten Jahrestag der Syn-
ode von Pistoia (1786).

151



tigung mit dem Jansenismus in allen seinen Entwicklungsphasen ein-
zugehen. Dariiber sind bereits zahlreiche Arbeiten erschienen, wobei
man anmerken muss, dass sich in den Jahren seit dem 2. Vatikanum
innerhalb der romisch-katholischen Kirche ein grosses Interesse nach
einem nuancierteren Studium und einer anderen Bewertung des Jan-
senismus zeigte '°.

Die franzosische Revolution brachte einen Sturm iiber die Kirche
von Frankreich. Die «constitution civile du Clergé» von 1790 machte
die Kirche vollig abhingig vom Staat. Bei aller negativen Kritik der
Vergangenheit wichst heute doch das Verstdndnis fiir das Streben ei-
nes konstitutionellen Bischofs wie Henri Gregoire, Bischof von Blois,
der versuchte, die Linien von Pistoia bei den kirchlichen Reformen
festzuhalten, und der selbst ein sehr frommer Mann war!''.

Der Beginn des 19.Jahrhunderts, des Zeitalters der Restauration,
war auch die Zeit der zunehmenden Macht des Papsttums, des «Fel-
sens Petri», der in der Brandung stehengeblieben war. Die Unfehlbar-
keitserklirung des Papstes war darum auch ein begreiflicher Ab-
schluss eines jahrhundertelangen Strebens.

Die Enzyklika «Quanta cura» von 1864 mit dem an sie verbunde-
nen «syllabus errorum» verurteilte jede liberale Stromung, jede Kon-
trolle des Staates iiber die Kirche und machte darum die Geister reif
fiir das Dogma von 1870.

Schauen wir noch einen Moment in die Niederlande. Dort hatte der
Episkopalismus im [7.Jahrhundert einen Ndhrboden im fortwéhren-
den Streit zwischen den unter den Apostolischen Vikaren arbeitenden
sdkuldren Geistlichen und der reguldren Geistlichkeit, die die Kirche
im Geiste der Gegenreformation wieder aufbauen wollte, gefunden.
Das fiihrte im iiberwiegend protestantischen Land, in dem die katholi-
sche Kirche eine Untergrundkirche geworden war und in dem katholi-
sche Gottesdienste gesetzlich verboten waren, zu endlosen Konflikten.
Die von wenig Einflihlungsvermdgen zeugenden Einmischungsversu-
che aus Rom verstirkten das Verantwortungsgefiihl von Bischofen
und Geistlichen fiir die lokale Kirche. Unter anderem auch wegen des
immer grosser werdenden Einflusses des Jansenismus entstand so
langsam ein Konflikt, der seinen Hohepunkt in der unrechtmissigen
Absetzung Erzbischof Coddes, den man der Propaganda fiir den Jan-

10 Siehe: Die Werke von L. Willaert, J.Orcibal und L. Ceyssens.

' Siehe: Mémoires de Grégoire, hrsg. von H. Carnot 2 Bde. (Paris 1840); die
Korrespondenz Grégoires mit Ricci und Defraisse hrsg. von M. Vaussard (Flo-
renz 1963, Paris 1962).

152



senismus beschuldigte, 1702 fand. Die Wahl von Cornelis Steenoven
zu seinem Nachfolger durch das Metropolitane Kapitel 1723 machte
den Bruch vollstandig. Der beriihmte Professor fiir Kirchenrecht und
Kirchengeschichte an der Universitidt von Lowen, Zegerus Bernardus
van Espen (1646—1728), war der Mann, der mit seinen Ratschldgen der
Utrechter Kirche durch diese schwere Zeit half. Er war ein Anhdnger
des Episkopalismus und konnte darum der lokalen Kirche gut helfen.
Die «Romisch-Katholische Kirche des alt-bischoéflichen Klerus», so
wie unsere Kirche regierungsamtlich zu Buche steht, verlor in der fol-
genden Zeit durch zunehmenden Druck und innere Zwiste immer
mehr Mitglieder. Dazu kam noch, dass man stindig versuchte mit
Rom Frieden zu schliessen, wofiir das 1763 in Utrecht gehaltene Kon-
zil ein deutlicher Beweis ist. Man betonte z. B. umstdndlich das gottli-
che Primat des Papstes und verurteilte die Kirchen des Ostens als
schismatisch. Es half aber nichts: 1765 verurteilte Rom das Konzil in
scharfen Worten. So war in der Mitte des 19.Jahrhunderts die Mitglie-
derzahl auf ca. 5000 gesunken. Viele Verbindungen und Kontakte zu
episkopal orientierten Geistern im In- und Ausland konnten nicht ver-
hindern, dass die stark wachsende romisch-katholische Kirche das
«Respice finem» iiber jene Glaubensgemeinschaft, die von Papst
Pius IX. bei der sogenannten Wiederherstellung der Hierarchie «ein
Monstrum und eine Pest» genannt wurde, aussprach.

Die Protestbewegungen gegen das Dogma von 1870 in Deutschland
und in der Schweiz hatten natiirlich auch in den Niederlanden einen
starken Widerhall. Als der altkatholische Pfarrer Rentfle aus Deutsch-
land Erzbischof Loos 1871 einlud, in seiner Gemeinde zu firmen, da
er selbst von seinem Bischof exkommuniziert war, stand die Kirche
von Utrecht vor einer historischen Entscheidung. Erzbischof Loos
nahm die Einladung an und begann seine «apostolische Reise» nach
Bayern, was den Ausbruch aus der Versteckkirchenmentalitdt bedeu-
tete. Den Widerstand in Deutschland gegen die Vatikanischen Be-
schliisse von 1870 setze ich als bekannt voraus. Inmitten zahlreicher
anderer Professoren war der berithmte Kirchenhistoriker Ignaz von
Dollinger (1799-1890) die Antriebskraft des Widerstandes. Der erste
Altkatholikenkongress trat unter Teilnahme zahlreicher Sympathisan-
ten aus vielen Lindern 1873 in Miinchen zusammen.

Josef Hubert Reinkens wurde zum Bischof gewédhlt und in Rotter-
dam in den Niederlanden vom Bischof von Deventer, Hermannus
Heykamp, zum Bischof geweiht. Dadurch war die Basis fur zukiinftige
Zusammenarbeit gelegt.

153



In der Schweiz hatte der Widerstand gegen das 1. Vatikanum unge-
fahr denselben Verlauf. War in Deutschland der Widerstand aber vor
allem von Professorenseite gekommen, die, wie von Ddéllinger es for-
mulierte, «als Christ, als Kenner der Geschichte und als Staatsbiirger»
das neue Dogma nicht annehmen konnte, so war in der Schweiz der
politische Liberalismus sehr einflussreich auf die Meinungsbildung.
1876 wurde auf der 2.Synode in Olten Eduard Herzog zum Bischof
fiir die christkatholische Kirche, so wie die altkatholische Kirche der
Schweiz sich nannte, gewdhlt. Er wurde noch im gleichen Jahr von Bi-
schof Reinkens in Rheinfelden geweiht. Auffallend ist, dass die nie-
derldndischen Bischofe sich in diesen Tagen sehr reserviert zeigten.
Man stand den vielen Verdnderungen, die in der deutschen und der
schweizerischen Kirche in schnellem Tempo durchgefiihrt wurden,
wie z. B. der Abschaffung des verpflichteten Priesterzoélibates, der Ein-
fiihrung der Landessprache in die Liturgie und der Einfiihrung einer
Synode mit vielen Rechten, voll Misstrauen gegeniiber. Wihrend man
in den Niederlanden noch immer Hoffnung auf eine Versdhnung mit
Rom hatte, stellten die ausldndischen Kirchen sich vollig unabhingig
auf. IThre Entstehungsgeschichte war aber auch vo6llig anders. Man un-
terstrich allerdings sehr stark den Notcharakter der Kirchen, weil man
sich von Rom in diese Situation gezwungen sah. Man wollte die alte
Kirche erhalten und warf Rom vor, eine neue geschaffen zu haben.
Das Resultat war Exkommunizierung und Amtsenthebung. So musste
man dann einen neuen Weg suchen, mit Schmerzen in der Seele, weil
die katholische Kirche des Westens aller Mutterkirche ist. Man ent-
schied sich nicht fiir eine neue Kirche, man wollte nur an dem festhal-
ten, was iiberall, immerzu und von allen geglaubt wurde, weil das
wahr ist und wirklich katholisch 2. Auf dieser Basis fanden sich die
Kirchen Deutschlands, der Schweiz und der Niederlande dann auch
1889 zusammen. In jenem Jahr trafen sich die Bischofe der drei Lan-
der am 23.September in der erzbischoflichen Wohnung in Utrecht.

Obwohl die niederldndischen Bischéfe vor allem iiber die Auffas-
sung tber das Primat des Papstes und die Eucharistie innerhalb der
deutschen und der schweizerischen Kirche grosse Zweifel hatten,
zeigte sich sehr schnell, dass dieses Misstrauen nicht nétig war. Wahr-
scheinlich hatten Bischof Reinkens und Professor Reusch schon vor
der Zusammenkunft den Entwurf einer Erkldrung erarbeitet, denn be-
reits am 24. September war sie fertig und sollte als Utrechter Bischofs-

2 Vincentius von Lerinum, Commonitorium 2, 5.

154



erkldrung von 1889 bekannt werden. In dieser Erkldrung verdeutlich-
ten die Bischofe zundchst, wie sie ihr Amt bis dato aufgefasst hatten
und wie sie es in Zukunft tun wollten. Dazu hatten sie acht Punkte er-
stellt. Im ersten wurde festgestelit, dass man am Glauben der alten
Kirche, den dkumenischen Glaubensbekenntnissen und den Ausspra-
chen der 6kumenischen Synoden der ungeteilten Kirche der ersten
Jahrhunderte festhalten will. Dabei wolle man festhalten an den
Grundsitzen der alten Kirche, die von Vincentius von Lerinum for-
muliert worden sind und die ich oben genannt habe. Im zweiten Arti-
kel verwarf man die Beschliisse von 1870 iiber die Unfehlbarkeit des
Papstes und seine kirchliche Oberhoheit, erkannte aber ein histori-
sches Primat des Bischofs von Rom an.

Im dritten Artikel wies man eine Reihe dogmatischer Beschliisse
von Rom, wie z.B. die Bulle «Unigenitus», die Bulle «Auctorem fi-
dei» und den Syllabus von 1864, zuriick. Die Bulle «Unigenitus» von
1713 war gegen das Buch «Das Neue Testament mit erbaulichen Be-
merkungen zu jedem Vers» von Pasquier Quesnel, das 1687 in acht
Teilen erschienen war, gerichtet. Das Buch, das sehr oft gedruckt wor-
den war und sich grosser Beliebtheit erfreute, war nach langem Drin-
gen der Jesuiten verurteilt worden, hauptsidchlich weil Quesnel aus
dem Kreis der Jansenisten kam. Rom verurteilte in der Bulle «Unige-
nitus» 101 Punkte aus dem Buch und brachte damit die franzdsische
Kirche in Aufstand. Zahlreiche Geistliche, Klosterbriider und -schwe-
stern, unter ihnen auch Quesnel, waren gezwungen, in die Nieder-
lande auszuweichen, wo sie in der Utrechter Kirche gastfreundlich
empfangen wurden. Diese franzosische Invasion hat viel Einfluss auf
die Utrechter Kirche des 18.Jahrhunderts ausgeiibt. Uber die Bulle
«Auctorem fidei» und den Syllabus von 1864 haben wir bereits ge-
sprochen.

Im fiinften Artikel stellt man fest, dass man die Beschliisse des Kon-
zils von Trient akzeptiert, soweit sie in thren dogmatischen Aussagen
in Ubereinstimmung mit der alten Kirche sind.

Der sechste Artikel gibt die Meinung der Bischofe iber die Euchari-
stie und vor allem Uber den Opfercharakter der Eucharistie wieder.
Man sagt, dass die Feier der Eucharistie nicht eine stindige Wieder-
holung des Versohnungsopfers, das Christus einmal und fiir immer
am Kreuz dargebracht hat, ist, sondern dass der Opfercharakter darin
besteht, dass sie eine bleibende Erinnerung daran ist. Eine auf der
Erde stattfindende Abspiegelung des einen Opfers von Christus fiir
das Heil der erlésten Menschheit, welches (laut Hebr. 9,24) im Him-

155



mel immerzu von Christus dargebracht wird, wihrend er fiir uns vor
dem Angesicht Gottes erscheint (Hebr. 9,11+ 12). Gleichzeitig ist die
Eucharistie ein geheiligtes Opfermahl, in dem die Gldubigen, widhrend
sie Leib und Blut Christi empfangen, miteinander Gemeinschaft ha-
ben (1. Kor. 10,17). Diese ausgezeichnete Formulierung ist im 6kume-
nischen Gesprich wegen ihrer Fundierung in der Schrift und in der
Tradition der alten Kirche noch immer sehr brauchbar.

Der siebte Punkt ist auf die Okumene gerichtet und war seiner Zeit
weit voraus. Die Bischéfe ermutigten die Theologen, unter Bewahrung
des Glaubens der alten Kirche, nach Ubereinstimmung iiber die Un-
terschiede, die seit den Kirchenspaltungen entstanden waren, zu stre-
ben. Dariiber hinaus wurden alle Geistlichen ermutigt, die wesentli-
chen Wahrheiten, die die Kirchen gemeinsam besitzen, mehr zu unter-
streichen als die Unterschiede, die es noch gebe. Die Gemeindemit-
glieder wurden aufgerufen, sich Andersdenkenden gegeniiber so zu
verhalten wie es dem Geiste Jesu Christi, der unser Erloser ist, ent-
spricht.

Schliesslich verdeutlichten die Bischéfe im achten Punkt thre Mei-
nung, dass sie durch das Festhalten an der Lehre Jesu Christi und un-
ter Bekdmpfung aller menschlichen Irrtiimer und des Machtmiss-
brauchs am besten den Unglauben und das Desinteresse an der Reli-
gion bekdmpfen koénnten. Die Bischéfe nannten dies das grosste Ubel
ihrer Zeit.

Zugleich mit dieser Erkldrung wurde ein Reglement fiir die Interna-
tionale Bischofskonferenz erstellt, in dem unter anderem festgestellt
wurde, dass der Erzbischof von Utrecht Prdsident der Konferenz sei.

In einer Vereinbarung wurde ausserdem noch der amtliche Verkehr
untereinander geregelt. Dabei wurde erklirt, dass die Kirchen auf der
Basis der Akzeptanz der Bischofserkldrung von 1889 in voller kirchli-
cher Gemeinschaft miteinander stiinden. Der Austausch von Geistli-
chen sei in Ubereinstimmung mit den kanonischen Regeln moglich
und die Theologiestudenten kénnten untereinander ausgetauscht wer-
den. Ausserdem erkldarten die Bischofe, einander amtliche Stiicke, wie
z.B. Gebetbiicher, Katechismen und Synodenbeschliisse, mitzuteilen.

Schliesslich erklirten die Bischdfe noch, keine Verpflichtungen mit
anderen Kirchen einzugehen, ohne dass man die Zustimmung der an-
deren Bischéfe habe.

Schnell nach der Bekanntmachung der Bischofserkldrung trat auch
die alt-katholische Kirche Osterreichs der Union bei. Spiter kamen
die Kirchen der Tschechoslowakei (nach dem Zusammenbruch der

156



Habsburgischen Donaumonarchie), Jugoslawiens, die Polnisch-Ka-
tholische Nationale Kirche von Nord-Amerika und die Polnisch-Ka-
tholische Kirche von Polen hinzu. 1909 trat die Kirche der Mariaviten
in Polen der Union bei, 1924 musste die Gemeinschaft aber wegen der
[rrwege, die ihre Fiihrer gegangen waren (vor allem Bischof Kowalski,
der 1909 in Utrecht geweitht worden war), mit ihr wieder brechen. Wie
sicher bekannt ist, strebt man nun nach einer Wiederaufnahme der
Mariaviten, die zu einem gesunden katholischen Glauben zuriickge-
kehrt sind und bereit sind, die Bischofserkldrung von 1889 zu unter-
zeichnen. Das sind die Mariaviten von Plock. Alle letztgenannten Kir-
chen haben sehr verschiedenartige historische Hintergriinde und auch
ihre Motive, der Utrechter Union beizutreten, waren nicht immer dog-
matischer Natur, obwohl jede Kirche, die der Union beitritt, ver-
pflichtet ist, die Bischofserkldrung anzuerkennen und zu unterzeich-
nen. Ein schwacher Punkt der Geschichte der Utrechter Union ist die
Tatsache, dass man manches Mal bereit war, einen Bischof ohne
grindliche Untersuchung sehr schnell zu weihen, gewesen. Ein trauri-
ges Beispiel dafiir war die 1908 erfolgte Weihe von Arnold Harris
Matthew. Matthew behauptete, dass in England eine Kirche hinter
ihm stehe, was sich spéter als unwahr erwies. Durch diese ungliickli-
che Weihe wurde das Verhéltnis zur anglikanischen Kirche eine Zeit-
lang getriibt. Schlimmer war, dass Matthew willkiirlich Weihen er-
teilte, so dass die Zahl der «episcopi vagantes» erheblich zunahm '3,

Wie ist es aber mit der Utrechter Union weitergegangen? [n den
Jahren nach 1889 hort und liest man nicht viel dariiber.

Bischof Urs Kiiry schreibt in seinem bekannten Buch «Die altka-
tholische Kirche»: « Die Utrechter Union ist nicht eine Rechtsgemein-
schaft und besitzt keine jurisdiktionellen Vollmachten, sondern sie ist
eine freie Verbindung der altkatholischen Landeskirchen, die sich zu
denselben Glaubensgrundlagen und Verfassungs- und Gottesdienst-
ordnungen bekennen.» Damit gibt er zugleich die Stdrke und die
Schwiche der Utrechter Union deutlich an. Denn auch hierin taucht
wieder die Frage nach der Autoritdt in der Kirche, die ich zu Beginn
dieses Artikels anschnitt, auf. Die Utrechter Union geht vom episko-
palen Denken aus: Alle Bischofe haben die gleichen Rechte in der
Kirche. Das ist ihre Stdrke. Die Union ist eine Gemeinschaft von Kir-
chen, die die gleiche Glaubensgrundlage, Verfassungs- und Gottes-

13 Siehe: C.B.Moss, The Old-Catholic Movement, p.297-311, second edi-
tion, London, S.P.C.K., 1964.

157



dienstordnung haben, damit ist dann aber auch schon alles und viel-
leicht sogar schon zuviel gesagt. Autoritdt hat die Union den ange-
schlossenen Kirchen gegeniiber ndmlich nicht. Das ist ithre Schwiche.
Sie kann nur versuchen, im Dialog Gegensitze zwischen den ange-
schlossenen Kirchen zu iiberbriicken.

In den Niederlanden war man zu Beginn viel zuriickhaltender als in
Deutschland und in der Schweiz, was sich z. B. im Verhiltnis zu den
Anglikanern und zur Orthodoxie zeigt. Auf einer allgemeinen Ver-
sammlung der niederldndischen Geistlichkeit, auf der man mit einigen
Vorbehalten im Mai 1889 dem Plan zu engeren Beziehungen mit den
Kirchen in Deutschland und der Schweiz zustimmte, wurde deutlich
gesagt, dass von einer Wiedervereinigung mit den Anglikanern nicht
die Rede sein konne. Wihrend die deutsche und die schweizerische
Kirche schon sehr friih ihre Bereitschaft zu einer Vereinbarung mit
den Anglikanern gezeigt hatte, hat die niederldndische Kirche erst
1925 die Giltigkeit der anglikanischen Weihen anerkannt, wodurch
dann 1931 endlich die Verhandlungen in Bonn beginnen konnten. Wie
bekannt, war das Resultat der Besprechungen das «Bonn Agree-
ment». Ahnlich verhielt es sich in den Beziehungen zu den Orthodo-
xen. Die Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875 machten ein
Gesprich mit den Orthodoxen mdoglich. Erst 1922 erklirte die Utrech-
ter Kirche, dass sie nicht mehr am Standpunkt ihrer Viter von 1763,
namlich dass die orthodoxen Kirchen schismatisch seien, festhielte.
Aber auch die Orthodoxen selbst zeigten sich den Altkatholiken ge-
geniiber viel zurlickhaltender als gegeniiber den Anglikanern, so dass
es erst 1973 zu einem echten Dialog kam. Wie sicher bekannt ist, ist
der Dialog nun zu einem guten Ende gebracht. Man hat schon manch-
mal gesagt: «Frither waren die Holldnder die Bremser, nun sind sie
die Heizer!» Darin verbirgt sich sicher etwas Wahrheit, wobei man al-
lerdings bedenken muss, dass die zwei Weltkriege den altkatholischen
Kirchen und ihren Beziehungen untereinander viel Schaden zugefiigt
haben und dass, vor allem in den westeuropdischen Ldandern, eine kul-
turelle und kirchliche Revolution stattgefunden hat. Nach dem Zwei-
ten Weltkrieg waren die Grenzen der europdischen Lander stark ver-
dndert, und das hatte oft schicksalshafte Folgen fiir die altkatholi-
schen Kirchen dort. Sehr langsam und miihevoll wurden in den Jah-
ren danach die Beziehungen zwischen den Kirchen wiederaufgebaut.
Die internationalen Kongresse sind immer ein wichtiger bindender
Faktor zwischen den Kirchen gewesen, aber sie konnten wihrend des
Krieges natiirlich nicht stattfinden. Die Internationale Bischofskonfe-

158



renz hat 1952 und 1974 die Vereinbarung und das Reglement der Ut-
rechter Union verdndert. Man wollte eine deutlichere Linie in die Zu-
sammenarbeit der Kirchen und Bischofe bringen. Das ist aber nur teil-
weise geglickt. Wichtig ist die Bestimmung, dass jeder Bischof sich
verpflichtete, darauf hinzuwirken, dass die Beschliisse der IBK in der
eigenen Kirche durchgefiihrt werden. Ausserdem wurde festgelegt,
dass bei Beschliissen iiber Glauben, Moral und Beziehungen zu ande-
ren Kirchen die Bischéfe in Kontakt zu ihren Kirchen handeln. Das
Interesse der Kirchen an der Utrechter Union ist gering. In vielen Kir-
chen weiss man fast nichts von ihrer Existenz. Die kirchliche Presse
schreibt fast nichts iiber die Union. Auch die Geistlichkeit der ver-
schiedenen Liander ist wenig am Lauf der Dinge interessiert. Man
sucht wieder mehr als frither nach einer eigenen Identitédt als nach den
gemeinsamen altkatholischen Fundamenten. Sogar die Bischofe ver-
gessen manchmal, wenn sie miteinander innerhalb der Union konfe-
rieren, dass sie eine Kirche hinter sich haben, die ein Recht darauf
hat, mitzureden und mitzudenken. So war z.B. die Interkommunion,
die auf dem Kongress in Wien 1965 mit der Spanischen Episkopalen
Kirche, mit der Lusitanischen Kirche und der Philippinischen Unab-
hiangigen Kirche verkiindet wurde, fiir viele eine vollige Uberra-
schung. Darum blieb diese Vereinbarung, vor allem mit der Philippi-
nischen Kirche, lange Zeit nicht mehr als ein Dokument. Erst auf dem
Kongress in Miinster 1986 verdnderte sich das etwas.

Auch die Erkldrung iiber die Weihe von Frauen fiir das Amt, die die
IBK 1976 herausgab, stiess im Kirchenvolk auf Widerstand und Un-
verstindnis und machte vor allem deutlich, wie unterschiedlich man
in der Union iiber das Thema dachte. Dabei machte man sich nicht
deutlich, dass die Bischofe es in diesem Moment fiir dringend nétig
erachteten, einen Standpunkt einzunehmen im Hinblick auf die
schnell voranschreitenden Entwicklungen innerhalb der anglikani-
schen Kirche. Ausserdem war die Erkldrung kein definitiver Be-
schluss, sondern war geschrieben worden, um die Diskussion zu die-
sem Thema innerhalb der katholischen Kirchen anzuregen. Diese Dis-
kussion ist noch immer im Gang, weil es ein Thema ist, woriiber man
sehr unterschiedlich denkt und das bei den Kirchen emotional sehr
beladen ist.

Demgegeniiber wurden die Erkldrungen von 1950 {iber das Dogma
der leiblichen Aufnahme Mariéd in den Himmel und von 1970 iiber das
Primat in der Kirche aus Anlass des hundertjdhrigen Jubildums des
1. Vatikanums in den Kirchen sehr gut aufgenommen.

159



Zum Schluss noch einige Bemerkungen iiber die Zukunft der Ut-
rechter Union. Ich werde dazu nur einige personliche Gedanken &dus-
sern.

1. Meiner Meinung nach haben alle der Union angeschlossenen Bi-
schofe den Auftrag, die Kollegialitit untereinander in jeglicher Hin-
sicht zu fordern und die Union auch tatsdchlich in ihren Bistiimern
bekannt zu machen. Aber nicht nur das allein. Sie miissen auch die
Probleme, die innerhalb der Union eine Rolle spielen, in ithren eige-
nen Kirchen besprechen, so dass es zu einer allgemeinen Meinungs-
bildung kommt. Sollte es zu einer Einheit mit den Orthodoxen kom-
men, dann darf sie nicht nur ein Dokument sein.

2. In der Vereinbarung wird deutlich festgestellt, dass die Bischofe
anderen Kirchen gegeniiber keine Verpflichtungen eingehen diirfen,
ohne dass die anderen Mitglieder der Union gehért sind und zuge-
stimmt haben. Daran miissen sich die Mitglieder der Union strikt hal-
ten, damit nicht andere bereits bestehende 6kumenische Beziehungen
gestort werden. Man kann keinen ehrlichen und liebevollen Dialog
mit Konstantinopel und Rom fithren und dann auch noch versuchen,
die reformatorischen Kirchen miteinzubeziehen.

3. Die altkatholischen Kirchen sind katholische Kirchen und miis-
sen sich darum im 6kumenischen Gesprdch zuallererst mit jenen Kir-
chen verstindigen, die sich auch katholisch nennen. Die Unterschiede
in der Amtsauffassung sind zwischen den katholischen und reforma-
torischen Kirchen zu gross, als dass noch von einer Communio oder
Unio die Rede sein konnte. Das zeigt sich auch in den Gesprichen
iiber den Lima-Rapport, in denen man die Aussagen liber das Amt als
zu einseitig katholisch zurtickweist. Trotzdem bleibt der 6kumenische
Auftrag der Union ein bleibender Auftrag, der sich auf alle Kirchen
erstreckt.

4. Die Utrechter Union wird sich in Zukunft darauf besinnen miis-
sen, ob die Utrechter Bischofserkldarung von 1889 nach hundert Jahren
nicht einer neuen Formulierung, die sich mehr am heutigen kulturel-
len Kontext und an den dkumenischen Entwicklungen unserer Tage
orientiert, bedarf.

5. Es muss deutlich ausgesprochen werden, was die «essentials of
Christian faith» sind (Punkt 3. des Bonn Agreements von 1931) oder
wenn man es anders sagen will: Was genau unter dem Glauben der al-
ten Kirche verstanden wird. Dabei ist es nicht genug, den Ausspruch
von Vincentius von Lerinum zu zitieren, so wertvoll er an sich auch
ist. Vincentius selbst sagt in seinem Commonitorium, dass im Glauben

160



zwar ein Profectus ist aber keine Permutatio. Die Kirche wird im
Wechsel der Zeit immer wieder auf der Basis von Bibel und Uberliefe-
rung gewissenshaft bestimmen miissen, was der Glaube ist, der iiber-
ail, der immer und von allen geglaubt wurde, denn er ist wahr und
wahrhaft katholisch und apostolisch. Die Kirchen werden das feststel-
len miissen, damit deutlich wird und bleibt, wie weit sie in ithren Be-
ziehungen zu anderen Kirchen gehen kénnen. Spannungen in den Be-
ziehungen untereinander sind an sich nicht schlecht, aber sie diirfen
niemals zu neuen Spaltungen fithren. Auf dem Weg des Dialogs muss
man immer wieder versuchen, eine Losung des Problems zu erreichen.

Zum Schluss mochte ich noch ein Wort von Bischof Urs Kiiry aus
seinem Buch «Die altkatholische Kirche» (S.100) zitieren: «Die Bi-
schofe, die sich zur internationalen altkatholischen Bischofskonferenz
zusammenschliessen, verstehen sich selbst als Wichter iiber den der
Gesamtkirche anvertrauten Glauben. In dieser Stellung tiben sie in
den von ihnen geleiteten Kirchen das oberste Lehramt aus. Aus der
damaligen Situation heraus ist es erklérlich, dass vor allem diese den
Glauben bewahrende Funktion der Bischoéfe erwdhnt wird, wiahrend
ihr anderer, ebenso wichtiger Auftrag zuriicktritt, repriasentative und
lebendige Zeugen des Glaubens zu sein, die berufen sind, vom Worte
des Herrn her in der Gegenwart autoritativ zu ihrer Kirche zu spre-
chen.»

Lasst uns beten und hoffen, dass die Bischofe, die in der Utrechter
Union vereinigt sind, viel mehr als bisher auch gemeinsam «lebendige
Zeugen des Glaubens» in der Welt und der Kirche von heute sind, auf
dass sie, wie schwierig die Probleme innerhalb der Union und wie un-
terschiedlich die Sichtweisen auch seien, das Ideal der Ecclesia Pri-
mitiva im Auge behalten und das Band der Einheit innerhalb der Ut-
rechter Union durch den Kontakt untereinander intensivieren und
verstarken. Die Kirche der Gegenwart hat mehr als jemals zuvor eine
neue «Devotio moderna» ndtig!

Donkerbroek Marinus Kok

161



	100 Jahre Utrechter Union : Rückblick und Ausblick

