Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 2

Artikel: Wie die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen gegriindet wurde
Autor: Reinkens, Joseph Hubert / K.S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen
gegriindet wurde

Zur Einfiihrung. Gleich zu Beginn sei mit Nachdruck betont, dass hier
nicht — was der Titel suggerieren konnte — eine Geschichte der Griin-
dung der «Utrechter Union» vom Jahre 1889 gegeben wird. Diese Ge-
schichte wird noch zu schreiben sein, kam doch die in diesem Jahr
hundertjahrig werdende Union nicht ohne Hindernisse, Spannungen
und Vorbehalte zustande. Immerhin kann interessierten Lesern das
authentische Protokoll der entscheidenden Bischofs-Versammlung
vom 24.September 1889 nachstehend zur Kenntnis gebracht werden,
das bereits einiges von den angesprochenen Schwierigkeiten enthilt.

Zum Text dieses Protokolls sei vorweg folgendes bemerkt:

. Der hier abgedruckte Text ist wohl inhaltlich, jedoch nicht
sprachlich-orthographisch authentisch. Um der Verstdndlichkeit wil-
len schien es den Herausgebern legitim, das Protokoll in diesem Sinne
«sanft» zu bearbeiten. Uberall, wo aus diesem Grunde eine « Uberset-
zung» eines missverstindlichen oder zeitgebundenen Ausdrucks sich
aufdringte, wird der betreffende Begriff oder die authentische Formu-
lierung in Klammern beigefiigt.

2. Zur besseren Verstindlichkeit und als weiterfiihrende Hinweise
folgt dem Text des Griindungs-Protokolls ein kurzer Kommentar von
Professor Dr. Kurt Stalder (Bern), der ebenfalls der Aufmerksamkeit
unserer Leserschaft freundlich empfohlen sei. Die Redaktion

Protokoll der Bischofs-Konferenz
zu Utrecht in der erzbischoflichen Wohnung
den 24. September 1889

Anwesend waren die hochwirdigen Herren:

Johannes Heykamp, Erzbischof von Utrecht

Casparus Johannes Rinkel, Bischof von Haarlem

Cornelis Diependaal, Bischof von Deventer

Dr. Joseph Hubert Reinkens, Bischof der altkatholischen Kirche
Deutschlands

Dr. Eduard Herzog, Bischof der christkatholischen Kirche der
Schweiz.

84



Mit Genehmigung der Hochw. Herren Bischofe waren anwesend:
Hochw. Th. van Vlooten, Pfarrer zu Amersfoort

Hochw. J.J. van Thiel, Prisident des Seminars zu Amersfoort
Hochw. T. van Santen, Pfarrer zu Dordrecht

Hochw. C. Deelder, Pfarrer zu Utrecht.

Nachdem die Anwesenden morgens frith der heiligen Messe — von
Pfr. Deelder gelesen — beigewohnt hatten, wurde um 9 Uhr die Konfe-
renz vom Erzbischof mit einem Gebete zum Heiligen Geist eroffnet,
welches den Synoden von Spanien entlehnt war und u.a. auch auf
dem Konzil von Konstanz und auf den beriihmten Versammlungen
«De Auxiliis» unter Papst Clemens VIII. beniitzt worden war.

Der Erzbischof leitet sodann die Diskussionen mit einer kurzen An-
sprache ein, worin er auf die besondere Bedeutung («das hohe Inter-
esse») dieser Zusammenkunft hinweist und die Anwesenden um ihre
wohlwollende Mitwirkung bittet, damit wir auf dem rechten Wege
zum guten Ziele gelangen. Der Sprechende verteidigt die reservierte
Haltung der holldndischen Geistlichkeit den Altkatholiken Deutsch-
lands und der Schweiz gegeniiber, was besagt, dass Vorsicht und
Furcht uns zu einer solchen Haltung brachten. Die Besorgnis war da-
durch begriindet, dass trotz der Zusage von deutscher Seite, in ge-
meinschaftlicher Beratung mit uns zu handeln, die Deutschen in einer
Sache von allgemeiner Disziplin eine Verdnderung vorgenommen hat-
ten, wogegen wir denn auch protestieren zu miissen geglaubt haben.
Als weitere Bedenken nennt der Sprechende Ausserungen, die von
deutscher und von schweizerischer Seite betreffend des «Brechens mit
Rom» lautgeworden sind — etwas, das unsere Kirche (gemeint ist die
holldndische) nie getan hat.

Andere Ausserungen etwa iiber die Eucharistie wecken die Besorg-
nis, dass die Lehre der katholischen Kirche iiber das heilige Sakra-
ment des Altars bei den deutschen und schweizerischen Altkatholiken
nicht treu bewahrt werde. Daher unsere Besorgnis, unsere Vorsicht,
unsere reservierte Haltung. Nicht aus Mangel an Sympathie — nein:
wir haben Ehrfurcht vor dem Eifer und der Tidtigkeit unserer Briider,
und wir bewundern sie. Wir wollen auch nicht eine Art Patronat oder
Herrschaft ausiiben, wie Rom das iiber unsere Kirche getan; weil aber
jetzt der Wunsch nach engerem Zusammenschluss («festerer An-
schliessung»)' ausgesprochen wurde, so sdhen wir vorerst gerne die

' Der Wunsch wurde von verschiedenen Seiten gedussert. Besonderes Gewicht
diirfte die Stimme von Schultes in seinem 1887 erschienenen Buch «Die Ge-

85



Griinde fiir unsere Bedenken aus dem Wege gerdumt, damit wir (Hol-
linder) durch unser Zusammengehen mit den deutschen und schweize-
rischen Altkatholiken nicht den Traditionen unserer (eigenen) Kirche
untreu werden und nicht die Grenzsteine versetzen, welche unsere Vi-
ter errichtet haben.

Auf Wunsch der Hochw. Bischofe von Haarlem und Deventer ver-
liest der Erzbischof die Antwort, welche er seinerzeit an Pére Hyacin-
the (Loyson) geschrieben hatte, als die hollindischen Bischofe ange-
fragt wurden, ob sie fiir die im Entstehen begriffene Gallikanische
Kirche einen Bischof weihen wollten. Aus diesem Brief geht der
Standpunkt hervor, auf den sich die Utrechter Kirche stellt und den
sie auch in Zukunft einnehmen will.

Mgr. Reinkens macht eine Bemerkung zu dem Grundsatz, dass wir
die von unseren Vitern gezogenen Grenzen nicht {iberschreiten sollen.
Aber — so sagt er — wenn nun Rom diese Grenzen iiberschritten hat,
dann sollen wir doch zuriickgehen. Das Regiment der romischen Ku-
rie existierte in den ersten tausend Jahren nicht. Erst durch die pseu-
doisidorischen Dekretalen («die falschen Decretalen des Isidorus»)
ist die Macht Roms so stark gewachsen. Und was bedeuten die Tradi-
tionen der hollindischen Kirche von einigen hundert Jahren im Ver-
gleich zu denjenigen der katholischen ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends? Der Papst hat durch seine Unfehlbarkeits-Erkldarung
die Verfassung der Kirche zerstort und durch seinen Anspruch auf
den Universal-Episkopat («seine Allmacht iiber die Bischofe») den
Episkopat vernichtet, so dass die Bischofe nur (noch) seine Vikare
sind. Das ist nicht apostolisch!

Wie haben wir nun zu handeln? Rom verlangt alles fiir sich und will
alle Selbstdndigkeit der Bistiimer vernichten. Wenn das hier in Hol-
land geschehen wire, dann wire die holldndische Kirche schon langst
vom Erdboden verschwunden. Sollten wir bloss eine reservierte Stel-
lung einnehmen, so ginge es uns gleich wie Port-Royal. Tausend Jahre
lang kannte man keine romische Kurie. Rom war ein gewohnliches Bi-

schichte des Altkatholizismus», S.652 Ziffer 228, gehabt haben. Bischof Her-
zog glaubt, durch seine Anstosse bei anglikanischen Freunden und durch sei-
nen 1889 im «Katholik» erschienenen Vortrag iiber «die altkatholische Kirche
Hollands» nicht unwesentlich dazu beigetragen zu haben, dass von Erzbischof
Heykamp die sehnlich erwiinschte Einladung ausging (vgl. Walter Herzog, Bi-
schof Dr. Eduard Herzog, Ein Lebensbild, Laufen 1935, S.195f.). Auch nie-
derldandische Geistliche, die regelméssig an Altkatholikenkongressen teilnah-
men, diirften im selben Sinn gewirkt haben.

86



stum mit seinen Bischofen, Priestern und Diakonen. Man findet in
den ersten tausend Jahren kein Dekret an die ganze Kirche. Die romi-
sche Tradition datiert erst aus der Zeit, als Rom seine (zentrale) Macht
aufzubauen begann. Wir miissen in die frithere Zeit zuriick. Ich re-
spektiere («verehre») die zuriickhaltende («reservierte») Stellung der
Utrechter Kirche, doch wir konnen diese Haltung nicht teilen («nicht
so tun»). Der Bischof von Rom mége dann «papa» genannt werden —
das war kein Amtstitel fiir die ganze Kirche. Der Bischof von Kar-
thago hiess auch «papa». Wir miissen die alten Zeiten befragen, wie
unser Verhiltnis dem Papst gegeniiber sein soll.

Der Erzbischof gibt zu bedenken, dadurch kdonnte der Anschein er-
weckt werden, als ob wir mit dem Zentrum der Einheit nichts mehr zu
tun hitten. Wir geben zu, dass Rom sich vieles angemasst hat, und da-
gegen protestieren auch wir; es kann aber doch keine Notwendigkeit
bestehen und kein Nutzen darin liegen, mit Rom zu brechen. Wir wol-
len gehorchen in allem, worin wir kdnnen.

Mgr. Reinkens fragt, worin dann dem Papst gehorcht werden soll?
Die Konzilien von Nizda und Chalzedon geben Rom ja eine gewisse
Vorrang-Stellung («einigen Vorzug»), und in Italien ist der Bischof
von Rom zugleich der Patriarch. Doch was seine weitergehende
Macht in der katholischen Kirche anbetrifft, hat diese ihren Ursprung
aus Vertrdgen mit Fiirsten und hauptsdchlich zum Zweck, sich viel
Geld zu beschaffen. Das ist aber bestimmt nicht géttlicher Ordnung.
Man verstehe uns recht: Wir trennen uns nicht von der Rémischen
Kirche. Der Papst trennt sich von uns. Die Einheit der Kirche ist ein
herrliches Gut. Es ist aber ein grosser Unterschied zwischen der Ein-
heit, welche Christus von seinem Vater erflehte (Joh. 17), und der juri-
stischen Einheit in der romischen Kirche. Christus will in seiner Kir-
che die Einheit des Geistes, welche sich in einem wahrhaft 6kumeni-
schen Konzil manifestiert («offenbart»). Rom hat die Konzilien ver-
nichtet, seitdem der Papst sich selber als unfehlbar erklédrt hat, «non
ex consensu ecclesiae». Die Kirche lehrt also nicht mehr. Wir dndern
nichts an dem (iiberlieferten) Glauben und unterwerfen uns unbedingt
jedem dkumenischen Konzil. In bezug auf die Disziplin jedoch erach-
ten wir uns kompetent, die nétigen Anderungen vorzunehmen.

Mgr. Herzog schliesst sich dem von Mgr. Reinkens Gesagten an.
Wir haben kein Recht, am Glauben etwas zu dndern. Im Jahre 1876
haben wir zu Olten in der Schweiz den Beschluss gefasst, uns an die
allgemeinen Symbole und Dogmen der Alten Kirche zu halten. Wir
stehen hinsichtlich Liturgie und allgemeiner Disziplin auf katholi-

87



schem Boden... Er gibt der Befiirchtung Ausdruck, dass es zu weit
flihren wiirde und zudem die Verhandlungen verzégern konnte, wenn
er sich jetzt zum Inhalt des Briefes an Pére Hyacinthe dussern wiirde,
der 1hn erschreckt habe. Es wiirde ihm leid tun, wenn wir die Einheit
aufgeben miissten. Er hofft vielmehr, dass wir uns iiberlegen, was zu
tun sei, um Zeugnis von unserer Gemeinschaft abzulegen und wo-
durch wir zueinander gehoren, so wie wir heute morgen in der heili-
gen Messe alle eins waren.

Mgr. Reinkens mochte den schwierigen Fragen nicht ausweichen,
wiirde aber wiinschen, dass die Sache vorerst formell behandelt wird,
damit wir rascher vorwirtskommen. Aus diesem Grunde mochte er
gerne die Entwiirfe vorlesen, welche vom Sprechenden selbst zusam-
men mit Mgr. Herzog und Prof. Reusch? in einer Konferenz in Bonn
ausgearbeitet worden sind, iiber die dann diskutiert werden konnte.
Unter Zustimmung der iibrigen Anwesenden liest Mgr. Reinkens den
Entwurf einer Ubereinkunft mit einem Reglement fiir die Konferen-
zen und einer Erkldrung der fiinf Bischofe an die Katholische Kirche,
welcher auf alle einen positiven («giinstigen») Eindruck macht.

2 Der Umstand, dass Bischof Herzog vor der Zusammenkunft in Utrecht in
Bonn mit Bischof Reinkens und Prof. Reusch zusammenkam und dass die drei
die bevorstehenden Verhandlungen so sorgfiltig vorbereiteten, dass Reinkens
einen fertigen Entwurt fiir alle drei zu erstellenden Texte mitbringen konnte,
erklart zu einem guten Teil, wie es moglich war, dass die Union und die noti-
gen Publikationen in einem einzigen Tag abgesprochen werden konnten und
mehrere Punkte Giberhaupt nicht erértert werden mussten.

Anscheinend waren von Anfang an drei gesonderte Texte (Erkldrung, Ver-
einbarung und Reglement) vorgesehen. Diese Aufteilung ohne verbindenden
Titel stellt fiir die Zitierung eine gewisse Schwierigkeit dar. Ferner ist fiir den
heutigen Leser der Zusammenhang zwischen «Erkldrung» und «Vereinba-
rung» kaum mehr ersichtlich, so dass von der Internationalen Altkatholischen
Bischofskonferenz an die gegenwirtig in Gang befindliche Revision der Texte
der Wunschausgesprochenwurde,der Vereinbarungund dem Reglementeine der
heutigen Situation entsprechende ekklesiologische Praambel vorauszuschicken.

Auf der Reise nach Utrecht traf Bischof Herzog zufillig mit Bischof Words-
worth von Salisbury zusammen und teilte ihm sogleich den Zweck seiner Reise
mit. Er nannte als wichtigste Punkte der erhofften Union die Bewahrung der
Eintracht unter den Mitgliedkirchen und die Vermeidung eigenméchtiger
Schritte, die nicht von allen Mitgliedern gebilligt wiirden (vgl. Eduard Herzog,
Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen Kirche der
Schweiz, IKZ 1919, 1. Heft, S.26). Diese Anliegen wurden in der Tatin § 1 und
5 der Vereinbarung festgehalten (vgl. mein oben genanntes Buch S.230f). In
der «Vereinbarung» ist also das kirchliche Ziel der Union, in der «Erkldrung»
die Bereinigung strittiger theologischer Voraussetzungen formuliert.

88



Priasident van Thiel meldet sich zu Wort und meint, dass die Bi-
schofe diese Erkldrung nicht unterzeichnen kénnen, wenn nicht zuvor
die (vorgebrachten) Bedenken aus dem Wege gerdumt seien. Was die
(Lehre von der) Transsubstantiation * betreffe. habe Mgr. Reinkens bei
einer Zusammenkunft mit den anglikanischen Bischdfen von Lich-
field und Salisbury in Bonn eine Erkldrung abgegeben, worin er sagte,
nicht mehr an eine «chemische Transsubstantiation» zu glauben.
Viele Katholiken nehmen daran Anstoss.

Mgr. Reinkens erwidert, dass diese Erkldrung sich auf die theologi-
sche Meinung iiber die Weise des Uberganges von der einen Substanz
in die andere bezog. Das ist mehr aristotelische Philosophie als Theo-
logie. Man frage die Romischen, was sie sich bei «Transsubstantia-
tion» denken: sie wissen es nicht.

Priasident van Thiel stimmt zu, dass man das Wort «Transsubstan-
tiation» fallen lassen kann. Wenn man aber die Lehre dariiber ver-
wirft, dann fallt alles weg, was die Eucharistie betrifft. Deshalb
scheint ihm die Erkldarung von Mgr. Reinkens gefdhrlich. Die Anglika-
ner sehen das Thrige darin. Wenn man die Werke des Bischofs Browne
(gemeint ist Edward Harold Browne, 1811-1891; 1864-1873 Bischof
von Ely, dann bis zu seinem Tod Bischof von Winchester. D. Red.)
liest, stellt man fest, dass die Anglikaner Calvinisten* sind. Daraus
konnte der Schluss gezogen werden: die Altkatholiken lehren in die-
sem Punkte dasselbe wie die Anglikaner; also sind auch die Altkatho-

3 Es ist auffillig, dass hinsichtlich der Eucharistie allein die Lehre, nicht
aber die Praxis zur Sprache kommt, obwohl doch die der Union vorausge-
hende Praxis von Bischof Herzog zu Fragen hédtte Anlass geben kdnnen, z. B.
seine die Interkommunion mit den anglikanischen Kirchen vorausnehmende
Eucharistiegemeinschaft mit Bischof Henry von Edinburg im demonstrativen
Festgottesdienst vom 10. August 1879 (siehe «Katholik» 1879, S.260ff.) und
vor allem seine beinahe alle bischoflichen Funktionen umfassenden Amts-
handlungen in der bischéflichen Kirche von Amerika (vgl. IKZ 1919, a.a.O.
S.29ff.). Dies alles zu einer Zeit, da die Weihen in den anglikanischen Kirchen
von den niederlindischen Bischdfen noch nicht anerkannt waren, was erst 1925
erfolgte. Aber Bischof Herzog hielt offenbar das Urteil Dollingers fiir mass-
geblich (vgl. IKZ a.a.0.8.19-21). Ausserdem befand man sich in den Anfingen.

* Es ist nicht sehr wahrscheinlich, dass die Abendmahlsauffassung Calvins,
die sich so stark an Augustin anzuschliessen sucht, unter den Teilnehmern der
Utrechter Versammlung genauer bekannt war. «Calvinistisch» bedeutet hier
wohl einfach «unsakramental», «unkatholisch», «rationalistisch» oder so
dhnlich. Es ist jedoch nicht minder auffillig, wie gross die Angst davor ist, in
die Nihe solchen Denkens zu geraten.

89



likencalvinistisch. Mgr. Reinkenserldutertseine Erklarungbeziiglich der
«chemischen Transsubstantiation», womit er nur gemeint hat, dass er
nicht einer kapharnaitischen, nicht einer so materiellen Anschauung
huldigt, als ob man nach der Konsekration die materiellen Teile eines
menschlichen Korpers sollte finden konnen. Doch calvinistisch ist er
auch nicht. Wir beten im Sakrament doch Christus an. Wir sind auch
nicht in kirchlicher Gemeinschaft mit der anglikanischen Kirche. Die
Lambeth-Konferenz dachte nicht an eine solche (vermutlich ist gemeint
«sakramentale». D. Red.) Gemeinschaft mit den Altkatholiken.

Priasident van Thiel ist der Meinung, dass zum Ausdruck gebracht
werden soll, dass man glaubt, was die Kirche glaubt.

Der Erzbischof stimmt dem zu und fiigt bei, man solle vor allem
deutlich machen, dass man in dem Sakrament nicht Brot und nicht
Wein empfédngt, sondern den Leib und das Blut unseres Herrn Jesus
Christus, wie es die Kirche immer und auch noch auf dem Konzil von
Trient gelehrt hat.

Mgr. Reinkens gibt zu bedenken, dass man sich hierin nicht auf das
Konzil von Trient berufen konne, weil es nicht als 6kumenisches Kon-
zil gelten kann. Denn es war nicht eine umfassende Reprisentation
(«vollstindige Vertretung») der katholischen Kirche und zudem nur
ein Resultat der scholastischen Theologie des Mittelalters.

Prasident van Thiel stimmt dem zu, mochte aber beziiglich der Aus-
driicke zur Vorsicht raten, weil die Anglikaner und Protestanten es
leicht falsch auffassen (kénnten).

Mgr. Herzog liest aus dem christkatholischen Katechismus
(Seite 81, Frage 85) folgendes: «Was gibt uns der Heiland im heiligen
Abendmahle? — Nicht gewohnliche Speise fiir den Leib, sondern sich
selbst als Speise fiir die Seele unter den Gestaiten von Brot und Wein»
(I. Kor. 10.16).

Priasident van Thiel zweifelt nicht daran, dass die Bischoéfe Rein-
kens und Herzog persdnlich den katholischen Glauben haben. Wenn
man aber Prof. Nippold und andere Protestanten hort, konnte man
meinen, dass einige altkatholische Priester und Laien mehr calvini-
stisch als katholisch denken («glaubten»).

Mgr. Reinkens erwidert, dass er doch nicht verantwortlich sei fiir
das, was Protestanten von den Altkatholiken denken und sagen. Und
wenn die anglikanischen Bischofe von Lichfield und Salisbury erklér-
ten, sie glaubten wie die Altkatholiken, so war das keine offizielle Er-
kldirung der anglikanischen Kirche, sondern allein ihre personliche.
Meine Erklirung jedoch war die offizielle Erkldrung der altkatholi-

90



schen Kirche, welche auch die meinige ist. Die beiden anglikanischen
Bischofe und noch mehrere mit ihnen haben unserer Auffassung zuge-
stimmit.

Der Erzbischof ist der Meinung, dies mache doch den Eindruck, als
ob die Anglikaner und die Altkatholiken so ganz einig wiren, und da
dirfen wir (sind nur die Hollinder gemeint? D. Red.) nicht mitgehen.

Mgr. Reinkens ist der Auffassung, dass jeder Zweifel aufhoren
muss, wenn man unsere Katechismen genau anschaut. Falls diese
Konferenz zu einer klaren Einigung kommt, indem wir Deutschen
und Schweizer uns den Erkldrungen der Hollinder anschliessen, ist
unsere Haltung den Anglikanern und Protestanten gegeniiber klarge-
macht («...sind wir verantwortet den Anglicanern und Protestanten
gegenliber»).

Priasident van Thiel erkundigt sich, wie es moglich sei, dass ein
Mann wie Wilhelm Joos in der Schweiz so gefeiert werden kdnne, wie
das in Schaffhausen geschehen ist — ein Mann, der in seinem Werk
tiber die Bulle «In Coena Domini» nicht nur die ultramontanen
Ideen, sondern auch den katholischen Glauben angreift und auf ab-
scheuliche Weise die heiligen Dinge («Sachen») behandelt. Uberdies
wurde im «Katholik» von Bern (d.h. im offiziellen kirchlichen Organ
der christkatholischen Kirche der Schweiz. D. Red.) jenes Buch gegen
die Ultramontanen einigermassen in Schutz genommen. Wie ist sol-
ches moglich?

Mgr. Herzog betont, dass die Christkatholiken die theologischen
Ideen des Wilhelm Joos nicht teilen («huldigen»). Er ist jedoch auf
politischem Gebiet ein Mann von Bedeutung: er ist Nationalrat (d.h.
Mitglied des eidgendssischen Parlamentes. D. Red.). Bei seinem Auf-
enthalt («Verkehr») in Brasilien habe er eine derart grosse Abscheu
vor der ultramontanen Lehre tiber die Messe usw. bekommen, dass es
thm zur «idée fixe» geworden sei, gegen die Messe eifern zu missen.
Deshalb polemisiert er dagegen und lasst seine Schriften auf eigene
Kosten drucken, doch niemand liest diese oder misst ihnen irgendwel-
che Bedeutung bei («legt einigen Wert darauf»). Er sympathisiert mit
uns, obgleich er weiss, wie wir tiber die Eucharistie denken. Prasident
van Thiel wiirde dann sagen: «Non tali auxilio!»

Mgr. Reinkens erinnert daran, dass die Bisch6fe doch auch nicht
fiir all das verantwortlich sind, was die altkatholischen Blitter schrei-
ben.

Pfarrer van Santen erinnert sich, dass der protestantische Professor
Hofstede de Groot von Erzbischof Loes ausserordentlich freund-

91



schaftlich empfangen wurde und dass sogar in unserm «Oud Katho-
liek» (d.h. im offiziellen Kirchenblatt der Kirche von Utrecht. D.
Red.) Rezensionen publiziert werden, von denen viele nicht begreifen
konnen, dass die Redaktion sie aufnehmen konnte, z.B. lber die
Schrift (« Werkchen») liber Liturgie.

Der Erzbischof ist der Auffassung, dass unser Verkehr mit Prote-
stanten nicht schaden konne, eben weil sie so deutlich wissen, was wir
glauben.

Prasident van Thiel mochte darum gerne deutliche Erklarungen sehen.

Pfarrer van Santen: Nun, das kann jetzt in dem gemeinsamen Mani-
fest geschehen.

Priasident van Thiel erinnert an einen Artikel im «Altkatholischen
Volksblatt» (d.h. in der offiziellen Publikation der Altkatholiken
Deutschlands. D. Red.), in dem behauptet wird, das Fronleichnams-
fest konne nicht gefeiert werden, weil das Fest sich auf die Lehre von
der Transsubstantiation griindet. Das geht doch nicht an!

Mgr. Reinkens erwidert, dass er an den Einsender geschrieben
habe, dass das Fronleichnamsfest wohl gefeiert werden soll und dass
der Priester sich darnach gefiigt hat.

Mgr. Herzog glaubt nicht, dass Juliana, die Nonne von Liittich,
durch deren Visionen das Fronleichnamsfest im Jahre 1247 in die Kir-
che gekommen ist, in dieser Sache fiir uns eine Autoritit sein kann.

Mgr. Reinkens fiigt bei: Nein, gewiss nicht, aber das Dogma inbe-
zug auf die Eucharistie ist gdnzlich auch das meinige.

Mgr. Herzog ist der Auffassung, dass wir uns in unserer 6ffentli-
chen Erkldrung an die katholische Kirche deutlich ausdriicken kon-
nen, wie es Prof. Reusch® in dem Entwurf schon getan hat. Wenn wir
diese Erkidrung dann auch an die griechische und an die orientali-
schen Kirchen sowie an den Primas der anglikanischen Kirche sen-
den, weiss die ganze Welt, was wir glauben. Ich meine auch, dass die
griechische Kirche besser katholisch ist als Rom. Mgr. Reinkens liest
nun den Entwurf, welcher — wie er nochmals betont — von Prof.
Reusch verfasst («aufgestellt») wurde und woran sie nichts gedndert
haben (ndmlich er und Bischof Herzog anldsslich der Sitzung in Bonn.
D. Red.). Dieser Entwurf ist aber nicht irreformabel ; wir kdnnen bei-
fligen, auslassen oder dndern, wie wir wollen. So kénnen wir (bei-
spielsweise) beifiigen, was wir hinsichtlich des Primates in der katholi-
schen Kirche glauben.

> Vgl. oben Anm.2. Reusch ist offenbar als Autoritidt anerkannt.

92



Pfarrer van Santen hat den Eindruck, dass der Unterschied in dem
Glauben iiber den Primat zwischen den hollandischen und den tbri-
gen Altkatholiken mehr Schein als Wirklichkeit sei. Wir Holldnder
betonen mehr dasjenige, was wir im Primat des Bischofs von Rom
noch positiv anerkennen, wihrend die {ibrigen Altkatholiken durch
die Auseinandersetzungen seit 1870 gendtigt sind, vor allem von dem
zu sprechen, was man im ultramontanen System des Primates nicht
anerkennen kann. Legt man dieses Positive und dieses Negative ne-
beneinander, so zeigt sich, dass wir in der Sache einig sind. Welche
Autoritdt («Macht») erkennen wir dem Papst zu? (Prisident van Thiel
gibt hier zu verstehen, dass das schon sehr wenig ist.) Pfarrer van San-
ten fahrt fort: Wir anerkennen («gestehen»), dass der Papst der Erste
unter Gleichen ist, dass er ein Konzil einberufen kann und dass er da
der Vorsitzende ist. Mit einem Wort: er darf allein vor allem das tun,
was die ganze Kirche betrifft. Er hat aber nichts zu sagen in jedem ein-
zelnen Bistum. — Dieser Auffassung wird allgemein zugestimmt.

Mgr. Reinkens fragt den Erzbischof, ob er es akzeptieren («geneh-
migen») wiirde, dass der Papst z. B. das folgende Osterfest in seinem
Bistum selbst regeln und dem Erzbischof alle Anordnungen verbieten
wollte.

Der Erzbischof antwortet: «Natiirlich nicht!»

Mgr. Reinkens sagt: «Nach dem jetzigen System wiirden Ew.
Hochw. das doch zulassen miissen.»

Hierauf wird die Glaubenslehre iiber den Primat nach der Lehre der
katholischen Kirche formuliert, wie in dem Manifest zu sehen ist.

Mgr. Reinkens schldgt vor, jetzt auch noch eine Erkldrung tber die
Eucharistie in das Manifest aufzunehmen.

Mgr. Herzog méchte hierfiir gerne den Text («das Formular») iiber-
nehmen, so wie er in den Bonner Unionskonferenzen (von 1874 und
1875. D. Red.) formuliert («aufgestellt») worden ist.

Prdsident van Thiel fragt, ob in diesem Text die Auffassung vom
Opfercharakter («der Ausdruck vom Opfer») wohl richtig formuliert
worden sei. Im Werk des Lordbischofs Browne werde der Opfercha-
rakter der Eucharistie doch auch geleugnet.

Mgr. Herzog erklirt, dass Bischof Browne ein vornehmer Staatsbi-
schof sei, jedoch nicht so katholisch gesinnt wie z. B. Bischof Words-
worth (offensichtlich John Wordsworth, der von 1843 bis 1911 lebte
und als Bischof von Salisbury «an enthusiastic worker in the cause of
Reunion, esp. with the Swedish and Old Catholic Churches» war, wie
im «Oxford Dictionary of the Christian Church», hgg. v. F.L.Cross
1957, S.1476 zu lesen ist).

93



Der Erzbischof sieht nicht ein, weshalb wir gerade den Text der
Unionskonferenzen iibernehmen sollten. Warum nicht eine eigene Er-
klarung, die deutlich die katholische Lehre enthilt?

Mgr. Herzog liest den entsprechenden Text der Unionskonferen-
zen® und erklidrt ndher das Wort «Darstellung». Damit ist im Deut-
schen nicht dasselbe gemeint wie im Hollindischen, ndmlich nicht
eine blosse Vorstellung, als ob es keine Wirklichkeit wére, sondern das
Opfer wird auf dem Altar in Wirklichkeit vor Gott vergegenwirtigt,
wie Christus dasselbe im Himmel seinem Vater darbringt, und die
Gldubigen nehmen wie an einem Opfermahl daran teil.

Der Erzbischof befiirchtet, dass in diesem Text zu viele Worte ge-
braucht werden, was Anlass zu unterschiedlichen Interpretationen ge-
ben konnte. Er erinnert an das knappe Wort des Chrysostomus:
«Verum sacrificium efficitur.»

Pfarrer Deelder zeigt anhand des Werkes von Pereira de Figueredo
iber die «Professio Fidei» von Pius IV., wie unter den romisch-katho-
lischen Theologen beziiglich der Transsubstantiation verschiedene
philosophische Anschauungen bestehen, und meint, dass dies fir ge-
wohnliche Menschen doch von geringem Wert sei.

Der Erzbischof kennt kein besseres Wort, um den Opfercharakter
auszudriicken, als «continuatio», wie es auch J. A. Mdohler in seiner
Symbolik schon bespricht. Pfarrer Deelder ist der Auffassung, wir
sollten denn auch alle philosophischen Betrachtungen weglassen.

® Was hier im Protokoll wiederholt als «das Formular der Unionskonferen-
zen» angesprochen ist, meint konkret die letzte (14.) der von der 1. Unionskon-
ferenz zu Bonn vom [4. bis 16.September 1874 angenommenen Thesen, die
lautet: «14. Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine fortwdhrende
Wiederholung oder Erneuerung des Siihneopfers, welches Christus ein fiir al-
lemal am Kreuze dargebracht hat; aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass
sie das bleibende Gedichinis desselben ist und eine auf Erden stattfindende
Darstellung und Vergegenwirtigung jener einen Darbringung Christi fiir das
Heil der erldsten Menschheit, welche nach Hebrider 9.11-12, fortwidhrend im
Himmel von Christus geleitet wird, indem er jetzt in der Gegenwart Gottes fiir
uns erscheint (Hebr. 9.24).

Indem dies der Charakter der Eucharistie beziigiich des Opfers Christi ist,
ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl, in welchem die den Leib und das
Blut des Herrn empfangenden Gldubigen Gemeinschaft miteinander haben
(I.Kor. 10.17)», zit. nach Urs Kiiry «Die Altkatholische Kirche — ihre Ge-
schichte — ihre Lehre — ihr Anliegen», Bd.III «Die Kirchen der Welt» 1966',
S.433f.

94



Der Erzbischof moéchte es am liebsten so formulieren, wie Mgr.
Reinkens es aussprach, indem er die gleichen Worte gebrauchte, in de-
nen wir gewohnlich dariiber sprechen.

Mgr. Herzog hat dagegen nichts einzuwenden, weil es auch so sein
Glaube ist. Er wiirde aber trotzdem wiinschen, dass die Unions-For-
mulare beniitzt werden, weil dann Gewihr besteht, dass die griechi-
sche Kirche es auch so ausdriickt und die Unions-Formulare nichts
anderes sagen.

Mgr. Diependaal wiinscht, dass vor allem ausgesprochen werde,
dass wir den Leib und das Blut des Herrn unter den Gestalten von
Brot und Wein empfangen. Der Erzbischof méchte darum auch lieber
die Worte des Tatzalow iibernehmen, in denen auch von den «Gestal-
ten von Brot und Wein» die Rede ist.

Mgr. Rinkel fragt, ob die griechische Kirche iiber die Eucharistie
genau gleich denke wie die abendldndische?

Mgr. Reinkens antwortet: «Ja, vollkommen gleich.» Der einzige
Unterschied bestehe darin, dass sie sagen, Christus werde in dem Sa-
krament gegenwartig durch die «epiklésis» oder Anrufung des heili-
gen Geistes, wihrend wir sagen, dies geschehe durch die Konsekra-
tions-Worte. Das ist aber wieder eine ebenso theologische Frage wie
diejenige betreffend des Wortes «Substanz» und in bezug auf die
Weise, wie Christus unter der Gestalt von Brot und in jeder Partikel
des Brotes gegenwdrtig ist.

Mgr. Rinkel meint, was mit dem Wort «Transsubstantiation» ge-
meint sei, konne man vergleichen mit der Verwandlung («Ubergang»)
des Wassers zu Wein auf der Hochzeit zu Kana (Joh.-Ev. 2).

Mgr. Reinkens: Nicht so ganz. In Kana hat man vor dem Ubergang
und nach demselben beide Stoffe, Materia: Wasser und Wein. In dem
Sakrament geht gemdss der Transsubstantiationslehre der (irdische)
Stoff iiber in den verherrlichten Leib des lebendigen Christus.

Pfarrer van Santen findet in dem Katechismus von Neapel (der in
Holland gewdhnlich verwendet wird) den schonen Ausdruck, dass bei
dem Sakrament das Essen und Trinken nicht so ist wie bei gewdhnli-
chen Speisen. Bei diesen geht ndmlich die Speise liber in unsere Sub-
stanz, wihrend durch die Kommunion nicht Christus in uns verwan-
delt wird, sondern wir in Christus verwandelt werden.

Da hort jeder Gedanke an materielles Essen und Trinken auf.

Mgr. Herzog wiinscht auch eine deutlichere Formulierung fiir den
Opfercharakter zu finden.

Prasident van Thiel erinnert an «the black note» im Common

95



Prayer Book der Anglikaner, welche jeden Gedanken an eine Anbe-
tung des Herrn Jesus Christus im Sakrament negiert.

Mgr. Reinkens erkldrt: Das 1st protestantisch. Wir denken nicht so.
Im 16.Jahrhundert haben die Protestanten mit der Lehre der Euchari-
stie gebrochen. Wir beneiden sie nicht. Sie haben die Eucharistie aus
dem Gottesdienst entfernt, wir nicht. Und wenn wir die Unionsformu-
lare iibernehmen, dann driicken wir deutlich unseren Glauben aus.

Pfarrer Deelder fragt, ob wir nicht die Formulierung der «Professio
Fidei» von Pius IV. in dieser Sache, ndmlich «Opfer und Sakrament»
iibernehmen kénnten?

Mgr. Reinkens verliest den von ihm konzipierten Text, worin er die
Idee vom Opfermahl noch klarer zum Ausdruck gebracht hat.

Pfarrer Deelder fragt nach, ob das nicht bereits mit «Gemeinschaft
iben» zum Ausdruck komme.

Hierauf wird der von Mgr. Reinkens formulierte Text vorldufig an-
genommen. Eine Bemerkung im Entwurf der Erkldrung beziiglich des
Konzils von Trient veranlasst den Erzbischof festzustellen, dass in un-
serer (nl. der hollindischen. D. Red.) das Konzil, insofern es den
Glauben betrifft, anerkannt ist.

Mgr. Rinkel meint, dass dies doch seine Tiicken (« Beschwerde») habe,
denn dieses Konzil habe die ganze Scholastik zum Dogma erklirt.

Prdsident van Thiel ist auch nicht davon iiberzeugt, dass wir das
Konzil als Massstab fiir unsern Glauben unbedingt annehmen kon-
nen. Es kommen darin doch Entscheidungen vor, die wir so nicht
tibernehmen kdnnen.

Mgr. Diependaal glaubt jedoch, dass es in unserer Kirche «quoad
dogma» akzeptiert ist.

Pfarrer Deelder bezweifelt das. Er weiss namlich, dass diese Frage
gegenwdrtig in einer Versammlung der Geistlichkeit zur Diskussion
steht. Ausserdem ist es fiur ithn auch nicht erwiesen, dass der Erz-
bischof von Utrecht es damals in seinem Bistum promulgiert hat.

1gr. Reinkens fragt: Scllen wir alles glauben, was das Konzil von
Trient hinsichtlich Materia und Forma der Sakramente entschieden
hat? Auch da, wo es beim Sakrament der Busse von einer «quasi ma-
terta» spricht? Kann das ein Gegenstand meines Glaubens sein, wo-
von meine Seligkeit abhidngt?

Pfarrer Deelder erinnert an die Lehre iiber die Ehe, die doch auch
nicht die unsrige ist.

Prdsident van Thiel gesteht, dass seine Achtung vor dem Konzil er-
heblich beeintrdchtigt werde, wenn er dessen Geschichte ndher be-

96



trachte. Dabei werde doch klar, dass auch damals schon beinahe alles
von Rom beherrscht wurde. Den Ketzern gegeniiber dusserte das
Konzil sich mit Schirfe, gegen Rom wagte es nicht, richtige Entschei-
dungen auf Grund der Wahrheit zu fillen.

Der Erzbischof stimmt zu, dass dem so sein mag. Bei einem Konzil
gilt es aber doch vor allem zu fragen, wozu es einberufen wurde, und
dann konnen wir Gott dafiir danken, dass Er in den Hauptsachen die
Wahrheit ans Licht gebracht hat.

Pfarrer van Santen meint, in diesem Fall bleibe nichts anderes tib-
rig, als die Wahrheit anzunehmen. Doch wenn wir selber wieder su-
chen und fragen miissen, was man annehmen darf und was nicht — wo
bleibt dann die unfehlbare Autoritit des Konzils? Infolgedessen diir-
fen wir dieses Konzil (von Trient) nicht mit den 6kumenischen Konzi-
lien gleichsetzen, welche fiir die ganze katholische Kirche bindend
sind.

Mgr. Reinkens zeigt aus der Geschichte, wie auch in Trient ebenso
wie auf dem vatikanischen Konzil alles darauf angelegt war, die Auto-
ritdt der Bischofe einzuschrinken («die Bischofe zu fangen»).

Pfarrer van Santen mochte wissen, wie in Deutschland vor 1870
iiber das Konzil von Trient gedacht wurde?

Mgr. Reinkens antwortet, die Haltung der Gelehrten sei damals die-
selbe gewesen wie heute. Auch in Deutschland ist das Konzil nicht
iberall promulgiert worden. Erst in spéterer Zeit, noch nach 1870 hat
Rom dafiir gesorgt, dass es {berall akzeptiert («angenommen»)
wurde. Als aber Prof. von Schulte” noch in Prag war, wurde er ofters
zu Rate gezogen in schwierigen Fragen tber die Gultigkeit von Ehen,
welche gemidss («wohl») oder nicht gemédss dem Tridentinum ge-
schlossen worden waren.

Nachdem Mgr. Herzog noch an die Verwirrung hinsichtlich der
klandestinen Ehen erinnert hatte, wurde die Konferenz vom Erz-
bischof bis nachmittags ein Uhr vertagt und diese Sitzung um halb ein
Uhr geschlossen.

Nachmittags um ein Uhr wurde die Versammlung vom Erzbischof
er0ffnet, indem er dem Herrn Bischof Reinkens das Wort gibt, wel-
cher vorschlégt, vorerst die Texte («Formulare») iiber Primat und Eu-

7 Johann Friedrich von Schulte (1827-1914) war «der grosse Kirchenrecht-
ler, der aus seinem Spezialbereiche die altkatholische Opposition gegen die
Vatikanischen Dogmen wissenschaftlich untermauerte..., 1854 ausserordentli-
cher, 1855 ordentlicher Professor in Prag... 1872 Professor und geheimer Ju-
stizrat in Bonn...» (U.Kiiry «Die Altkatholische Kirche» S.465f.).

97



charistie zu behandeln («fest zu stellen») und dann im weiteren den
Inhalt der verschiedenen Entwiirfe zu genehmigen.

Mgr. Herzog stellt den Antrag, im Text {iber den Primat die Worte
«primus inter pares» beizufiigen, weil dies deutlich die Meinung der
Viter in den ersten Jahrhunderten wiedergibt.

Mgr. Rinkel erinnert an den Gehorsam gegen den Papst «iuxta ca-
nones». Ein solcher Gehorsam wird von den iibrigen anerkannt, inso-
fern die «canones» der alten Kirche gemeint sind.

Nachdem Mgr. Reinkens den Text tiber den Primat vorgelesen hat,
wird dieser von allen genehmigt und angenommen.

Bei der Besprechung des Textes iiber die Eucharistie erinnert Mgr.
Rinkel an die Opfer der Juden, welche durch das Opfer Christi ersetzt
sind, wie es jetzt gemdss der Weissagung des Maleachi 1.11 «vom
Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergange» dargebracht wird.

Der Erzbischof wiinscht, dass so formuliert werde, wie Mgr. Rein-
kens es in der Vormittagssitzung getan hatte.

Magr. Reinkens liest den Text vor, wie er ihn aufgrund der Formulie-
rung der Unionskonferenzen mit der notwendigen Beifligung und Er-
lauterung verfasste. In dieser Form wird er genehmigt und angenommen.

Darauf wird der ganze Entwurf der Erkldrung von Bischof Reinkens
nochmals vorgelesen und nach einiger Diskussion, die weniger zentrale
Punkte betraf («von wenigerem Interesse»), einstimmig angenommen.

Ebenso wurden jetzt auch die Entwiirfe der Vereinbarung der fiinf Bi-
schofe und ein Reglement fiir die Konferenzen einstimmig genehmigt.

Mgr. Rinkel fragt, ob die Bischofe jetzt der Kirche gegeniiber ver-
antwortlich sind, wenn sie diese Union («Einheit») schliessen?

Mgr. Reinkens antwortet, dass man sich nur zu dem verpflichtet,
was man handschriftlich unterzeichnet, zudem spreche der Inhalt der
Dokumente («Aktenstiicke») deutlich fiir sich selber.

Mgr. Rinkel wiinscht noch einige Aufkldarung wegen der Haltung
der deutschen Kirche in der Zolibatsfrage. Er hat den Eindruck, sie
habc in dieser Angelegenheit ithre Kompetenz tiberschritten, indem sie
eine allgemeine kirchliche Disziplin eigenméchtig gedndert habe.

Mgr. Reinkens antwortet, dass man den Priesterzolibat keine Sache
von allgemeiner kirchlicher Disziplin nennen kdnne. Rom selber hat
verheiratete Priester bei den unierten Griechen. Rom handelt auch
hierin nach politischen Grundsitzen. Uberdies: was sollte der Spre-
chende tun, als in der Synode beschlossen wurde, die Priester vom
Zwangs-Zolibat zu befreien? Er selbst hatte gegen diesen Antrag ge-
stimmt. Nachdem derselbe angenommen war, durfte er doch nicht

98



weggehen und die ganze Reformbewegung dem Untergang preisgeben
(«zu Nichte gehen lassen»). Dies wire wahrscheinlich geschehen,
wenn er sein Amt niedergelegt hitte. Das durfte er also nicht tun.
Schliesslich wird doch wohl keiner aus diesem Grunde die Altkatholi-
ken als «Nicht-Katholiken» betrachten.

Pfarrer van Santen fragt, ob wir Geistliche, durch unsere personli-
che Erfahrung gelehrt, den Zolibat wohl als etwas so vollkommen Gu-
tes betrachten konnen? Das aus freiem Willen und mit der Absicht
volliger Hingabe an das Gottesreich iibernommene Leben der Ehelo-
sigkeit achtet er hoch. Sehen wir jedoch in der Geschichte, dass ehrli-
che religiose Grundsédtze zum verpflichteten Zolibat fiihrten, oder ist es
nicht vielmehr so, dass Politik und Herrschsucht dazu getrieben ha-
ben? Umsonst suchen wir in den Heiligen Schriften nach Beweisen,
dass Christus einen solchen Zolibat fiir seine Priester gewollt hat. Im
Gegenteil: der Sprechende meint, dass wir dazu dasselbe sagen diir-
fen, was Petrus sprach: «Es ist ein Joch, das weder wir noch unsere
Viter haben tragen konnen.»

Der Erzbischof ist allerdings der Auffassung, dass wir in unserer
hollindischen Kirche nicht daran denken kdnnten, den Zolibat abzu-
schaffen. Denn viele unserer Laien wiirden uns verlassen und (wieder)
romisch werden.

Pfarrer van Santen stimmt dem zu, ist jedoch auch der Meinung,
dass nur die Frage der Opportunitdt uns von dem abhalte, was die
Deutschen taten, weil es dort vermutlich opportun war.

Mgr. Reinkens erinnert daran, dass Christus unter seinen Aposteln
auch verheiratete Personen hatte — sogar Petrus war verheiratet. Es
waren nicht alles Johannes-Typen («Johannesse»). Der Sprechende
wies auch auf die falsche Ubersetzung von 1. Kor. 9.5 hin, wo im Grie-
chischen steht «adelphén gynaika periagein», woraus der Verfasser
der Vulgata durch Vertauschen der Worte «mulierem sororem circum-
ducendi» machte, obgleich die Meinung des Paulus offenbar ist:
«eine Schwester (d.i. Christin) als Frau mit sich fithren», denn er ver-
weist auf Petrus: «Hos kai Kephas».

Mgr. Rinkel kann es nicht billigen, dass in der Synode eine so
grosse Zahl von Laien zugelassen wird, die — wenn sie wollten — die
Geistlichen iiberstimmen kdnnten.

Mgr. Herzog erklirt, dass nicht die Laien in der Synode Schwierig-
keiten bereiten, sondern die Geistlichen.

Mgr. Reinkens erzihlt, wie seinerzeit Pfarrer Rieks ihm zum Vorwurf
machte, der Bischof mache die Laien zu seinen Knechten. Weil zudem

99



in der Synode keine Gegenstdnde der Glaubens- und Sittenlehre dog-
matisiert werden diirfen, bestehe auch keine Gefahr fiir die Katholizitit.

Prisident van Thiel ist der Meinung, dass die Synoden im Grunde
genommen keine Synoden seien, wie wir das in der Regel verstehen,
sondern hochstens administrative Organe («Corporationen fiir die
Verwaltung»).

Weil alle sich in den wichtigsten Problemen geeinigt haben und die
kirchliche Union («Einheit») geschlossen ist, stellt Mgr. Reinkens den
Antrag, nach Verlesung eines entsprechenden Erkldrungs-Entwurfes
sei zu beschliessen, dass alle fiinf Bischofe sich verpflichten, gemein-
sam am Kongress in Koéln vom Jahre 1890 teilzunehmen. Falls einer
der Bischofe dann unverhofft am persénlichen Erscheinen verhindert
sein sollte, so konne er sich natiirlich durch einen Abgeordneten ver-
treten lassen. Nachdem sie diese Erkldrung zur Kenntnis genommen
haben, hat keiner der Bischofe Veranlassung, gegen das Versprechen
der Teilnahme an dem Kongress etwas einzuwenden. Mgr. Reinkens
wird diese Erklarung dem Vorsitzenden des letzten Kongresses, Herrn
Geheimrat Dr. von Schulte, mitteilen.

Nachdem ferner beschlossen wurde, diese «Erkldarung der Bischofe
an die katholische Kirche» an den Papst, an die Patriarchen der grie-
chischen und an den Primas der anglikanischen Kirche zu senden,
folgten noch einige Mitteilungen iiber die katholische Reformbewe-
gung in anderen Lidndern:

Es wire zu wiinschen, dass die Osterreicher sich enger mit uns zu-
sammenschliessen. Aus diesem Grunde soll die «Erklarung der Bi-
schofe» auch an sie geschickt werden, damit sie sehen, in welcher
Richtung sie wirken miissen, um sich mit uns vereinen zu kdnnen.
Hoffentlich werden sie auch am Kongress zu Koéln teilnehmen. Sie
werden behutsamer darnach zu trachten haben, Distanz zur Politik zu
gewinnen («sich los zu machen von der Politik») und auf katholi-
schem Wege zu bleiben. Denn sie werden von der Regierung stark be-
dringt. So wurde es Mgr. Reinkens nicht gestattet, in Osterreich zu fir-
men. Einige osterreichische Kinder hat er in Bayern gefirmt. Nachher
hat Pfarrer Nittel das Sakrament der Firmung gespendet mit Chrisam,
das Bischof Reinkens ihm zugesandt hat. Die Osterreicher beniitzen
meistens die (liturgischen) Biicher der deutschen Altkatholiken und
tibernehmen einfach das, was in Bonn beschlossen wird. Trotz der
Hindernisse nimmt in Osterreich die Bewegung stark zu. Von der Re-
gierung bekamen sie keine Erlaubnis, eine Kirche zu bauen, nur ein
Vereinshaus. Jetzt bauen sie eine Kirche in dieser Form.

100



In Spanien kann man die Reformer keine Altkatholiken mehr nen-
nen. Sie haben die 39 Artikel der Anglikaner iibernommen und sind
demzufolge Anglikaner. Solange sie diese 39 Artikel nicht fallen las-
sen. konnen wir mit ithnen keine kirchliche Gemeinschaft haben. Der
Erzbischof von Dublin, Lord Plunket, hat Mgr. Reinkens gedridngt,
Senor Cabrera zum Bischof fiir Spanien zu weihen. Mgr. Reinkens hat
dies verweigert auf Grund der 39 Artikel. Zudem hitte er dies nicht
ohne Zustimmung der holldndischen Kirche getan.

In Italien kommt Graf Campello zu keinem greifbaren Ergebnis. Er
organisiert keine Gemeinden. Die Bevolkerung ist zu indifferent. Man
kennt nur den Gegensatz zwischen «kdniglich» und «pépstlich».

In Frankreich macht Pere Hyacinthe ebenfalls keine Fortschritte.
Man hort dort zwar gerne den grossen Redner, aber der Gottesdienst,
der von seinem Vikar geleitet wird, ist nur spérlich besucht. Bischof
Cleveland Coxe von Western-New-York mochte Pére Hyacinthe
gerne von den holldndischen Bischofen konsekriert sehen, doch daran
ist nicht zu denken.

In Amerika (und wohl auch in Kanada) ist Pere Vilatte eifrig tétig.
Wenn er jedoch den Laien Gauthier schon «Reverend» betitelt und
von einem Kloster, einem Spital und von Gemeinden schreibt, so ist
das wohl ein bisschen amerikanische Prahlerei. Die Vorsicht gebietet
hier, nicht zu rasch an eine Bischofsweihe zu denken.

Nachdem der Erzbischof alle gefragt hat, ob sie noch weiter das
Wort verlangten, schlug er vor, die Konferenz, welche zu einem so er-
freulichen («giinstigen») Ergebnis («Resultat») von Einheit in der
Wahrheit gefiihrt hat, zu beenden mit dem Lesen des Lobgesanges
«Te Deum laudamus», worauf der Erzbischof um 5 Uhr nachmittags
die Versammlung schliesst.

Es existieren von diesem Protokoll:

2 Exemplare in holldndischer Fassung, | Exemplar in der deutschen
Ubersetzung. Diese Ubersetzung wurde dem Herrn Bischof Reinkens
zugeschickt, der darin einige sprachliche Verbesserungen eintrug. Die-
ser Ubersetzung liegt ein eigenhindiges Schreiben des Bischofs Rein-
kens bei folgenden Inhaltes:

Bonn 18. November 1889.

Hochwiirdigster, hochverehrter Herr Erzbischof, .

Eurer Erzbischéflichen Gnaden {ibersende ich hierbei das Protokoll unserer
Konferenz vom 24.September. Nur ein paar sinnstérende Versehen habe ich
leicht gedndert. Ich bin iiberrascht zu sehen, mit welcher Ausfiihrlichkeit und
Sorgfalt die Herren das Protokoll gefiihrt und abgefasst haben. Wir, Herr Bi-

101



schof Herzog und ich, erkldren uns damit einverstanden und schlagen vor,
dass wir bei Eroffnung der nichsten Konferenz dasselbe alle unterschreiben.

IThre warme und erhebende Einleitung zur Publikation der Beschliisse in
holldndischer Sprache hat der gestrige « Deutsche Merkur» ins Deutsche iiber-
setzt vollstindig abgedruckt. Die Ubersetzung hat Herr Pfr. Demmel hier in
Bonn gemacht. Auch in englischen Blittern sind unsere Beschliisse als bedeut-
same rithmend erwihnt worden. Moge vor allem Gottes Wohlgefallen und Se-
gen darauf ruhen! - In Konstanz habe ich den Pfr. Dr. Mosler durch den Tod
verloren. Gegenwirtig studieren 6 altkatholische Theologen hier und ein sie-
benter ist mir gestern aus Schlesien angemeldet worden, der im Laufe der
ndchsten Woche kommen soll. Er war bis jetzt im Firstbischoflichen Konvikt
zu Breslau und ist nun altkatholisch geworden.

Mit den besten Wiinschen in Verehrung und Liebe

Euerer Erzbischoflichen Gnaden treu ergebener Mitbruder in Christo

Joseph Hubert Reinkens, katholischer Bischof.

Zur geschichtlichen Einordnung

Schon im Juli 1872 bereiste der Erzbischof von Utrecht Henricus Loos
weite Teile Deutschlands, um den Katholiken die Firmung zu spen-
den, denen wegen ihrer Ablehnung der Papstdogmen von 1870 die Sa-
kramente verweigert wurden. Und im August des folgenden Jahres er-
teilte Hermanus Heykamp, Bischof von Deventer, dem eben gewihl-
ten ersten Bischof der Altkatholiken Deutschlands, J. H. Reinkens, die
Bischofsweihe. Wer das weiss, sich aber sonst nicht ndher auskennt,
wird sich wundern, dass es von da an nicht weniger als sechzehn Jahre
dauerte, bis sich die altkatholischen Kirchen zu einer organisierten
Gemeinschaft verbanden. Vielleicht noch mehr wird er sich dariiber
wundern, dass die altkatholischen Bischéfe der Niederlande sich
schon drei Jahre nach der Weihe von Bischof Reinkens nicht mehr
entschliessen konnten, an der Ordination des Bischofs der christka-
tholischen Kirche der Schweiz mitzuwirken.

Wer die Vorgidnge verstehen und angemessen wiirdigen mochte,
darf sich nicht verfithren lassen, sie mit dem Gegensatz von konserva-
tiv und progressiv erfassen zu wollen. Er wiirde sich damit den Zu-
gang gerade verschliessen. Es handelt sich vielmehr um die Konfron-
tation von zwei vollig verschiedenen Interpretationsmustern. Die nie-
derldndischen Bischofe sind mit ihren Kirchen auf ihren opfervollen
Weg gefiihrt worden, weil sie der wichtigen, nur zu oft missachteten
Einsicht folgten, dass keine Gemeinschaft, erst recht keine Kirche,
zerstorende Eingriffe in wohlbegriindete und wohltradierte Rechts-
strukturen akzeptieren darf. Der Widerstand gegen solche Eingriffe

102



wiirde jedoch unglaubwiirdig, wenn die im Widerstand befindliche
Kirche ihrerseits ihre Verpflichtungen verdnderte. Darum waren die
niederlandischen Bischéfe unnachgiebig bemiiht, keine der iiberkom-
menen Traditionen zu verletzen, besonders nicht die gegeniiber der
Verbindung mit dem Bischof von Rom. Auf diesem Weg erfuhren sie
wichtige pastorale Hilfen aus Irland und Frankreich und speziell
durch Bischof Dominique Varlet, der 1724 Cornelius Steenoven zum
Erzbischof von Utrecht weihte.

Nach diesem Modell unternahm Erzbischof Loos seine Firmreise in
Deutschland und ordinierte Bischof Hermanus Heykamp J. H. Reinkens
zum Bischof der Altkatholikenin Deutschland. Nach dem selben Modell
war Bischof Reinkens das Versprechen abgenommen worden, nur in
gemeinsamer Beratung mit dem holldndischen Episkopat zu handeln.

Wie beim Rechtsstreit am Anfang des 18.Jahrhunderts wurden auch
die Papstdogmen von 1870 in erster Linie als Rechtsverletzung aufge-
fasst, die aber nichts an der Bedeutung des Bischofs von Rom als sol-
cher dndern konne und diirfe.

Fiir die deutschen und schweizerischen Altkatholiken war das Mo-
dell fiir die Beurteilung der Geschichte, zumal Roms und der Ereig-
nisse von 1870, und fiir das Verhaltenskonzept fiir die Zukunft durch
die Idealvorstellung von Kirche gegeben, die man aus der im Geist
des 19.Jahrhunderts betriebenen exegetischen und kirchengeschichtli-
chen Forschung erhoben hatte. Von da aus gesehen, musste die Ableh-
nung der Papstanspriiche viel umfassender ausfallen, und Treue zur
Tradition musste nicht zuletzt Riickkehr zum Bild von der alten Kir-
che und somit Durchfiihrung von Reformen bedeuten.

Von diesen beiden recht gegensitzlichen Interpretationsmodellen
her musste ein gegenseitiges Verstehen und Bejahen fast unmdoglich
sein. Es war denn wohl unvermeidlich, dass sich der niederldndische
Episkopat von den deutschen Altkatholiken, deren Situation er nach
der eigenen geschichtlichen Erfahrung beurteilt hatte, geradezu ge-
tduscht sah und gegeniiber den schweizerischen Christkatholiken, de-
ren laikales Reden und Verhalten noch viel problematischer erschei-
nen musste, nur auf Distanz gehen konnte. (Vgl. zu diesen histori-
schen Aspekten in meinem Buch «Die Wirklichkeit Christi erfahren»,
Benziger 1984, S.193ff. mit der dort angegebenen Literatur. Beachte
besonders den von F. Smit, IKZ 1981, 2. (nicht 1.) Heft herausgegebe-
nen Briefwechsel mit den scharfen Ausserungen von Seminarprisi-
dent C.Karsten. Seither erschien noch B. W. Verhey, L'Eglise d’Ut-
recht, Selbstverlag 1984, siehe daselbst S.91 ff.) K. St.

103



	Wie die Utrechter Union der altkatholischen Kirchen gegründet wurde

