Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 2

Artikel: Die weitere Entwicklung der Utrechter Union (der altkatholischen
Bischofe) von 1889 bis 1909

Autor: Smit, Fred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die weitere Entwicklung der Utrechter Union (der
altkatholischen Bischofe) von 1889 bis 1909

Es ist bemerkenswert, dass in den fast 100 Jahren ihres Bestehens in
der Utrechter Union relativ wenig iber die Geschichte dieses ersten
Jahrhunderts publiziert wurde. Quellenforschung ist meines Wissens
noch nur sehr wenig geschehen. Auch das Suchen nach Artikeln in
den altkatholischen Zeitschriften wie der «Revue Internationale de
Théologie» und der «Internationalen Kirchlichen Zeitschrift» liefert
nur eine magere Ernte. Die Geschichte der Utrechter Union muss
noch geschrieben werden.

Was geschah 18897 Als sich in Deutschland aus Protest gegen das
pédpstliche Unfehlbarkeitsdogma eine Kirchengemeinschaft formte,
kam man 1872 und 1873 aus dem Erzbistum Utrecht zu Hilfe. Erz-
bischof Henricus Loos machte eine Firmreise; der Bischof von Deven-
ter, Hermanus Heykamp, weihte den ersten deutschen altkatholischen
Bischof.

Nach 1875 kam es dann aber zu einer Abkiihlung der noch jungen
Beziehungen. Die Holldnder beobachteten mit grosser Zuriickhaltung
und Zweifeln das hohe Tempo der Reformen, wie man sie in Deutsch-
land, vor allem aber in der Schweiz durchfiihrte. Vor allem die Aufthe-
bung der Zolibatspflicht durch Synodebeschluss erregte in Utrecht
grosses Aufsehen. Ausserdem fiirchtete man, dass die wachsenden Be-
zichungen zwischen den Schweizer Altkatholiken und der anglikani-
schen Kirche der katholischen Rechtgldubigkeit schaden wiirde. Man
sah vor allem die Lehre von Christi Anwesenheit in den Zeichen von
Brot und Wein in Gefahr. Und schliesslich meinte man dann auch,
dass zu leichtfertig von «Brechen mit Rom» und «Ldsen des Bandes
mit Rom» gesprochen wiirde. Auch der Einfluss von Laien auf die
Verwaltung der Kirche wurde voll Sorge gesehen.

Die holldandische Haltung darf uns nicht verwundern. Die Ge-
schichte der Utrechter war véllig anders verlaufen als die ihrer deut-
schen und schweizerischen Briider. Man fiihlte sich noch immer der
Kirchengemeinschaft von Rom zugehorig und wollte alles vermeiden,
was den Bruch vertiefen konnte. Der deutsche Protest wurzelte in der
Erneuerung der Theologie. Man war offen fiir die moderne historische
Methode, als man lernte, dass viele kirchliche Brduche nicht ur-
spriinglich und darum relativ waren. Im Interesse der Glaubwiirdig-

104



keit der Kirche in der modernen Zeit mussten diese reformiert wer-
den. Das «Los von Rom» gab den Anstoss zu diesen Reformen',

In einem Brief vom 9.Juli 1878 schrieb man aus Holland, dass die
Aufhebung des verpflichtenden Priesterzélibats, die in Deutschland
zur Diskussion gestellt worden war, ein Grund sein kdénne, alle Bezie-
hungen abzubrechen?. Man bedaure in Holland fast schon die Mitver-
antwortung an den Entwicklungen und die Hilfe bei der Weihe von
Reinkens. Die Berichte iiber die Christkatholiken in der Schweiz wa-
ren vollig inakzeptabel. In erster Linie, weil Albert Brosi, Prisident
der Synode, die 1876 Eduard Herzog zum Bischof wihlte, diese Wahl
als Vollzug des Bruches mit Rom interpretierte. Aber auch die Tatsa-
che, dass an der Synode nicht der Bischof den Vorsitz haben solle und
es scheinbar sogar so geregelt war, dass die Mehrheit der Synodalen
Laien war, und schliesslich die Ungeniertheit, mit der man die Zoli-
batsverpflichtung beseitigte, wurde von den hollindischen Bischofen
und ihren Ratgebern als dermassen bedenklich beurteilt, dass sie trotz
eines Besuches von Eduard Herzog bei Erzbischof Johannes Hey-
kamp und trotz eines intensiven Briefwechsels zwischen diesen beiden
und Bischof Reinkens eine Teilnahme an der Weihe von Herzog nicht
verantwortbar fanden’.

Diese Vorbehalte und vielleicht noch mehr der hollindische Wider-
stand gegen die Aufhebung des Zolibatszwanges fithrten zu einer
ziemlichen Spannung und Unterkiihlung zwischen den Bischofen in
Bonn und Bern einerseits und den holldndischen Bischéfen anderer-
seits. Die Kontakte wurden zwar nicht abgebrochen, aber doch eher
auf der Ebene der Pastoren unterhalten.

Allerdings gab es zu Beginn der achtziger Jahre bereits wieder eine
kleine Anndherung. Es war der Plan entstanden, dass die Bischofe der
drei Kirchen einen gemeinsamen Hirtenbrief herausgeben sollten.
Dessen Zusammenstellung hatte man Christian Karsten, Seminarpré-
sident in Amersfoort, tibertragen. Dieser Plan wurde aber nicht ausge-
fihrt, weil Karsten am 23.Juli 1884 starb®. Auf dem Altkatholiken-

' J. Visser, Unie van Utrecht — 90 jaar Bisschopsverklaring van 1889, De
Oud-Katholiek (abgekiirzt: OKA) 71979 81.

2 J.F. von Schulte, Der Altkatholizismus, 650.

3 F.Smit, Meinungsverschiedenheiten zwischen den altkatholischen Kirchen
Deutschlands, Hollands und der Schweiz im Jahre 1876, Internationale
Kirchliche Zeitschrift (abgekiirzt TKZ) 71981 65-120.

*OKA 7888 79. 1888 war Reinkens noch der Meinung, dass das Vorhaben,
einen gemeinsamen Hirtenbrief herauszugeben, ausgefithrt werden sollte, und

105



Kongress 1884 in Krefeld plddierte der holldndische Pastor Timotheus
van Santen fiir eine Anndherung der drei Kirchen und sagte {iber die
hollandische Kirche u.a.: «Ihre grosse Vorsicht, nichts zu verdndern
wegen der Konformitdt mit Rom, wird nun eine verstdndliche Vor-
sicht, nicht mit der reinen katholischen Kirche zu brechen.»?

Prof. Dr. J. F. von Schulte musste 1887 in seinem Buch iiber die Ut-
rechter Kirche aber noch feststellen, dass es zu einer echten Annihe-
rung zwischen den Kirchen noch nicht gegkommen war, und plddierte
darum fiir Konferenzen, an denen die fiinf Bischofe, Geistliche und
Vertreter der Synoden teilnehmen sollten®.

Auf der Lambeth-Konferenz von Juli 1888 unterhielt sich Herzog
oft mit dem Vertreter der hollindischen Kirche, Pastor Timotheus van
Santen, und wies dabei darauf hin, wie sehr ihm an einer lebendigen
Gemeinschaft zwischen der hollindischen und der schweizerischen
Kirche gelegen sei’. Aus einem Brief von Dr. Leonz Weibel, einem
Freund Herzogs, vom 24.Juli 1888 wird deutlich, dass Herzog plante,
nach der Lambeth-Konferenz Erzbischof Heykamp zu besuchen. Wei-
bel schrieb Herzog: «Das Isolement ist doch nicht gut, wir gehoren
zueinander.»

Auf dem neunten Altkatholiken-Kongress der deutschen Kirche im
September 1888 in Heidelberg wurde die Anregung von Schulte durch
Oberregierungsrat Dr. Wulffing aufgegriffen. Auf seinen Vorschlag
hin wurde vom Kongress folgender Antrag angenommen. Der Kon-
gress bittet den Bischof (Reinkens), mit Bischof Herzog, dem Erz-
bischof und den Herren Bischofen der hollindischen altkatholischen
Kirche in Kontakt zu treten mit dem Ziel, dass ein gemeinsamer Kon-
gress oder eine Synode stattfinden solle. diese Synode solle aus deut-
schen, schweizerischen und holldndischen Vertretern der Kirchen be-
stehen. Der Kongress sprach auch den Wunsch aus, die osterreichi-
schen Altkatholiken, wenn dies moglich sei, beizuziehen. Dieser Kon-
gress konne dann 1890 vielleicht in Koln gehalten werden®.

dass dann eine Konferenz von den fiinf Bisch6fen und einigen Geistlichen ab-
gehalten werden sollte zur Vorbereitung eines Internationalen Altkatholiken-
Kongresses im Jahre 1890.

5 B.A. van Kleef, Geschiedenis van de Oud-Katholiek Kerk van Nederland,
1953, 253.

¢ J. F. von Schulte, (Fn.2), 650.

7 Walter Herzog, Bischof Dr. Eduard Herzog, Ein Lebensbild, 1935, 196.

$ OKA 1888 79.

106



Am 14. und 15.Mai 1889 berieten sich die hollindischen Bischofe
mit der gesamten Geistlichkeit in Utrecht. Auf dieser Versammlung
wurde das Verhiltnis zu den Kirchen in der Schweiz und in Deutsch-
land besprochen. Man konnte den Standpunkt der beiden Kirchen zu
ihrer Losung von Rom verstehen, weil man nun die wirkliche Absicht
einsah. Beziiglich ihrer Meinung iiber die Lehre von der heiligen Eu-
charistie wiinschte man aber noch nédhere Erlauterungen. Die Geist-
lichkeit dusserte den Bischofen gegeniiber den Wunsch, dass diese mit
Reinkens und Herzog in Kontakt treten sollten, um die gewlinschten
Erlduterungen zu erhalten®.

Im Juni 1889 besuchte Reinkens Herzog. Sie besprachen die Pro-
bleme und beschlossen, den Kontakt mit Erzbischof Heykamp zu su-
chen. Dieser hatte sich inzwischen gut iiber die schweizerische Kirche
unterrichtet und ging nun bereitwillig auf den Vorschlag zu einem
Treffen e 0,

Am 22.Juli 1889 konnte Herzog seinem Freund Dr. Weibel erfreut
mitteilen: «Aus Holland erhielt ich heute die Mitteilung, dass Rein-
kens und ich in Kiirze eingeladen werden zu einer Konferenz mit den
holldndischen Bischéfen. Der holldndische Bericht erfreut mich sehr.
Ich fithre diese Klimaverdnderung hauptsidchlich auf meinen Vortrag
in Luzern zuriick.» "

Die Einladung kam. Herzog reiste nach Bonn. Als er in Mainz das
Dampfschiff nahm, um seine Reise fortzusetzen, traf er darauf zu sei-
ner Uberraschung John Wordsworth, Bischof von Salisbury (gest.
16.8.1911), der von seinem Urlaub in Bohmen nach England zuriick-
kehrte. Herzog erzidhlte ihm vom Zweck seiner Reise. Er verschwieg
ihm nicht, dass, sollte es zu einer offiziellen Union zwischen den alt-
katholischen Bischofen kommen, diese dann selbstverstdndlich in er-
ster Linie den Auftrag hitten, die Einheit untereinander zu bewahren,
wie dies auch fiir die Bischofe von England und der ganzen anglikani-
schen Gemeinschaft galt. Eigenmichtige Schritte, die nicht von allen
Bischofen der Union unterstiitzt wiirden, seien dann nicht moglich.

° Algemeene Vergadering der geestelijken, 14 en 15 Mei te Utrecht gehou-
den, OKA 7889 114/115.

' E. Herzog, Internationale kirchliche Beziehungen der christkatholischen
Kirche der Schweiz, IKZ 1919 6.

"' Walter Herzog (Fn.7), 196. Am 24.3.1889 hielt Herzog in Luzern einen
Vortrag iiber die altkatholische Kirche in Holland. Dieser Vortrag, der im
«Katholik» erschien (/889 101-104, 105-109, 113-118), machte in den Nieder-
landen einen derart guten Eindruck, dass sich die Stimmung vollig verdnderte.

107



Auf Herzogs Frage an Wordsworth, ob dieser ihm zu einer solchen
Union raten konne, sagte Wordsworth resolut: «Sie haben in erster Li-
nie an lhre altkatholischen Amtsbriider zu denken; schliessen Sie sich
zusammen.» '?

In Bonn eingetroffen, hatte Herzog ein Gesprdach mit Reinkens und
Prof. Dr. Fr. H. Reusch. Reusch erstellte ein Konzept, welches als Vor-
lage einer eventuell herauszugebenden gemeinsamen Erkldrung der
Bischofskonferenz dienen kénne. Am 23.September 1889 kamen Her-
zog und Reinkens in Utrecht an.

Am Vorabend der Konferenz kam es zu einem Gedankenaustasch
iber die Probleme, die man untereinander hatte, wihrend die eigentli-
che Konferenz am Dienstagmorgen, den 24.September 1889, begann.
Von den Holldndern waren anwesend: Erzbischof J. Heykamp sowie
seine Kollegen C.J.Rinkel von Haarlem und C.Diependaal von De-
venter; ausserdem Th. van Vlooten, Pastor in Dordrecht, der durch
seine Teilnahme an verschiedenen Altktholiken-Kongressen und der
Lambeth-Konferenz viele Personlichkeiten der deutschen und der
schweizerischen Kirche kannte, und schliesslich C. Deelder, Pastor in
Utrecht und wichtiger Ratgeber des Erzbischofs.

Der Erzbischof eréffnete nach der Feier der heiligen Messe die Zu-
sammenkunft mit einem altkirchlichen synodalen Gebet. Danach
kommentierte er die Zuriickhaltung, mit welcher die Holldnder die
Entwicklungen in den Schwesterkirchen verfolgten, woraus man aber
nicht schliessen solle, dass Utrecht das Patronat iber andere ausiiben
wolle. Er wolle gerne durch die Konferenz die Griinde seiner Beden-
ken aus dem Wege gerdumt sehen, damit man durch eine engere Zu-
sammenarbeit mit der deutschen und der schweizerischen Kirche
nicht den eigenen Traditionen untreu werde. Bischof Reinkens, der
zusammen mit dem holldndischen Seminarpridsidenten Van Thiel eine
grosse Rolle im Gesprich spielte, ging auf die gedusserten Probleme
ein und schlug vor, die von Reusch erarbeitete Konzepterkldarung
Punkt fiir Punkt zu behandeln. Die Versammlung stimmte zu '3,

Diese Erklarung war von Reusch sicherlich nicht an einem einzigen
Nachmittag erstellt worden. Sie atmet den Geist der Bonner Unions-
konferenzen von 1874 und 1875, die seinerzeit unter der Leitung von
Ignaz von Déllinger gehalten worden waren und an denen Reusch

121KZ 1919 25/26.
3 J. Visser (Fn.1), 81f.; F.Smit, 1723-1923, in Onafhankelijk van Rome,
toch katholiek 1973 65-75; F.Smit, IKZ 1981 65-120.

108



selbst teilgenommen hatte. Der Geist von Déllingers spricht aus der
ganzen Erkldrung. Von den acht Artikeln dieser Erkldrung entspre-
chen Artikel 3 iiber die Verwerfung des Dogmas von der Unbefleckten
Empfingnis und der grosste Teil von Artikel 6 {iber die heilige Eucha-
ristie fast wortlich den Thesen, die von Dollinger auf der Konferenz
von 1875 vertreten hatte. Auch die Hervorhebung des Satzes von Vin-
centius von Lerin «Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est; hoc est etenim vere proprieque catholicum»
uberrascht nicht, weil diese Worte den Leitfaden des Denkens von
Dollingers in Bonn ausmachten. Die Formulierung von Artikel 2 iiber
die Verwerfung der Beschliisse des I. Vatikanums von 1870 ist zu fin-
den in dem, was von Doéllinger dazu 1875 in Bonn gesagt hat. Dies gilt
ebenso fiir die Formulierung iiber das Konzil von Trient, die wir in
Artikel 5 finden. Auch der Aufruf an die katholischen Theologen in
Artikel 7 iber die Erhaltung des katholischen Glaubens der ungeteil-
ten Kirche und das daraus resultierende Suchen nach dem, was die
verschiedenen Konfessionen miteinander verbindet, ist nichts anderes
als jener Grundgedanke von Dollingers, der ithn dazu brachte, die
Bonner Unionskonferenzen zusammenzurufen '“.

Die Versammlung behandelte vor allem die Punkte, die sich auf den
pipstlichen Primat und das Konzil von Trient bezogen. Nach einer
ausfiihrlichen Diskussion fiigte man dem Konzepttext eine Erkldrung
iber die Eucharistie hinzu. So kam die Bischofserkldrung zustande °,
und so kam es an einem einzigen Tag zur Utrechter Union.

Die Bischofserkldarung, die hauptsichlich theologische und dogma-
tische Fragen betraf, gab der altkatholischen Bewegung ihr dogmati-
sches Fundament. Die auf dieser Basis geschlossene Ubereinkunft
und das Reglement fiir den Kontakt untereinander verliehen der
neuen Gemeinschaft die Form. Dem Bistumsverweser der Altkatholi-
ken in Osterreich, Anton Czech, wurde die Bischofserklidrung zuge-
schickt. Czech konnte bestdtigen, die Erkldrung vollstindig anzuer-
kennen. Auf der Bischofskonferenz vom 15.September 1890 wurde

'“ Robrecht Boudens, Alfred Plummer. Conversations with Dr. Déllinger
1870-1890, Leuven 1985, 107, 111, 131/132.

'5 Dieser Bischofserkldrung wurden noch eine Vereinbarung iiber den Ver-
kehr untereinander und ein Verwaltungsreglement beigefiigt. In einer spéteren
Korrespondenz prizisierte der Erzbischof mit Zustimmung seiner Mitbischéfe
den Punkt von der Ubereinstimmung mit dem Konzil von Trient.

109



beschlossen, Czech in die altkatholische Bischofskonferenz aufzuneh-
men '°.

Doch waren mit der Bischofserkldarung von 1889 und dem Zustan-
dekommen der Utrechter Union nicht alle Unterschiede zwischen den
Kirchen verschwunden. Es kam in den ersten Jahren der Utrechter
Union regelméssig zu Meinungsverschiedenheiten iiber verschiedene
Fragen. So verwunderten sich die holldndischen Bischofe 1890 dar-
tiber, dass die deutschen Altkatholiken nicht mehr an die Fastentage
erinnert wurden. Man sah darin bereits ein Abgleiten zu den Prote-
stanten'’.

Trotz der Tatsache, dass am 24. September 1889 mit der Unterzeich-
nung der Utrechter Union ein Centrum Unitatis der altkatholischen
Kirchen entstanden war, waren die ersten Jahre danach gezeichnet
von drei wichtigen Streitpunkten zwischen Reinkens und Herzog auf
der einen und den hollindischen Bischéfen auf der anderen Seite.
Diese Streitpunkte betrafen

a) das Verhiltnis zu Rom,

b) die Frage des Zolibats,

c¢) das Verhiltnis zu den Anglikanern.

Einige Beispiele:

Ad a) Wihrend der Bischofskonferenz vom 12. Mai 1892, nach der
Weihe von Erzbischof Gerardus Gul, teilte der Erzbischof mit, die
grosse Mehrheit der holldndischen Geistlichkeit sei dafiir, dass vom
Papst zwar keine Bestidtigung der Wahl des neuen Erzbischofs ver-
langt werden sollte, man ihn aber als den «Mittelpunkt der Einheit»
von den Ereignissen des vergangenen Jahres in Kenntnis setzen sollte,
um auf diese Weise einen Ankniipfungspunkt mit der ganzen katholi-
schen Kirche zu haben. Bischof Reinkens von Deutschland lehnte das
ab und schlug vor, dass durch die Bischofskonferenz besser eine offi-
zielle Erkldrung zu erstellen sei, die in den Kirchen von Holland,
Deutschland und der Schweiz verlesen und auf diese Weise den ka-
tholischen Kirchen mitgeteilt werden kénne. Mit dem Papst als einem
offentlichen Ketzer konne und diirfe man, laut Reinkens, als katholi-
scher Bischof keine Gemeinschaft suchen, um nicht den Anschein zu

' Rijksarchief Utrecht, Archief Oud-Bisschoppelijke Clerezie (abgekiirzt
OBC), Archief van de Aartsbisschoppen van Utrecht (abgekiirzt AAvU) I-7,
Protokoll der Bischofskonferenz 15.9.1890; H.J.Reinkens 16.9.1890 an A.
Czech; A.Czech 1.11.1890 an J. Heykamp.

17 OBC-AAvU, I-7, C.J.Rinkel 6.12.1890 an J. Heykamp.

110



erwecken, dass man mit dessen ketzerischen Ideen sympathisiere.
Herzog sagte, dass eine solche Erkldrung der Position der Christka-
tholischen Kirche in der Schweiz sehr abtriaglich wire. Es wiirde zu
weit fiihren, die gesamte Diskussion zu diesen Punkt hier wiederzuge-
ben. Das Fazit der Besprechung ergab jedenfalls, dass Holland den-
noch einen Bericht an den Papst senden wiirde und dass Herzog nach-
driicklich im Protokoll vermerkt haben wollte, dass er im Interesse der
altkatholischen Kirche der Schweiz diesem nicht zustimmen konne.
Herzog gab allerdings deutlich zu verstehen, dass diese Meinungsver-
schiedenheit nicht als eine Schwichung der Einheit der Kirchen der
Utrechter Union angesehen werden solle'®. Einige Monate spiter
wurde dann aus Rom iibrigens versucht, Erzbischof Gul zur Unter-
werfung zu bewegen. Gul weigerte sich selbstverstindlich und erwar-
tete seinen Bannfluch aus Rom, der dann auch schnell kam '

Ad b) Auch die Zolibatsfrage spielte eine Rolle. Den theologischen
Ausbildungsstdtten der Schwesterkirchen gegeniiber gab es darum in
den Niederlanden lange Zeit ein gewisses Misstrauen. 1892 fragte Pro-
fessor Theodor Weber aus Bonn Erzbischof Gul, ob nicht einige Semi-
narstudenten aus Amersfoort in Bonn studieren dirften. Er fiigte
hinzu, dass er dariiber wachen werde, dass diese Studenten im Geiste
der hollindischen Kirche in den streng katholischen Grundlagen un-
terrichtet wiirden. Das Kapitel von Utrecht war trotzdem nicht dafiir.
Der Bischof von Haarlem, C.J.Rinkel, wandte sich dagegen, weil er
annahm, dass wegen des Widerwillens der deutschen Altkatholiken in
bezug auf den hollindischen Protest gegen die Aufhebung des ver-
pflichtenden Zolibats die Studenten sicherlich nicht im Geiste des
holldndischen Altkatholizismus ausgebildet wiirden. Gul musste We-
ber mitteilen, er halte es vorldufig nicht fiir opportun, holldndische
Studenten nach Bonn zu schicken .

Ein zweites Beispiel: Nach dem vatikanischen Konzil entstand in
Paris eine altkatholische Bewegung unter der Fiihrung des bekannten
Predigers von Notre-Dame, Pastor Loyson, dessen Klostername Pere

18 OBC-AAvU 1-8, Bericht von der Bischofskonferenz in Hilversum am
12.5.1892 in der Pastorie am Tage nach der Weihe von G. Gul.

' Rijksarchief in de Provincie Noord-Holland (abgekiirzt: RANH), Archie-
ven van het bisdom Haarlem van de Oud-Katholieke Kerk (1514) 1561-1967
(1981) (abgekiirzt: ABvH) Nr.277, G.Gul 31.10.1892 an C.J.Rinkel; C.J.Rin-
kel 7.11.1892 an G.Gul.

20 RANH-ABvVH, Nr.277, Gul 31.1.und 9.12.1892 an C.J.Rinkel; C.J.Rin-
kel 7.11.1892 an G.Gul.

111



Hyacinth war. Nach seiner Riickkehr aus Genf 1878 gelang es ihm,
1879 in Paris mit anglikanischer Hilfe eine altkatholische Gemeinde
zu griinden, die sich «Eglise catholique gallicane» nannte. Herzog
firmte am 17.7. 1879 in Paris. 1882 weihte er Jules Gouet (30.6.1889)
und 1887 George Volet (T19.8.1915) zum Priester. In Holland begeg-
nete man der Bewegung mit verstindlicher Unruhe. Hyacinth hatte
sich 1872 verheiratet. Der anglikanische Bischof Cleveland Cox von
Western New York bat die hollindischen Bischoéfe, Loyson zum Bi-
schof zu weihen. An der Bischofskonferenz 1889 betonte Heykamp,
dass daran absolut nicht gedacht werden konne. Es blieb ein grosses
Problem, weil von einer franzosischen Gemeinde nach 1871 nicht er-
wartet werden konnte, sich unter die Jurisdiktion eines deutschen Bi-
schofs zu stellen und es Bischof Herzog von der schweizerischen Re-
gierung verboten worden war, seine Jurisdiktion ausserhalb der Lan-
desgrenzen auszuiiben. Auf Wunsch des Erzbischofs von Canterbury
tibernahm der Primas der schottischen Kirche die Verantwortung iiber
Loyson. Auch in den Jahren danach blieben die Kontakte der Pariser
Gemeinde mit den Anglikanern sowie die Tatsache, dass Loyson ver-
heiratet war, ein grosses Hindernis fiir eine Jurisdiktion Utrechts iiber
die Pariser Gemeinde. Loyson wies die holldndischen Bischéfe darauf
hin, dass auch in der Schweiz und in Deutschland manche Priester
verheiratet waren. Erzbischof Gul antwortete darauf wiederholt, dies
sei Sache der verschiedenen Kirchen, es sei aber unmdéglich, dass eine
einzelne Gemeinde - in diesem Fall Paris — die Zolibatsverpflichtung
selbstindig aufhebe. In Holland dédchte man keinesfalls daran. Erst
nachdem Loyson sich zuriickgezogen hatte und der Priester George
Volet, ein grosser Anhdnger des Zolibats, Vorsitzender der Gemeinde
geworden war, kam die Gemeinde von Paris unter die Jurisdiktion des
Erzbischofs von Utrecht?!.

Ad c) Weitaus schwieriger war es innerhalb der Union lange Zeit,
wenn es um die Beziehungen zur anglikanischen Kirchengemeinschaft
ging. Da gab es zuallererst die Frage nach der Giiltigkeit der anglika-
nischen Weihen. Wihrend die deutschen und schweizerischen Altka-
tholiken aufgrund eigener Studien darin kein grosses Problem sahen,
beurteilte die hollindische Kirche den Fall ganz anders.

Schon an der ersten Bonner Unionskonferenz sprach sich Bischof
Reinkens, hierin der Argumentation von Doéllingers folgend, fir eine

2 OKA 1893 81/82.

112



Anerkennung der anglikanischen Weihen aus?2. Pikant dabei ist, dass
auch J.J. van Thiel, der spétere Bischof von Haarlem, von der Giiltig-
keit der anglikanischen Weihen iiberzeugt war?’. Dies gilt natiirlich
auch fiir Bischof Herzog.

1878 besuchte Herzog die zweite Lambeth-Konferenz. Nach dieser
Konferenz wurde wihrend einer Versammlung der Anglo-Continental
Society unter dem Vorsitz von Bischof Edward Harold Browne von
Winchester der theologischen Fakultédt von Bern finanzielle Hilfe ver-
sprochen?*. An der Synode der Christkatholischen Kirche in Solo-
thurn 1879 berichtete Herzog von seinem Besuch in England. Auf sei-
nen Wunsch hin erkldrte die Synode, dass sie in den wesentlichen
Punkten auf demselben christlichen und katholischen Boden stehe wie
die anglo-amerikanische Kirche?’. Im Oktober 1881 reisten Herzog
und Reinkens auf Einladung der Anglo-Continental Society zu einer
Konferenz {iber die Wiedervereinigung der katholischen Kirchen nach
Cambridge. Herzog hatte nur unter der Bedingung zugestimmt, dass
Reinkens ihn begleite, denn er befiirchtete, sich sonst durch seine An-
ndherung an die Anglikaner den anderen altkatholischen Bischéfen zu
entfremden. Wihrend dieses Aufenthaltes hatte Herzog oft Gelegen-
heit, Referate iber die altkatholischen Kirchen zu halten. Am 19. No-
vember 1881 verdffentlichte Reinkens einen Hirtenbrief lber die
Frage der Interkommunion mit der Kirche von England. Die Anglika-
ner ihrerseits gaben eine Broschiire mit dem Titel «Account of the vi-
sit to England of the Old Catholic Bishops» heraus 2.

Im Oktober 1887 besuchten die anglikanischen Bischéfe von Salis-
bury (Wordsworth) und von Lichfield (Maclagan) im Namen des Erz-

2 KZ 1919 20. A

B 1KZ 191920. Am 13.9.1896 gab Papst Leo XIII. seine Bulle «Apostolicae
curae» heraus, in welcher er zum Resultat kam, dass die anglikanischen Wei-
hen null und nichtig waren. Der Erzbischof von Canterbury (Benson) und von
York (Maclagan) gaben daraufhin am 19.2. 1897 ein von Bischof John Words-
worth von Salisbury konzipiertes Manifest heraus, welches, an alle katholi-
schen Bischofe gerichtet, auf wiirdige Weise die Bulle des Papstes beantwor-
tete. Van Thiel, der zunédchst geneigt war, die pipstliche Auffassung in dieser
Sache fiir die richtige zu halten, schrieb daraufhin an Wordsworth: «Pour la
Réponse, ses arguments me semblent trés convaincants; & mon avis, c’est une
réponse sans réeplique». Vgl. The English Church Review 7970 Nr.7 und 8, wo
Bischof Wordsworth Geschichte und Text der Antwort mitteilt.

M IKZ 1919 22; Katholik /878 Nrn.32 und 33.

B IKZ 1919 22/23.

26 1KZ 1919 23/24.



bischofs von Canterbury die Christkatholische Kirche der Schweiz in
Olten. Zu diesem Besuch war es gekommen, um die Kirche von Eng-
land iiber die christkatholische Kirche zu informieren, in Hinblick auf
die nidchste Lambeth-Konferenz?. Anlidsslich der dritten Lambeth-
Konferenz 1888, auf der, wie gesagt auch Pastor Th. van Santen anwe-
send war, kam es zu erneuten Kontakten zwischen Bischof John
Wodsworth von Salisbury und Herzog?®. 1895 besuchte Herzog den
35.Gedenktag des Kirchenkongresses von Norwich und 1897 die
vierte Lambeth-Konferenz?°.

Auch zur Episcopal Church in den USA hatte Herzog enge Kon-
takte. 1880 erhielt Herzog eine Einladung, im September des gleichen
Jahres der General Convention of the Episcopal Church beizuwoh-
nen. Herzog verdankte diese Einladung Dr. Nevin von der Episcopal
Church in Rom, den er wihrend der Bonner Unionskonferenzen ken-
nengelernt hatte, Bischof Croswell Doane von Albany, der am Kon-
gress in Konstanz 1873 teilgenommen hatte, und auch Bischof Cleve-
land Cox von Western New York, den er in England gesprochen
hatte. In Amerika nahm Herzog wie ein Bischof an den Gottesdien-
sten, Synoden und auch Weihen teil. Er trug dabei allerdings seine ei-
genen Insignien, um, wie er sagte, seine eigene Christkatholische Kir-
che nicht zu verleugnen. Herzog erkannte die Katholizitidt der Episco-
pal Church an und diese ihrerseits die Katholizitdt der Christkatholi-
schen Kirche?®. 1883 firmte Herzog in der Episcopal Church von
Rom.

1890 wurde in Luzern gemeinsam mit der Episcopal Church eine
Kirche gebaut, wobei man in Kontakt zu Bischof Doane von Albany
stand, der damals die Jurisdiktion tiber die Gemeinden auf dem Kon-
tinent hatte?'.

7IKZ 191926/27; OKA 1888 6. Im Oktober war auch bereits Bischof Rein-
kens besucht worden. Die Holldnder wunderten sich dariiber, dass eine dhnli-
che Untersuchung nach der holldndischen altkatholischen Kirche nicht vorge-
nommen wiirde. Im Juni 1888 allerdings besuchten die Bischofe von Salisbury
(Wordsworth) und Newcastle (Ernest R. Wilberforce) in der Begleitung der
Geistlichen Oldham and Ditchfield die hollindische Kirche. Vgl. OKA 7888
57-59.

BIKZ 1919 24/25.

¥ 1KZ 1919 26.

WIKZ 1919 29-34. Vgl. E. Herzog, Gemeinschaft mit der anglo-amerikani-
schen Kirche, K.J. Wyss, Bern 1881.

SUIKZ 1919 36.

114



Aber auch nach Abschluss der Utrechter Union sollte es noch lange
dauern, bis die holldndischen Bischéfe die Giltigkeit der anglikani-
schen Weihen anerkannten. Durch die Utrechter Union wurden die
Deutschen und die Schweizer daran gehindert, auf dem Weg zur Ein-
heit mit den Anglikanern noch weiter zu gehen. Fiir die hollindische
Kirche anderseits ergab sich die Notwendigkeit, alle Fragen, die sich
auf die anglikanische Kirche bezogen, neu zu studieren und sich be-
sonders mit der Frage der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen noch-
mals zu beschiftigen, um auf diese Weise alle Hindernisse in der Be-
ziehung zur anglikanischen Kirche aus dem Weg zu rdumen. Ausser-
dem bildeten die «39 articles» von 1562 ein Problem. Und obwohl der
deutsche Professor Ignaz von Dollinger diese «articles» nicht als Hin-
dernis betrachtete, die Giiltigkeit der Weihen anzuerkennen, war es in
jener Zeit moglich, dass die Holldnder dariiber anders urteilten. Man
sollte bis zum Ende des Ersten Weltkrieges warten miissen, um diesen
Weg zur Einheit wieder betreten zu kdénnen.

Wihrend der Bischofskonferenz am 15.September 1890 wollten
Herzog und Reinkens eine Erkldrung der Altkatholiken iiber die An-
glikaner herausgeben, um sich fiir das Wohlwollen, mit dem auf der
Lambeth-Konferenz von 1888 vor allem iber die Altkatholiken
Deutschlands und der Schweiz gesprochen worden war, zu revanchie-
ren. Vermutlich werden Sprachprobleme eine Rolle gespielt haben,
denn die hollindischen Bischofe konnten der Erkldrung, die ihnen
nach der Konferenz zugesandt wurde, absolut nicht zustimmen. Man
erkannte in Holland die anglikanischen Weihen nicht an und hegte
sehr ernste Zweifel an den anglikanischen Auffassungen tber die
Lehre von der Eucharistie und das heilige Messopfer. In Holland
meinte man auch, dass sich Herzog und Reinkens nicht so abhingig
von den Anglikanern fithlen sollten, nur weil diese Geld fiir die altka-
tholischen Bewegungen in Spanien, [talien und Frankreich spendeten.
Die hollandischen Bischofe fanden, die anderen sollten mit ihrer
«communio in sacris» nicht zu weit gehen 32,

In Holland nahm man es Herzog 1891 sehr {ibel, dass er bei der
Grundsteinlegung zur altkatholischen Kirche in Luzern am 12.Sep-
tember zu den anwesenden Anglikanern gesagt hatte, die Anglikaner
huldigten in Lehre, Liturgie und Kirchenstruktur denselben Grund-

32 OBC-AAvU 1-7, Protokoll der Bischofskonferenz von 15.9.1890;
H.J.Reinkens 7.11.1890 an J.Heykamp:; C.J.Rinkel 25.11.1890 an J.Hey-
kamp.

115



prinzipien wie die Altkatholiken. Man missbilligte seinen Ausspruch,
der anglikanische Bischof Wordsworth lege durch seine Anwesenheit
bei dieser Grundsteinlegung offentlich davon Zeugnis ab, dass die alt-
katholischen Kirchen auf katholischem Boden an der Errichtung des
Reiches Gottes schaffen. Man fand es in Holland merkwiirdig, dass
ein katholischer Bischof wie Herzog just aus dem Munde eines angli-
kanischen Bischofs den Beweis seiner Katholizitit empfangen
miisse .

Die Nicht-Anerkennung der Anglikaner als Katholiken durch die
altkatholische Kirche von Holland beeinflusste andererseits stark die
Kontakte mit katholischen Gemeinschaften, die Anschluss bei der Ut-
rechter Union suchten und von Bischofen der Union die Weihe eines
Bischofs erhofften. Wenn der anglikanische Einfluss auf solche Bewe-
gungen gross war, war man in Holland beim Ankniipfen engerer Be-
ziehungen zu ihnen besonders misstrauisch.

In Spanien formte sich nach dem I.Vatikanum unter der Leitung
des Priesters Joan B.Cabrera eine von Rom unabhédngige katholische
Kirche. Cabrera hatte sich schon vor dem 1. Vatikanum von Rom ge-
trennt und mit Hilfe von Lord Plunket, Bischof von Meath in Irland,
mehrere Gemeinden gegriindet®*. Es war vor allem Bischof Plunket,
der sich mit der Situation der altkatholischen Gemeinschaft sowohl in
Spanien als auch in Portugal beschiftigte. Sowohl die Lambeth-Kon-
ferenz von 1878 als auch die von 1888 hatten sich mit dieser spani-
schen Kirche beschiftigt, fiir die Plunket Priester und Diakone weihte.
Im Blatt «De Oud-Katholiek» der holldndischen altkatholischen Kir-
che schrieb man 1888 allerdings, dass die Reformer unter Cabrera sich
so sehr mit der anglikanischen Kirche verbunden hatten und dabei so
wenig eigene Organisation besassen, dass man sie eigentlich nicht alt-
katholisch nennen konne?*. Die Kirche kannte aber sowohl eine Art
Synode als auch Pfarrgemeinden in ihrer Organisation. Cabrera
wohnte den ersten internationalen Altkatholiken-Kongressen bet, als
gewghiter Bischol 1892 zusammen mit Bischof Plunket auch dem
Kongress in Luzern. Vor allem Dr. Weibel bemiihte sich sehr um ei-
nen engeren Zusammenschluss der altkatholischen Kirchen mit der
Kirche von Cabrera .

3 RANH-ABvH Nr.277, F. Kenninck 23.9.1891 an C.J. Rinkel.
M IKZ 1919 17.

3 OKA 1888 80.

3 KZ 1919 17.

116



Schon 1889, wihrend der Bischofskonferenz, auf der die Utrechter
Unton geschlossen wurde, wurde vereinbart, mit den spanischen Alt-
katholiken solange keine Gemeinschaft zu unterhalten, bis sie die
39 Artikel fallenliessen. Plunket hatte inzwischen bei Reinkens darauf
gedringt, Cabrera zum Bischof zu weihen. Reinkens weigerte sich we-
gen der «39 articles» und auch deshalb, weil er dies ohne die Zustim-
mung der holldndischen Kirche niemals tun kénne?’.

In England und in Irland gab es ein Hilfskomitee fiir die Kirche un-
ter Cabreras Leitung. 1918 zidhlte diese Organisation 3000 zahlende
Mitglieder 8.

Im Winter 1890/91 ersuchte Plunket nun Bischof Herzog, Cabrera
zum Bischof der spanischen Altkatholiken zu weihen, weil unter ande-
rem auch die Gefahr bestand, die im Stich gelassenen spanischen Alt-
katholiken konnten sich zum Protestantismus abwenden. Herzog er-
klarte Plunket, dass die «39 articles» in den liturgischen Biichern der
Spanier fiir die Bischofe der Utrechter Union ein uniiberwindliches
Hindernis bildeten. Plunket erwiderte, die Artikel hitten fiir die Spa-
nier keine dogmatische Bedeutung. Man moge dariiber von den Spa-
niern eine Erkldrung verlangen, die fiir die Bischofe der Utrechter
Union ausreichend sein wiirde.

Bischof Reinkens aus Deutschland liess nun wissen, dass Professor
Reusch aus Bonn einen Kompromiss gefunden habe: Cabrera sollte
die durch die altkatholischen Bischofe am 24. September 1889 heraus-
gegebene Erkldrung «An die katholische Kirche» unterzeichnen und
versprechen, alle vorher erfolgten Ausserungen der spanischen Altka-
tholiken im Sinne dieser Erkldrung anzupassen. Herzog fand dies ei-
nen Vorschlag, mit dem man arbeiten konne*°. Die holldndische Bi-
schofe wollten aber, dass die Spanier erklédrten, in keinerlei Gemein-
schaft zur anglikanischen Kirche zu stehen, obwohl Herzog diese For-
derung nicht unterstiitzte *°.

An der Bischofskonferenz 1894 meldete Herzog, dass der anglikani-
sche Bischof Plunket, inzwischen Erzbischof von Dublin, wiahrend des
internationalen Kongresses in Rotterdam die altkatholischen Bischofe

37 OBC-AAvU 1, Protokoll der Bischofskonferenz zu Utrecht in der erz-
bischoflichen Wohnung, 24.9.1889.

BIKZ 1919 18.

¥ RAMH-ABVH Nr.277, J.H. Reinkens 28.3.1891 an J. Heykamp.

4 RANH-ABvVH Nr.277, J.Heykamp 28.3. und 14.4.1891 an C.J.Rinkel
und C. Diependaal; C.J.Rinkel 3.4.1891 an J. Heykamp.

117



gebeten hatte, zu iiberlegen, unter welchen Bedingungen fiir die spani-
sche Kirche ein Bischof geweiht werden kénne. Die altkatholischen
Bischofe verlangten daraufhin, die Spanier sollten die «39 articles»
nicht unterzeichnen. Das war fiir Plunket nicht akzeptabel. Herzog
fand, dass man Plunket dies nicht {ibelnehmen konnte, weil die spani-
sche Kirche, bevor sie sich an Plunket gewandt habe, doch ziemlich
calvinistisch orientiert gewesen sei. Plunket teilte Herzog mit, er beab-
sichtige, Bischofe fiir Spanien und Portugal zu weihen. Am 23.Sep-
tember 1894 weihte er in Madrid Cabrera zum Bischof*'.

Eine dhnliche Entwicklung sehen wir in diesen Jahren in Italien.
Seit 1881 gab es dort eine altkatholische Gemeinschaft unter der Lei-
tung des vormaligen Kanonikers von St. Peter in Rom, Graf Enrico Di
Campello (76.1.1903). Schon 1882 bestanden herzliche Kontakte zu
Bischof Reinkens von der deutschen Kirche, und 1883 erteilte Bischof
Herzog die heilige Firmung in Rom. Auch verschiedene italienische
Priester wurden von ihm geweiht in den Jahren 1884-1900. Aber auch
bei der italienischen katholischen Bewegung zeigten — genau wie auf
der iberischen Halbinsel — die Anglikaner ihre helfende Hand und ge-
wihrten finanzielle Hilfe. Und bei den Holldndern kam es wiederum
zu der Beflirchtung, sie missten ihre katholischen Standpunkte op-
fern, wenn sie 1890 die Anglikaner zu ihrer Synode einladen. Herzog
versprach seinen Mitbischéfen, Di Campello zu ermahnen, den katho-
lischen Weg nicht zu verlassen*?. Herzog war Ehrenvorsitzender der
italienische Synode. Holland hatte grosse Probleme mit den Priester-
weihen durch Herzog. Aber er verteidigte sich mit der Versicherung,
Kandidaten erst nach einem katholischen Glaubensbekenntnis zu wei-
hen. Wenn diese Priester spiter zur anglikanischen Kirche iibergin-
gen, lige das nicht in seiner Verantwortlichkeit*’. Am 27.September
1891 weihte Herzog eine kleine Kirche fiir Di Campello in Arrone in
Umbrien. Es wurde Herzog allerdings erst viel spédter bewusst, es hitte
ihm schon damals auffallen missen, dass Di Campello ohne finan-
zielle Unterstiitzung aus England und Irland nicht imstande gewesen
wire, seine Arbeit fortzusetzen .

HIKZ 1919 17. Bei dieser Weihe assistierten die Bischéfe von Clogher und
von Down.

2 OBC-AAvU I-7, Notizen der Bischofskonferenz vom 15.9.1890.

3 OBC-ABvU 1-8, Verslag van de Bisschopsconferentie, 12.5.1892 te Hil-
versum.

WIKZ 1919 16.

118



Inzwischen war Di Campello von der italienischen Synode am
20. November 1893 zum Bischof gewdhlt worden, und er hatte Herzog
gebeten, ithn zu weihen. Dieser musste ihm aber mitteilen, dass er dies
nicht ohne die anderen Bischofe diirfe und er sich an die Erkldrung
von 1889 halten miisse*. Zu einer Weihe kam es daraufhin nicht. 1897
richtete das Komitee der nationalen Synode der Katholischen Natio-
nalen Kirche wiederum die Bitte an Herzog, Di Campello zum Bi-
schof zu weihen. Herzog musste wiederum antworten, dies nicht zu
konnen, ohne das Gesuch vorher den anderen Bischéfen zu unterbrei-
ten. Erzbischof Gul gegeniiber hielt Herzog ein Pladoyer fiir die italie-
nische Kirche. Diese Kirche sei jetzt gut organisiert und habe schon
vor einigen Jahren ihre Satzung erstellt. Auch die zahlenmissige
Stiarke sei nun deutlich. Die italienische Kirche erklire, vollstindig in
Ubereinstimmung zu sein mit den kirchenrechtlichen Thesen und
Prinzipien, denen die Altkatholiken huldigen. Der erwéhlte Bischof
Graf Enrico Di Campello habe die Erkldrung von 1889 unterzeichnet,
man feiere den Gottesdienst in der Landessprache und habe die bend-
tigten Biicher, und diese seien den Bischoéfen vorgelegt worden. Her-
zog hatte der italienischen Kirche zu verstehen gegeben, dass man sich
in den Beziehungen zu anderen Kirchen nach den Prinzipien und der
Verhaltensnorm aller Bischofe, die in der Utrechter Union vereinigt
seien, richten miisse. Di Campello hatte erklirt, dass er iiber genligend
finanzielle Mittel verfiige, um auf passende Art und Weise als Bischof
zu leben und sein Amt auszuiiben. Herzog hatte ihm iibrigens deutlich
gemacht, dass die italienische Kirche nicht mit finanzieller Unterstiit-
zung der anderen Kirchen rechnen kénne“.

Inzwischen wurde Erzbischof Gul von anglikanischer Seite daran
erinnert, dass die IBK im September 1897 beschlossen hatte, nach 1h-
ren Beratungen auf die dringende Bitte aus Italien zu antworten. Fir
die Italiener sei dies von ebenso grosser Wichtigkeit wie fiir die Angli-
kaner, mit denen sie sehr eng verbunden seien*’. Im Friihling fragte
der Vorsitzende des «Committee of the Italian Church Reform Asso-
ciation», unter welchen Bedingungen — auch in Anbetracht des Alters
und der Gesundheit von Di Campello — die Bischofsweihe stattfinden
konne. Man erwarte von der Weihe sehr viel; das Gehalt solle kein
Problem sein*%. Herzog musste Hull dieselbe Antwort wie ein Jahr zu-

3 OBC-AAvU 1-9, Bischofskonferenz vom 27.8. 1894.

* RANH-ABvH Nr.277, E.Herzog 26.8.1897 an G.Gul.

7 OBC-ABvU 35/5, F. Meijrick 3.12.1898 an G.Gul.

% OBC-ABvU 35/5, Prof. Edward Hull 8.3.1899 an E. Herzog.

119



vor geben. Er miisse die Initiative zur Weihe Gul tiberlassen. Im iibri-
gen wiirde er gerne an einer Versammlung der IBK tiber die Frage
teilnehmen. Personlich sei Herzog davon liberzeugt, dass das Einkom-
men fiir D1 Campello ausreichend sei. Trotzdem miissten drei anglika-
nische Bischofe fir die finanzielle Unterstiitzung dieses Gehaltes
schriftlich biirgen. Die Italiener miissten der IBK ihre liturgischen Bii-
cher zuschicken. Herzog fiel auf, dass im Blatt «Il Labaro» wenig
tiber Spendung von Sakramenten in der italienischen Kirche vermel-
det wurde. Eine Schwierigkeit war wohl, dass sich Miraglia den Altka-
tholiken angeschlossen und um die Weihe zum Bischof gebeten hatte.
Die Frage war nun, welches Verhiltnis zwischen Di Campello und
Miraglia bestand*®. Hull schrieb hierliber an Gul, dass Herzog die
Weihe eines Bischofs fiir die Chiesa Catholica Nationale d’'Italia be-
flirwortete, wenn die von ihm gestellten Bedingungen erfiillt werden
wiirden. Hull fand, dass Di Campello Vorrang haben miisste: Miraglia
hatte erst im Jahre 1896 mit der romischen Kirche gebrochen, wih-
rend Di Campello dies schon im Jahre 1881 getan hatte. Ausserdem
hatte Miraglia nur eine einzige Gemeinde, wihrend Di Campello im
Jahre 1891 von einer in Arrone zusammengekommenen Synode ge-
wahlt worden war?®. Im April 1899 verbiirgten sich drei anglikanische
Bischofe fiir das Gehalt von Di Campello®!. Der Bischof van Deven-
ter, Spit, war aber der Meinung, dass zwischen Miraglia und Di Cam-
pello zuerst Einheit bestehen miisse’?. Herzog erwartete im Juni Bi-
schof Weber aus Deutschland bei sich. Er dusserte gegeniiber Hull,
sollte sich die IBK zur Weihe von Di Campello entschliessen, miisse
ihr auch die Freiheit vorbehalten sein, eventuell noch einen zweiten
Bischof fiir Italien zu weihen. Herzog fand es aber seltsam, dass kei-
ner der englischen Ditzesanbischofe die finanzielle Garantie fiir das
Gehalt von Di Campello {ibernommen hatte. Zudem hatte Herzog den
Eindruck, dass man Gul auswich und ihm, Herzog, mehr vertraute (als
Gul), was ihn in eine schwierige Lage versetzte. Man solle sich direkt
an Gul wenden?, Hull richtete darauthin an Gul die Ritte, D1 Cam-

4 OBC-ABvU 35/5, E.Herzog 13.3.1899 an E. Hull.

50 OBC-ABvU 35/5, E.Hull 13.4.1899 an G.Gul.

1 OBC-ABvU 35/5, Peter S. Royston, Hilfsbischof von Liverpool, Charles
Maurice Stack 20.6.1899 an G.Gul; Alfred Barry, Hilfsbischof von London,
8.7.1899 an G.Gul.

2 OBC-ABvU 35/5, N.B.P.Spit 13.5.1899 an G. Gul.

33 OBC-ABvU 35/5, E.Herzog 17.6.1899 an E. Hull.

120



pello zu weihen>*. Herzog wandte sich nun an Gul als Prisident der
IBK mit der Mitteilung, dass Hull mit ihm {iber die Weihe unterhan-
deln wiirde. Herzog zeigte, dass er selbst fiir die Weihe war. Er fragte
sich nur, welche Haltung Di Campello den Anglikanern gegeniiber
einnehmen wiirde 3. Das Verhiltnis zwischen Di Campello und den
Anglikanern war Guls grosse Sorge. Im Sommer des Jahres 1899 mel-
dete «Il Labaro», dass Di Campello die Utrechter Erklarung nicht un-
terzeichnen konne, weil er dann gezwungen sei, die Gemeinschaft mit
den Anglikanern abzubrechen, was aus finanziellen Griinden nicht
moglich sei. Gul meinte, dass man sehr zuriickhaltend sein miisse, Di
Campello zum Bischof zu weihen. In Notfillen konnten die Italiener
Bischof Herzog zu Hilfe rufen¢. Der Bischof von Haarlem, C.J.Rin-
kel, betonte, das Verhalten der Italiener sei zwiespaltig, da sie sowohl
mit den Altkatholiken als auch mit den Anglikanern gemeinsame Sa-
che machen wollten. Er vermute, dass Miraglia unabhingiger von den
Anglikanern sei. Nach Rinkel miisse man sich auf einen Bischof fiir
beide Gruppen von Altkatholiken einigen; dieser eine Bischof habe
die Utrechter Erklarung zu unterzeichnen. Auch Rinkel meinte, dass
Herzog vorlaufig ausreichend Hilfe bieten kénne>’. Bischof Spit von
Deventer war dagegen, dass die Italiener mit den Anglikanern in Ge-
meinschaft stehen, und stellte die Bedingung, ein eventueller italieni-
scher altkatholischer Bischof miisse zuerst die Utrechter Erkldrung
unterzeichnen . Die Sache zog sich hin. Im Januar des Jahres 1901
dusserte Di Campello Drohungen, wenn man ihn nicht endlich weihe.
Bischof Weber von Deutschland schlug vor, Herzog solle Di Cam-
pello schreiben, aus welchem Grund man ihn nicht weihen kénne>°.
Ubrigens zeigte sich nun, dass Di Campello die Utrechter Erkldrung
tatsidchlich unterzeichnet hatte, denn der Inhalt seiner Drohung war,
dass er sich von der Utrechter Erkldrung l6sen und auf andere Weise
versuchen wiirde, sein Ziel zu erreichen. Di Campello hatte nach ei-
nem Brief, den er von Herzog erhalten hatte, alle Hoffnung aufgege-
ben, von den altkatholischen Bischéfen geweiht zu werden. Inzwi-

¢ OBC-ABvU 35/5, E.Hull 3.7.1899 an G.Gul.

33 OBc-ABvU 35/5, E.Herzog 8.7.1899 an G.Gul.

6 RANH-ABvVH Nr.277, G.Gul 25.7.1899 an C.J.Rinkel; C.J.Rinkel
30.7.1899 an N.B.P.Spit.

STRANH-ABvVH Nr.277, C.J.Rinkel 1.8.1899 an G.Gul.

8 OBC-ABvU 35/5, N.B.P.Spit 2.8.1899 an G. Gul.

3 RANH-ABvVH Nr.277, G.Gul 10.1.1901 an C.J. Rinkel.

121



schen war Miraglia bereits von Vilatte zum Bischof geweiht®. An der
letzten Bischofskonferenz in Bonn wollte auch Herzog von einer
Weihe Di Campellos nichts (mehr) wissen. Obwohl «Il Labaro» nicht
das offizielle Blatt der italienischen Altkatholiken war, zeigte sich
darin doch, dass die italienischen Altkatholiken mehr auf die Anglika-
ner hin orientiert waren als auf die Altkatholiken. Man war sich einig,
dass Herzog der geeignete Mann war, um Di Campello mitzuteilen,
die altkatholischen Bischofe konnten ithn nicht weihen®'. Herzog, der
sich so viele Jahre lang fiir die italienische Kirche eingesetzt hatte,
fand es jetzt aber auch zu schwierig, an Di Campello zu schreiben.
Weber sollte es an seiner Stelle tun®2. Weber teilte Di Campello mit,
dass man ihn nicht weihen kénne. Man hege keinen Zweifel an der
Katholizitdt von Di Campello, sondern an der Gesinnung von «Il La-
baro». Ausserdem bezweifle man, ob die italienische Kirche auf der
Lehre der Alten Kirche der ersten Jahrhunderte fusse. Die Kirchen
der Utrechter Union konnten die italienische Kirche zudem nicht fi-
nanzieren. Schliesslich fand man die Mitgliederzahl der italienischen
Kirche als zu klein .

Als aber 1902 das Hilfskomitee in England und Irland aufgehoben
wurde, konnten Herzog und Weber diesen Platz nicht einnehmen. Das
Schicksal von Di Campello war hiermit besiegelt®. Herzog hielt den
Kontakt zur italienischen Kirche aufrecht, auch als diese sich mehr
den Waldensern anschloss. Di Capello kehrte in die romisch-katholi-
sche Kirche zuriick.

Ein letztes Beispiel fiir die Schwierigkeiten, welche die Utrechter
Union machte, wenn die anglikanische Kirche Kontakte zu altkatholi-
schen Bewegungen unterhielt (vor allem aus holldndischer Sicht), sei
die altkatholische Bewegung in Frankreich, und hier vor allem in Pa-
ris. Loyson fiihrte den Titel «recteur et administrateur épiscopal», den
er von einem anglikanische Bischof empfangen hatte, unter dessen Ju-
risdiktion sich stellen zu miissen er geglaubt hatte, wenn auch unter
Beibehaltung seines katholischen Standpunktes. Der Erzbischof von
Canterbury hatte die Unternehmen von Hyacinth der Leitung des Pri-
mas von Schottland unterstellt. Ausserdem hatte Bischof Reinkens

* OBC-ABvU 35/5, C.J.Rinkel 18.1.1901 an G.Gul.

81 OBC-ABvU 35/5, N.B.P.Spit 19.1.1901 an G.Gul.

2 OBC-ABvU 35/5, Th. Weber 21.1.1901 an G.Gul.

¢ RANH-ABvVH Nr.277, Th. Weber 19.2.1901 an E. di Campello.
4 TKZ 1919 16.

122



Kontakte zu dieser Gemeinde und bestanden Beziehungen zur katho-
lisch-reformierten Kirche auf Haiti. Man ging zunidchst Herzog an mit
dem Gesuch, Hyacinth zum Bischof zu konsekrieren. Herzog lehnte
ab, weil es seines Erachtens in Paris keine organisierte Gemeinde gab
und somit von einer echten Wahl nicht die Rede sein konnte®. An der
Bischofskonferenz von 1889 meinte man aber, dass auf den Wunsch
des anglikanischen Bischofs Cleveland Cox von Western New York,
Hyacinth zum Bischof zu weihen, nicht eingegangen werden konne ¢°,

Anfangs gab es Pline, dass sich die Pariser Gemeinde unter die Ju-
risdiktion des Erzbischofs von Utrecht stellen konne, aber die Person
von Hyacinth war nicht akzeptabel, und so kam es erst auf dem inter-
nationalen Kongress in Luzern 1892 wieder zu Kontakten. Erzbischof
Gul und Seminarprisident Van Thiel hatten dort ein Gesprdach mit
dem Kaplan der Pariser Gemeinde, George Volet. Volet erschien den
beiden Herren so gut katholisch, dass beschlossen wurde, den Kon-
takt fortzusetzen, dies auch, weil Hyacinth bereit sein solle, sich vollig
aus der Pariser Gemeinde zuriickzuziehen (1893). Ausserdem schien
Volet ein Verfechter des Priesterzolibats und ein grosser Anhidnger
von Port-Royal zu sein. Man wollte aber, bevor man weiter mit Volet
und der Pariser Gemeinde sprach, zundchst das Urteil der alten
Freunde vernehmen, die die Utrechter noch immer in Frankreich hat-
ten®. Man wusste ndmlich, dass diese absolut kein Vertrauen in Hya-
cinth und seine Mitarbeiter hatten. Einer von ihnen, Edouard Pestel,
empfing Volet und teilte den guten Eindruck, den Gul und Van Thiel
von diesem hatten. Er riet Gul denn auch, die Pariser Gemeinde unter
seine Jurisdiktion zu stellen, solange er Hyacinth nicht in die Ver-
handlungen einbezoge ®®. Hyacinth schrieb Gul dann im Maérz 1893,
dass er die Leitung der Gemeinde niederlege, und bat ihn um Uber-
nahme der Jurisdiktion .

Eine wichtige Nebensache in dieser Angelegenheit war, dass durch
einen Streit zwischen Hyacinth und den Anglikanern mit diesen kei-
nerlei Kontakte mehr bestanden und auch von einer finanziellen Hilfe
ihrerseits nicht mehr die Rede sein konnte. Erzbischof Gul liess nun

03 [KZ 1919 13/14.

¢ OBC-AAvU I, Protokoll der Bischofskonferenz vom 24.9. 1889.

¢ RANH-ABvH Nr.277, C.J.Rinkel 7.11.1892 an G.Gul; J.J. van Thiel
3.11.1892 an E. Pestel in Paris; G.Gul 31.10.1893 an C.J.Rinkel.

8 RANH-ABVH Nr.277, E. Pestel 9.12.1892 an J.J. van Thiel.

 OKA 1893 81/82.

123



die Situation in Paris ndher untersuchen und sandte zu diesem Zweck
Seminarprédsident Van Thiel und Pastor Deelder am 4. April 1893 nach
Paris. Beide Herren hatten einen sehr guten Eindruck von der Pariser
Gemeinde und der Bereitschaft der Gemeindeglieder, sich nach den
altkatholischen Grundsitzen zu richten. Sie berichteten dariiber am
27. April in einer Sitzung des Utrechter Kapitels. Van Thiel wurde be-
auftragt, die Ordnung der Pariser Angelegenheit zu iibernehmen; die-
ser fuhr dann auch am 18. Mai fiir unbestimmte Zeit nach Paris’’. Am
I.Mai 1893 hatte Erzbischof Gul die Gemeinde bereits offiziell unter
seine Jurisdiktion genommen. Man kann sich allerdings fragen, wie
die Dinge verlaufen wiren, wenn es noch Kontakte mit den Anglika-
nern gegeben hitte.

Dennoch waren es die Anglikaner, die die Utrechter Union auch
vor Enttduschungen schiitzte. So z.B. in der Sache des Abenteurers
Rene Vilatte. Geboren 1854 in Frankreich, kam Vilatte sehr jung nach
Kanada. Wihrend seines Studiums trat Vilatte aus der rémisch-katho-
lischen Kirche aus, um presbyterianischer Pfarrer zu werden. 1885
fragte er Hyacinth nach Informationen {iber den Altkatholizismus.
Dieser verwies ihn an den Leitenden Bischof der Episcopal Church,
Alfred Lee, der Vilatte weiter verwies an Hobart Brown, Bischof von
Fond-du-Lac. Vilatte verblieb eine Zeit im Seminar dieses Bistums.
Nach ein paar Monaten schickte ihn Brown aber auf Anraten des lei-
tenden Bischofs zu Bischof Herzog in die Schweiz. Herzog weihte Vi-
latte am 7.Juni 1885 in Bern zum Priester. Auf Wunsch von Herzog
war auch der Weihbischof von Springfield im Gottesdienst anwesend,
und dieser stellte Vilatte auch vor. Nach Kanada zuriickgekehrt,
driangte Vilatte darauf, Bischof zu werden. Er begann eine Korrespon-
denz mit Erzbischof Gul und anderen Geistlichen der hollindischen
Kirche. Er schickte ihnen auch Dokumente, aus denen eine Wahl zum
Bischof durch eine Synode hervorging. Diese «Synode» bestand aber
ausser thm nur noch aus einem anderen Geistlichen, T.B. Gautier’!,
Eine Reihe armer Belgier hatte ihre Unterschrift unter diese Petition,
ihn zum Bischof zu weihen, gesetzt. Einige von ihnen erkldrten spiter,

70 Utrecht, Archief van het Metropolitaan Kapittel van Utrecht, notulen
27.4.1893, Buitengewone vergadering van het kapittel.

" Utrecht, Archif van het Metropolitaan Kapittel van Utrecht, notulen
10.9.1889; RANH-ABvH Nr.277, Proces-Verbaal 6.11.1889 van de vergade-
ring gehouden door de synode van de Oud-Katholieke Kerk van Amerika op
6.11.1889 in de parochiekerk te Dyckesville, Wisc., USA; RANH-ABvH
Nr.277, C.J.Rinkel 19.11.1889 an J. Heykamp und C. Diependaal.

124



von Vilatte getduscht worden zu sein. Nachdem er eine sogenannt
giinstige Antwort aus Utrecht empfangen hatte, begab sich Vilatte zum
Bischof von Fond-du-Lac und schlug diesem vor, sein Suffragan zu
werden. Aus der Korrespondenz zwischen Herzog und dem Bischof
von Fond-du-Lac wird deutlich, dass Vilatte ein sehr iibertriebenes
Bild von der Anzahl seiner Gemeinden und der Geistlichen, die thm
anhingen, gab. Nach einiger Zeit verlor Gul alles Vertrauen in Vilatte
und schrieb dem Bischof von Fond-du-Lac am 5.Juni 1891: «Vilatte
fithrte mich auf einen falschen Weg. Ich hatte nie einen richtigen Ein-
druck von seiner Position. Welche Frage oder Bemerkung ich auch an
ihn richtete, ich empfing unvollstindige oder keine Antworten.»
Nachdem der Bischof von Fond-du-Lac Vilatte aus seinem Amt ver-
trieben hatte, erhielt Vilatte am 29. Mai 1892 nach einer Reihe merk-
wiirdiger Abenteuer die Bischofsweihe aus den Hinden des Erz-
bischofs Alvarez von Colombo, der zur syrisch-monophysitischen Kir-
che gehorte. Auch die Anglikaner erkannten Vilattes Weihe nicht an,
weil Monophysiten keine Katholiken sind 72

Der Fall des Abenteurers Vilatte hatte dazu gefiihrt, dass die euro-
pdischen altkatholischen Bischofe sehr vorsichtig wurden, wenn der
Wunsch nach einer Bischofsweihe aus Amerika an sie herangetragen
wurde. Dabei geschah es just in jenen Jahren, dass die Utrechter
Union in Kontakt zu verschiedenen sich von Rom trennenden Ge-
meinschaften in Amerika kam, z.B. zur unabhédngigen katholischen
Bewegung in Buffalo, die dort um 1895 unter den rémisch-katholi-
schen Polen entstanden war, aus Protest gegen die Hierarchie wegen
der Verwaltung der Gemeindeeigentiimer und der durch sie bezahlten
und gebauten Gebiude.

Sie verloren ihren Besitz, aber errichteten innerhalb kurzer Zeit eine
neue Kirche. 1896 wurde Stanislaus Kaminski ihr Gemeindepriester,
der auf einer Gemeindesynode zum Bischof-Elekt gewidhlt wurde. Der
Fithrer der Polnisch-Katholischen Kirche, Bischof-Elekt Anton

72 Utrecht, Archief van het Metropolitaan Kapittel van Utrecht, notulen
10.9.1889; RANH-ABvVH Nr.277, Proces-Verbaal 6.11.1889 van de vergade-
ring gehouden door de synode van de Oud-Katholieke Kerk van Amerika op
6.11.1889 in de parochiekerk te Dyckesville, Wisc., USA; RANH-ABvVH
Nr.277, C.J.Rinkel 19.11.1889 an J. Heykamp und C. Diependaal.

Utrecht, Archief van het Metropolitaan Kapittel van Utrecht, notulen
11.10.1892; RANH-ABVH Nr.277, G.Gul 9.12.1892 an C.J.Rinkel. Beige-
fiigt: Report of the Committee of Bishops to the House of Bishops with adop-
ted resolutions.

125



Kozlowski, riet Kaminski, diese Wahl nicht anzunehmen und das Bi-
schofsamt vorldufig thm zu iberlassen. Kaminski akzeptierte diesen
Vorschlag nicht und versuchte, die Bischofsweihe zu erhalten. Aus
diesem Grunde wandte er sich an die Utrechter Union, deren Bischofe
sich weigerten, ihn zu weihen (die Griinde fiir diese Weigerung miiss-
ten noch genauer untersucht werden).

Gerade in diesen Jahren weilte aber der schon genannte Vilatte auf
der Suche nach Anhang in den USA. Weil er durch die Altkatholiken
zum Priester geweiht worden war, betrachtete er sich als einer der ih-
ren. Er war darum auch bereit, Kaminski zu wethen, und vollzog den
Ritus 1898. Einige andere polnische Gemeinden, die bis dahin Kamin-
ski als ihren Leiter akzeptiert hatten, gingen daraufhin zu Francis Ho-
dur. Nach dem Tod von Kaminski (1911) schlossen sich dessen An-
hdnger 1914 der Polish National Church von Hodur an’s.

Die Kontakte mit der unabhingigen katholischen Bewegung unter
der Leitung von Anton Kozlowski verliefen besser. Diese Gruppe
hatte ithr Zentrum in Chicago. Auch bei ihr spielte der polnische Na-
tionalismus eine grosse Rolle. Wihrend der langen Periode von
Machtwechsel und Unterdriickung in ihrem Land war ausser der Kir-
che kaum eine Institution mit Freirdumen fiir die polnische Kultur
und Sprache iibriggeblieben. Es war fiir die Polen denn auch ein har-
ter Schock, als sie nach ihrer Ankunft in den USA merken mussten,
dass die Kirche, die sie fast schon mit ihrer Heimat selbst identifiziert
hatten, durch irische Priester und Bischofe beherrscht wurde. 1895
griindete eine abgesprungene Gruppe von romisch-katholischen Polen
unter der Leitung von Kozlowski eine eigene Kirche. Neben dieser
Gemeinde (sie nannte sich «All Saints») organisierten sich auch noch
eine Reihe anderer von Rom unabhidngiger polnischer katholischer
Gemeinden, die sich mit einer Bitte um Unterstiitzung an die Utrech-
ter Union wandten. Die in der Union vereinigten Bischofe gaben ih-
nen zundchst den Rat, sich zu einer autonomen Gemeinschaft zusam-
menzuschiiessen, die in der Lehre und Organisationssitrukiur mit der
altkatholischen iibereinstimme. Dieser Rat wurde befolgt. Am 1. Mai
1897 versammelten sich in Chicago die Vertreter mehrerer grosser Ge-
meinden und erstellten ein Statut fiir ihre Gemeinschaft, das die Bi-
schofe billigten. Als Namen fiir die Gemeinschaft wihlte man: «Pol-
nisch-Katholisches Bistum von Chicago».

3 BC-AAvU I-10, Bischofskonferenz vom 9.11.1897.

126



Aufgrund des neuen Statuts konnte man am 7. Mai 1897 Anton Sta-
nislaus Kozlowski zum Bischof wihlen. Im Oktober kam Kozlowski
mit einem Begleiter nach Europa, um seine Dokumente vorzulegen.
Die Bischofe von Holland, Deutschland und der Schweiz traten am
9. November 1897 in Bern zu einer ausserordentlicher Sitzung zusam-
men. Auch Geheimrat Dr. von Schulte war anwesend.

Nach einer sorgfiltigen Untersuchung der vorgelegten Dokumente
und der in Frage kommende Umstdnde urteilten die anwesenden Bi-
schofe, dass weder die Person des gewidhlten Bischofs noch die Ge-
schichte seiner Lebensumstidnde zu einer gerechtfertigten Klage gegen
seine Weihe fiihren konnten, sondern dass es im Gegenteil ihre Pflicht
als Bischofe sei, den Glaubensbriidern in den USA den gewiinschten
Dienst zu erweisen. Dieser Konferenz waren iibrigens sehr viele Briefe
und Telegramme zwischen den USA und Bern vorausgegangen. Die
Bischofe Vilatte und Kaminski agitierten heftig gegen die Person und
die Weihe von Kozlowski. Es wurde deutlich, dass die beiden keinen
dritten Bischof neben sich wollten. Man beschloss, Kozlowski am
21.November 1897 in Bern in der Kirche von Herzog zu weihen’*.
Herzog war Hauptkonsekrator, er wurde assistiert von Erzbischof Gul
und Bischof Weber als Mitkonsekratoren .

In denselben Jahren hatten sich auch in Scranton und Umgebung in
Pennssylvania einige unabhidngige polnische Gemeinden gebildet.
Diese Gemeinden hatten sich nicht Kozlowski angeschlossen. 1900
wihlten sie in der Person von Francis Hodur einen eigenen Bischof.
Im gleichen Jahr 1900 besuchte ein Abgesandter von Hodur Erz-
bischof Gul mit der Bitte, Hodur zum Bischof weihen zu lassen. Im
Laufe desselben Jahres richtete Hodur ein solches Gesuch an Herzog
in Bern. Sein Bistum wire organisiert wie das von Kozlowski. Hodur
gab an, mit Kozlowski zusammenzuarbeiten. Nur hatte Hodur seiner-
zeit zusammen mit anderen gegen die Weihe von Kozlowski prote-
stiert. Dies und andere Dinge bewogen Herzog, iiber die Lage der pol-
nischen Kirche in den USA Informationen einzuholen. Er fragte
darum bei Dr. Paul Pollack nach, der seinerzeit Kozlowski nach Eu-
ropa begleitet und sich fiir dessen Weihe eingesetzt hatte. Pollack gab
Herzog ein wenig giinstiges Bild von der Person von Kozlowski und
den Priestern seiner Kirche. Dies und die Unklarheiten in bezug auf
das Verhiltnis zwischen Hodur und Kozlowski waren fiir die Bischofe

"+ OBC-AAvU I-10, Bischofskonferenz vom 9.11.1897; IKZ 1919 11-12.
s Katholik 71897 Nr.48.

127



der Utrechter Union Grund genug, mit Hodur nicht mehr iiber eine
Weihe verhandeln zu wollen. Man schrieb thm 1901 denn auch, in kei-
nerlei Weise an seiner Bischofsweihe mitwirken zu wollen’®. Wahr-
scheinlich war Hodur dariiber sehr enttduscht. Das wiirde zumindest
erkldren, warum er 1901 stark gegen das Bischofsamt polemisierte und
es Kaminski und Kozlowski sehr iibelnahm, dass sie die Titel eines Bi-
schofs angenommen hatten.

Anléasslich der ersten gemeinsamen Synode der Polnischen Natio-
nalen Kirche, an der sowohl die Anhédnger von Hodur als auch von
Kaminski und Kozlowski teilnahmen, 1904, wurde dann auch Hodur
zum Bischof gewéhlt.

Nach dem Tod von Kozlowski (1907) taucht in der Korrespondenz
zwischen Europa und den USA immer wieder die Ermahnung auf,
dass man sich versohnen solle, denn der Streit sei ein grosses Argernis.
Wenn aber ein Bischof gewédhlt wiirde, der das Vertrauen aller polni-
schen Gemeinden besidsse, dann wiirden es die altkatholischen Bi-
schife nicht mehr ablehnen, an einer Weihe mitzuwirken.

Entgegen beinahe allen Erwartungen kam am Vorabend des inter-
nationalen Altkatholiken-Kongresses in Den Haag (3.-5.September
1907) die offizielle Mitteilung, dass es zu einer Versohnung zwischen
den (ibriggebliebenen Gemeinden des verstorbenen Bischofs Kozlow-
ski und den unter Leitung des gewdhlten Bischofs Hodur stehenden
ostlichen Gemeinden gekommen sei. Am 25.Juli 1907 waren die
Geistlichen und die gewédhlten Vertreter in Chicago zusammengekom-
men, um einen Nachfolger fiir Kozlowski zu wihlen. IThre Wahl fiel
einstimmig auf Hodur, der schon durch die 6stlichen Gemeinden ge-
wdhlt und seit Jahren als Bistumsverweser in Funktion war. Hodur
teilte seine Wahl sofort dem Erzbischof von Utrecht mit und fiigte die
Beweisstiicke seiner Wahl bei. Ausserdem teilte er mit, so schnell als
moglich zum Kongress nach Den Haag zu kommen, um sich den Bi-
schofen vorzustellen. Die Weihe einer Kirche in Nanticoke mache es
thm aber unmdoglich, vor dem 5. September in Den Haag zu sein. Ho-
dur konnte noch am 5.September in der Versammlung die Vertreter
begriissen.

Die Bischofe hatten in ihrer Beratung vom 2.September die Beweis-
stiicke bereits begutachtet und fiir ausreichend befunden’. Am 5. Sep-

¢ RANH-ABvH, Nr.277, G.Gul 12.9.1900, enthilt Briefe von Hodur an
Herzog und von Pollack an Herzog; G.Gul 15.9.1900 an C.J.Rinkel;
C.J.Rinkel 10.9.1900 an N.B.P.Spit; Th. Weber 20.1.1901 an Hodur.

7 OKA 1907 127/128.

128



tember unterzeichnete Hodur die Bischofserkldrung und trat der Ut-
rechter Union bei’s.

Die Bischofsweihe von Francis Hodur fand am 29. Oktober 1907 in
Utrecht statt und sollte sich als grosser Segen fiir die gesamte Utrech-
ter Union erweisen.

Die Polnische Nationale Katholische Kirche sollte in den nédchsten
20 Jahren nicht die einzige polnische Kirche der Utrechter Union blei-
ben. 1909 traten ihr die Mariaviten bei, die in dem von Russland be-
setzten Teil Polens lebten. Die Kongregation mariavitischer Priester
war am 2.August 1893 aufgrund von Erscheinungen, die der Fran-
ciszka Maria Kozlowska zuteil geworden waren, entstanden. 1903 leg-
ten sie ihre Konstitution den Bischéfen von Warschau, Lublin und
Plock vor. Im selben Jahr stellte eine grosse Anzahl mariavitischer
Priester die Konstitution auch Papst Pius X. zu, und sie wihlten in
Rom Johannes Maria Michael Kowalski zum Minister Generalis. Be-
reits 1904 wurde die Kongregation von Rom verboten. 1905 legte eine
Delegation der Mariaviten im Namen von 150000 Gldubigen in Rom
Protest gegen das Verhalten der polnischen Bischéfe und Priester ein.
Am 5. April 1906 wurde die Kongregation durch die Enzyklika «Tri-
bus circiter abhunc annis» von Papst Pius X. von neuem verurteilt,
und die Mariaviten wurden auf Veranlassung der romisch-katholi-
schen Bischofe verfolgt und ausgepliindert. Am 5.Dezember 1906
wurden die Mariaviten von Rom exkommuniziert’°.

Man trennte sich offiziell von Rom. Trotz der Friedensangebote der
Mariaviten wurden diese 1907 exkommuniziert. Es folgte eine Zeit
grosser Bliite, und viele Gemeinden wurden in Polen und Litauen er-
richtet. 1909 billigte die Regierung in St.Petersburg die kirchlichen
Statuten. Am 28. November 1911 wurde die Kongregation als Sekte
anerkannt. Sie erhielt dadurch unter anderem das Recht, eigene Kir-
chen zu bauen?’.

Inzwischen hatte man Kontakt zu den Kirchen der Utrechter Union
gesucht. Eine wichtige Vermittlerrolle spielte dabei der russische Ge-
neral Alexander Kirejew. Er selbst war als Russisch-Orthodoxer schon
seit Jahren ein eifriger Befiirworter der Interkommunion zwischen den
orthodoxen und den altkatholischen Kirchen.

8 OBC-ABvU 14/9.

7 1KZ 1919 8/9; Katholik 1906 182ff.; 1907 51; RANH-ABvH Nr.282,
Korte beschrijving van de geschiedenis der Mariavieten.

80 RANH-ABvVH Nr.282, Korte geschiedenis usw.

129



Kirejew glaubte aber, dass die Schwierigkeiten zwischen dem von
Russland besetzten Teil Polens und Polen sich von selbst I16sen miiss-
ten, wenn das polnische Volk sich nicht linger unter dem ultramonta-
nistischen und jesuitischen Joch befinde und zu ihrer alten Religion
zuriickkehre, die es im Altkatholizismus finden kénnte 8!,

Es war dann auch General Kirejew, der die mariavitischen Geistli-
chen am 6.September 1909 an der Bischofskonferenz in Wien ein-
fithrte. Es waren dies der Minister Generalis Johannes Kowalski, Ro-
man Prochniewski und Leon Golebiewski. Kirejew stellte sie als Ver-
treter einer Gemeinschaft vor, die mit den Prinzipien der altkatholi-
schen Bewegung vollig iibereinstimme. Die drei Geistlichen seien nun
gekommen, um Anschluss an die Altkatholiken zu suchen. Die Ver-
handlungen wurden auf Latein gefiihrt. Danach von Gul gefragt, sagte
Kowalski, niemals mit der katholischen Kirche, wohl aber mit der ro-
mischen Hierarchie gebrochen zu haben. Man erkannte die sieben
dkumenischen Konzile an, verwarf hingegen die Unfehlbarkeit des
Papstes und die damit zusammenhidngende Lehre. Man habe im Kate-
chismus der altkatholischen Kirche die Lehre der alten ungeteilten ka-
tholischen Kirche gefunden. Auf eine Frage von Bischof Van Thiel
sagte man, dass man das Dogma von der Unbefleckten Empféangnis
Mariens nicht anerkenne. Ausserdem berichtete man, dass der Plan
zum Stiften des mariavitischen Ordens von Franciszka Kowalska
stamme. Momentan habe man ungefidhr 200000 Anhédnger in Polen
und Litauen. Nachdem die drei Geistlichen wieder gegangen waren,
wurden die mitgebrachten Dokumenten eingesehen. Darauf beschloss
man, dem gewéhlten Bischof der Mariaviten, Johannes Kowalski, die
Bischofsweihe zu erteilen®.

Am 5.Oktober 1909 wurde Kowalski zum Bischof fiir die Mariavi-
ten geweiht. An seiner Weihe in Utrecht wirkten die drei holldndi-
schen Bischofe sowie Bischof Demmel von Deutschland und Bischof
Mathew von England mit. Da die Mariaviten jetzt einen eigenen Bi-

81 A. Kiréeff, Der Altkatholizismus und die Polnische Frage (Auszug aus ei-
ner Rede des Generals Alexander Kirejew in der slavischen Wohltitigkeitsge-
scllschaft in Petersburg, am Tage der Heiligen Cyrillus und Methodius,
11./23.Mai 1898), in: Revue Internationale de Théologie 1899 12-18; M™¢
Olga Novikoff, née Kiréeff, Le Général Alexandre Kiréeff et I'ancien-catholi-
cisme, nouvelle éd., Stimpfli & Cie, Berne 1914, 127-133.

2 OBC-AAvU, Protokoll der Internationalen Bischofskonferenz zu Wien,
6.9.1909.

130



schof hatten, wurden sie von der Regierung in Petersburg als Kirche
anerkannt.

Uber den Namen Mathew kommen wir nun zur altkatholischen Be-
wegung in England. Schon 1896 gab es Versuche, eine altkatholische
Bewegung in England zu griinden, aber sie scheiterten, weil sich der
Priester Beale, den man zum Bischof wihlen wollte, dank der Uberre-
dungskunst von Kardinal Vaughan wieder Rom unterwarf. 1902
wurde dann erneut das Begehren, einen Bischof fiir die englischen
Altkatholiken zu weihen, bei den holldndischen Bischéfen eingereicht.
Der Kandidat war Richard O’Halloran, ein Gemeindepriester, der
sich mit seinen Oberen zerstritten hatte. O’Halloran ersuchte Bischof
Herzog, in seiner Gemeinde zu firmen. Herzog fragte beim anglikani-
schen Bischof Wordsworth um Rat und dieser wiederum konsultierte
Bischof (spéter Erzbischof) Davidson. Nach einer Untersuchung der
Sachlage gab letzterer den Rat, dusserst vorsichtig zu sein. Darum ge-
schah nichts. 1908 versuchte O’Halloran es erneut, dieses Mal aber
war Arnold Harris Mathew sein Mittelsmann.

Am 26. Mirz 1908 war in Haarlem Bischofskonferenz, aber nur die
hollandischen Bischéfe konnten daran teilnehmen. Herzog war ver-
hindert, hatte aber die offiziellen Dokumente, die er in dieser Sache
aus England empfangen hatte, in die Niederlande geschickt und er-
klirte, die Entscheidung den holldndischen Bischéfen zu iiberlassen.
Bischof Demmel wurde erst kurz vorher in Kenntnis gesetzt. Gul
meinte aber, dass man die Sache besprechen miisse wegen der kurzen
Zeit, die noch bleibe, denn man habe es eilig in England. Den Briefen
von Mathew sei zu entnehmen, dass man es mit einer ernsthaften ka-
tholischen Bewegung zu tun habe. Man betrachte es als eine Wieder-
belebung der Bewegung, die seinerzeit Beale Ende 1907 eine von ihm
unterzeichnete Erkldrung von 1889 zugeschickt habe und ihn dringend
fragte, ob er eine altkatholische Bewegung in England organisieren
diirfe. Gul habe ihn dazu erméchtigt®. Von O’Halloran vernahm Ma-
thew, dass eine Synode, bestehend aus 17 Geistlichen und 16 Laien,
ihn am 18. Februar 1908 zum Bischof gewédhlt habe?®. Mathew iibte
sein Priesteramt iirigens schon seit 1889 nicht mehr aus. Bei den offi-
ziellen Dokumenten befand sich auch das Gesuch, Mathew bereits am
8. April in Utrecht zum Bischof zu weihen. Aus verschiedenen Griin-

83 RANH-ABvH Nr.282, Mathew 29.12.1907 an J.J. van Thiel; Mathew
7.2.1908 an J.J. van Thiel.
8 RANH-ABvH Nr.282, Mathew 17.3.1908 an J.J. van Thiel.

131



den sei es wiinschenswert, dass die Weihe nicht mehr verschoben
wiirde, unter anderem, weil in der durch die Romisch-Katholischen in
die Enge getriebenen Gemeinde von O 'Halloran in Ealing die Ertei-
lung der Firmung bereits auf den ersten Ostertag festgelegt sei. Aus-
serdem hitte man die absolut katholischen Kirchen- und Gemein-
destatuten, eine beglaubigte Abschrift der einstimmigen Wahl des ka-
tholischen Priesters Arnold Harris Mathew Earl of Landaff zum Bi-
schof, eine Liste der neun bereits bestehenden Gemeinden in verschie-
denen Orten Englands und eine Liste ihrer Priester erhalten. Die drei
anwesenden Bischofe waren der gleichen positiven Meinung. Man be-
schloss, diese Konferenz als aussergewdhnliche Bischofskonferenz zu
betrachten und, unter Vorbehalt der Zustimmung Demmels, dem
Wunsch Mathews, von Gul in Utrecht geweiht zu werden, zu entspre-
chen. Van Thiel solle Demmel um Zustimmung fragen, und sobald
man diese habe, werde Mathew dies offiziell mitgeteilt und werde Ho-
dur in Scranton und Bistumsverweser Czech in Wien von Gul infor-
miert. Van Thiel werde dies auch Herzog mitteilen. Der 8. April sei
aber zu frith, um alle Vorbereitungen treffen zu kénnen, und darum
kiindigte man Mathew an, dass die Weihe erst am 22. oder 28. April
stattfinden konne?®’. Einige Tage spdter wurde Bischof Spit misstrau-
isch: Er unterwerfe sich natiirlich dem Mehrheitsbeschluss, aber er
traue der grossen Eile nicht, mit der alles zu geschehen habe. Spit dus-
sert sich zu Gul, dass auf jeden Fall die Geistlichkeit informiert wer-
den miisse. Dies werde geschehen, versicherte Gul®. Spit bedauert es
sehr, dass die Weihe nun doch schon am 8. April stattfinden solle, we-
gen der grossen Probleme in England, wie von dort aus versichert
wird. Demmel hatte inzwischen zugestimmt und versprochen, am
7. April in Utrecht einzutreffen, um Mitkonsekrator sein zu kénnen?®’.

Inzwischen war es zu ersten Problemen gekommen. Gul erhielt von
Volet aus Paris die Mitteilung, dass Mathew seit 1892 mit einer Nichte
des englischen Staatsmannes Gladstone verheiratet sei. Gul telegra-
phierte darum nach England, dass Mathew und O’Halloran nicht
mehr zu kommen brduchten. Die Herren waren aber schon vor Emp-
fang des Telegramms abgereist und kamen am 7. April in Utrecht an.
Mathew gab sofort zu, verheiratet zu sein, er und O’Halloran hitten
aber in der Meinung gehandelt, dass das in der altkatholischen Kirche

85 OBC-AAvU I-11, Bischofskonferenz vom 26.3. 1908 zu Haarlem.
8¢ RANH-ABvH Nr.287, N.B.P.Spit 30.3.1908 an J.J. van Thiel.
" RANH-ABvVH Nr.288, N.B.P.Spit 1.4.1908 an J.J. van Thiel.

132



kein Hinderungsgrund fiir eine Bischofsweihe sei. Auch Herzog habe
in seinen Briefen gesagt, dass eine Ehe kein Hinderungsgrund sei.
Diese Briefe hidtte Gul natiirlich gerne gesehen. Mathew schlug vor,
(O’Halloran an seiner Stelle zu weihen, oder dass er, Mathew, fiir die
gute Sache von seiner Frau getrennt leben werde. Gul entschied, es sei
eine neue Bischofskonferenz nétig, worauf Mathew sagte, dass er de-
ren Entscheidung akzeptieren werde. Mathew und O’Halloran kehr-
ten nach England zuriick ®®. In England wurde eine neue Bischofswahl
organisiert, an der O’Halloran zum Bischof gewidhlt wurde, welcher
aber sagte, die Wahl nur zu akzeptieren, wenn die altkatholischen Bi-
schofe Mathew nicht weihen wiirden. Am 13. April verhandelten die
holldndischen Bischoéfe erneut und kamen zu der Erkenntnis, dass in
Osterreich, der Schweiz und Deutschland die Priester verheiratet wa-
ren und darum auch ein verheirateter Bischof gewdhlt werden kénne.
Nach ldngerer Diskussion beschloss man, nach England zu schreiben,
dass die Weihe nun doch stattfinden kénne, und zwar am 23. oder 29.
April®. Die Weihe fand am 28. April 1908 in Utrecht statt. Auch Bi-
schof Demmel war dabei anwesend.

Die anglikanische Kirche zeigte sich den Altkatholiken fiir diese
Entwicklung alles andere als erkenntlich®°.

Schon bald erwies sich, in welches Abenteuer man sich mit Mathew
und O’Halloran gestiirzt hatte. Die Sache kam ins Rollen durch eine
Broschiire des hollandischen Redemptoristenpaters Brouwer liber die
Weihe von Mathew und durch Ausserungen von Mathew selbst kurz
danach?®'. Es zeigte sich nun, dass O’Halloran ein gefdhrlicher Betrii-
ger war, der alle getduscht hatte. Er war es auch, der Bischof Van
Thiel daran gehindert hatte, nach England zu reisen, um zu sehen, ob
die altkatholische Bewegung dort nun wirklich einen Bischof notig
habe. In betriigerischer Absicht hatte er altkatholische Gefiihle geheu-
chelt, in den Wahl-Papieren zum gréssten Teil falsche Angaben ge-

88 RANH-ABvH Nr.286, G.Gul 8.4.1908 an J.J. van Thiel.

8 RANH-ABvH Nr.286, G.Gul 9.4. und 11.4.1908 an J.J. van Thiel; OBC-
AAvU I-11, Kurze Aufzeichnungen der Versammlung der holldndischen Bi-
schofe vom 13.4.1909.

0 RANH-ABvVH Nr.282, John Sarum Wordsworth, Bisschop van Salisbury
16.4.1908 an J.J. van Thiel; Mathew 22.4.1908, z.j. und 25.4.1908 an J.J. van
Thiel; J.J. van Thiel 8.5.1908 an J. Wordsworth; J. Wordsworth 16.5.1908 an
J.J. van Thiel; N.B.P.Spit 19.10.1908 an J.J. van Thiel.

°' N1., «De nieuwste Bisschopswijding der Oud-Biss. Clerezy te Utrecht.
Een bijdrage tot de geschiedenis der Oud.-Kath. Kerk in Nederland».

133



macht und iiberhaupt diese altkatholische Bewegung in England nur
vorgespiegelt. Mathew selbst war iibrigens bei der Wahl nicht anwe-
send gewesen. Das Ziel von O’Halloran war, selbst von Mathew die
Bischofsweihe zu empfangen, um so zu guter Letzt unabhédngig vom
romisch-katholischen Erzbischof von East-Minster ein subsididres
Episkopat zu errichten. Mathew weigerte sich aber auf das entschie-
denste. Er bot den hollindischen Bischofen an, zuriickzutreten, aber
die Bischofe lehnten das ab. Allerdings beurteilten sie Mathew als
sehr leichtglaubig®. Im iibrigen war das Vertrauen in Mathew auf
eine harte Probe gestellt, weil sich herausstellte, dass dieser schon
1894 und 1895 unter dem Namen Povoleri Briefe an das holldndische
Episkopat geschrieben hatte. Er gab aber vor, sich daran nicht mehr
erinnern zu konnen. In diesen Briefen hatte Povoleri (alias Mathew)
bereits seine Erwartung ausgesprochen, dass in England eine altkatho-
lische Bewegung entstehe, und bischéfliche Hilfe erbeten. Trotzdem
glaubte man an Mathew festhalten zu kdnnen®. 1910 weithte Mathew
dann aber insgeheim zwei romisch-katholische Priester zu Bischofen.
Diese weitere Geschichte liegt zwar ausserhalb unseres Rahmens,
doch sei dazu noch bemerkt, dass die altkatholischen Bischofe Ma-
thew seit 1910 nicht mehr als altkatholischen Bischof betrachteten und
dass die Bischofskonferenz 1913 erkliarte, man erkenne weder Mathew
als Bischof noch seine Handlungen als rechtsgiiltig an.

Die Jahre 1889-1909 beriicksichtigend, ist zu sagen, dass 1909 die
altkatholischen Bischofe der Niederlande, Deutschlands, der Schweiz
und der Polnisch Nationalen Kirche in den USA, der polnischen Ma-
riaviten, Englands und der Bistumsverweser von Osterreich in der Ut-
rechter Union vereinigt waren. Es ist meiner Meinung nach noch zu
frith, deutliche Schliisse aus der Geschichte der Utrechter Union in ih-
ren ersten zwanzig Jahren zu ziehen. Dazu miissten noch mehr Quel-
len ausgewertet werden.

Wenn ich dennoch zwei Dinge erwidhne, vielleicht etwas voreilig,
dann diese:

1. Wire das Verhiltnis zwischen den altkatholischen Bischéfen (ich
denke dabei vor allem an Holland) und den Anglikanern so gewesen
wie zwanzig Jahre spater, dann wire die Geschichte einiger altkatholi-
scher Bewegungen (zu denken wire an Spanien und Italien) vielleicht
doch noch anders verlaufen.

2 RANH-ABvVH Nr.282, Mathew 7.5. und 15.5.1908 an J.J. van Thiel.
3 OBC-AAvU I-11, Conferentie der Hollandse bisschoppen, 21.4.1909.

134



2. Nach dem Abenteuer mit Mathew ist die Utrechter Union viel
vorsichtiger mit neuen Kontakten geworden. Eigentlich ist es nicht
mehr dazu gekommen. Die Mariaviten sind dabei eine Ausnahme,
weil General Kirejew, der in den Niederlanden sehr verehrt wurde,
eine Art Garant fir sie war. Das spédtere Hinzukommen der Kirche in
Polen war selbstverstindlich, weil Francis Hodur fiir sie garantierte.
Nur Jugoslawien kam noch dazu.

Das Abenteuer mit Mathew und O’Halloran hatte aber so dngstlich
gemacht, dass man auf Kontakte mit altkatholischen Bewegungen in
Ceylon, auf den Philippinen, in Mexiko, Ungarn und in anderen Lén-
dern nicht mehr ndher eingegangen ist.

Die Reinerhaltung der alten katholischen Lehre und des katholi-
schen Bischofsamtes liess Leichtglaubigkeit und Vertrauensseligkeit
von seiten der Utrechter Union nicht mehr zu. Wohl zu Recht.

[Jmuiden (Holland) Fred Smit

Wie Friedrich Michelis die Kirche sah

«Einer der agitatorisch tdtigsten und tiichtigsten altkatholischen Ge-
lehrten war Professor Friedrich Michelis (1815-1886).»' Seine klare
kompromisslose Haltung der ultramontanen Kirche gegeniiber ldsst
ihn bis heute romisch-katholischen Theologen um so unsympathischer
erscheinen, je mehr diese selber keine Freude am heutigen Papsttum
haben, aber meinen, die ideale Einstellung sei, das Papsttum zu kriti-
sieren und sich ihm zu fiigen2. Aber auch das Urteil der damaligen
Altkatholiken war zwiespaéltig. Er sei etwas konfus gewesen, aber ehr-
lich durch und durch im Forschen wie im Denken und Leben, ein rei-
ner Charakter ohne Falsch. Er habe trotz allem einen scharfen und
klaren Blick in den Gang der Dinge gehabt’. Erfrischend wirkt sein
Einsatz aus ganzem Herzen fiir die altkatholische Sache. Gewiss fehlt
ihm die Ausgeglichenheit des ebenso kompromisslosen Reinkens. Es
fehlte ihm wohl auch die kritische Sicht der altkatholischen Bewegung

' U. Kiiry, Die Altkath. Kirche, Stuttgart 1966, 472.

2 Viktor Conzemius schreibt: «Es ist nicht geniigend bekannt, welche Kluft
Dollinger von den radikalen <Kirchengriindern> vom Schlage eines Michelis
oder Huber trennte.» In Ddéllinger, Briefe 111, 33 Anm. 2, zitiert bei E. Kessler,
J.Friedrich, Neue Schriftenreihe des Stadtarchivs Miinchen, 1975, 355.

3 Bei Kessler a.a.0., 356, die Meinung J. Friedrichs.

135



	Die weitere Entwicklung der Utrechter Union (der altkatholischen Bischöfe) von 1889 bis 1909

