Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 2

Artikel: Wie Friedrich Michelis die Kirche sah
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2. Nach dem Abenteuer mit Mathew ist die Utrechter Union viel
vorsichtiger mit neuen Kontakten geworden. Eigentlich ist es nicht
mehr dazu gekommen. Die Mariaviten sind dabei eine Ausnahme,
weil General Kirejew, der in den Niederlanden sehr verehrt wurde,
eine Art Garant fir sie war. Das spédtere Hinzukommen der Kirche in
Polen war selbstverstindlich, weil Francis Hodur fiir sie garantierte.
Nur Jugoslawien kam noch dazu.

Das Abenteuer mit Mathew und O’Halloran hatte aber so dngstlich
gemacht, dass man auf Kontakte mit altkatholischen Bewegungen in
Ceylon, auf den Philippinen, in Mexiko, Ungarn und in anderen Lén-
dern nicht mehr ndher eingegangen ist.

Die Reinerhaltung der alten katholischen Lehre und des katholi-
schen Bischofsamtes liess Leichtglaubigkeit und Vertrauensseligkeit
von seiten der Utrechter Union nicht mehr zu. Wohl zu Recht.

[Jmuiden (Holland) Fred Smit

Wie Friedrich Michelis die Kirche sah

«Einer der agitatorisch tdtigsten und tiichtigsten altkatholischen Ge-
lehrten war Professor Friedrich Michelis (1815-1886).»' Seine klare
kompromisslose Haltung der ultramontanen Kirche gegeniiber ldsst
ihn bis heute romisch-katholischen Theologen um so unsympathischer
erscheinen, je mehr diese selber keine Freude am heutigen Papsttum
haben, aber meinen, die ideale Einstellung sei, das Papsttum zu kriti-
sieren und sich ihm zu fiigen2. Aber auch das Urteil der damaligen
Altkatholiken war zwiespaéltig. Er sei etwas konfus gewesen, aber ehr-
lich durch und durch im Forschen wie im Denken und Leben, ein rei-
ner Charakter ohne Falsch. Er habe trotz allem einen scharfen und
klaren Blick in den Gang der Dinge gehabt’. Erfrischend wirkt sein
Einsatz aus ganzem Herzen fiir die altkatholische Sache. Gewiss fehlt
ihm die Ausgeglichenheit des ebenso kompromisslosen Reinkens. Es
fehlte ihm wohl auch die kritische Sicht der altkatholischen Bewegung

' U. Kiiry, Die Altkath. Kirche, Stuttgart 1966, 472.

2 Viktor Conzemius schreibt: «Es ist nicht geniigend bekannt, welche Kluft
Dollinger von den radikalen <Kirchengriindern> vom Schlage eines Michelis
oder Huber trennte.» In Ddéllinger, Briefe 111, 33 Anm. 2, zitiert bei E. Kessler,
J.Friedrich, Neue Schriftenreihe des Stadtarchivs Miinchen, 1975, 355.

3 Bei Kessler a.a.0., 356, die Meinung J. Friedrichs.

135



selber gegeniiber, wie wir sie bei Eduard Herzog finden und wie sie
bei Dollinger geradezu lahmend gewirkt hat. Man mag sich heute fra-
gen, ob Michelis ebenso geradlinig titig gewesen wire, wenn er die
spidtere Entwicklung der altkatholischen Kirche hitte voraussehen
konnen. Gerade dieser gegeniiber aber ist sein gerades, treues, der er-
kannten Wahrheit gegentiber festes Wesen vorbildlich .

Wenn die Einstellung der meisten Altkatholiken seiner Zeit Rom
gegeniiber wesentlich durch ein historisches Bewusstsein und zugleich
eine die Gegenwart mit ihren geistigen Bewegungen weithin beja-
hende Einstellung bestimmt war, so spielt bei Michelis die dogma-
tisch-systematische Besinnung eine dominierende Rolle. Dies zeigt
sich deutlich in seiner 1881 veroffentlichten «Katholischen Dogma-
tik». Wenn Urs Kiiry von ihr sagt: «Der Titel ist irrefithrend, da
hauptsidchlich erkenntnistheoretische Fragen behandelt werden»?,
dann verkennt er ein wesentliches Anliegen von Michelis, dem die
Fragen des Erkennens und des Glaubens miteinander verbunden sind.
Das eine wird durch das andere aufgenommen, gekldrt und weiterge-
fiihrt. Der christliche Glaube ist bereits in der Schopfung vorgesehen
und verlduft in denselben geistigen Strukturen.

In einem teilweisen und nichtreflektierten Widerspruch zu diesem
Anliegen, der Uberzeugung von der Harmonie von Schépfung und Er-
l6sung, Schépfung und Kirche steht allerdings bei Michelis die Ver-
achtung der Volksfrommigkeit, den vor- oder nicht mehr bewussten
und reflektierten Formen von Frommigkeit mit ihren archaischen Zii-
gen und «heidnischen» Elementen, in denen sich oft eine grosse Nihe
zur Schopfung zeigt®. Hierin ist er den meisten Altkatholiken gleich.
Der Begriff des Bewusstseins ist fiir Michelis zentral. Dies fiihrt ihn
zum Teil dazu, wenig Bewusstes, wie es die Volksfrommigkeit zeigt,
geringer zu schétzen, zum Teil aber auch in eine Spannung mit dem
Strom der geschichtlichen Uberlieferung, den er als katholischer
Theologe allerdings positiv sieht, ebenso wie mit der Einordnung des
Individuums in die Gemeinschaft der Kirche, was thm von hdchster
Wichtigkeit ist. In beiden Bereichen spielt Unbewusstes eine grosse

+ Michelis war okumenisch engagiert, zu Kompromissen bis hin zum Ver-
gessen eines Vertrages, wie es bei der heutigen Altkatholischen Kirche
Deutschlands zu beobachten ist, welche um einer Interkommunion mit der
Evangelischen Kirche Deutschlands willen der Utrechter Vereinbarung ver-
gisst, wire er gewiss nicht bereit gewesen.

>A.a.0., 473.

¢ Zum Beispiel Michelis, Katholische Dogmatik, 290.

136



Rolle. Diese Spannung zeigt sich in seiner Dogmatik immer wieder.
Es finden sich auch interessante Ansdtze zu ihrer Losung’. Zu durch-
gefiihrten Losungen kommt er jedoch nicht, und dies vielleicht des-
halb, weil er zwar gegeniiber der protestantischen Theologie sieht, wie
ungeniigend individualistisches und geschichtsloses Denken ist, ge-
geniiber der ultramontanen Theologie aber gerade das Individuum
und sein Bewusstsein und damit auch sein Gewissen betonen muss.

Die Lektiire seiner Dogmatik stosst immer wieder auf Schwierigkei-
ten, und dies nicht deshalb, weil einzelne Fragen, wie etwa die er-
widhnte, ungelost sind, sondern weil sein Denken oft sprunghaft,
manchmal genialisch, aber auch schnellfertig ist. Der Anakoluth findet
sich zu hdufig. (Der Mensch Michelis zeigt sich uns durch seinen
«konfusen» Stil dafiir vielleicht mehr, als das sonst bei Dogmatikern
der Fall ist.) Es zeigen sich in ihr aber geniigend wertvolle Ansitze,
die die Lektiire lohnen. «Die katholische (d. h. allgemeine) Dogmatik
nimmt ihren Standpunkt zwischen der ausgebildeten protestantischen
und der ausgebildeten romisch-katholischen oder infallibilistischen,
nicht als eine indifferente und unentschiedene Vermittlung, sondern
als die selbstbewusste Durchfithrung der ewigen in Christus geoffen-
barten Wahrheit in Uberwindung der Gegensiitze, die sich in der Kir-
che geschichtlich herausgebildet haben.» So lautet der erste Satz der
«Katholischen Dogmatik». Das damit angedeutete Programm wird
dann nur zum Teil in Angriff genommen. Die «Uberwindung der Ge-
gensitze» wird gegeniiber der protestantischen Dogmatik mit gross-
tem Ernst versucht, wogegen die infallibilistische fast nur negativ ge-
sehen wird?®. Positiveres kann Michelis auf ultramontaner Seite etwa
bei Scheeben erkennen, und dies deshalb, weil «er doch der einzige
ist, der ein gewisses Bediirfnis, sich mit der Naturwissenschaft anzu-
gleichen, empfindet».

7 Zum Beispiel a.a. 0., 283 ff.

8 Es brauchte eine bedeutende zeitliche Distanz zum 1. Vatikanum, bis Alt-
katholiken in der Lage waren, Ultramontanes auch nach seinen positiven Sei-
ten zu sehen, so wie es etwa Wilhelm Fliickiger (in «Christkatholisch. Die
Christkatholische Kirche der Schweiz in Geschichte und Gegenwart», Benzi-
ger, Ziirich 1978) oder zurzeit die Christkatholisch-Romisch-katholische Ge-
sprichskommission der Schweiz tut, welche sich mit dem Primat des Papstes
in einer Weise beschiftigt hat, die weit iiber das bei Altkatholiken Ubliche hin-
ausgeht (s. IKZ 7982 33), wobei auf altkatholischer Seite durch die Theologen-
konferenz von 1969 (IKZ 1969 294) und die IBK 1970 (IKZ 1971 65) Vorarbeit
geleistet worden war. In dhnlich positiver Weise beschiftigt sich diese Kom-
mission zurzeit mit der Infallibilitit.

137



Die Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft ist fiir Michelis
aus zwei Griinden dringlich. Einmal «ist es unumgénglich notwendig,
der alles verschlingenden Naturwissenschaft gegeniiber im Denken ei-
nen festen Standpunkt» zu gewinnen. Dann aber ist das Ziel der Dog-
matik «der Erweis dafiir, dass Glauben und Denken an sich zusam-
menfallen», zu zeigen, dass das in der Kirche vorhandene Glaubens-
bewusstsein die Erfiillung des in der Schopfung Angelegten ist. Das
«Denken» als etwas, das bereits vor Christus in der Schopfung ange-
legt ist, wird dabei vorerst als das antike platonisch-aristotelische, vor
allem platonische, verstanden, wobei Michelis der Ansicht ist, dass
durch «eine wahrhafte Ausgleichung zwischen dem antiken und mo-
dernen Denkstandpunkt» eine Philosophie gewonnen werden konne,
welche «das menschliche Denken als solches» repriasentiere.

Die Harmonie von Schépfung und Kirche ist zu sehen, wenn man
die Kirche richtig als den Organismus des Leibes Christi verstehen
will. Die Kirche ist die wesensmaissig notwendige Weiterfithrung des
in der Schopfung Angelegten®. Wie die Schopfung ihrem Schopfer ge-
méss trinitarisch-gemeinschaftlich strukturiert ist, so auch die Kirche.
Auch den vorchristlichen Menschen kennen wir anders als in Gemein-
schaft nicht!?. Die Siinde ist ihrem Wesen nach etwas rein Zufilliges.
Auch ohne sie wire Christus Mensch geworden'!. Durch die Mensch-
werdung und Geistsendung wird die Schopfung vollendet als eine Ge-
meinschaft, die in der gottlichen Gemeinschaft der Trinitdt ihre
Grundlage hat'2. Eine Kirche, die auf dem Punkt der Stinde und der
Notwendigkeit, diese zu iiberwinden, griindet, entartet. In ihr entwik-
kelt sich eine Machtstruktur, die nicht trinitarisch, sondern subordina-
tianisch ist. «So hat jene krankhafte Entwicklung in der katholischen
Kirche, welche, indem sie in dem Ablasshandel zum Baue der Peters-
kirche ihren Hohepunkt erreichte, die gewaltige und gewaltsame Re-
aktion des Protestantismus hervorrief, gleichwohl einen tiefen Grund
im christlichen und kirchlichen und darum auch sicher im menschli-
chen Bewusstsein selbst, wie wir unschwer erkennen kdnnen. Die
menschliche Natur ist die Vereinigung von Geist und Korper, Ver-
nunft und Sinnlichkeit; die rechte Ordnung in derselben ist die Unter-
ordnung der Sinnlichkeit unter die Vernunft, die Herrschaft des Gei-
stes iiber den Korper und dadurch die richtige Einfligung der Einzel-

? Mehrfach zu findende Meinung, z.B. a.a.0., 256.
1 A.a.0., 229f.

1 A.a.0., 256.

2A.a.0., 454 ff.

138



nen in das Ganze. Die Siinde ist die Storung dieser rechten Ord-
nung...» '*. Die Kirche muss dann die durch die Siinde in egoistische
Vereinzelung Gefallenen wieder in das Ganze einfiigen. Dazu helfen
die guten Werke, die eingebettet sind in das organische Ganze. Geht
es bei den guten Werken aber einseitig zu sehr nur um die Bekdmp-
fung der Siinde und ihrer Folgen, fiigen sie den Menschen nicht in das
Ganze ein. Eine Kirche, die derart einseitig ist, verdusserlicht zu einer
Institution und verliert ihren organischen Charakter. Das durch die
Siinde angerichtete Chaos muss mit einer dusserlichen Machtstruktur
zusammengehalten werden.

Wenn sich Michelis mit der protestantischen Seite auseinandersetzt,
dann tut er das mit deren, seiner Ansicht nach giiltigem Exponenten,
namlich Alois Biedermann!'4, dessen «christliche Dogmatik ... eine
wissenschaftliche Leistung nicht allein von eminenter Bedeutung, son-
dern ... auch einen Abschluss und einen Ruhepunkt, zu dem das pro-
testantische kirchliche Bewusstsein ... gelangt ist», darstellt.

Die Weise, wie sich Michelis mit Biedermann auseinandersetzt, darf
auch heute noch als 6kumenisch vorbildlich gesehen werden. Es geht
ihm wesentlich nicht um Kritik, sondern darum, bei ihm den eigenen
Glauben wiederzufinden. Und wenn er ihn kritisiert, dann wenn mog-
lich von protestantischen Anliegen her, gewiss von solchen, die Mi-
chelis fiir sich selber als giiltig ansieht, wie das folgende Beispiel zeigt:
«Hier (sc. bei Biedermann) ist die urspriingliche Unterscheidung der
idealen und empirischen Seite im Begriff der Kirche, des Organismus,
der doch nur auf den Begriff der Kirche als des Leibes Christi begriin-
det werden kann, und der, wie ich, um richtig zu sprechen, sagen
muss, nicht Gemeinschaft, sondern Summe der Gldubigen, ganz ver-
schoben. Das ideale Moment, das ewige Wesen der Kirche, Christus
der Auferstandene und die Gemeinschaft mit ithm, wird als ein ab-
straktes Ideal bei Seite geschoben; an seine Stelle tritt der freilich
auch evangelische, aber tatsdchlich ganz mittelalterlich gewordene Be-
griff des Reiches Gottes, und der Organismus erscheint nur noch in
der Form eines endlichen Vermittlungsorganismus, also als ein Be-
standteil in der empirischen Erscheinung. So racht sich das Missver-
stindnis der katholischen Auffassung als einer nur fleischlich super-
naturellen Verdusserlichung des Kirchenbegriffes, und der an und fir
sich richtige Versuch, die subjektive und personliche Glaubensenergie

3 A.a.0,, 312, sowie deren Zusammenhang.

'* Alois Biedermann, 1819-1885, von Hegel beeinflusster reformierter
Schweizer Theologe.

139



der Reformatoren oder vielmehr Luther’s zur Grundlage des Kirchen-
begriffes zu machen, verliert sich in der Verleugnung der Kirche als
des Leibes Christi...» '* Ebenso wird Biedermann an Luther gemessen
bei seiner Darstellung der Menschwerdung Christi — wenn diese Lu-
thers Anspriichen nicht geniigt, so kann auch die Darstellung der Kir-
che, des Leibes Christi, nicht geniigen. Luthers Mangel ist nur se-
kundidr ein Mangel Luthers. Primir ist er ein Mangel der scholasti-
schen Theologie, gegen die Luther reagierte. Dabei wire bei Luther
der Ansatz vorhanden gewesen, zum wahren Kirchenbegriff vorzu-
stossen, eben zur organischen Gemeinschaft der Glaubigen mit Chri-
stus dem Auferstandenen. Biedermanns Mangel ist der, dass er diesen
Ansatz nicht aufgenommen hat. Er hat die eigenen protestantischen
Anliegen zu wenig ernst genommen und ist gerade deswegen nicht zur
vollen Katholizitdt durchgestossen'®. Luthers Ansatz bei der «subjek-
tiven und personlichen Glaubensenergie» beeindruckt Michelis. Er
sieht zwar die Gefahr des Individualismus oder Atomismus, wie er
schreibt. Er sieht aber auch die Einsicht in die Wichtigkeit der Person.
Eine unpersonliche Kirche, eine blosse Institution, in der héchstens
noch die eine Person des Papstes Bedeutung hat, ist eine Entfremdung
vom Christentum. In diesem sind vielmehr die konkreten Menschen
mit threm Bewusstsein, threm Gewissen und ithrer Verantwortung an-
gesprochen. Der wahre Mensch ist aber nicht bloss fiir sich da, son-
dern er ist eingebettet in die Geschichte und in das Ganze der
Menschheit: Sowohl die protestantische wie die romisch-katholische
Theologie sind befangen in der scholastischen Auffassung und verlie-
ren damit entweder den Begriff der Kirche zugunsten des Individu-
ums oder verleugnen das Gewissen und die Erkenntnis der Wahrheit
beim Individuum zugunsten einer unpersdnlichen Kirche. Wenn der
Protestant etwas von der kirchlichen Lehre retten will, so tut er es un-
ter Preisgabe der geschichtlichen und kirchlichen Dimension, indem
er es z. B. psychologisch umdeutet, wie das Biedermann mit den drei
Amtern Christi tut, wonach das Lehramt der Erkcnntnis, das Priester-
amt dem Gemiit und das konigliche Amt dem Willen entspricht. Hier
fehlt die Einordnung des Einzelnen in eine dussere historisch-kirchli-
che Verbindung. Der Katholik (nicht der romische) dagegen weiss,
dass er von der Kirche eine dussere Organisation aus der Hand Christi

15 Katholische Dogmatik, 262/263.
16 Diese Bemerkung findet sich bei Michelis direkt nicht. Sie ist meine Inter-
pretation verschiedener Aussagen, z. B. von Seite 313.

140



in der Weise verlangen muss, dass dadurch dem inneren, persénlichen
Erlésungswerk kein Eintrag geschieht. Alles muss allen entsprechen.
So hat die Menschheit durch die Menschwerdung Christi die ideale
Form in ihrem wahren Verhdltnis zu Gott wieder gefunden. Die strei-
tende Kirche auf Erden ist nichts anderes als die Realisierung dieser
idealen Form. Hier ist von Christus die Form gesetzt aus reiner
Gnade. In freiem Ergreifen und Mitwirken der persénlich bewussten
Menschen wird dies Werk auf Erden ausgefiihrt!”. Als Theologe, der
ganz der liberal katholischen Richtung verpflichtet ist, hat fiir Miche-
lis das Bewusstsein des Einzelnen mit seinem Gewissen hochste Be-
deutung. Eine Kirche, die als unpersdnliche Instanz dariiberstehen
wiirde, ist ihm eine schwere Entartung.. Die Menschenwiirde liegt
nicht darin, dass der Mensch in einen allgemeinen Geist eingeordnet
wire. Was besagt das Wort «Geist» schon? «Um von dem Geist in
den Spirituosen und von den Geistern, die als Gespenster umherge-
hen, gar nicht zu reden, was denkt man sich unter dem Zeitgeiste, oder
bei dem Geist eines Volkes, einer Literatur, oder einem geistreichen
Menschen? ...und die geistige Arbeit der Tiere und selbst der Pflanzen
ist dem Darwinianer eine selbstverstindliche Sache. Zwischen Geist
und Natur vermag kein Mensch mehr nach dem Stande der heutigen
Wissenschaft und der Philosophie eine Grenze zu ziehen.» '*

Ganz anders als mit dem Wort «Geist» ist es mit dem Wort «Be-
wusstsein». Hier geht es um das aktuelle Bewusstsein, den Akt des Be-
wusstseins oder den Zustand des Bewusstgewordenseins, nicht bloss
um die Fahigkeit zu geistigem Bewusstsein, welche Fihigkeit oder
Kraft und Energie dazu noch immer als wesentlich am Stoffe und dem
stofflichen Koérper haftend gedacht wird. Das Bewusstsein steht dem
Korper gegeniiber. Bewusstsein ist immer auch Selbstbewusstsein.
Vom Wissen eines andern kann nur insoweit die Rede sein, als wir um
uns selbst wissen. Das Bewusstsein ist immer mein Bewusstsein. Das
kann man vom Geist nicht sagen.

Wenn nun eine Schwiche von Michelis darin besteht, dass er die
Konsequenzen daraus, dass man sich auch seines Korpers und vieler
geistiger Dinge bewusst ist und diese eventuell integrieren konnte,
nicht zieht, so ist er beeindruckend darin, dass ihn gerade die Besin-
nung auf das Bewusstsein des Einzelnen dazu fiihrt, nicht dem Indivi-
dualismus zu verfallen. Er geht einen eigenen Weg, weder den Bieder-

" Vgl. a.a.0., 263-265.
5 ALa.0., 15.

141



manns, der den Begriff des Individuums zu isoliert sieht und damit in
Gott wie einem himmlischen Spiegelbild (oder auch Urbild) des Indi-
viduums nur den Einen, nicht auch den Dreifaltigen sehen kann, noch
den Scheebens, dem der Begriff des Bewusstseins durchaus unsympa-
thisch ist, der den Menschen in seiner Unvollkommenheit lieber in ei-
nen allgemeinen Geist eintaucht, wo er den Gefahren des Individua-
lismus enthoben ist. Michelis ist der Ansicht, dass in der Auffassung
vom Wesen des Glaubens zwischen Biedermann und Scheeben kein
wesentlicher Unterschied bestehe, insofern beide ihn sehen als die Be-
ziehung zwischen dem unendlichen und dem endlichen Geist, dem
Geist Gottes und dem Geist des Menschen. Michelis aber betrachtet
das Bewusstsein und erkennt es als seinem Wesen nach auf Gemein-
schaft hin angelegt: Man ist sich seiner selbst und anderer bewusst.
Das ist bei Gott wie beim Menschen so. Wenn Gott sich seiner selbst
bewusst ist, dann steht er sich gegeniiber. «Er» und «Sich» sind beide
Gott. Das bedeutet, dass der eine Gott in sich mehr ist als nur Einer.

Ahnlich ordnet das Bewusstsein den Menschen in eine Gemein-
schaft ein'?. «Im Begriff des Bewusstseins liegt der Begriff der Ein-
heit, welche eine Vielheit (Dreiheit) sie integrierender Momente in
sich schliesst. In mir als bewusstem Wesen ist Erkennen, Wollen, Fiih-
len; ich als Subjekt weiss mich als Objekt nicht als auseinander und
zwei, sondern eben in der Einheit.»?® Gott ist das absolute Be-
wusstsein, in dem somit eine Mehrheit von Momenten ist.

Wenn Biedermann das Wesen des Bewusstseins betrachtet, so
leuchtet ein, dass sich in ihm Einheit wie Mehrheit findet. Dass es sich
bei der Mehrheit um eine Dreiheit handle, iberzeugt aber wenig. (Ser-
gius Bulgakow beobachtet priziser, wenn er sieht, dass ich mir selber
auch ein Du bin und nicht in dieser Zweiheit Ich und Du aufgehe,
sondern zugleich ein Objekt, ein Es bin?'.) Es scheint sich bei Miche-
lis dagegen doch eher um eine Zweiheit zu handeln. Damit bleibt Mi-
chelis einer westlichen Denkweise verhaftet, auf deren Hintergrund
das filioque mdoglich wurde, und welche die Trinitdt in eine Abfolge
von Zweiheiten auflost: 1. Vater—Sohn, 2. Vatersohn-Geist. Michelis

' Im Zusammenhang mit der Frage des Bewusstseins steht bet Michelis die
der Sprache, z. B. Seite 455: «...das absolute tatsdchliche Begriindetsein des in-
dividuellen personlichen Bewusstsein des Menschen in der Gemeinschaft...,
was eben das Phianomen der Sprache ist...»

2 A.a.0., 50.

21 S. Bulgakow in 1KZ 1936 144, 210; 1945 24ff.

142



stellt auch das filioque nicht in Frage 22. Eigentlich aber miisste er dies,
wenn er sein Anliegen, in Gott wie der Kirche eine Gemeinschaft
ohne Subordination zu sehen, konsequenter wahrnehmen wiirde. So
siebt er bei Scheeben klar Subordinationismus, der daher komme,
dass Scheeben von einem ungekldrten Begriff des Geistes ausgehend
in Gott zuerst ein abstraktes Sein, dann die Einheit dieses Seins aus-
sagt und erst nachtraglich die Trinitdt behandelt, in der Gott Vater die
Person des Sohnes produziert, wonach der Geist produziert wird. «Ei-
nen wirklich komischen Anstrich gewinnt der Versuch, wenn Schee-
ben die «Personenproduktion» nach seiner Art von Naturphilosophie
durch den Begriff des Organischen und vor allem der Pflanze an-
schaulich macht» ?*. Michelis zitiert ausfiihrlich Scheebens Vergleich
Gottes mit den Pflanzen, deren Vermehrung und Wachstum, der wirk-
lich komisch anmutet. Es erscheint fast als ein Zufall, wenn Michelis
nicht zur Verwerfung des filioque gelangt ist, will er doch «wirklich
Ernst damit machen ... den drei Personen die drei Momente des abso-
luten Bewusstseins zu substituieren» ?*, und wenn er sich entschieden
gegen eine Entwicklung in Gott wendet sowie gegen «die einseitige
Vorherrschaft, welche durch Aristoteles der Substanzbegriff in der
Philosophie und dadurch auch im wissenschaftlichen kirchlichen Be-
wusstsein bekommen hat»?*>. Man kann nicht den Begriff der Sub-
stanz von dem der Person isolieren und dann denken, der Vater hitte
zuerst alle gottliche Substanz in sich und teile sie dann dem Sohne
und hiernach zusammen mit dem Sohn dem Geist mit. Gerade das
méochte doch Michelis gewiss nicht. Ahnliches wirft er ndmlich der
«griechischen» Formel vor?¢. Der Vorwurf ist aber dem filioque ge-
geniiber eher am Platz?.

22 A.a.0, 34.

3 A.a.0,61f

% A.a. 0., 49. Seite 455 hilt Michelis ausdriicklich am filioque als der «kor-
rekteren» Formel fest.

3 A.a.0, 49.

% A.a.0., 455.

*7 Das filioque bei Michelis ist in seinem Bewusstseinsbegriff begriindet, der
eher eine Zweiheit als eine Dreiheit enthdlt. Der Geist ist das Band zwischen
Vater und Sohn. Meine kritische Darstellung des filioque betrachtet die tradi-
tionelle Sicht gleichsam mit den Augen des Michelis, so wie dieser die «grie-
chische» Formel sieht, da der Vater als einziger Prinzip der Gottheit nicht aus
seiner Person, sondern Substanz (meint Michelis) dem Sohn und Geist Sub-
stanz mitteile.

143



Im Sohn ist Gott Mensch geworden. Der Leib Christi ist die Kirche,
die ein gottlich, trinitarischer Organismus ist. In ihr gibt es keine Sub-
ordination. Wie schon die Schopfung nach dem trinitarisch-gemein-
schaftlichen Bild gebaut ist, so ist deren Vollendung im Leib des Gott-
menschen selber. Dieser Gedanke zeigt sich immer wieder an konkre-
ten Beispielen, wie etwa bei der Erwdhnung des Busssakramentes, wo
gesagt wird, dass hier nicht bloss der Priester aktiv sei, sondern dass er
gemeinsam mit dem Biissenden wirke?® und gleich beim Abendmahl,
das die Feier der ganzen Gemeinde ist, wo «das Priestertum der Ge-
meinde durch den das Opfer verwaltenden Priester nicht absorbiert
und aufgehoben, sondern begriindet und realisiert wird»?°. Und im
selben Zusammenhang betont er, dass Organ des Heiligen Geistes die
Kirche mit allen Gldubigen ist. Scheeben dagegen sieht im Klerus die-
ses Organ. Nur im Namen und der Intention der Kirche allein kann
der Priester das heilige Messopfer darbringen. Als Individuum ver-
schwindet der Priester. Seine Kommunion ist ideal die Kommunion
der Gemeinde. Auch hier zeigt sich zwar des Michelis Anliegen, aber
auch seine Unkonsequenz. Eigentlich miisste er ja liturgische Forde-
rungen erheben, z.B. die der Gemeindekommunion bei der Messe.

Vieles bei Michelis ist bloss begonnen, aber nicht durchgefithrt. Da
mag er auch durch die Zeit iberfordert gewesen sein. Beeindruckend
bleibt er, gerade auch was den Beginn der Dogmatik betrifft. Er be-
ginnt nicht wie seine Zeitgenossen beim Sein und Wesen Gottes und
seiner Einheit, sondern bei der Trinitdt. Und was die Dogmatik als
ganze betrifft, so weiss er, dass — wenn nicht die Auseinandersetzung
mit verschiedenen Lehrentwicklungen wire — es bloss um die Darle-
gung des Glaubensbekenntnisses ginge. Diesem wiederum liegt die tri-
nitarische Taufformel zugrunde.

Wettingen Peter Amiet

®A.a.0., 465.
2 A.a.0., 464.

144



	Wie Friedrich Michelis die Kirche sah

