
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 2

Artikel: Wie Friedrich Michelis die Kirche sah

Autor: Amiet, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Nach dem Abenteuer mit Mathew ist die Utrechter Union viel

vorsichtiger mit neuen Kontakten geworden. Eigentlich ist es nicht
mehr dazu gekommen. Die Mariaviten sind dabei eine Ausnahme,
weil General Kirejew, der in den Niederlanden sehr verehrt wurde,
eine Art Garant für sie war. Das spätere Hinzukommen der Kirche in
Polen war selbstverständlich, weil Francis Hodur für sie garantierte.
Nur Jugoslawien kam noch dazu.

Das Abenteuer mit Mathew und O'Halloran hatte aber so ängstlich
gemacht, dass man auf Kontakte mit altkatholischen Bewegungen in

Ceylon, auf den Philippinen, in Mexiko, Ungarn und in anderen
Ländern nicht mehr näher eingegangen ist.

Die Reinerhaltung der alten katholischen Lehre und des katholischen

Bischofsamtes liess Leichtgläubigkeit und Vertrauensseligkeit
von seiten der Utrechter Union nicht mehr zu. Wohl zu Recht.

Umuiden (Holland) Fred Smit

Wie Friedrich Michelis die Kirche sah

«Einer der agitatorisch tätigsten und tüchtigsten altkatholischen
Gelehrten war Professor Friedrich Michelis (1815-1886).»' Seine klare
kompromisslose Haltung der ultramontanen Kirche gegenüber lässt
ihn bis heute römisch-katholischen Theologen um so unsympathischer
erscheinen, je mehr diese selber keine Freude am heutigen Papsttum
haben, aber meinen, die ideale Einstellung sei, das Papsttum zu
kritisieren und sich ihm zu fügen2. Aber auch das Urteil der damaligen
Altkatholiken war zwiespältig. Er sei etwas konfus gewesen, aber ehrlich

durch und durch im Forschen wie im Denken und Leben, ein
reiner Charakter ohne Falsch. Er habe trotz allem einen scharfen und
klaren Blick in den Gang der Dinge gehabt3. Erfrischend wirkt sein

Einsatz aus ganzem Herzen für die altkatholische Sache. Gewiss fehlt
ihm die Ausgeglichenheit des ebenso kompromisslosen Reinkens. Es

fehlte ihm wohl auch die kritische Sicht der altkatholischen Bewegung

1 U.Küry. Die Altkath. Kirche, Stuttgart 1966, 472.
2 Viktor Conzemius schreibt: «Es ist nicht genügend bekannt, welche Kluft

Döllinger von den radikalen <Kirchengründern) vom Schlage eines Michelis
oder Huber trennte.» In Döllinger. Briefe III, 33 Anm.2, zitiert bei E.Kessler.

J.Friedrich, Neue Schriftenreihe des Stadtarchivs München, 1975, 355.
3 Bei Kessler a.a.O., 356, die Meinung J.Friedrichs.

135



selber gegenüber, wie wir sie bei Eduard Herzog finden und wie sie

bei Döllinger geradezu lähmend gewirkt hat. Man mag sich heute

fragen, ob Michelis ebenso geradlinig tätig gewesen wäre, wenn er die

spätere Entwicklung der altkatholischen Kirche hätte voraussehen
können. Gerade dieser gegenüber aber ist sein gerades, treues, der
erkannten Wahrheit gegenüber festes Wesen vorbildlich4.

Wenn die Einstellung der meisten Altkatholiken seiner Zeit Rom

gegenüber wesentlich durch ein historisches Bewusstsein und zugleich
eine die Gegenwart mit ihren geistigen Bewegungen weithin
bejahende Einstellung bestimmt war, so spielt bei Michelis die
dogmatisch-systematische Besinnung eine dominierende Rolle. Dies zeigt
sich deutlich in seiner 1881 veröffentlichten «Katholischen Dogmatik».

Wenn Urs Küry von ihr sagt: «Der Titel ist irreführend, da

hauptsächlich erkenntnistheoretische Fragen behandelt werden»5,
dann verkennt er ein wesentliches Anliegen von Michelis, dem die
Fragen des Erkennens und des Glaubens miteinander verbunden sind.
Das eine wird durch das andere aufgenommen, geklärt und weitergeführt.

Der christliche Glaube ist bereits in der Schöpfung vorgesehen
und verläuft in denselben geistigen Strukturen.

In einem teilweisen und nichtreflektierten Widerspruch zu diesem

Anliegen, der Überzeugung von der Harmonie von Schöpfung und
Erlösung, Schöpfung und Kirche steht allerdings bei Michelis die
Verachtung der Volksfrömmigkeit, den vor- oder nicht mehr bewussten
und reflektierten Formen von Frömmigkeit mit ihren archaischen Zügen

und «heidnischen» Elementen, in denen sich oft eine grosse Nähe
zur Schöpfung zeigt6. Hierin ist er den meisten Altkatholiken gleich.
Der Begriff des Bewusstseins ist für Michelis zentral. Dies führt ihn
zum Teil dazu, wenig Bewusstes, wie es die Volksfrömmigkeit zeigt,
geringer zu schätzen, zum Teil aber auch in eine Spannung mit dem
Strom der geschichtlichen Überlieferung, den er als katholischer
Theologe allerdings positiv sieht, ebenso wie mit der Einordnung des

Individuums in die Gemeinschaft der Kirche, was ihm von höchster

Wichtigkeit ist. In beiden Bereichen spielt Unbewusstes eine grosse

4 Michelis war ökumenisch engagiert, zu Kompromissen bis hin zum
Vergessen eines Vertrages, wie es bei der heutigen Altkatholischen Kirche
Deutschlands zu beobachten ist, welche um einer Interkommunion mit der
Evangelischen Kirche Deutschlands willen der Utrechter Vereinbarung ver-
gisst, wäre er gewiss nicht bereit gewesen.

5 A.a.O., 473.
6 Zum Beispiel Michelis. Katholische Dogmatik, 290.

136



Rolle. Diese Spannung zeigt sich in seiner Dogmatik immer wieder.
Es finden sich auch interessante Ansätze zu ihrer Lösung". Zu
durchgeführten Lösungen kommt er jedoch nicht, und dies vielleicht
deshalb, weil er zwar gegenüber der protestantischen Theologie sieht, wie

ungenügend individualistisches und geschichtsloses Denken ist,
gegenüber der ultramontanen Theologie aber gerade das Individuum
und sein Bewusstsein und damit auch sein Gewissen betonen muss.

Die Lektüre seiner Dogmatik stösst immer wieder auf Schwierigkeiten,

und dies nicht deshalb, weil einzelne Fragen, wie etwa die
erwähnte, ungelöst sind, sondern weil sein Denken oft sprunghaft,
manchmal genialisch, aber auch schnellfertig ist. Der Anakoluth findet
sich zu häufig. (Der Mensch Michelis zeigt sich uns durch seinen

«konfusen» Stil dafür vielleicht mehr, als das sonst bei Dogmatikern
der Fall ist.) Es zeigen sich in ihr aber genügend wertvolle Ansätze,
die die Lektüre lohnen. «Die katholische (d.h. allgemeine) Dogmatik
nimmt ihren Standpunkt zwischen der ausgebildeten protestantischen
und der ausgebildeten römisch-katholischen oder infallibilistischen,
nicht als eine indifferente und unentschiedene Vermittlung, sondern
als die selbstbewusste Durchführung der ewigen in Christus geoffenbarten

Wahrheit in Überwindung der Gegensätze, die sich in der Kirche

geschichtlich herausgebildet haben.» So lautet der erste Satz der
«Katholischen Dogmatik». Das damit angedeutete Programm wird
dann nur zum Teil in Angriff genommen. Die «Überwindung der

Gegensätze» wird gegenüber der protestantischen Dogmatik mit gröss-
tem Ernst versucht, wogegen die infallibilistische fast nur negativ
gesehen wird8. Positiveres kann Michelis auf ultramontaner Seite etwa
bei Scheeben erkennen, und dies deshalb, weil «er doch der einzige
ist, der ein gewisses Bedürfnis, sich mit der Naturwissenschaft
anzugleichen, empfindet».

" Zum Beispiel a.a.O., 283ff.
8 Es brauchte eine bedeutende zeitliche Distanz zum 1. Vatikanum, bis

Altkatholiken in der Lage waren, Ultramontanes auch nach seinen positiven Seiten

zu sehen, so wie es etwa Wilhelm Flückiger (in «Christkatholisch. Die
Christkatholische Kirche der Schweiz in Geschichte und Gegenwart», Benziger,

Zürich 1978) oder zurzeit die Christkatholisch-Römisch-katholische
Gesprächskommission der Schweiz tut, welche sich mit dem Primat des Papstes
in einer Weise beschäftigt hat, die weit über das bei Altkatholiken Übliche
hinausgeht (s. IKZ /952 33), wobei auf altkatholischer Seite durch die Theologenkonferenz

von 1969 (IKZ /969 294) und die IBK 1970 (IKZ 1971 65) Vorarbeit
geleistet worden war. In ähnlich positiver Weise beschäftigt sich diese
Kommission zurzeit mit der Infallibilität.

137



Die Auseinandersetzung mit der Naturwissenschaft ist für Michelis
aus zwei Gründen dringlich. Einmal «ist es unumgänglich notwendig,
der alles verschlingenden Naturwissenschaft gegenüber im Denken
einen festen Standpunkt» zu gewinnen. Dann aber ist das Ziel der
Dogmatik «der Erweis dafür, dass Glauben und Denken an sich
zusammenfallen», zu zeigen, dass das in der Kirche vorhandene
Glaubensbewusstsein die Erfüllung des in der Schöpfung Angelegten ist. Das
«Denken» als etwas, das bereits vor Christus in der Schöpfung angelegt

ist, wird dabei vorerst als das antike platonisch-aristotelische, vor
allem platonische, verstanden, wobei Michelis der Ansicht ist, dass

durch «eine wahrhafte Ausgleichung zwischen dem antiken und
modernen Denkstandpunkt» eine Philosophie gewonnen werden könne,
welche «das menschliche Denken als solches» repräsentiere.

Die Harmonie von Schöpfung und Kirche ist zu sehen, wenn man
die Kirche richtig als den Organismus des Leibes Christi verstehen
will. Die Kirche ist die wesensmässig notwendige Weiterführung des

in der Schöpfung Angelegten9. Wie die Schöpfung ihrem Schöpfer
gemäss trinitarisch-gemeinschaftlich strukturiert ist, so auch die Kirche.
Auch den vorchristlichen Menschen kennen wir anders als in Gemeinschaft

nicht10. Die Sünde ist ihrem Wesen nach etwas rein Zufälliges.
Auch ohne sie wäre Christus Mensch geworden". Durch die
Menschwerdung und Geistsendung wird die Schöpfung vollendet als eine
Gemeinschaft, die in der göttlichen Gemeinschaft der Trinität ihre

Grundlage hat12. Eine Kirche, die auf dem Punkt der Sünde und der

Notwendigkeit, diese zu überwinden, gründet, entartet. In ihr entwik-
kelt sich eine Machtstruktur, die nicht trinitarisch, sondern subordina-
tianisch ist. «So hat jene krankhafte Entwicklung in der katholischen
Kirche, welche, indem sie in dem Ablasshandel zum Baue der Peterskirche

ihren Höhepunkt erreichte, die gewaltige und gewaltsame
Reaktion des Protestantismus hervorrief, gleichwohl einen tiefen Grund
im christlichen und kirchlichen und darum auch sicher im menschlichen

Bewusstsein selbst, wie wir unschwer erkennen können. Die
menschliche Natur ist die Vereinigung von Geist und Körper,
Vernunft und Sinnlichkeit; die rechte Ordnung in derselben ist die
Unterordnung der Sinnlichkeit unter die Vernunft, die Herrschaft des Geistes

über den Körper und dadurch die richtige Einfügung der Einzel-

9 Mehrfach zu findende Meinung, z.B. a.a.O., 256.
10 A.a.O., 229f.
11 A.a.O., 256.
12 A.a.O., 454ff.

138



nen in das Ganze. Die Sünde ist die Störung dieser rechten
Ordnung...»13. Die Kirche muss dann die durch die Sünde in egoistische
Vereinzelung Gefallenen wieder in das Ganze einfügen. Dazu helfen
die guten Werke, die eingebettet sind in das organische Ganze. Geht

es bei den guten Werken aber einseitig zu sehr nur um die Bekämpfung

der Sünde und ihrer Folgen, fügen sie den Menschen nicht in das

Ganze ein. Eine Kirche, die derart einseitig ist, veräusserlicht zu einer
Institution und verliert ihren organischen Charakter. Das durch die
Sünde angerichtete Chaos muss mit einer äusserlichen Machtstruktur
zusammengehalten werden.

Wenn sich Michelis mit der protestantischen Seite auseinandersetzt,
dann tut er das mit deren, seiner Ansicht nach gültigem Exponenten,
nämlich Alois Biedermann14, dessen «christliche Dogmatik eine
wissenschaftliche Leistung nicht allein von eminenter Bedeutung,
sondern auch einen Abschluss und einen Ruhepunkt, zu dem das

protestantische kirchliche Bewusstsein gelangt ist», darstellt.
Die Weise, wie sich Michelis mit Biedermann auseinandersetzt, darf

auch heute noch als ökumenisch vorbildlich gesehen werden. Es geht
ihm wesentlich nicht um Kritik, sondern darum, bei ihm den eigenen
Glauben wiederzufinden. Und wenn er ihn kritisiert, dann wenn möglich

von protestantischen Anliegen her, gewiss von solchen, die
Michelis für sich selber als gültig ansieht, wie das folgende Beispiel zeigt:
«Hier (sc. bei Biedermann) ist die ursprüngliche Unterscheidung der
idealen und empirischen Seite im Begriff der Kirche, des Organismus,
der doch nur auf den Begriff der Kirche als des Leibes Christi begründet

werden kann, und der, wie ich, um richtig zu sprechen, sagen

muss, nicht Gemeinschaft, sondern Summe der Gläubigen, ganz
verschoben. Das ideale Moment, das ewige Wesen der Kirche, Christus
der Auferstandene und die Gemeinschaft mit ihm, wird als ein
abstraktes Ideal bei Seite geschoben; an seine Stelle tritt der freilich
auch evangelische, aber tatsächlich ganz mittelalterlich gewordene
Begriff des Reiches Gottes, und der Organismus erscheint nur noch in
der Form eines endlichen Vermittlungsorganismus, also als ein
Bestandteil in der empirischen Erscheinung. So rächt sich das Missverständnis

der katholischen Auffassung als einer nur fleischlich
supernaturellen Veräusserlichung des Kirchenbegriffes, und der an und für
sich richtige Versuch, die subjektive und persönliche Glaubensenergie

13 A.a.O., 312, sowie deren Zusammenhang.
14 Alois Biedermann, 1819-1885, von Hegel beeinflusster reformierter

Schweizer Theologe.

139



der Reformatoren oder vielmehr Luther's zur Grundlage des

Kirchenbegriffes zu machen, verliert sich in der Verleugnung der Kirche als

des Leibes Christi...»15 Ebenso wird Biedermann an Luther gemessen
bei seiner Darstellung der Menschwerdung Christi - wenn diese
Luthers Ansprüchen nicht genügt, so kann auch die Darstellung der
Kirche, des Leibes Christi, nicht genügen. Luthers Mangel ist nur
sekundär ein Mangel Luthers. Primär ist er ein Mangel der scholastischen

Theologie, gegen die Luther reagierte. Dabei wäre bei Luther
der Ansatz vorhanden gewesen, zum wahren Kirchenbegriff
vorzustossen, eben zur organischen Gemeinschaft der Gläubigen mit Christus

dem Auferstandenen. Biedermanns Mangel ist der, dass er diesen
Ansatz nicht aufgenommen hat. Er hat die eigenen protestantischen
Anliegen zu wenig ernst genommen und ist gerade deswegen nicht zur
vollen Katholizität durchgestossen16. Luthers Ansatz bei der «subjektiven

und persönlichen Glaubensenergie» beeindruckt Michelis. Er
sieht zwar die Gefahr des Individualismus oder Atomismus, wie er
schreibt. Er sieht aber auch die Einsicht in die Wichtigkeit der Person.

Eine unpersönliche Kirche, eine blosse Institution, in der höchstens
noch die eine Person des Papstes Bedeutung hat, ist eine Entfremdung
vom Christentum. In diesem sind vielmehr die konkreten Menschen
mit ihrem Bewusstsein, ihrem Gewissen und ihrer Verantwortung
angesprochen. Der wahre Mensch ist aber nicht bloss für sich da,
sondern er ist eingebettet in die Geschichte und in das Ganze der
Menschheit: Sowohl die protestantische wie die römisch-katholische
Theologie sind befangen in der scholastischen Auffassung und verlieren

damit entweder den Begriff der Kirche zugunsten des Individuums

oder verleugnen das Gewissen und die Erkenntnis der Wahrheit
beim Individuum zugunsten einer unpersönlichen Kirche. Wenn der
Protestant etwas von der kirchlichen Lehre retten will, so tut er es unter

Preisgabe der geschichtlichen und kirchlichen Dimension, indem
er es z.B. psychologisch umdeutet, wie das Biedermann mit den drei
Amtern Christi tut, wonach das Lehramt der Erkenntnis, das Priesteramt

dem Gemüt und das königliche Amt dem Willen entspricht. Hier
fehlt die Einordnung des Einzelnen in eine äussere historisch-kirchliche

Verbindung. Der Katholik (nicht der römische) dagegen weiss,
dass er von der Kirche eine äussere Organisation aus der Hand Christi

15 Katholische Dogmatik, 262/263.
16 Diese Bemerkung findet sich bei Michelis direkt nicht. Sie ist meine

Interpretation verschiedener Aussagen, z. B. von Seite 313.

140



in der Weise verlangen muss, dass dadurch dem inneren, persönlichen
Erlösungswerk kein Eintrag geschieht. Alles muss allen entsprechen.
So hat die Menschheit durch die Menschwerdung Christi die ideale
Form in ihrem wahren Verhältnis zu Gott wieder gefunden. Die
streitende Kirche auf Erden ist nichts anderes als die Realisierung dieser
idealen Form. Hier ist von Christus die Form gesetzt aus reiner
Gnade. In freiem Ergreifen und Mitwirken der persönlich bewussten
Menschen wird dies Werk auf Erden ausgeführt17. Als Theologe, der

ganz der liberal katholischen Richtung verpflichtet ist, hat für Michelis

das Bewusstsein des Einzelnen mit seinem Gewissen höchste

Bedeutung. Eine Kirche, die als unpersönliche Instanz darüberstehen
würde, ist ihm eine schwere Entartung. ¦ Die Menschenwürde liegt
nicht darin, dass der Mensch in einen allgemeinen Geist eingeordnet
wäre. Was besagt das Wort «Geist» schon? «Um von dem Geist in
den Spirituosen und von den Geistern, die als Gespenster umhergehen,

gar nicht zu reden, was denkt man sich unter dem Zeitgeiste, oder
bei dem Geist eines Volkes, einer Literatur, oder einem geistreichen
Menschen? ...und die geistige Arbeit der Tiere und selbst der Pflanzen
ist dem Darwinianer eine selbstverständliche Sache. Zwischen Geist
und Natur vermag kein Mensch mehr nach dem Stande der heutigen
Wissenschaft und der Philosophie eine Grenze zu ziehen.» 18

Ganz anders als mit dem Wort «Geist» ist es mit dem Wort
«Bewusstsein». Hier geht es um das aktuelle Bewusstsein, den Akt des

Bewusstseins oder den Zustand des Bewusstgewordenseins, nicht bloss

um die Fähigkeit zu geistigem Bewusstsein, welche Fähigkeit oder
Kraft und Energie dazu noch immer als wesentlich am Stoffe und dem

stofflichen Körper haftend gedacht wird. Das Bewusstsein steht dem

Körper gegenüber. Bewusstsein ist immer auch Selbstbewusstsein.
Vom Wissen eines andern kann nur insoweit die Rede sein, als wir um
uns selbst wissen. Das Bewusstsein ist immer mein Bewusstsein. Das
kann man vom Geist nicht sagen.

Wenn nun eine Schwäche von Michelis darin besteht, dass er die

Konsequenzen daraus, dass man sich auch seines Körpers und vieler
geistiger Dinge bewusst ist und diese eventuell integrieren könnte,
nicht zieht, so ist er beeindruckend darin, dass ihn gerade die Besinnung

auf das Bewusstsein des Einzelnen dazu führt, nicht dem
Individualismus zu verfallen. Er geht einen eigenen Weg, weder den Bieder-

Vgl. a.a.O., 263-265.
A.a.O., 15.

141



manns, der den Begriff des Individuums zu isoliert sieht und damit in
Gott wie einem himmlischen Spiegelbild (oder auch Urbild) des
Individuums nur den Einen, nicht auch den Dreifaltigen sehen kann, noch
den Scheebens, dem der Begriff des Bewusstseins durchaus unsympathisch

ist, der den Menschen in seiner Unvollkommenheit lieber in
einen allgemeinen Geist eintaucht, wo er den Gefahren des Individualismus

enthoben ist. Michelis ist der Ansicht, dass in der Auffassung
vom Wesen des Glaubens zwischen Biedermann und Scheeben kein
wesentlicher Unterschied bestehe, insofern beide ihn sehen als die

Beziehung zwischen dem unendlichen und dem endlichen Geist, dem

Geist Gottes und dem Geist des Menschen. Michelis aber betrachtet
das Bewusstsein und erkennt es als seinem Wesen nach auf Gemeinschaft

hin angelegt: Man ist sich seiner selbst und anderer bewusst.
Das ist bei Gott wie beim Menschen so. Wenn Gott sich seiner selbst
bewusst ist, dann steht er sich gegenüber. «Er» und «Sich» sind beide
Gott. Das bedeutet, dass der eine Gott in sich mehr ist als nur Einer.

Ähnlich ordnet das Bewusstsein den Menschen in eine Gemeinschaft

ein19. «Im Begriff des Bewusstseins liegt der Begriff der
Einheit, welche eine Vielheit (Dreiheit) sie integrierender Momente in
sich schliesst. In mir als bewusstem Wesen ist Erkennen, Wollen, Fühlen;

ich als Subjekt weiss mich als Objekt nicht als auseinander und
zwei, sondern eben in der Einheit.»20 Gott ist das absolute
Bewusstsein, in dem somit eine Mehrheit von Momenten ist.

Wenn Biedermann das Wesen des Bewusstseins betrachtet, so
leuchtet ein, dass sich in ihm Einheit wie Mehrheit findet. Dass es sich
bei der Mehrheit um eine Dreiheit handle, überzeugt aber wenig. (Sergius

Bulgakow beobachtet präziser, wenn er sieht, dass ich mir selber
auch ein Du bin und nicht in dieser Zweiheit Ich und Du aufgehe,
sondern zugleich ein Objekt, ein Es bin21.) Es scheint sich bei Michelis

dagegen doch eher um eine Zweiheit zu handeln. Damit bleibt
Michelis einer westlichen Denkweise verhaftet, auf deren Hintergrund
das filioque möglich wurde, und welche die Trinität in eine A^bfolge

von Zweiheiten auflöst: 1. Vater-Sohn, 2. Vatersohn-Geist. Michelis

19 Im Zusammenhang mit der Frage des Bewusstseins steht bei Michelis die
der Sprache, z.B. Seite 455: «...das absolute tatsächliche Begründetsein des
individuellen persönlichen Bewusstsein des Menschen in der Gemeinschaft...,
was eben das Phänomen der Sprache ist...»

20 A.a.O., 50.
21 S. Bulgakow in IKZ 1936 144, 210; 1945 24ff.

142



stellt auch das filioque nicht in Frage22. Eigentlich aber müsste er dies,

wenn er sein Anliegen, in Gott wie der Kirche eine Gemeinschaft
ohne Subordination zu sehen, konsequenter wahrnehmen würde. So

sieht er bei Scheeben klar Subordinationismus, der daher komme,
dass Scheeben von einem ungeklärten Begriff des Geistes ausgehend
in Gott zuerst ein abstraktes Sein, dann die Einheit dieses Seins aussagt

und erst nachträglich die Trinität behandelt, in der Gott Vater die

Person des Sohnes produziert, wonach der Geist produziert wird. «Einen

wirklich komischen Anstrich gewinnt der Versuch, wenn Scheeben

die < Personenproduktion) nach seiner Art von Naturphilosophie
durch den Begriff des Organischen und vor allem der Pflanze
anschaulich macht»23. Michelis zitiert ausführlich Scheebens Vergleich
Gottes mit den Pflanzen, deren Vermehrung und Wachstum, der wirklich

komisch anmutet. Es erscheint fast als ein Zufall, wenn Michelis
nicht zur Verwerfung des filioque gelangt ist, will er doch «wirklich
Ernst damit machen den drei Personen die drei Momente des absoluten

Bewusstseins zu substituieren»24, und wenn er sich entschieden

gegen eine Entwicklung in Gott wendet sowie gegen «die einseitige
Vorherrschaft, welche durch Aristoteles der Substanzbegriff in der

Philosophie und dadurch auch im wissenschaftlichen kirchlichen
Bewusstsein bekommen hat»25. Man kann nicht den Begriff der
Substanz von dem der Person isolieren und dann denken, der Vater hätte

zuerst alle göttliche Substanz in sich und teile sie dann dem Sohne

und hiernach zusammen mit dem Sohn dem Geist mit. Gerade das

möchte doch Michelis gewiss nicht. Ähnliches wirft er nämlich der

«griechischen» Formel vor26. Der Vorwurf ist aber dem filioque
gegenüber eher am Platz27.

22 A.a.O., 34.
23 A.a.O., 61 f.
24 A.a.O., 49. Seite 455 hält Michelis ausdrücklich am filioque als der

«korrekteren» Formel fest.
25 A.a.O., 49.
26 A.a.O., 455.
2" Das filioque bei Michelis ist in seinem Bewusstseinsbegriff begründet, der

eher eine Zweiheit als eine Dreiheit enthält. Der Geist ist das Band zwischen
Vater und Sohn. Meine kritische Darstellung des filioque betrachtet die
traditionelle Sicht gleichsam mit den Augen des Michelis, so wie dieser die
«griechische» Formel sieht, da der Vater als einziger Prinzip der Gottheit nicht aus
seiner Person, sondern Substanz (meint Michelis) dem Sohn und Geist
Substanz mitteile.

143



Im Sohn ist Gott Mensch geworden. Der Leib Christi ist die Kirche,
die ein göttlich, trinitarischer Organismus ist. In ihr gibt es keine
Subordination. Wie schon die Schöpfung nach dem trinitarisch-gemein-
schaftlichen Bild gebaut ist, so ist deren Vollendung im Leib des
Gottmenschen selber. Dieser Gedanke zeigt sich immer wieder an konkreten

Beispielen, wie etwa bei der Erwähnung des Busssakramentes, wo
gesagt wird, dass hier nicht bloss der Priester aktiv sei, sondern dass er
gemeinsam mit dem Büssenden wirke28 und gleich beim Abendmahl,
das die Feier der ganzen Gemeinde ist, wo «das Priestertum der
Gemeinde durch den das Opfer verwaltenden Priester nicht absorbiert
und aufgehoben, sondern begründet und realisiert wird»29. Und im
selben Zusammenhang betont er, dass Organ des Heiligen Geistes die
Kirche mit allen Gläubigen ist. Scheeben dagegen sieht im Klerus dieses

Organ. Nur im Namen und der Intention der Kirche allein kann
der Priester das heilige Messopfer darbringen. Als Individuum
verschwindet der Priester. Seine Kommunion ist ideal die Kommunion
der Gemeinde. Auch hier zeigt sich zwar des Michelis Anliegen, aber
auch seine Unkonsequenz. Eigentlich müsste er ja liturgische
Forderungen erheben, z. B. die der Gemeindekommunion bei der Messe.

Vieles bei Michelis ist bloss begonnen, aber nicht durchgeführt. Da
mag er auch durch die Zeit überfordert gewesen sein. Beeindruckend
bleibt er, gerade auch was den Beginn der Dogmatik betrifft. Er
beginnt nicht wie seine Zeitgenossen beim Sein und Wesen Gottes und
seiner Einheit, sondern bei der Trinität. Und was die Dogmatik als

ganze betrifft, so weiss er, dass - wenn nicht die Auseinandersetzung
mit verschiedenen Lehrentwicklungen wäre - es bloss um die Darlegung

des Glaubensbekenntnisses ginge. Diesem wiederum liegt die
trinitarische Taufformel zugrunde.

Wettingen Peter Amiet

28 A.a.O., 465.
29 A. a. O., 464.

144


	Wie Friedrich Michelis die Kirche sah

