Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis
Artikel: Traduction francaise des textes communs
Autor: [s.n]

Kapitel: 5: Doctrine des sacrements

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Y. Doctrine des sacrements

V/1 Les sacrements ou mystéres de I'Eglise

1. Le mot «mysterion» désigne dans le Nouveau Testament I’événe-
ment insaisissable de I'ceuvre rédemptrice de Dieu en Christ. L’Eglise,
dans laquelle le Christ demeure a jamais, est une continuation du mys-
tere du Christ, de I'union admirable de la nature divine et humaine.
Dans I’Eglise, la grace incréée, invisible et salvatrice du Dieu trinitaire
se manifeste en union avec des moyens sensibles, des institutions his-
toriques et des actions concretes, donc par des signes naturels et réels.
Cette grace est accordée par le Saint-Esprit, qui a été envoyé a I’Eglise
et qui dispense tout en elle.

2. Conduisant I’Eglise a la vérité toute entiére (cf. Jn 16, 13), I'Esprit
Saint lui est garant de la grace divine nécessaire au salut des hommes.
Cette grace revét des formes trés diverses, elle est accordée abondam-
ment.

3. Pour assurer la dispensation de la grace, le Christ a institué pen-
dant son ministére terrestre, qui culmine dans sa croix et sa résurrec-
tion, les moyens qui servent au salut: les saints sacrements ou mys-
teres. Ces sacrements, le Christ les a confiés a I’Eglise. Pour tout ce
qui est fondamental et essentiel dans leur accomplissement cultuel —
prieres et signes visibles qui les accompagnent —, les sacrements ont
recu leur forme des apotres. L'institution et 'ordonnance des sacre-
ments remontent ainsi au Nouveau Testament: pour les uns, ils décou-
lent expressément et directement de paroles ou d’actes de Jésus-
Christ; pour les autres, ils se référent a des témoignages plus indirects
du Christ, ainsi qu’a la conviction de ses disciples et apotres que tout
ce qu’ils prescrivent pour la vie de I’Eglise, ils I’établissent et I’ordon-
nent en accord avec la volonté et les instructions du Seigneur. Ainsi,
quant aux aspects fondamentaux et essentiels du salut, les sacrements
ne présentent par eux-mémes rien de nouveau ou d’arbitraire.

4. Les sacrements confiés a I’Eglise sont: le baptéme, la confirma-
tion, I’Eucharistie, la pénitence, I'onction des malades, I"ordination et
le mariage. Quoique cette énumeération des sacrements n’apparaisse
pas systéematiquement dans le Nouveau Testament et la tradition pa-
tristique, elle refléte la conviction continue et la pratique de I’Eglise.

5. Comme actions speécifiquement sanctifiantes, les sacrements
conduisent a la recréation et a I’épanouissement de la vie en Christ, en
incorporant, grace au Saint-Esprit, ceux qui les recoivent a I'Eglise qui

152



est le corps du Christ. Par les sacrements de I’Eglise, chacun trouve
son épanouissement pour la vie en Christ dans toutes les manifesta-
tions de son existence personnelle et sociale. Toute cette nouvelle
existence, obtenue par les sacrements, cet épanouissement des
croyants dans la vie en Christ, est un chemin fiable conduisant au
Royaume des cieux et a la vie eternelle.

6. Les sacrements ne sont pas de simples symboles de la grace, mais
ils la portent et la transmettent d’une maniére fiable. Les éléments sen-
sibles des sacrements sont consacrés par la priere et les saintes actions
de I’Eglise, ils sont liés dans chacun des sacrements d’'une maniere dif-
férente a la dispensation de la grace.

7. L’utilisation dans les sacrements d’éléments perceptibles par les
sens est nécessaire, vu la constitution psychosomatique de "’homme.
«Car si tu n’avais point de corps, il t"aurait donné la grace nue et in-
corporelle; mais comme I’ame est jointe a un corps, il te donne ce qui
est spirituel en ce qui est perceptible par les sens» (Jean Chrysostome,
hom. 82, 4 (83, 4) in Mt. — PG 58, 743).

8. Les moyens sensibles n’agissent pas d’eux-mémes, mais en vertu
de la présence du Saint-Esprit: «S’il y a dans I’eau une grace, elle ne
vient pas de la nature de I’eau, mais de la présence de I'Esprit» (Basile
le Grand, Spir. 15/35 - PG 32, 132).

9. C’est 'opinion générale de I’Eglise que les sacrements opérent le
salut par eux-mémes. Leur grace provient de celui qui les a institués et
qui est le vrai célébrant, Jésus-Christ, qui demeure & jamais dans
I’Eglise et par elle poursuit son ceuvre; la grice est accordée par le
Saint-Esprit qui agit dans la célébration des sacrements. Cependant,
afin que les sacrements produisent leur effet salutaire, les hommes
doivent exprimer qu’ils sont intérieurement préts a les recevoir.

10. Pour la célébration des sacrements, les officiants de I’Eglise sont
neécessaires. Ces officiants sont les évéques et les prétres qui assument
cette tache par le sacrement de ’ordination. L’effet salutaire des sacre-
ments n’est pas empéché par 'imperfection ou une quelconque indi-
gnité du célébrant.

11. Celui qui accomplit les sacrements comme toute ’ceuvre de re-
demption, c’est le Dieu trinitaire: «Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit
font tout, le prétre préte sa langue et met sa main a disposition» (Jean
Chrysostome, hom. 87, 4 (86, 4) in Jo.— PG 59, 472; cf. aussi le méme,
hom.2, 4 in 2 Tm.- PG 62, 612, et Augustin, tract. 6, 7 in Jo.— PL 35,
1428).



Le texte ci-dessus sur « Les sacrements ou mysteres de I'Eglise» repro-
duit, selon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholi-
que, l'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort, le 3 octobre 1985

Signatures

V/2 Le baptéme

1.1. Le baptéme est le sacrement de 1'Eglise institué par Dieu, par le-
quel celui qui est baptisé au nom de la Sainte et Vivifiante Trinité de-
vient membre de I’Eglise du Christ; par le baptéme, il a part au mys-
tére de '’ceuvre de la rédemption divine en Christ, et, libéré du péche,
il renait pour devenir une nouvelle créature en Christ.

1.2. La nécessité du baptéme, déja préfigurée dans ’Ancien Testa-
ment, fut proclamée par Jésus-Christ par son baptéme dans le Jour-
dain et par I'ordre qu’il donna a ses apodtres de faire de tous les peu-
ples des disciples «en les baptisant au nom du Pére et du Fils et du
Saint-Esprit» (Mt 28, 18-20). Sans cette renaissance dans l’eau et I'Es-
prit, 'homme ne peut entrer dans le Royaume de Dieu (Jn 3, 5).

1.3. Le croyant qui, conformément a la tradition de I’Eglise an-
cienne et indivise, est immergé trois fois dans I’eau consacrée et en
ressort, est enseveli avec le Christ et ressuscite avec lui (cf. Col 2, 12;
Rm 6, 3-5).

1.4. Les ¢léments sensibles du sacrement de baptéme, par lesquels il
est administré et par lesquels la grace divine toute-puissante agit dans
la personne du baptisé, ne peuvent étre considérés comme de simples
symboles ou des éléments extérieurs, matériels et variables de la prati-
que du baptéme, transmise dans I’Eglise depuis les apdtres. Ils sont
liés a I’événement par lequel le baptisé est lavé du péché originel et de
ses péchés personnels et renouvelé en Christ. C’est dans ce sens qu’il
faut comprendre I'attachement de I'Eglise a Ia pratique des apoires
(triple immersion dans ’eau consacrée). La pratique de I’Eglise indi-
vise est le baptéme par triple immersion. Le baptéme par triple asper-
sion est egalement connu dans I'Eglise comme baptéme d’urgence.

2.1. Par I'action de la grace divine, le baptisé renait, il est uni au
Christ en un seul corps et jouit de la qualité d’enfant de Dieu. Uni au
corps un, il est aussi uni aux croyants de tous les temps et de tous les
lieux et il vit cette communion dans I'Eglise; il est citoyen du Royaume
de Dieu et réalise son salut dans les combats spirituels, dans I'espe-

154



rance de la participation a la vie du monde a venir. Ces effets du bap-
téme sont un don du Dieu trinitaire et se fondent sur le mystere de
I’ceuvre de rédemption divine en Christ; ils supposent cependant,
pour étre féconds, en chaque baptisé I'acceptation personelle du don
divin dans la foi, la conversion et les ceuvres d’amour.

2.2. Le baptéme des adultes comme celui des enfants rend actif pour
le baptis¢ le méme don de la grace divine. La seule différence
concerne le temps auquel le baptisé peut jouir de la grace divine
conférée par le baptéme et porter des fruits spirituels. Le fait qu'une
telle fécondité spirituelle n’est possible, aussi bien pour les adultes
que pour les enfants, qu’en pleine unité avec la communauté chré-
tienne dans I’Eglise une, sainte, catholique et apostolique, rend mani-
feste la nécessité pour les baptisés, qu’ils soient adultes ou enfants,
d’étre conduits par la communauté ecclésiale — dans le cas des en-
fants, particulierement par leurs parrains, qui confessent la foi de
I’Eglise au nom des baptisés.

2.3. La participation au mystere de la vie, de la mort et de la résur-
rection du Christ, acquise sur la base du baptéme, a pour conséquence
naturelle et immeédiate la possibilité et la nécessité, pour le baptise,
d’avoir part au don du Saint-Esprit répandu a la Pentecote et de s’ap-
procher du sacrement de la sainte Eucharistie.

2.4. Le baptéme est administré par I’évéque ou le prétre, en cas d’ur-
gence seulement par un diacre ou aussi un laic.

Le texte ci-dessus sur «Le baptéme» reproduit, selon la Commission
théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, ['enseignement de
I'Eglise orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort, le 3 octobre 1985

Signatures
V/3 La confirmation

1. Lors du baptéme, ’homme renait par la force du Saint-Esprit pour
la vie en Christ. Il recoit ainsi une nouvelle existence spirituelle. Son
progres spirituel et la croissance de ce qu’il a acquis par le baptéme
exigent également la présence et I'action du Saint-Esprit. La confirma-
tion confére aux baptisés les dons du Saint-Esprit, leur permet d’avoir
part personnellement a I’événement de la Pentecote et est en méme
temps garant de ce don, comme le dit la liturgie orthodoxe: «Sceau du
don du Saint-Esprit. Amen».

155



2. Selon la foi unanime de I’Eglise ancienne et indivise, lors de I’ad-
ministration de la confirmation, I’Eglise continue la pratique des ap6-
tres, qui imposaient les mains aux baptisés, afin que le Saint-Esprit
descende sur eux (cf. Ac 8, 14-17; 19, 1-7). Pour que la vie nouvelle de
'homme en Christ croisse, la confirmation suivait immédiatement le
baptéme, selon le témoignage des Peres de I'Eglise orientaux aussi
bien qu’occidentaux: «Ceux qui sont baptisés dans I’Eglise sont pré-
sentés aux chefs de I’Eglise, et par notre priére et 'imposition des
mains, ils regoivent le Saint-Esprit et sont rendus parfaits par le sceau
du Seigneur» (Cyprien de Carthage, ep.73,9—-PL3,1115/1160). «Apres
cela vient le sceau spirituel ... car aprés la fontaine, il reste encore a
rendre parfait, quand a I'invocation de I’évéque I’Esprit-Saint est ré-
pandu» (Ambroise de Milan, sacram. 3, 2, 8 — PL 16, 434/453).
«Quand il (le Christ) se fut baigné dans le fleuve du Jourdain et qu’il
eut communiqué aux eaux le contact de sa divinité, il remonta de
celles-ci, et ia venue substantielle de I’Esprit-Saint sur Iui se produisit,
le semblable se reposant sur le semblable. Et pour vous semblable-
ment, une fois remontés de la piscine des saintes eaux, ce fut la chris-
mation, 'image exacte de celle dont fut chrismeé le Christ» (Cyrille de
Jérusalem, catech. 21,1 — PG 33, 1088s). «Aprés le baptéme, les illu-
minés doivent étre oints du chréme céleste et devenir participants du
Royaume du Christ» (Synode de Laodicée, canon 48 — Mansi 2, 571).

3. Seuls les évéques, en tant que successeurs des apotres, avaient le
droit d’imposer les mains aux baptisés. Etant donné que le nombre
des croyants s’est accru et que les évéques ne suffisaient plus a cette
tache, I'usage de la chrismation des baptisés par les prétres également
se répandit trés tot en Orient, en Occident aussi, mais pendant un cer-
tain temps seulement. La consécration du saint-chréme compte cepen-
dant parmi les pouvoirs exclusifs de I’évéque (cf. Synode de Carthage
419, canon 6 — Mansi 4, 424). En régle générale, la confirmation resta
réservée aux évéques dans la plus grande partie de I'Occident. La re-
gle, répétée par les synodes, de confirmer les baptisés aussi rapide-
ment que possible aprés le baptéme, montre que le baptéme et la
confirmation vont nécessairement ensemble. La conception et la prati-
que de I'Eglise ancienne et indivise exigent que les trois sacrements
d’initiation, le baptéme, la confirmation et I’Eucharistie, soient cele-
brés en relation les uns avec les autres; méme si chacun est complet en
lui-méme et se distingue des deux autres, ils sont indissociables théo-
logiquement et constituent un tout.

156



Le texte ci-dessus sur « La confirmation» reproduit, selon la Commis-
sion théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, I'enseignement des
Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort, le 3 octobre 1985

Signatures

V/4 La sainte Eucharistie

|. Le sacrement de I’Eucharistie est le centre de toute la vie de I'Eglise.
Dans ce sacrement, le Christ est vraiment et réellement présent: il s’of-
fre lui-méme comme sacrifice non sanglant, il se donne aux croyants
pour une actualisation reelle et continue du sacrifice offert une fois
pour toutes d'une maniére sanglante sur la croix. Ainsi, I’Eucharistie
est a la fois sacrement et sacrifice réel. En ce sacrement, les croyants
recoivent le corps et le sang du Christ, ils sont unis a lui et par lui les
uns aux autres et ils ont part a la force de son ceuvre de rédemption,
qui culmine dans son sacrifice sur la croix et sa résurrection.

2. Le Seigneur a institué¢ lui-méme la sainte Eucharistie. Avant la
Paque, le Seigneur prit du pain lors du repas, prononga la bénédic-
tion, le rompit et le donna a ses disciples en disant: «Ceci est mon
corps.» Puis il prit le calice, rendit gréaces, le leur donna et dit: «Bu-
vez-en tous, car ceci est mon sang, le sang de la nouvelle alliance, qui
va étre répandu pour une multitude en rémission des péchés. Faites
ceci en mémoire de moi» (cf. Mt 26, 26-29; Mc 14, 22--25; Lc 22,
14-23; 1 Co 11, 23-25).

3. Sous les especes du pain et du vin, consacrées et transformees
dans I’Eucharistie, le Seigneur lui-méme est vraiment et réellement
présent de maniére surnaturelle, et il se donne aux croyants. Aprés la
consecration, le pain et le vin sont corps et sang du Christ, et non de
simples symboles de son corps et de son sang. «Le pain et le vin ne
sont pas des images du corps et du sang du Seigneur — loin de nous
cette pensée —, mais le corps méme du Seigneur, déifié; car le Seigneur
lui-méme a dit: «ceci est> — non I'image de mon corps, mais — <mon
corps>; et non I'image de mon sang, mais — «<mon sang»» (Jean Damas-
cene, .0.86 — PG 94, 1148s). D’apreés la proclamation du 7¢ Synode
ccumeénique, «ni ie Seigneur, ni les apdtres, ni les Peres n'ont appelé
image le sacrifice non sanglant offert par le prétre, mais corps et sang
mémes du Christ... Avant la consécration, on les appelait des images,
apres la consécration, ils sont appelés au sens propre corps et sang du
Christ, ils le sont et nous le croyons» (Mansi 13, 265).

157



4. L’Eucharistie représente toute I’ceuvre de I’économie divine en
Christ, qui culmine dans son sacrifice sur la croix et sa résurrection.
Le sacrifice eucharistique est en rapport direct avec le sacrifice sur la
croix. Certes, le sacrifice de Golgotha n’est pas répete. Il a ¢té accom-
pli une fois pour toutes (He 7, 27). Mais I’Eucharistie est beaucoup
plus qu’une image symbolique ou commeémorative de ce sacrifice.
C’est le méme sacrifice, célébré d’'une maniére sacramentelle.
L’Eucharistie est céléebrée en mémoire du Seigneur («Faites ceci en
mémoire de moi»), elle n’est pas un simple souvenir, mais une com-
mémoration véritable et réelle, une réactualisation véritable et réelle.
Devant nous se trouvent le corps et le sang mémes de notre Seigneur.
«Ce sacrifice-1a, qui fut alors offert et qui ne peut s’épuiser jamais,
nous le présentons maintenant aussi. Nous le faisons en mémoire du
sacrifice accompli autrefois. Car il a dit: «Faites ceci en mémoire de
moi>. Nous n’offrons pas un sacrifice chaque fois différent, comme le
faisait alors le grand-prétre (juif), mais toujours le méme; ou plutot:
nous réalisons une commémoration de ce sacrifice» (Jean Chrysos-
tome, nom. 17, 3 in Heb. — PG 63, 131). «Et parée que nous faisons
mention de sa passion dans tous nos sacrifices — la passion du Sei-
gneur est en effet le sacrifice que nous offrons —, nous ne devons rien
faire d’autre que ce qu’il a fait» (Cyprien de Carthage, ep.63, 17 - PL
4, 387/3985).

5. Le Seigneur lui-méme est le prétre accomplissant toute Eucharis-
tie. «Tu es celui qui offres et qui est offert, celui qui accepte et celui
qui est distribué, Christ, notre Dieu» (Priére accompagnant I"'Hymne
des chérubins). «Il est le prétre, c’est lui-méme qui offre, et il est lui-
méme 'oblation» (Augustin, civ. 10, 20 — PL 41, 298; cf. Ambroise de
Milan, enarr. 25 in Ps.38 — PL 14, 1051s/1102; le méme, patr.9/38 —
PL 14, 686/720). Toute I'assemblée eucharistique, le clergé et les fi-
deéles, a part d'une maniére organique a I’'accomplissement de la célé-
bration eucharistique; I’évéque et le prétre sont les officiants du sacre-
ment. La pratique de I’Eglise et les canons interdisent aux diacres
«d’offrir» (cf. 1°7 Synode cecuménique, canon 18 — Mansi 2, 676).

6. Selon la tradition et la pratique apostolique, on utilise dans la
sainte Eucharistie du pain levé. L’emploi en Occident du pain non
levé est une tradition plus tardive. En outre, on utilise du vin — «fruit
de la vigne» (Mc 14, 25) —, qui dés les temps anciens était mélangé a
de I'eau (cf. Irénée de Lyon, haer. 5, 2, 3 — PG 7, 1125; Cyprien de
Carthage, ep.63 — PL 4, 372-389/383-401).

7. La consécration du pain et du vin dans I’Eucharistie s’opére par

158



toute la priere eucharistique. Les paroles du Seigneur: «Prenez, man-
gez ... buvez-en tous» dans la priére eucharistique, qui a un caractére
consacrant dans sa totalité, ne produisent pas a elles seules la trans-
formation du pain et du vin eucharistique en corps et sang du Christ.
La transformation est opérée par le Saint-Esprit, dont I’épiclése im-
plore la descente.

8. Apres une préparation appropriee, tous les croyants ont part a
I’Eucharistie; car qui n’a point part a la table du Seigneur, n’a point
part non plus a la vie en Christ: «Si vous ne mangez la chair du Fils de
I’Homme et ne buvez son sang, vous n’aurez pas la vie en vous» (Jn 6,
53). Selon la pratique de I’Eglise, établie depuis les temps les plus an-
ciens, les nourrissons et a bien plus forte raison les enfants ne sont pas
tenus a ’écart de la sainte Eucharistie. Seuls, les non-baptisés, les he-
rétiques et ceux qui sont séparés de I’Eglise, ainsi que ceux a qui cela
est interdit pour une quelconque raison ecclésiale, sont exclus de la
participation au sacrement (cf. Jean Damasceéne, f.0.86 — PG 94,
1153). Les croyants communient sous les deux espéces, comme cela
s’est fait lors de la sainte Céne du Seigneur.

9. Dans I’Eucharistie, les croyants, par la communion au corps et au
sang du Seigneur, sont unis a lui et entre eux et constituent ensemble
un seul corps. «Puisqu’il y a un seul pain, nous sommes tous un seul
corps; car tous nous participons a ce pain unique» (1 Co 10, 17).
«Parce que nous avons part a un seul pain, nous devenons tous un
seul corps du Christ et un seul sang, membres les uns des autres, puis-
que nous formons un seul corps avec le Christ» (Jean Damascéne,
f.0.86 — PG 94, 1153). Par I'union au Christ, le croyant est rempli de
grace et de tous les dons spirituels et bénédictions que confére 'union
au Christ. 11 fait des progrés dans sa vie spirituelle, se perfectionne et
a 'espérance de la résurrection pour la vie éternelle et la pleine parti-
cipation au glorieux et bienheureux Royaume du Christ.

Le texte ci-dessus sur «La sainte Eucharistie» reproduit, selon la
Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, I'enseigne-
ment des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort, le 3 octobre 1985

Signatures

139



/5 La pénitence

I. Par le sacrement de pénitence, les péchés commis aprés le baptéme
sont remis aux croyants qui se repentent sincerement et les confessent
en presence d'un prétre. «La multiple miséricorde de Dieu vient de
telle maniere au secours de I’homme déchu que son espérance de vie
eternelle est rétablie non seulement par la grace du baptéme, mais en-
core par la médecine de la pénitence» (Léon I de Rome, ep. 108 — PL
54, 1011).

2. Le Seigneur promit aux apotres le pouvoir de remettre les peches
(Mt 16, 19; 18, 18) et le leur accorda aprés sa résurrection: «Ceux a
qui vous remettrez les péchés, il leur seront remis; ceux a qui vous les
retiendrez, ils leur seront retenus» (Jn 20, 23). Ce pouvoir fut transmis
par les apotres a leurs successeurs. Sur la base de ce pouvoir se déve-
loppa le sacrement de pénitence en tant qu’institution fondée par
Dieu et permanente dans la vie de ’Eglise, comme [’attestent les écrits
des Peres et la tradition liturgique et canonique de I’Eglise.

3. Le sacrement est administré par I’évéque et les prétres que ce-
lui-ci en charge.

4. En vue de la rémission des péchés, un sincere repentir de ceeur et
la confession des fautes en présence du prétre sont indispensables. A
’origine, la confession était publique; 'usage s’imposa plus tard de la
confession en présence du prétre seul.

5. Dieu accorde la rémission des péchés aux pénitents par I'interme-
diaire du prétre: «Ce que les prétres font ici-bas, Dieu le sanctionne
la-haut, et ainsi le maitre confirme la sentence de ses serviteurs» (Jean
Chrysostome, sac. 3, 5 — PG 48, 643). «Ce qui est déli¢ sur terre par ces
clés (de I’Eglise) sera aussi remis au ciel, selon la promesse divine»
(Augustin, sermo 351, 5/12 — PL 39, 1549).

6. Le prétre qui administre le sacrement de penitence peut, selon
son jugement pastoral, imposer un exercise de peénitence; cela vaut
non seulement pour ceux a qui I’absolution est refusée, mais aussi
pour ceux qui I’ont déja regue. La pénitence imposee, telle qu’elle est
attestée par I'Ecriture et la tradition (cf. 2 Co 2, 6-8; Constitutions
apostoliques 2, 16.18.41 — PG 1, 625ss. 629ss. 696ss) vise 4 un amen-
dement spirituel du pécheur et a le garder de commettre a nouveau le
méme péché. La pénitence n’a donc pas le caractére d’une punition,
mais d’une médecine (cf. Basile le Grand, Canon 56 — PG 32, 797).

7. Le sacrement de pénitence a été institué pour tous les baptisés
qui, aprés leur baptéme, ont commis des péchés legers ou graves et se

160



repentent de leurs fautes. Il n’y a pas de péché ou de faute qui ne puis-
sent €tre remis par le sacrement de pénitence, s’il y a repentir. «Car le
Seigneur n’a fait exception pour aucun crime, lui qui a pardonné tous
les péchés» (Ambroise de Milan, paen. 1, 2/5 — PL 16, 467/487).

Le texte ci-dessus sur «La pénitence» reproduit, selon la Commission
théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, ['enseignement des
Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

V/6 L'onction des malades

. Au cours de son ceuvre rédemptrice sur terre, le Seigneur a guéri des
malades souffrant de maux physiques ou psychiques. Il a chargé ses
disciples de faire de méme (cf. Mc 6, 7.13; Mt 4, 23; 9, 35). Suivant
I'exemple du Seigneur et celui des apoétres, I’Eglise administre le sa-
crement d’onction des malades, au cours duquel les malades sont
oints d’huile pour la guérison de leur corps et de leur ame, cette onc-
tion étant accompagnée de priéres: « Nous t'invoquons, toi qui as tout
pouvoir et toute puissance ... afin que tu envoyes la force de guérison
de ton Fils unique du ciel sur cette huile ... qu’elle serve a écarter de
ceux qui en serent oints toute maladie et faiblesse..., toute sorte de fie-
vre et de souffrance; qu’elle leur apporte une grace bienfaisante, le
pardon de leurs péchés, qu’elle soit une médecine de vie et de salut
pour la guérison et I'intégrité de I’ame, du corps et de I’esprit et contri-
bue a les fortifier pleinement» (Sérapion de Thmuis, euch.29 (17), 1;
cf. Innocent I de Rome, ep.25, 8/11 — PL 20, 560).

2. Voici le témoignage de I'apotre Jacques: «Quelqu’un parmi vous
est-il malade? Qu’il appelle les presbytres de I'Eglise et qu’ils prient
sur lui apres 'avoir oint d’huile au nom du Seigneur. La pri¢re de la
foi sauvera le patient et le Seigneur le relévera. S’il a commis des pé-
chés, ils lui seront remis» (Jc 5, 14-16).

3. Pour I’administration du sacrement, ’onction du malade avec
une huile bénie a cette fin et la priére sont indispensables. Le sacre-
ment est administré par ceux qui dirigent I’Eglise, c’est-a-dire I’'évéque
et les prétres. Si possible, il devrait y avoir, comme le dit St Jacques,
plusieurs personnes administrant le sacrement; mais s’il ne peut y en
avoir plusieurs, un seul officiant suffit. :

161



4. Les fruits de ce sacrement sont la guérison des maladies et la ré-
mission des péchés. A cause de ce double effet de guérison, le sacre-
ment est aussi donné, dans I’Eglise orthodoxe, aux personnes en
bonne santé qui se préparent a la sainte communion; mais il ne rem-
place pas le sacrement de pénitence.

5. Tous les baptisés peuvent recevoir ’onction des malades, et non
seulement ceux qui sont atteints d’une maladie mortelle.

Le texte ci-dessus sur «L'onction des malades» reproduit, selon la
Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, ['enseigne-
ment des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

V.7 L'ordination

1. Le ministére sacerdotal (orde), une institution fondamentale dans la
vie de I’Eglise, a son origine et sa base permanente dans la mission des
apodtres par le Seigneur ressuscité, qui leur a donné le Saint-Esprit
pour leur permettre d’accomplir cette mission. Ce ministére doit étre
compris en relation avec la succession apostolique (cf. le texte I11/7
de la Commission) par laquelle I'cuvre de rédemption du Christ
continue a agir dans I’Eglise. Le Nouveau Testament atteste que les
apOtres ont transmis a d’autres hommes par la priére et I'imposition
des mains le pouvoir qui leur avait été confié et que c’est par cette
priere et cette imposition des mains que la griace particuliere, néces-
saire pour ce ministere, leur a €té accordée par Dieu (1 Tm 4, 14;
2Tm 1, 6-14; 2, 2; Ac 14, 23; 20, 28-32).

2. Dans le pouvoir que les évéques ont recu des apotres par 'ordi-
nation n’est pas incluse la qualité spécifique d’apoétre, a savoir le mi-
nistére apostolique en soi en tant que ministére concernant toute
I’Eglise que les apdtres assument en tant que pasteurs généraux de
I’Eglise. Ce ministére apostolique, aucun évéque, sur la base de la suc-
cession, ne I’a re¢u pour lui-méme, mais tous les évéques ont part a
I'apostolicité dans et par ’Eglise.

3. Le ministére comme fonction spirituelle particuliére apparait déja
dans les temps anciens, malgré un certain manque de précision dans
'emploi des termes, dans la personne de I’évéque, du prétre (presby-
tre) et du diacre. L’évéque, en tant que docteur, liturge et pasteur de

162



I’Eglise locale qu’il dirige, est gardien et défenseur de son unité et de
la vérite de son enseignement. Comme il a la plénitude du ministere
sacerdotal, il administre tous les sacrements, accomplit les autres ac-
tions liturgiques et exerce I’ceuvre pastorale dans sa plénitude. Les
prétres (presbytres) secondent I’évéque, administrant — a quelques ex-
ceptions pres — les sacrements et accomplissant les autres actions litur-
giques, et ils collaborent a ’annonce de I’Evangile et a I'instruction
spirituelle des croyants. Les diacres aident I’évéque et les prétres dans
I’administration des sacrements, dans le service social et tout le travail
de I’Eglise.

4. L’Eglise indivise, mise a part la question des femmes-diacres qui
n’a pas encore été entierement tirée au clair, n’a jamais admis 'ordi-
nation des femmes.

5. C’est au cours de I’assemblée eucharistique de I’Eglise que I’éveé-
que ordonne par la priere et 'imposition des mains le candidat qui a
été jugé digne d’accéder au ministére; avec le clergé et I’assemblée des
fideles, il implore la descente du Saint-Esprit, qui guérit les malades et
compléte ce qui manque, sur 'ordinand. La pratique attestée par Hip-
polyte dans la «Tradition apostolique» (ch.7s) et connue seulement
en Occident, d’apres laquelle les prétres (presbytres) présents touchent
la téte du prétre lors de 'imposition des mains par I’évéque, affirme
leur unité avec I’évéque et leur accord a I’accession de I'ordinand a
leur college, sans mettre en question le pouvoir d’ordonner réserve ex-
clusivernent a ’évéque. Dans la pri¢re de toute l'assemblée et la
confirmation ainsi exprimée apparaissent la collaboration et partici-
pation de tout le peuple.

6. La grace divine donnée par 'ordination confére le pouvoir pour
un ministere particulier dans ’annonce de I’Evangile, dans la vie litur-
gique et sacramentelle de I’Eglise et dans le rassemblement et I’édifi-
cation des fidéles. Ce ministére est différant, quant a sa forme et sa
mission, selon qu’il s’agit de I’évéque, du prétre (presbytre) ou du dia-
cre. Le ministére donné par la grace de 'ordination a une triple tache,
parce que le triple ministére du Seigneur, le ministére royal, le minis-
tére sacerdotal et le ministére prophétique, se poursuivent ainsi dans
I’Eglise.

7. L’efficacité des sacrements administrés par un ministre ne deé-
pend pas de la sainteté ou indignité personnelle de celui-ci, car «c’est
Dieu qui nous sanctifie dans le mystére» (Jean Chrysostome, hom. 8, 1
in 1 Cor. — PG 61, 69).

163



Le texte ci-dessus sur « L'ordination» reproduit, selon la Commission
théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, ['enseignement des
Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

V./8 Le mariage

1. Le mariage est une institution donnée par Dieu. Il fut institué lors
de la création comme une communauté d’amour et d’assistance mu-
tuelle entre I’homme et la femme (Gn 2, 18), puis il fut confirmé par le
Seigneur (Mt 19, 4-6) et béni par lui par sa présence aux noces de
Cana (Jn 2, 1-11).

Dieu a créé 'homme male et femelle (Gn 1, 27), il a placé la vie
commune de 'homme et de la femme sous sa bénédiction et protec-
tion particuliéres. Dans I’Ancienne Alliance déja, I'union conjugale
fournissait une image caractérisant I’alliance de Dieu avec son peuple.
Dans la Nouvelle Alliance, le mariage, par lequel un homme et une
femme s’unissent dans un amour réciproque et dans la foi, est un
grand mystére et représente les rapports d’amour et d’unité entre le
Christ et I’Eglise, fondée par lui (cf. Ep 5, 32).

2. Dieu a lié au mariage la procréation d’enfants quand il bénit le
premier couple humain: «Soyez féconds, multipliez, emplissez la
terre» (Gn 1, 28). En mettant au monde des enfants et en les élevant
«selon la discipline et les conseils qui viennent du Seigneur» (Ep 6, 4),
I’homme devient collaborateur de Dieu, il poursuit ainsi I’ceuvre du
créateur. Par les enfants, 'homme connait les dons de la paternité et
de la maternité; avec son conjoint et ses enfants, il forme une famille,
qui est une sorte de petite église, I’église domestique.

Le mariage est le mystére de I’amour par excellence (cf. Jean Chry-
sostome, laud. Max. 3 — PG 51, 230). Il remplit son but par la commu-
nion d’amour des époux et non pas seulement par la procréation d’en-
fants et la transmission de la vie (cf. Ep 5, 25; 1 S 1, 8). Cet amour et
cette unité des époux comme but principal du mariage est atteint
guand ils demeurent dans la grace du Saint-Esprit.

3. L’Eglise qui a béni le mariage dés les temps anciens, «afin qu’il se
fasse selon le Seigneur et non selon la passion» (Ignace d’Antioche,
Polyc. 5, 3 — PG 5, 724), ne donne pas simplement sa bénédiction a
I'union naturelle de 'homme et de la femme, mais elle place le nou-
veau couple dans la communauté eucharistique, insérant ainsi le ma-

164



riage dans le mystére de I'Eglise. Le consentement des époux est indis-
pensable pour le mariage, qui, en tant que sacrement, est paracheve
par la bénédiction par un ministre légitime.

4. La sainteté du mariage et le caractere spirituel de I'union et com-
munauté¢ des personnes — union et communauté bénies dans le ma-
riage — selon I’exemple de I'union du Christ et de I’Eglise sont le fon-
dement de la conviction de I'Eglise que le mariage est une union a vie
et indissoluble. Le Seigneur a proclamé la sainteté et I'indissolubilite
du mariage (Mt 19, 6), mais il a concédé sa dissolution pour cause
d’adultére (Mt 5, 32; 19, 9). L’apotre Paul enseigne qu’un second ma-
riage est permis apres le déces de I'un des époux, quoiqu’il prefere que
les veufs et veuves ne se remarient point (1 Co 7, 39).

C’est pourquoi il ne peut y avoir dissolution du mariage au sens
strict que pour adultére ou a la suite du déces de 'un des €époux; par
indulgence et amour envers les humains, I’Eglise admet encore
d’autres raisons analogues. Face a des mariages qui ont échoué a
cause de la détresse ou de la faute humaines, I’Eglise est guidée dans
sa pratique pastorale par le commandement de Dieu et sa volonté de
pardon.

5. Dans sa pratique pastorale, I’Eglise souligne que la responsabilite
a I’égard de la grace donnée dans le mariage et de la vocation des
époux a glorifier Dieu ensemble méme dans leur corps (1 Co 6, 12-20;
cf. He 13, 4) revient & part égale a ’homme et a la femme (cf. | Co 7,
3s; Ep S, 21-33; 1 P 3, 1-7).

6. Le mariage n’est pas incompatible avec 'ordination. L’Eglise an-
cienne laissait les ordinands choisir librement entre le mariage ou le
célibat; elle n’interdit que le remariage des veufs aprés I’ordination.
En ce qui concerne le mariage aprés l'ordination, la tradition de
I’Eglise ancienne considérait la «promesse de célibat» lors de I'ordi-
nation comme un empéchement au mariage. Le mariage et le célibat
ne sont pas opposés 'un a l'autre, ils ne s’abolissent pas réciproque-
ment; ils constituent des voies paralleles conduisant a la perfection
chrétienne.

Le texte ci-dessus sur « Le mariage» reproduit, selon la Commission
théologique mixte orthodoxe — vieille-catholique, ['enseignement des
Eglises orthodoxe et vielle-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

165



	Doctrine des sacrements

