
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis

Artikel: Traduction française des textes communs

Autor: [s.n.]

Kapitel: 5: Doctrine des sacrements

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V. Doctrine des sacrements

V/l Les sacrements ou mystères de l'Eglise

1. Le mot «mysterion» désigne dans le Nouveau Testament l'événement

insaisissable de l'œuvre rédemptrice de Dieu en Christ. L'Eglise,
dans laquelle le Christ demeure à jamais, est une continuation du mystère

du Christ, de l'union admirable de la nature divine et humaine.
Dans l'Eglise, la grâce incréée, invisible et salvatrice du Dieu trinitaire
se manifeste en union avec des moyens sensibles, des institutions
historiques et des actions concrètes, donc par des signes naturels et réels.
Cette grâce est accordée par le Saint-Esprit, qui a été envoyé à l'Eglise
et qui dispense tout en elle.

2. Conduisant l'Eglise à la vérité toute entière (cf. Jn 16, 13), l'Esprit
Saint lui est garant de la grâce divine nécessaire au salut des hommes.
Cette grâce revêt des formes très diverses, elle est accordée abondamment.

3. Pour assurer la dispensation de la grâce, le Christ a institué
pendant son ministère terrestre, qui culmine dans sa croix et sa résurrection,

les moyens qui servent au salut: les saints sacrements ou
mystères. Ces sacrements, le Christ les a confiés à l'Eglise. Pour tout ce

qui est fondamental et essentiel dans leur accomplissement cultuel -
prières et signes visibles qui les accompagnent -, les sacrements ont

reçu leur forme des apôtres. L'institution et l'ordonnance des
sacrements remontent ainsi au Nouveau Testament: pour les uns, ils découlent

expressément et directement de paroles ou d'actes de Jésus-

Christ; pour les autres, ils se réfèrent à des témoignages plus indirects
du Christ, ainsi qu'à la conviction de ses disciples et apôtres que tout
ce qu'ils prescrivent pour la vie de l'Eglise, ils l'établissent et l'ordonnent

en accord avec la volonté et les instructions du Seigneur. Ainsi,
quant aux aspects fondamentaux et essentiels du salut, les sacrements
ne présentent par eux-mêmes rien de nouveau ou d'arbitraire.

4. Les sacrements confiés à l'Eglise sont: le baptême, la confirmation,

l'Eucharistie, la pénitence, l'onction des malades, l'ordination et

le mariage. Quoique cette enumeration des sacrements n'apparaisse
pas systématiquement dans le Nouveau Testament et la tradition pa-
tristique, elle reflète la conviction continue et la pratique de l'Eglise.

5. Comme actions spécifiquement sanctifiantes, les sacrements
conduisent à la recréation et à l'épanouissement de la vie en Christ, en

incorporant, grâce au Saint-Esprit, ceux qui les reçoivent à l'Eglise qui

152



est le corps du Christ. Par les sacrements de l'Eglise, chacun trouve
son épanouissement pour la vie en Christ dans toutes les manifestations

de son existence personnelle et sociale. Toute cette nouvelle
existence, obtenue par les sacrements, cet épanouissement des

croyants dans la vie en Christ, est un chemin fiable conduisant au

Royaume des cieux et à la vie éternelle.
6. Les sacrements ne sont pas de simples symboles de la grâce, mais

ils la portent et la transmettent d'une manière fiable. Les éléments
sensibles des sacrements sont consacrés par la prière et les saintes actions
de l'Eglise, ils sont liés dans chacun des sacrements d'une manière
différente à la dispensation de la grâce.

7. L'utilisation dans les sacrements d'éléments perceptibles par les

sens est nécessaire, vu la constitution psychosomatique de l'homme.
«Car si tu n'avais point de corps, il t'aurait donné la grâce nue et

incorporelle; mais comme l'âme est jointe à un corps, il te donne ce qui
est spirituel en ce qui est perceptible par les sens» (Jean Chrysostome,
hom. 82, 4 (83, 4) in Mt. - PG 58, 743).

8. Les moyens sensibles n'agissent pas d'eux-mêmes, mais en vertu
de la présence du Saint-Esprit: «S'il y a dans l'eau une grâce, elle ne
vient pas de la nature de l'eau, mais de la présence de l'Esprit» (Basile
le Grand, Spir. 15/35 - PG 32, 132).

9. C'est l'opinion générale de l'Eglise que les sacrements opèrent le

salut par eux-mêmes. Leur grâce provient de celui qui les a institués et

qui est le vrai célébrant, Jésus-Christ, qui demeure à jamais dans

l'Eglise et par elle poursuit son œuvre; la grâce est accordée par le

Saint-Esprit qui agit dans la célébration des sacrements. Cependant,
afin que les sacrements produisent leur effet salutaire, les hommes
doivent exprimer qu'ils sont intérieurement prêts à les recevoir.

10. Pour la célébration des sacrements, les officiants de l'Eglise sont
nécessaires. Ces officiants sont les évêques et les prêtres qui assument
cette tâche par le sacrement de l'ordination. L'effet salutaire des sacrements

n'est pas empêché par l'imperfection ou une quelconque
indignité du célébrant.

11. Celui qui accomplit les sacrements comme toute l'œuvre de

rédemption, c'est le Dieu trinitaire: «Le Père, le Fils et le Saint-Esprit
font tout, le prêtre prête sa langue et met sa main à disposition» (Jean

Chrysostome, hom. 87, 4 (86, 4) in Jo.- PG 59, 472; cf. aussi le même,
hom.2, 4 in 2 Tm.- PG 62, 612, et Augustin, tract. 6, 7 in Jo.- PL 35,

1428).

153



Le texte ci-dessus sur «Les sacrements ou mystères de l'Eglise» reproduit,

selon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique,

l'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort, le 3 octobre 1985

Signatures

V/2 Le baptême

1.1. Le baptême est le sacrement de l'Eglise institué par Dieu, par
lequel celui qui est baptisé au nom de la Sainte et Vivifiante Trinité
devient membre de l'Eglise du Christ; par le baptême, il a part au mystère

de l'œuvre de la rédemption divine en Christ, et, libéré du péché,
il renaît pour devenir une nouvelle créature en Christ.

1.2. La nécessité du baptême, déjà préfigurée dans l'Ancien Testament,

fut proclamée par Jésus-Christ par son baptême dans le Jourdain

et par l'ordre qu'il donna à ses apôtres de faire de tous les peuples

des disciples «en les baptisant au nom du Père et du Fils et du

Saint-Esprit» (Mt 28, 18-20). Sans cette renaissance dans l'eau et l'Esprit,

l'homme ne peut entrer dans le Royaume de Dieu (Jn 3, 5).
1.3. Le croyant qui, conformément à la tradition de l'Eglise

ancienne et indivise, est immergé trois fois dans l'eau consacrée et en

ressort, est enseveli avec le Christ et ressuscite avec lui (cf. Col 2, 12;

Rm 6, 3-5).
1.4. Les éléments sensibles du sacrement de baptême, par lesquels il

est administré et par lesquels la grâce divine toute-puissante agit dans
la personne du baptisé, ne peuvent être considérés comme de simples
symboles ou des éléments extérieurs, matériels et variables de la pratique

du baptême, transmise dans l'Eglise depuis les apôtres. Ils sont
liés à l'événement par lequel le baptisé est lavé du péché originel et de

ses péchés personnels et renouvelé en Christ. C'est dans ce sens qu'il
faut comprendre l'attachement de l'Eglise à la pratique des apôtres
(triple immersion dans l'eau consacrée). La pratique de l'Eglise indivise

est le baptême par triple immersion. Le baptême par triple aspersion

est également connu dans l'Eglise comme baptême d'urgence.
2.1. Par l'action de la grâce divine, le baptisé renaît, il est uni au

Christ en un seul corps et jouit de la qualité d'enfant de Dieu. Uni au

corps un, il est aussi uni aux croyants de tous les temps et de tous les

lieux et il vit cette communion dans l'Eglise; il est citoyen du Royaume
de Dieu et réalise son salut dans les combats spirituels, dans l'espé-

154



rance de la participation à la vie du monde à venir. Ces effets du
baptême sont un don du Dieu trinitaire et se fondent sur le mystère de

l'œuvre de rédemption divine en Christ; ils supposent cependant,

pour être féconds, en chaque baptisé l'acceptation personelle du don
divin dans la foi, la conversion et les œuvres d'amour.

2.2. Le baptême des adultes comme celui des enfants rend actif pour
le baptisé le même don de la grâce divine. La seule différence
concerne le temps auquel le baptisé peut jouir de la grâce divine
conférée par le baptême et porter des fruits spirituels. Le fait qu'une
telle fécondité spirituelle n'est possible, aussi bien pour les adultes

que pour les enfants, qu'en pleine unité avec la communauté
chrétienne dans l'Eglise une, sainte, catholique et apostolique, rend manifeste

la nécessité pour les baptisés, qu'ils soient adultes ou enfants,
d'être conduits par la communauté ecclésiale - dans le cas des

enfants, particulièrement par leurs parrains, qui confessent la foi de

l'Eglise au nom des baptisés.
2.3. La participation au mystère de la vie, de la mort et de la

résurrection du Christ, acquise sur la base du baptême, a pour conséquence
naturelle et immédiate la possibilité et la nécessité, pour le baptisé,
d'avoir part au don du Saint-Esprit répandu à la Pentecôte et de

s'approcher du sacrement de la sainte Eucharistie.
2.4. Le baptême est administré par l'évêque ou le prêtre, en cas

d'urgence seulement par un diacre ou aussi un laïc.

Le texte ci-dessus sur «Le baptême» reproduit, selon la Commission

théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseignement de

l'Eglise orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort, le 3 octobre 1985

Signatures

V/3 La confirmation

1. Lors du baptême, l'homme renaît par la force du Saint-Esprit pour
la vie en Christ. Il reçoit ainsi une nouvelle existence spirituelle. Son

progrès spirituel et la croissance de ce qu'il a acquis par le baptême
exigent également la présence et l'action du Saint-Esprit. La confirmation

confère aux baptisés les dons du Saint-Esprit, leur permet d'avoir
part personnellement à l'événement de la Pentecôte et est en même

temps garant de ce don, comme le dit la liturgie orthodoxe: «Sceau du
don du Saint-Esprit. Amen».

155



2. Selon la foi unanime de l'Eglise ancienne et indivise, lors de
l'administration de la confirmation, l'Eglise continue la pratique des apôtres,

qui imposaient les mains aux baptisés, afin que le Saint-Esprit
descende sur eux (cf. Ac 8, 14-17; 19, 1-7). Pour que la vie nouvelle de

l'homme en Christ croisse, la confirmation suivait immédiatement le

baptême, selon le témoignage des Pères de l'Eglise orientaux aussi

bien qu'occidentaux: «Ceux qui sont baptisés dans l'Eglise sont
présentés aux chefs de l'Eglise, et par notre prière et l'imposition des

mains, ils reçoivent le Saint-Esprit et sont rendus parfaits par le sceau
du Seigneur» (Cyprien de Carthage, ep. 73,9 - PL 3,1115/1160). «Après
cela vient le sceau spirituel car après la fontaine, il reste encore à

rendre parfait, quand à l'invocation de l'évêque l'Esprit-Saint est

répandu» (Ambroise de Milan, sacram. 3, 2, 8 - PL 16, 434/453).
«Quand il (le Christ) se fut baigné dans le fleuve du Jourdain et qu'il
eut communiqué aux eaux le contact de sa divinité, il remonta de

celles-ci, et la venue substantielle de l'Esprit-Saint sur lui se produisit,
le semblable se reposant sur le semblable. Et pour vous semblable-

ment, une fois remontés de la piscine des saintes eaux, ce fut la chris-

mation, l'image exacte de celle dont fut chrismé le Christ» (Cyrille de

Jérusalem, catech. 21,1 - PG 33, 1088s). «Après le baptême, les
illuminés doivent être oints du chrême céleste et devenir participants du

Royaume du Christ» (Synode de Laodicée, canon 48 - Mansi 2, 571).
3. Seuls les évêques, en tant que successeurs des apôtres, avaient le

droit d'imposer les mains aux baptisés. Etant donné que le nombre
des croyants s'est accru et que les évêques ne suffisaient plus à cette

tâche, l'usage de la chrismation des baptisés par les prêtres également
se répandit très tôt en Orient, en Occident aussi, mais pendant un
certain temps seulement. La consécration du saint-chrème compte cependant

parmi les pouvoirs exclusifs de l'évêque (cf. Synode de Carthage
419, canon 6 - Mansi 4, 424). En règle générale, la confirmation resta
réservée aux évêques dans la plus grande partie de l'Occident. La
règle, répétée par les synodes, de confirmer les baptisés aussi rapidement

que possible après le baptême, montre que le baptême et la

confirmation vont nécessairement ensemble. La conception et la pratique

de l'Eglise ancienne et indivise exigent que les trois sacrements

d'initiation, le baptême, la confirmation et l'Eucharistie, soient célébrés

en relation les uns avec les autres; même si chacun est complet en

lui-même et se distingue des deux autres, ils sont indissociables théo-

logiquement et constituent un tout.

156



Le texte ci-dessus sur «La confirmation» reproduit, selon la Commission

théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseignement des

Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort. le 3 octobre 1985

Signatures

V/4 La sainte Eucharistie

1. Le sacrement de l'Eucharistie est le centre de toute la vie de l'Eglise.
Dans ce sacrement, le Christ est vraiment et réellement présent: il s'offre

lui-même comme sacrifice non sanglant, il se donne aux croyants
pour une actualisation réelle et continue du sacrifice offert une fois

pour toutes d'une manière sanglante sur la croix. Ainsi, l'Eucharistie
est à la fois sacrement et sacrifice réel. En ce sacrement, les croyants
reçoivent le corps et le sang du Christ, ils sont unis à lui et par lui les

uns aux autres et ils ont part à la force de son œuvre de rédemption,
qui culmine dans son sacrifice sur la croix et sa résurrection.

2. Le Seigneur a institué lui-même la sainte Eucharistie. Avant la

Pâque, le Seigneur prit du pain lors du repas, prononça la bénédiction,

le rompit et le donna à ses disciples en disant: «Ceci est mon
corps.» Puis il prit le calice, rendit grâces, le leur donna et dit:
«Buvez-en tous, car ceci est mon sang, le sang de la nouvelle alliance, qui
va être répandu pour une multitude en rémission des péchés. Faites
ceci en mémoire de moi» (cf. Mt 26, 26-29; Me 14, 22-25; Le 22,

14-23; 1 Co 11, 23-25).
3. Sous les espèces du pain et du vin, consacrées et transformées

dans l'Eucharistie, le Seigneur lui-même est vraiment et réellement
présent de manière surnaturelle, et il se donne aux croyants. Après la

consécration, le pain et le vin sont corps et sang du Christ, et non de

simples symboles de son corps et de son sang. «Le pain et le vin ne
sont pas des images du corps et du sang du Seigneur - loin de nous
cette pensée -, mais le corps même du Seigneur, déifié; car le Seigneur
lui-même a dit: <ceci est> - non l'image de mon corps, mais - (mon
corps>; et non l'image de mon sang, mais- (mon sang>» (Jean Damas-
cène, f. 0.86 - PG 94, 1148 s). D'après la proclamation du 7e Synode
œcuménique, «ni le Seigneur, ni les apôtres, ni les Pères n'ont appelé
image le sacrifice non sanglant offert par le prêtre, mais corps et sang
mêmes du Christ... Avant la consécration, on les appelait des images,
après la consécration, ils sont appelés au sens propre corps et sang du

Christ, ils le sont et nous le croyons» (Mansi 13, 265).

157



4. L'Eucharistie représente toute l'œuvre de l'économie divine en

Christ, qui culmine dans son sacrifice sur la croix et sa résurrection.
Le sacrifice eucharistique est en rapport direct avec le sacrifice sur la

croix. Certes, le sacrifice de Golgotha n'est pas répété. Il a été accompli

une fois pour toutes (He 7, 27). Mais l'Eucharistie est beaucoup
plus qu'une image symbolique ou commémorative de ce sacrifice.
C'est le même sacrifice, célébré d'une manière sacramentelle.
L'Eucharistie est célébrée en mémoire du Seigneur («Faites ceci en

mémoire de moi»), elle n'est pas un simple souvenir, mais une
commémoration véritable et réelle, une réactualisation véritable et réelle.
Devant nous se trouvent le corps et le sang mêmes de notre Seigneur.
«Ce sacrifice-là, qui fut alors offert et qui ne peut s'épuiser jamais,
nous le présentons maintenant aussi. Nous le faisons en mémoire du

sacrifice accompli autrefois. Car il a dit: (Faites ceci en mémoire de

moi>. Nous n'offrons pas un sacrifice chaque fois différent, comme le

faisait alors le grand-prêtre (juifX mais toujours le même; ou plutôt:
nous réalisons une commémoration de ce sacrifice» (Jean Chrysostome,

nom. 17, 3 in Heb. - PG 63, 131). «Et parce que nous faisons
mention de sa passion dans tous nos sacrifices - la passion du

Seigneur est en effet le sacrifice que nous offrons -, nous ne devons rien
faire d'autre que ce qu'il a fait» (Cyprien de Carthage, ep.63, 17 - PL
4, 387/398 s).

5. Le Seigneur lui-même est le prêtre accomplissant toute Eucharistie.

«Tu es celui qui offres et qui est offert, celui qui accepte et celui
qui est distribué, Christ, notre Dieu» (Prière accompagnant l'Hymne
des chérubins). «Il est le prêtre, c'est lui-même qui offre, et il est lui-
même l'oblation» (Augustin, civ. 10, 20 - PL 41, 298; cf. Ambroise de

Milan, enarr. 25 in Ps.38 - PL 14, 1051 s/1102; le même, patr.9/38-
PL 14, 686/720). Toute l'assemblée eucharistique, le clergé et les

fidèles, a part d'une manière organique à l'accomplissement de la
célébration eucharistique; l'évêque et le prêtre sont les officiants du sacrement.

La pratique de l'Eglise et les canons interdisent aux diacres
«d'offrir» (cf. 1er Synode œcuménique, canon 18 - Mansi 2, 676).

6. Selon la tradition et la pratique apostolique, on utilise dans la
sainte Eucharistie du pain levé. L'emploi en Occident du pain non
levé est une tradition plus tardive. En outre, on utilise du vin - «fruit
de la vigne» (Me 14, 25) -, qui dès les temps anciens était mélangé à

de l'eau (cf. Irénée de Lyon, haer. 5, 2, 3 - PG 7, 1125; Cyprien de

Carthage, ep.63 - PL 4, 372-389/383-401).
7. La consécration du pain et du vin dans l'Eucharistie s'opère par

158



toute la prière eucharistique. Les paroles du Seigneur: «Prenez, mangez

buvez-en tous» dans la prière eucharistique, qui a un caractère

consacrant dans sa totalité, ne produisent pas à elles seules la
transformation du pain et du vin eucharistique en corps et sang du Christ.
La transformation est opérée par le Saint-Esprit, dont l'épiclèse
implore la descente.

8. Après une préparation appropriée, tous les croyants ont part à

l'Eucharistie; car qui n'a point part à la table du Seigneur, n'a point
part non plus à la vie en Christ: «Si vous ne mangez la chair du Fils de

l'Homme et ne buvez son sang, vous n'aurez pas la vie en vous» (Jn 6,

53). Selon la pratique de l'Eglise, établie depuis les temps les plus
anciens, les nourrissons et à bien plus forte raison les enfants ne sont pas
tenus à l'écart de la sainte Eucharistie. Seuls, les non-baptisés, les

hérétiques et ceux qui sont séparés de l'Eglise, ainsi que ceux à qui cela

est interdit pour une quelconque raison ecclésiale, sont exclus de la

participation au sacrement (cf. Jean Damascène, f. 0.86 - PG 94,

1153). Les croyants communient sous les deux espèces, comme cela
s'est fait lors de la sainte Cène du Seigneur.

9. Dans l'Eucharistie, les croyants, par la communion au corps et au

sang du Seigneur, sont unis à lui et entre eux et constituent ensemble

un seul corps. «Puisqu'il y a un seul pain, nous sommes tous un seul

corps; car tous nous participons à ce pain unique» (1 Co 10, 17).

«Parce que nous avons part à un seul pain, nous devenons tous un
seul corps du Christ et un seul sang, membres les uns des autres, puisque

nous formons un seul corps avec le Christ» (Jean Damascène,
f. 0.86 - PG 94, 1153). Par l'union au Christ, le croyant est rempli de

grâce et de tous les dons spirituels et bénédictions que confère l'union
au Christ. Il fait des progrès dans sa vie spirituelle, se perfectionne et

a l'espérance de la résurrection pour la vie éternelle et la pleine
participation au glorieux et bienheureux Royaume du Christ.

Le texte ci-dessus sur «La sainte Eucharistie» reproduit, selon la
Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseignement

des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Amersfoort. le 3 octobre 1985

Signatures

159



V/5 La pénitence

1. Par le sacrement de pénitence, les péchés commis après le baptême
sont remis aux croyants qui se repentent sincèrement et les confessent
en présence d'un prêtre. «La multiple miséricorde de Dieu vient de

telle manière au secours de l'homme déchu que son espérance de vie

éternelle est rétablie non seulement par la grâce du baptême, mais
encore par la médecine de la pénitence» (Léon I de Rome, ep. 108 - PL
54, 1011).

2. Le Seigneur promit aux apôtres le pouvoir de remettre les péchés

(Mt 16, 19; 18, 18) et le leur accorda après sa résurrection: «Ceux à

qui vous remettrez les péchés, il leur seront remis; ceux à qui vous les

retiendrez, ils leur seront retenus» (Jn 20, 23). Ce pouvoir fut transmis

par les apôtres à leurs successeurs. Sur la base de ce pouvoir se

développa le sacrement de pénitence en tant qu'institution fondée par
Dieu et permanente dans la vie de l'Eglise, comme l'attestent les écrits
des Pères et la tradition liturgique et canonique de l'Eglise.

3. Le sacrement est administré par l'évêque et les prêtres que
celui-ci en charge.

4. En vue de la rémission des péchés, un sincère repentir de cœur et
la confession des fautes en présence du prêtre sont indispensables. A
l'origine, la confession était publique; l'usage s'imposa plus tard de la

confession en présence du prêtre seul.
5. Dieu accorde la rémission des péchés aux pénitents par l'intermédiaire

du prêtre: «Ce que les prêtres font ici-bas, Dieu le sanctionne

là-haut, et ainsi le maître confirme la sentence de ses serviteurs» (Jean

Chrysostome, sac. 3, 5 - PG 48, 643). «Ce qui est délié sur terre par ces

clés (de l'Eglise) sera aussi remis au ciel, selon la promesse divine»
(Augustin, sermo 351, 5/12 - PL 39, 1549).

6. Le prêtre qui administre le sacrement de pénitence peut, selon

son jugement pastoral, imposer un exercise de pénitence; cela vaut
non seulement pour ceux à qui l'absolution est refusée, mais aussi

pour ceux qui l'ont déjà reçue. La pénitence imposée, telle qu'elle est

attestée par l'Ecriture et la tradition (cf. 2 Co 2, 6-8; Constitutions
apostoliques 2, 16.18.41 - PG 1, 625ss. 629ss. 696ss) vise à un
amendement spirituel du pécheur et à le garder de commettre à nouveau le

même péché. La pénitence n'a donc pas le caractère d'une punition,
mais d'une médecine (cf. Basile le Grand, Canon 56 - PG 32, 797).

7. Le sacrement de pénitence a été institué pour tous les baptisés
qui, après leur baptême, ont commis des péchés légers ou graves et se

160



repentent de leurs fautes. Il n'y a pas de péché ou de faute qui ne puissent

être remis par le sacrement de pénitence, s'il y a repentir. «Car le

Seigneur n'a fait exception pour aucun crime, lui qui a pardonné tous
les péchés» (Ambroise de Milan, paen. 1, 2/5 - PL 16, 467/487).

Le texte ci-dessus sur «La pénitence» reproduit, selon la Commission

théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseignement des

Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

V/6 L'onction des malades

1. Au cours de son œuvre rédemptrice sur terre, le Seigneur a guéri des

malades souffrant de maux physiques ou psychiques. Il a chargé ses

disciples de faire de même (cf. Me 6, 7.13; Mt4, 23; 9, 35). Suivant
l'exemple du Seigneur et celui des apôtres, l'Eglise administre le

sacrement d'onction des malades, au cours duquel les malades sont
oints d'huile pour la guérison de leur corps et de leur âme, cette onction

étant accompagnée de prières: «Nous t'invoquons, toi qui as tout
pouvoir et toute puissance afin que tu envoyés la force de guérison
de ton Fils unique du ciel sur cette huile qu'elle serve à écarter de

ceux qui en seront oints toute maladie et faiblesse..., toute sorte de fièvre

et de souffrance; qu'elle leur apporte une grâce bienfaisante, le

pardon de leurs péchés, qu'elle soit une médecine de vie et de salut

pour la guérison et l'intégrité de l'âme, du corps et de l'esprit et contribue

à les fortifier pleinement» (Sérapion de Thmuis, euch. 29 (17), 1;

cf. Innocent I de Rome, ep.25, 8/11 - PL 20, 560).
2. Voici le témoignage de l'apôtre Jacques: «Quelqu'un parmi vous

est-il malade? Qu'il appelle les presbytres de l'Eglise et qu'ils prient
sur lui après l'avoir oint d'huile au nom du Seigneur. La prière de la
foi sauvera le patient et le Seigneur le relèvera. S'il a commis des

péchés, ils lui seront remis» (Je 5, 14-16).
3. Pour l'administration du sacrement, l'onction du malade avec

une huile bénie à cette fin et la prière sont indispensables. Le sacrement

est administré par ceux qui dirigent l'Eglise, c'est-à-dire l'évêque
et les prêtres. Si possible, il devrait y avoir, comme le dit St Jacques,
plusieurs personnes administrant le sacrement; mais s'il ne peut y en
avoir plusieurs, un seul officiant suffit.

161



4. Les fruits de ce sacrement sont la guérison des maladies et la
rémission des péchés. A cause de ce double effet de guérison, le sacrement

est aussi donné, dans l'Eglise orthodoxe, aux personnes en

bonne santé qui se préparent à la sainte communion; mais il ne
remplace pas le sacrement de pénitence.

5. Tous les baptisés peuvent recevoir l'onction des malades, et non
seulement ceux qui sont atteints d'une maladie mortelle.

Le texte ci-dessus sur «L'onction des malades» reproduit, selon la
Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseignement

des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

V/7 L'ordination

1. Le ministère sacerdotal (ordo), une institution fondamentale dans la

vie de l'Eglise, a son origine et sa base permanente dans la mission des

apôtres par le Seigneur ressuscité, qui leur a donné le Saint-Esprit
pour leur permettre d'accomplir cette mission. Ce ministère doit être

compris en relation avec la succession apostolique (cf. le texte III/7
de la Commission) par laquelle l'œuvre de rédemption du Christ
continue à agir dans l'Eglise. Le Nouveau Testament atteste que les

apôtres ont transmis à d'autres hommes par la prière et l'imposition
des mains le pouvoir qui leur avait été confié et que c'est par cette

prière et cette imposition des mains que la grâce particulière, nécessaire

pour ce ministère, leur a été accordée par Dieu (1 Tm 4, 14;

2Tm 1, 6-14; 2, 2; Ac 14, 23; 20, 28-32).
2. Dans le pouvoir que les évêques ont reçu des apôtres par

l'ordination n'est pas incluse la qualité spécifique d'apôtre, à savoir le
ministère apostolique en soi en tant que ministère concernant toute
l'Eglise que les apôtres assument en tant que pasteurs généraux de

l'Eglise. Ce ministère apostolique, aucun évêque, sur la base de la
succession, ne l'a reçu pour lui-même, mais tous les évêques ont part à

l'apostolicité dans et par l'Eglise.
3. Le ministère comme fonction spirituelle particulière apparaît déjà

dans les temps anciens, malgré un certain manque de précision dans

l'emploi des termes, dans la personne de l'évêque, du prêtre (presby-
tre) et du diacre. L'évêque, en tant que docteur, liturge et pasteur de

162



l'Eglise locale qu'il dirige, est gardien et défenseur de son unité et de

la vérité de son enseignement. Comme il a la plénitude du ministère
sacerdotal, il administre tous les sacrements, accomplit les autres
actions liturgiques et exerce l'œuvre pastorale dans sa plénitude. Les

prêtres (presbytres) secondent l'évêque, administrant - à quelques
exceptions près - les sacrements et accomplissant les autres actions
liturgiques, et ils collaborent à l'annonce de l'Evangile et à l'instruction
spirituelle des croyants. Les diacres aident l'évêque et les prêtres dans

l'administration des sacrements, dans le service social et tout le travail
de l'Eglise.

4. L'Eglise indivise, mise à part la question des femmes-diacres qui
n'a pas encore été entièrement tirée au clair, n'a jamais admis
l'ordination des femmes.

5. C'est au cours de l'assemblée eucharistique de l'Eglise que l'évêque

ordonne par la prière et l'imposition des mains le candidat qui a

été jugé digne d'accéder au ministère; avec le clergé et l'assemblée des

fidèles, il implore la descente du Saint-Esprit, qui guérit les malades et

complète ce qui manque, sur l'ordinand. La pratique attestée par
Hippolyte dans la «Tradition apostolique» (ch.7s) et connue seulement

en Occident, d'après laquelle les prêtres (presbytres) présents touchent
la tête du prêtre lors de l'imposition des mains par l'évêque, affirme
leur unité avec l'évêque et leur accord à l'accession de l'ordinand à

leur collège, sans mettre en question le pouvoir d'ordonner réservé
exclusivement à l'évêque. Dans la prière de toute l'assemblée et la
confirmation ainsi exprimée apparaissent la collaboration et participation

de tout le peuple.
6. La grâce divine donnée par l'ordination confère le pouvoir pour

un ministère particulier dans l'annonce de l'Evangile, dans la vie
liturgique et sacramentelle de l'Eglise et dans le rassemblement et l'édification

des fidèles. Ce ministère est différant, quant à sa forme et sa

mission, selon qu'il s'agit de l'évêque, du prêtre (presbytre) ou du diacre.

Le ministère donné par la grâce de l'ordination a une triple tâche,

parce que le triple ministère du Seigneur, le ministère royal, le ministère

sacerdotal et le ministère prophétique, se poursuivent ainsi dans

l'Eglise.
7. L'efficacité des sacrements administrés par un ministre ne

dépend pas de la sainteté ou indignité personnelle de celui-ci, car «c'est
Dieu qui nous sanctifie dans le mystère» (Jean Chrysostome, hom. 8, 1

in 1 Cor.- PG 61,69).

163



Le texte ci-dessus sur «L'ordination» reproduit, selon la Commission

théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseignement des

Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

V/8 Le mariage

1. Le mariage est une institution donnée par Dieu. Il fut institué lors
de la création comme une communauté d'amour et d'assistance
mutuelle entre l'homme et la femme (Gn 2, 18), puis il fut confirmé par le

Seigneur (Mt 19, 4-6) et béni par lui par sa présence aux noces de

Cana(Jn2, 1-11).
Dieu a créé l'homme mâle et femelle (Gn 1, 27), il a placé la vie

commune de l'homme et de la femme sous sa bénédiction et protection

particulières. Dans l'Ancienne Alliance déjà, l'union conjugale
fournissait une image caractérisant l'alliance de Dieu avec son peuple.
Dans la Nouvelle Alliance, le mariage, par lequel un homme et une
femme s'unissent dans un amour réciproque et dans la foi, est un
grand mystère et représente les rapports d'amour et d'unité entre le

Christ et l'Eglise, fondée par lui (cf. Ep 5, 32).
2. Dieu a lié au mariage la procréation d'enfants quand il bénit le

premier couple humain: «Soyez féconds, multipliez, emplissez la

terre» (Gn 1, 28). En mettant au monde des enfants et en les élevant
«selon la discipline et les conseils qui viennent du Seigneur» (Ep 6, 4),
l'homme devient collaborateur de Dieu, il poursuit ainsi l'œuvre du

créateur. Par les enfants, l'homme connaît les dons de la paternité et

de la maternité; avec son conjoint et ses enfants, il forme une famille,
qui est une sorte de petite église, l'église domestique.

Le mariage est le mystère de l'amour par excellence (cf. Jean

Chrysostome, laud. Max. 3 - PG 51, 230). Il remplit son but par la communion

d'amour des époux et non pas seulement par la procréation d'enfants

et la transmission de la vie (cf. Ep 5, 25; 1 S 1, 8). Cet amour et

cette unité des époux comme but principal du mariage est atteint
quand ils demeurent dans la grâce du Saint-Esprit.

3. L'Eglise qui a béni le mariage dès les temps anciens, «afin qu'il se

fasse selon le Seigneur et non selon la passion» (Ignace d'Antioche,
Polyc. 5, 3 - PG 5, 724), ne donne pas simplement sa bénédiction à

l'union naturelle de l'homme et de la femme, mais elle place le nouveau

couple dans la communauté eucharistique, insérant ainsi le ma-

164



riage dans le mystère de l'Eglise. Le consentement des époux est

indispensable pour le mariage, qui, en tant que sacrement, est parachevé

par la bénédiction par un ministre légitime.
4. La sainteté du mariage et le caractère spirituel de l'union et

communauté des personnes - union et communauté bénies dans le

mariage - selon l'exemple de l'union du Christ et de l'Eglise sont le

fondement de la conviction de l'Eglise que le mariage est une union à vie

et indissoluble. Le Seigneur a proclamé la sainteté et l'indissolubilité
du mariage (Mt 19, 6), mais il a concédé sa dissolution pour cause
d'adultère (Mt 5, 32; 19, 9). L'apôtre Paul enseigne qu'un second
mariage est permis après le décès de l'un des époux, quoiqu'il préfère que
les veufs et veuves ne se remarient point (1 Co 7, 39).

C'est pourquoi il ne peut y avoir dissolution du mariage au sens

strict que pour adultère ou à la suite du décès de l'un des époux; par
indulgence et amour envers les humains, l'Eglise admet encore
d'autres raisons analogues. Face à des mariages qui ont échoué à

cause de la détresse ou de la faute humaines, l'Eglise est guidée dans

sa pratique pastorale par le commandement de Dieu et sa volonté de

pardon.
5. Dans sa pratique pastorale, l'Eglise souligne que la responsabilité

à l'égard de la grâce donnée dans le mariage et de la vocation des

époux à glorifier Dieu ensemble même dans leur corps (1 Co 6, 12-20;
cf. He 13, 4) revient à part égale à l'homme et à la femme (cf. 1 Co 7,
3 s; Ep 5, 21-33; 1 P3, 1-7).

6. Le mariage n'est pas incompatible avec l'ordination. L'Eglise
ancienne laissait les ordinands choisir librement entre le mariage ou le

célibat; elle n'interdit que le remariage des veufs après l'ordination.
En ce qui concerne le mariage après l'ordination, la tradition de

l'Eglise ancienne considérait la «promesse de célibat» lors de
l'ordination comme un empêchement au mariage. Le mariage et le célibat
ne sont pas opposés l'un à l'autre, ils ne s'abolissent pas réciproquement;

ils constituent des voies parallèles conduisant à la perfection
chrétienne.

Le texte ci-dessus sur «Le mariage» reproduit, selon la Commission

théologique mixte orthodoxe - vieille-catholique, l'enseignement des

Eglises orthodoxe et vielle-catholique.

Kavala, le 17 octobre 1987

Signatures

165


	Doctrine des sacrements

