Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis
Artikel: Traduction francaise des textes communs
Autor: [s.n]

Kapitel: 3: Ecclésiologie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II1. Ecclesiologie

I11/1] La nature et les notes de I'Eglise

[.1. De par sa nature, I'Eglise est en relation étroite avec le mystére du
Dieu trinitaire, révélé en Christ et dans le Saint-Esprit (cf. Ep 5, 32).
Elle est «le trésor des indicibles mysteres de Dieu» (Jean Chrysos-
tome, hom. 16, 3 in | Cor. — PG 61, 134).

Ni I’Ecriture ni la tradition ne donne une définition directe et glo-
bale de la notion d’Eglise, mais nous y trouvons de nombreuses
images et appellations dont nous pouvons déeduire ce qu’est la nature
de I'Eglise.

D’apres I'Ecriture, 1'Eglise est «le corps du Christ» (Rm 12, 4s;
1 Co 12, 13.27), «le peuple de Dieu» (1 P 2, 10), «la maison» ou «le
temple de Dieu» (1 Tm 3, 15; Ep 2, 19; 1 Co 3, 165s), «le sacerdoce
royal» (1 P2, 9), I'’épouse du Christ (cf. Mc 2, 20; Mt 25, 1ss; Ap 21,
2), «la vigne» de Dieu (Is 5, 7).

Dans la tradition aussi, il y a des périphrases, mettant en évidence
I'un ou I'autre des aspects de I'Eglise: elle a un ordre épiscopal, un ca-
ractere sacerdotal et charismatique, elle est la communauté des fi-
deles, elle est constituée par tous les vrais croyants de tous les temps,
elle est '’humanité unie en le Dieu-Homme.

2. D’aprées sa nature, I’Eglise n’est donc pas une communauté pure-
ment humaine, elle n’est pas un phénomeéne passager de I'histoire hu-
maine. Elle se fonde sur I’¢ternel dessein de Dieu envers le monde et
’humanité, elle fut préfigurée dans I’Ancienne Alliance en Israel, elle
fut annoncée d’avance par les prophétes comme le futur peuple de
Dieu de la Nouvelle Alliance, dans laquelle Dieu édifierait sur terre
son Royaume définitif et englobant tout (Is 2, 2; Jr 31, 31); dans la
plénitude des temps, elle fut réalisée par I'incarnation du Verbe de
Dieu, par I'annonce de I’Evangile, par le choix des douze apotres,
I'institution de la sainte Céne, la mort sur ia croix et la résurrection
ainsi que par I’effusion du Saint-Esprit a la Pentecéte pour la sanctifi-
cation de I’Eglise et la préparation des apoétres a leur mission.

3. Ainsi, I’Eglise fondée par le Seigneur sur terre est le corps du
Christ dont ie Christ est la téte, elle est un organisme a la fois divin et
humain: une communauté descriptible et perceptible et en méme
temps une relation intérieure et spirituelle de ses membres avec son
divin fondateur et des uns avec les autres. Peuple de Dieu en marche,
I’Eglise vit sur terre dans I'attente du Seigneur jusqu’a I’achévement

128



du Royaume de Dieu. Elle existe et vit aussi bien au ciel, en ceux qui
sont déja parfaits et y triomphent, que sur terre dans les croyants, qui
menent le bon combat (cf. 2 Tm 4, 6). Selon un aspect, elle est invisible
et celeste, selon un autre, elle est terrestre et visible, une communauté
et un organisme avec un ministére pastoral et sacerdotal, issu canoni-
quement des apotres, avec des principes dogmatiques et éthiques
fixes, un culte divin bien établi et ordonné, un corps, dans lequel on
distingue le clergé et les laics.

Dans I’Eglise se déroule la vie nouvelle dans le Saint-Esprit, une vie
conforme au Christ; en elle, la grace et la vie divine du chef est don-
née a tous les membres du corps pour leur sanctification et leur salut.

4. Conformément a cela, I'Eglise fondée par le Seigneur sur terre ne
peut pas étre seulement intérieure, une communauté invisible ou une
Eglise 1déale et indéfinissable dont les Eglises particuliéres seraient
des images imparfaites. Une telle conception de la nature de I’Eglise
est contraire a I’esprit de I’Ecriture et de la tradition, elle détruit le
contenu authentique de la révélation et le caractére historique de
I’Eglise.

I1. La nature de I’Eglise trouve son expression dogmatique dans le
symbole de foi de Nicée-Constantionple, tel qu’il a été confirmé par le
4¢ Concile ecuménique de Chalcédoine. Dans ce symbole, la
croyance dans le Dieu trinitaire est suivie de la déclaration de foi «en
I’Eglise, une, sainte, catholique et apostolique» (Mansi 7, 112).

1. L’Eglise est «une», car comme le Christ, le chef de I’Eglise est un,
il y a un corps recevant sa vie du Saint-Esprit, dans lequel le Christ en
tant que téte et les croyants en tant que membres sont unis. Dans ce
corps, toutes les Eglises locales sont lices les unes aux autres par
'unité de la foi, du culte divin et de I’ordre. L’unité de la foi et du
culte divin forme le lien qui unit tous les croyants avec le Sauveur et
les uns avec les autres dans I'amour et la paix, elle s’exprime dans la
confession de la méme fois et dans la célébration du méme culte divin,
dans la mesure ou il repose sur le dogme. L’unité de I'ordre se mani-
feste en ce que le gouvernement de I’Eglise repose partout sur les
mémes principes et en ce que les croyants conformément aux regles
canoniques, reconnaissent un ministére et wne autorité: I’épiscopat
basé sur une constitution conciliaire.

Si les membres de 1’Eglise connaissent les vérités de la foi de ma-
nieres diverses, ce n’est pas la une abolition ou altération de 1'unité de
la foi; ce n’est pas le cas non plus quand parfois I’Eglise fait preuve de
patience, face a des gens qui s’¢loignent de I'unité de la foi et de I'or-

129



dre, et pour des raisons de sollicitude ou d’«économie», ne les exclut
pas du corps de I'Eglise.

S’il y a donc dans I’Eglise, le corps du Christ, de nombreux mem-
bres, ils forment néanmoins tous un seul corps et ils sont réunis pour
une inséparable unité. C’est pour cette unité que le Seigneur a prie,
fondant 1"unité des croyants sur 'unité du Pére et du Fils (Jn 17, 21),
en tant qu'image de l'unité du Dieu trinitaire. «Pére, Fils et Saint-Es-
prit ont une seule volonté. Il veut que nous soyons ainsi nous aussi,
quand il dit: ... afin que tous soient un, comme moi €t toi nous sommes
un» (Jean Chrysostome, hom. 78, 3 in Jo. — PG 59, 425).

2. L’Eglise est «sainte», parce que le Christ, son chef, est saint et
qu’il s’est livré pour elle «afin de la sanctifier... car il voulait se la pré-
senter a lui-méme toute resplendissante, sans tache ni ride ni rien de
tel, mais sainte et immaculée» (Ep 5, 25-27). Le Christ a fait de
I’Eglise «la maison de Dieu» (1 Tm 3, 15; He 3, 6), lui donnant part a
sa sainteté et grace et vie divine — lui «qui a sanctifié le peuple par son
propre sang» (He 13, 12). C’est pourquoi 'on appelle aussi les chre-
tiens «saints» (Ac9, 13).

Le fait que des membres de I’Eglise péchent n’abolit pas la saintete
de I’Eglise. Les Péres ont condamné unanimement ceux qui, en rai-
sons de tendances extrémes et ascétiques, €taient d’avis que I'Eglise
est une communauté qui ne se compose que de membres parfaits et
saints.

3. L’Eglise est «catholique», parce que le Christ, son chef, est le
maitre de I'univers. Elle est destinée a s’étendre a la création entiére, a
tous les peuples et tous les temps (Mt 28, 20; Mc 16, 15; Ac 1, 8). C’est
la la signification extérieure, quantitative de sa catholicite.

Dans le sens intérieur et qualitatif du mot, I'Eglise est dite catholi-
que, parce que, quoique s’étendant sur toute la terre, elle est toujours
et partout la méme. Elle est catholique, car elle a «la saine doctrine»
(Tt 2, 1; cf. 1 Tm 6, 20), elle demeure dans la tradition originelle des
apotres et elie continue et maintient la vraie foi, «ce qui a été cru par-
tout, toujours et par tous» (Vincent de Lérins, commonit. 2 — PL 50,
640). L’Eglise est donc catholique, parce qu’elle est ’Eglise ortho-
doxe, authentique et véritable.

D’apres St Cyrille de Jérusalem, I’'Eglise est dite catholique «en rai-
son de son extension a I’ensemble du monde habité, d'une extrémité a
I’autre de la terre. A cause aussi de ce qu’elle enseigne universellement
et sans défaillance tous les dogmes qui doivent venir & la connaissance
des hommes, tant sur les choses visibles que sur les invisibles, sur les

130



celestes que sur les terrestres. Encore, parce qu’elle soumet tout le
genre humain a la piéte, chefs et subordonnés, savants et ignorants.
Aussi parce qu’elle soigne et guérit universellement toutes les sortes
de péchés que commettent I’ame et le corps, et posséde en elle toutes
les formes de ce qu’on appelle vertu, dans les ceuvres et les paroles et
dans toutes les diverses sortes de dons spirituels» (catech. 18, 23 —
PG 33, 1044).

4. L’Eglise est «apostolique», parce que son divin fondateur était le
premier «apotre» (He 3, 1; cf. Ga4, 4), et qu’elle est édifiée «sur la
fondation des apoétres et des prophetes, Jésus-Christ lui-méme étant la
pierre d’angle» (Ep 2, 20).

La mission de Jésus se place dans un contexte plus vaste: le Fils est
envoyé par le Peére dans le monde, lui-méme envoie ses disciples (cf.
Jn 20, 21), en leur disant: «Qui vous écoute m’écoute» (Lc 10, 16).
Aprés leur mort, la mission est poursuivie par I’Eglise, qui maintient et
transmet le dépot de vérité que le Seigneur avait confié aux apotres,
dans la vie spirituelle, 'administration des sacrements et ’enseigne-
ment. L’enseignement apostolique, conserve par I’Eglise, est la face in-
térieure de son apostolicité. L’autre éléement de son apostolicite se
trouve dans la chaine et succession ininterrompue des pasteurs et doc-
teurs de I’Eglise, qui est le signe extérieur et en quelque sorte le garant
de la vérité de I’Eglise. Ces deux ¢éléments de I’apostolicite, I’élément
intérieur et I’¢lément extérieur, se fondent et se conditionnent récipro-
queinent: I’absence de 'un ou de ['autre porte atteinte a la nature de
’apostolicité et a la plénitude de la vérité de I’Eglise.

Les quatre notes dogmatiques de I’Eglise s’interpénétrent dans une
indissoluble unité et renvoient a I'indestructibilité et 'infaillibilité de
I’Eglise, «colonne et support de la vérité» (1 Tm 3, 15).

Le texte ci-dessus sur «La nature et les notes de I'Eglise» reproduit,
selon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholigue,
I'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Chambésy/Geneve, le 29 aouit 1977

Signatures

I11/2 L'unité de I'Eglise et les Eglises locales

I. L’Eglise est le corps un et indivisible du Christ, dans lequel les
croyants, en tant que membres, sont unis au Christ, la téte, et unis en-
tre eux. L’expression supréme et, en méme temps, la source intarissa-

131



ble de cette unité, c’est le sacrement de I’Eucharistie, la communion
au corps et au sang du Seigneur: «Puisqu’il y a un seul pain, nous
sommes tous un seul corps; car tous nous participons a ¢e pain uni-
que» (1 Co 10, 17).

2. L’Eglise une sur terre vit dans les nombreuses Eglises locales,
dont la vie trouve son centre dans la célébration de la sainte Eucharis-
tie faite en liaison avec I’évéque légitime et son collége presbytéral.
«Suivez tous I’évéque, comme Jésus-Christ suit son Pére, et le presby-
térium comme les apodtres... Que cette eucharistie seule soit regardée
comme légitime, qui se fait sous la présidence de I’évéque ou de ce-
lui qu’il en aura chargé» (Ignace d’Antioche, Smyrn. 8, 1 — PG5,
852).

3. Ni I’extension de la foi chrétienne a divers pays et parmi de nom-
breux peuples, ni la constitution d’un grand nombre d’Eglises locales
n’ont aboli I'unité de I’Eglise et elles ne I’aboliront pas a ’avenir, pour
autant que les Eglises locales maintiennent dans sa purete et son inté-
grité et dans un esprit unanime la foi regue du Seigneur par I'intermé-
diaire des apotres. L’unité de la foi est le principe supréme de I’Eglise
catholique: «L’Eglise ... ayant regu des apotres et de leurs disciples la
foi en un seul Dieu, Pére tout-puissant, ... et en un seul Jésus-Christ, le’
Fils de Dieu, ... et en I’Esprit-Saint, ... ayant donc regu cette prédica-
tion, ... ’Eglise, bien que dispersée dans le monde entier, la garde avec
soin, comme n’habitant qu’une seule maison, elle y croit d’'une ma-
niére identique, comme n’ayant qu’une seule dme et qu'un méme
cceur, et elle la préche, ’enseigne et la transmet d’une voix unanime,
comme ne possédant qu'une seule bouche» (Irénée de Lyon, haer. 1,
10, 1.2 - PG 7, 549.552).

4. Chaque Eglise locale en tant que communauté unie autour de
I’évéque et des prétres manifeste, en tant que corps du Christ, la tota-
lit¢ du Christ en un lieu donné. Elle représente la réalité sacramentelle
de ’Eglise entiere au lieu ou elle se trouve. Car la vie de I'Eglise, qui
lui est donnée par Dieu le Pére par la présence du Christ dans le
Saint-Esprit, n’est pas donnée en parties détachées aux Eglises locales
particulieres, mais chacune la possede dans sa totalite. La vie des
Eglises locales est donc, nonobstant leurs diversités dans les meeurs et
les coutumes, dans son essence partout la méme: «Un corps et un Es-
prit, ... un Seigneur, une foi, un baptéme, un seul Dieu et Pere de
tous» (Ep 4, 4-6). Il n’y a donc pas une pluralité, mais ['unique corps
du Christ, indivis et entier en chaque lieu. Cette unité de vie des
Eglises locales refléte 'unité de la Sainte Trinité elle-méme.

132



5. Les Eglises locales reconnaissent chacune dans I'autre la méme
réalité et manifestent I'identité de leur nature avant tout par 'unité de
la foi, puis par I'unité de la vie liturgique et sacramentelle, par I'unite
dans les principes fondamentaux de ’ordre canonique et du gouver-
nement ecclésial ainsi que par I'unité de I’épiscopat. Ces principes
fondamentaux ont trouvé leur expression authentique dans les canons
des sept Conciles cecuméniques et ceux des conciles locaux reconnus,
ou ils sont attestés chez les Péres de I'Eglise. Dans le temps present,
ou I’Eglise doit encore attendre et prier pour que Dieu la délivre de
tout mal, la rende parfaite dans son amour et la réunisse des extrémi-
tés de la terre dans son Royaume (Didache 10, 5; 9, 4), les Eglises lo-
cales doivent avec dévouement défendre 1'unité essentielle qui leur a
été donnée dans une lutte continue contre les forces du péché et de la
séparation.

6. Les Eglises locales qui, au cours des temps et dans des territoires
géographiques donnés, ont créé des unités plus étendues avec 'un de
leurs évéques comme premier a leur téte, attestent et réalisent leur
communion dans la réception commune des dons eucharistiques par
leurs membres, par des visites réciproques de leurs chefs et représen-
tants, par I’échange de messages de salutation ainsi que par I’entraide
et une réciproque intercession et d’autres maniéres selon les dons que
chacune a recus dans sa particularité. Ce faisant, chaque Eglise res-
pecte les régles de non-immixtion et non-ingérance dans les affaires
intérieures des autres Eglises.

7. Sur des questions de foi et d’autres questions d’intérét commun,
c’est-a-dire des questions qui les touchent globalement et dépassent la
compétence de chacune d’elle prise isolément, les Eglises locales, en
respectant 'ordre d’honneur et de rang canoniquement établi dans
I’Eglise, délibérent et décident en synode. Cela se fait de préférence
au Synode ccuménique qui représente l’autorité supréme dans
I’Eglise, I'organe et la voix par lesquels parle I'Eglise catholique, tout
en s’efforcant de maintenir et de consolider son unité dans I’'amour.

Le texte ci-dessus sur « L'unité de I'Eglise et les Eglises locales» repro-
duit, selon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholi-
que, 'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Bonn, le 24 aoiit 1979

Signatures

133



11173 Les limites de I'Eglise

1. L’amour de Dieu et sa volonté de salut ne connaissent pas de li-
mites et s’adressent a tous les hommes de tous les temps dans la crea-
tion entiére; car Dieu veut que tous les hommes soient sauvés et par-
viennent a la connaissance de la verité (1 Tm 2, 4). D’aprés le plan de
salut divin, ’'homme a part au salut non pas loin et indépendamment
de I’Eglise fondée par Dieu, mais en elle et par elle, car c’est en elle
que se trouve la vérité divine, ¢’est a elle que le Rédempteur a confié
les moyens menant a la béatitude, elle est le siir chemin conduisant au
salut et a la vie éternelle. Le salut est offert dans I’Eglise aux croyants
par le Saint-Esprit, qui habite toujours en elle; c’est pourquoi St Iré-
nee dit: «La ou est I'Eglise, 1a est aussi I’Esprit de Dieu; et la ou est
I’Esprit de Dieu, la est I'Eglise et toute grace» (Irénée de Lyon, haer.
3,24, 1 - PG 7, 966).

2. A la suite du péché, tous n’acceptent pas la grice salvatrice de
Dieu et ne viennent pas a la communauté de I’Eglise. Mais méme
parmi ceux qui viennent a elle, tous ne confessent pas la vérité divine,
telle qu’elle a été révelée dans la plénitude des temps en Jésus-Christ.
Dans son cheminement historique, I’Eglise du Christ s’est trouvee di-
visée en de nombreuses Eglises, qui ne sont pas en accord entre elles,
car la foi et 'enseignement transmis par les apotres ont eté altérés par
’erreur en raison de la faiblesse humaine. De nos jours, les Eglises et
confessions chrétiennes, a bien des égards n’ont pas le méme ensei-
gnement, non seulement sur des points accessoires, mais méme sur des
points fondamentaux de la doctrine chrétienne. Cela a mené a la for-
mation de toutes sortes de théories, notamment de la théorie fausse et
inacceptable, selon laquelle I’Eglise véritable, visible, I'Eglise des
saints apotres et des Peres de I’Eglise, n’existerait plus aujourd’hui,
que chacune des Eglises séparées ne contiendrait qu’une partie plus
ou moins grande de I’Eglise véritable et que, par conséquent, aucune
ne pourrait se considérer comme représentation authentique et com-
plete de I’Eglise véritable.

3. Cependant, depuis sa fondation jusqu’a nos jours, I'Eglise vérita-
ble, une, sainte, catholique et apostolique continue a exister sans in-
terruption la ou sont maintenus la vraie foi, ie culte divin et la consti-
tution de I’Eglise ancienne indivise dans toute leur pureté, tels qu’ils
ont trouvé I'expression et la formulation dans les définitions et canons
des sept Conciles cecumeéniques et des synodes locaux reconnus, ainsi
que chez les Peres de I’Eglise.

134



4. Notre Commission mixte ne sousestime pas I'importance de I’hé-
résie et du schisme et ne considére nullement les communautés qui y
sont établies comme des lieux d’action du salut paralleles a I'Eglise
veritable et visible. Elle est néanmoins d’avis que la question des li-
mites de I’Eglise peut aujourd’hui étre envisagée d’'une maniére plus
large. Tenant compte du fait qu’il n’est pas possible d'imposer des li-
mites a la force de Dieu, qui veut que tous les hommes soient sauvés et
parviennent a la connaissance de la vérité, et tenant compte du fait
que I’Evangile parle clairement du salut par la foi au Fils unique de
Dieu - «qui croit au Fils a la vie éternelle; qui refuse de croire au Fils,
ne verra pas la vie» (Jn 3, 36) —, on peut accepter la possibilité que
I’action de la toute-puissance et grace divines se manifestent aussi la
ou la seéparation de la plenitude de la vérité de I’Eglise une n’est pas
compléte et ne va pas jusqu’a l’aliénation totale, 1a ou «Dieu lui-
méme n’est pas mis en question», ou «la Trinité, I'origine de la vie, est
annonceée avec certitude et ou le mysteére de I’économie dans I'incarna-
tion est confessé» (Pierre 111 d’Antioche, Lettre a Michel Cérullaire de
Constantinople 14 — PG 120, 805.808).

5. Dans cette vision de la question des limites de I’Eglise, ou 'unité
de I’Eglise comme corps du Christ est comprise dans un sens plus
large, tous ceux qui croient au Christ sont appelés a rechercher le dia-
logue entre eux dans I’amour, la sincérité et la patience, et a prier in-
lassablement pour le rétablissement de 'unité de la foi et de la pleine
communion des Eglises, afin que Dieu le Seigneur conduise tous les
hommes a la connaissance de la vérité et a I'unité dans sa plénitude.

Le texte ci-dessus sur «Les limites de I'Eglise» reproduit, selon la
Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, ['enseigne-
ment des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Bonn, le 24 aoiit 1979

Signatures

11174 L'autorité de I'Eglise et dans I'Eglise

I.

1. Source et fondement de I'autorité de I’Eglise, en tant que commu-
nauté a la fois divine et humaine, sont la toute-puissance et [’autorité —
recues du Pére — de Jésus-Christ, son Seigneur et sa téte (Mt 28, 18;

135



Lc 10, 16). Au cours de sa vie terrestre, le Seigneur exerga cette toute-
puissance et autorité en relation avec son ceuvre salvatrice, et aprés sa
résurrection, il la transmit aux apodtres — par ceux-ci aux évéques — et a
I’ensemble de I'Eglise (Mt 28, 19-20; Jn 20, 21).

Le Seigneur, qui avait promis a I’Eglise de demeurer aupres d’elle
«pour toujours jusqu’a la fin du monde» (Mt 28, 20), lui envoya en
méme temps «un autre Paraclet», «I’Esprit de Verité» (Jn 14, 16-17;
15, 26; 16, 13), afin de demeurer toujours en elle et de la conduire vers
la vérité tout entiere. C’est pourquoi I’Eglise porte le nom d’«Eglise
du Dieu vivant, colonne et support de la verite» (1 Tm 3, 15).

2. L’Eglise exerce son pouvoir et son autorité au nom de Jeésus-
Christ et par la force du Paraclet habitant en elle. C’est pourquoi elle
remplit d’une maniére autoritative la tache dont elle a ¢té chargée par
les forces spirituelles qui 'emplissent dans tous ses membres et qui
sont «charité, joie, paix, longanimite, serviabilité, bonte, fidélité, dou-
ceur, maitrise de soi» (Ga 5, 22-23), et sans recourir a des moyens de
contrainte extérieurs.

3. L’exercice de I'autorité de ’Eglise, con¢u de cette maniere, pro-
duit chez les membres de I’Eglise une disposition intérieure a recon-
naitre la vérité divine enseignée par I'Eglise avec autorité et a se I'ap-
proprier dans la liberté pour laquelle «Christ nous a libérés» (Ga 5, 1)
et dans l'obéissance. La connaissance de la vérite s’opére dans le
Saint-Esprit, et la vérité nous rend libres (cf. Jn 8, 32), car «ou est I'Es-
prit du Seigneur, la est la liberté» (2 Co 3, 17).

I1.

1. L’autorité de I’Eglise, dont I’Eglise enticre en tant que corps du
Christ est détentrice, se manifesta dans I’histoire par des actes et des
décisions par lesquels la sainte Ecriture et la sainte tradition furent
préservées de toute altération de la part des hérésies, les livres canoni-
ques de la sainte Ecriture distingués des faux et le canon de ia sainte
Ecriture fixé; la tradition vivante de la foi fut sauvegardeée, interprétée
et transmise, le symbole de foi fut formulé, complété et imposé; les
principes du ministére sacerdotal et de la constitution de I’Eglise fu-
rent fixés, I'ordre du culte divin et de toute la vie ecclésiale fut déve-
loppe.

2. L’interprétation de la sainte Ecriture est une tiche constante de
I’Eglise. La sainte Ecriture n’est pas au-dessus de I’Eglise, car elle s’est
constituée en elle, et comme I’Eglise vit a la lumiere du témoignage de

136



la sainte révelation, de méme les saintes Ecritures sont comprises et
expliquées en relation avec la tradition vivant dans I'Eglise et les déci-
sions de foi formulées par celle-ci. C’est pourquoi est vraie seule la
doctrine conforme dans son essence a I’Ecriture et a la tradition, abs-
traction faite des problemes résultant d’expression liée a un temps et
une langue donnés. Dans I'exercice de I'autorité portant sur des déci-
sions dogmatiques, I’Eglise se référe toujours aussi bien a la sainte
Ecriture qu’a la sainte tradition, en conservant le témoignage et en ap-
profondissant la compréhension de toutes deux.

3. L’enseignement unanime des Péres et des docteurs revét, a cet
¢gard, une importance particuliere pour I’Eglise. La tradition apostoli-
que dont la sainte Ecriture représente le témoignage écrit et inspiré est
conservee et interprétée dans leurs écrits; cette concordance des Péres,
I’Eglise la considére comme témoignage autoritatif de la vérité (cf.
Vincent de Lérin, commonit. 3; 28 — PL 50, 641.674-678, et toute la
tradition des Péres).

I11.

Les détenteurs et organes de 'autorité dans I’Eglise sont les suivants:

1. L’évéque qui, se trouvant legitimement dans la succession aposto-
lique, préside a I’Eglise locale. St Ignace d’Antioche a le premier indi-
qué clairement la position et la tdche de I’évéque en tant que détenteur
de l'autorité, quand il remarque que quiconque obéit a I’évéque ac-
cepte 'autorité de Dicu, car I’évéque représente et porte en lui I'auto-
rité de Dieu (Magn. 3, 1-2; 6, 1; Trall. 2, 1 - PG 5, 6645.668.676), agis-
sant ainsi toujours en communion avec les presbytres qu’il a institués:
«De méme donc que le Seigneur n’a rien fait, ni par lui-méme, ni par
ses apotres, sans son Peére, avec qui il est un, ainsi vous non plus ne
faites rien sans 1’évéque et les presbytres» (Magn.7, 1; cf.Eph.4, 1;
Trall. 3, 1; Smyrn. 8, 1 — PG 5, 668.648.677.713).

Revétu du pouvoir et de I'autorité de la griace du ministére épisco-
pal, ’évéque veille sur la pureté de la doctrine de foi de I’Eglise, il
maintient son ordre, il administre les sacrements, et par ’annonce de
I’Evangile il conduit le troupeau qui lui est confié aux paturages du
salut de la grace évangélique. Dans son Eglise, I’évéque agit en accord
unanime avec le collége presbytéral et le peuple, qui suit I’évéque
comme son berger évangelique. D’aprés St Cyprien, ’Eglise est «le
peuple uni a son évéque et le troupeau attaché a son pasteur. Par 1a, tu
devrais comprendre que I’évéque est dans I'Eglise et I’Eglise dans
I'évéque» (Cyprien de Carthage, ep.66, 8 — PL 4, 406/419).

137



2. Les synodes de I'Eglise, particuliérement les Conciles cecumeéni-
ques. Dans les conciles, chaque eévéque represente sa propre Eglise, en
vertu de son ministére épiscopal. Mais les décisions des conciles ont
droit a 'autorité et la détiennent, dans la mesure ou elles sont approu-
vees par I’Eglise, représentée par les évéques assemblés (cf. Ac 15).

1V.

1. L’autorité de I’Eglise est liée aussi a la conscience commune de la
foi de I'Eglise. C’est la conscience unanime de la foi du clergé et des
fideles, le témoignage le plus ample de la totalité (pléroma) de I'Eglise
qui participe a la responsabilité pour la préservation de la vérité tradi-
tionnelle sans altération ni falsification. La conscience commune de la
foi constitue entre autres le critere décisif pour la reconnaissance de
I’ecuménicité des conciles et de leurs Péres comme représentants
authentiques de la foi de I’Eglise qu’ils représentent légitimement.

2. La conscience commune de la foi se manifeste de diverses manie-
res. L’expriment les confesseurs et les martyrs, les Péres du désert et
les mystiques, les saints moines, les fidéles qui en ont regu le charisme
et, en genéral, tous ceux qui par le baptéme et la confirmation ont regu
les dons du Saint-Esprit et sont également appelés a témoigner de
I’Evangile dans le monde; enfin le culte divin et d’autres manifesta-
tions de la vie ecclésiale.

3. En conclusion, il faut souligner qu’a tous les degrés et pour tous
les modes de I'exercice de I'autorité, celle-ci suppose un esprit de veéri-
te, d’amour, d’humilité et de liberté. Ce n’est qu’ainsi que l'autorité
exerceée dans et par ’Eglise est une bénédiction pour sa propre vie et
pour son service dans le monde. Car le Seigneur de I'Eglise, a qui tout
pouvoir et autorité a été¢ donné au ciel et sur la terre, exerga ce pouvoir
parmi les hommes «comme celui qui sert» (cf. Lc 22, 27; Jn 13, 14-17).
C’est pourquoi I'autorité de I’Eglise doit toujours avoir le caractere
d’un service et tendre en toutes choses a i’accroissement du corps du
Christ et a son édification dans I’amour (cf. Ep 4, 11-16).

Le texte ci-dessus sur «L’autorité de I'Eglise et dans ['Eglise» repro-
duit, selon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholi-
que, l'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Moscou, le 20 septembre 1981

Signatures

138



111/5 L'infaillibilité de I'Eglise

Dieu, véritable et véridique (Jn 3, 33; 17, 3; Rm 3, 4), envoya son Fils,
qui est lui-méme la vérité (Jn 14, 6) «pour nous hommes et pour notre
salut», réalis¢ dans I’Eglise fondée par lui. Le Fils lui envoya de la
part du Pere le Paraclet, 'Esprit de vérité qui procéde du Pére, pour
que celui-ci demeure éternellement aupres d’elle et la conduise a la
verité tout entiére (Jn 14, 15-17). Ainsi, I’Eglise a part a la véracité, fi-
delité et infaillibilité de Dieu. Le Saint-Esprit rend témoignage au
Christ; c’est pourquoi I’Eglise aussi, éclairée par le Paraclet, rend té-
moignage a son Seigneur et a son enseignement (Jn 15, 26-27), quand
elle recoit et transmet la tradition apostolique. Le Saint-Esprit lui en-
seigne et lui rappelle tout ce que le Christ lui a dit (Jn 14, 26; cf. 15, 26).

Comme le Christ demeure en son Eglise jusqu’a la fin du monde
(Mt 28, 20), elle conserve — malgré toute la faiblesse humaine de ses
membres — la vérité révélée, le «bon dépot» qui lui a été confié
(2 Tm 1, 14) dans toute sa purité et toute son intégrité, si bien que les
portes de ’enfer ne pourront rien contre elle (Mt 16, 18). C’est pour-
quoi 'on appelle I’Eglise «maison de Dieu», «colonne et support de
la vérité» (1 Tm 3, 15), elle est 4 méme de transmettre a ses membres
d’une maniéere fiable la foi qui lui a été donnée et a en témoigner de-
vant le monde sans I'altérer. L’infaillibilité de I’Eglise lui vient de son
Seigneur et du Saint-Esprit. L’Eglise est dans le Christ, et celui-ci agit
en elle par 'Esprit qu’il envoie dans les ceeurs des fidéles (cf. Ga 4, 6).
Cette infaillibilité essentielle n’est pas abolie par le péché et I’erreur
de ses membres (cf. Rm 3, 3-4).

C’est I’Eglise dans sa totalite qui est infaillible, et non des membres
isolés de I’Eglise, fussent-ils évéques, patriarches ou papes, qu’il
s’agisse du clergé, des laics ou de certaines Eglises locales prises isolé-
ment. Car, comme I’Eglise est la communauté des croyants, tous ins-
truits par Dieu (cf. Jn 6, 45), I'infaillibilité appartient a la totalité de
I’Eglise. Le clergé et les laics, tous ensemble, constituent comme mem-
bres le corps du Christ et sont «la plénitude de celui qui remplit tout
en tout» (Ep 1, 23). La totalité des croyants, qui «ont recu ’onction
venant du Saint», connaissent comme il convient la vérité (cf. 1 Jn 2,
20.27) et vivent d’elle, ne peut se tromper, quand elle confesse unani-
mement la foi commune, des évéques jusqu’au dernier des croyants.

C’est pourquoi I'organe supréme de I’Eglise, habilité & énoncer in-
failliblement sa foi, est uniquement le Concile cecuménique. Il est la
bouche de I’Eglise entiére, et les synodes locaux ainsi que les évéques

139



et tous les membres individuels de ’Eglise lui sont subordonnés; a
I’époque des apotres déja, 'assemblée des apotres, qui avec les prétres
et toute la communauté locale de Jérusalem exprimait la volonté de
I’Eglise entiére d’une maniére unanime, disposait d’une plus grande
autorité que chaque apoétre pris isolément (cf. Ac 15). Le Concile cecu-
ménique, prenant ses décisions avec I’assistance du Saint-Esprit, tient
son infaillibilité de son accord avec toute I’Eglise catholique. Sans cet
accord, aucune assemblée n’est Concile cecumeénique.

L’Eglise est tenue de prendre des décisions dogmatiques, quand la
saine doctrine est menacée et qu'un témoignage et des explications
sont nécessaires pour écarter les hérésies et les schismes et pour sauve-
garder I'unité de I'Eglise. 11 va de soi que l'infaillibilité se rapporte
seulement a la veérité salvatrice de la foi.

D’une maniére fondamentale, le Saint-Esprit, qui est I’Esprit du
Christ, a inspiré I’Ecriture sainte qui rend témoignage au Verbe in-
carne éternel de Dieu. C’est pourquoi, & nos veux, la conduite de
I’Eglise par le Saint-Esprit s’opére toujours en conformité aussi bien
avec les Ecritures qu’avec I’enseignement traditionnel des apotres et
elle n’est jamais sans rapport avec ces deux ¢léments (cf. Jn 16, 13). La
continuité de la foi reposant sur ces deux éléments et maintenue dans
I’Eglise inclut pour cette raison la nécessité de rester attaché a sa ple-
nitude, selon le témoignage de I'Eglise de tous les temps.

Le texte ci-dessus sur «L'infaillibilité de I'Eglise» reproduit, selon la
Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseigne-
ment des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Moscou, le 20 septeimbre 1981

Signatures

I11/6 Les synodes de I'Eglise

L’Eglise, en tant que Corps du Christ, est le temple du Saint-Esprit,
dans lequel tous les membres sont baptisés pour ne former qu’un seul
corps; ainsi, ils perséverent dans la communion de la vie nouvelle et
connaissent ensemble la vérité dans le Saint-Esprit.

La constitution épiscopale et synodale de I’Eglise ancienne exprime
la vie de I'Eglise comme communauté de tous ses membres dans
I'unité du corps du Christ. Par conséquent, les évéques, qui en tant
que représentants de la téte de I’Eglise — le Christ — président I’assem-

140



blée eucharistique et synodale, sont unis a '’ensemble du peuple de
- Dieu comme membres du corps unique (cf. Ignace d’Antioche, Smyrn.
8,2 - PG 5, 713).

Dans la diversité de la vie nouvelle, réalisée dans le Christ par le
Saint-Esprit (1 Co 12, 1-31), le caractére synodal se manifeste comme
fondement de l'ordre ecclésial. C’est pourquoi 'on peut désigner
I’Eglise elle-méme, en tant que peuple appelé par Dieu, rachete par le
Christ et éclairé par le Saint-Esprit, comme le grand synode, dans le-
quel est figurée 1'unité trinitaire de Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit.

Ce caractere fondamental de I’Eglise apparait d’une fagon particu-
lierement claire lors des réunions représentatives des évéques des
Eglises locales, quand ils s’assemblent en synode pour délibérer et
trancher des questions de foi ou de discipline, leurs décisions étant en
dernier ressort soumises a I’acceptation ou au rejet par I’Eglise dans sa
totalité.

Le Concile cecuménique est I’expression la plus haute de cette vie
synodale de I’Eglise. Il est convoqué pour que les évéques, en tant que
représentants de la communion de toutes les Eglises locales, y pren-
nent des décisions obligatoires sur des question de foi ou d’ordre ec-
clésial concernant toute I’Eglise. Les Conciles cecumeéniques servent
d’organe supréme quand il s’agit de repousser des hérésies, de formu-
ler le dogme, d’¢laborer et de consolider la constitution de I’Eglise et
de sauvegarder I'unité ecclésiale fondée sur la vraie foi.

Les sept conciles suivants sont reconnus comme cecumeéniques: Ni-
cée 325, Constantinople 381, Ephese 431, Chalcédoine 451, Constanti-
nople 553 et 680 et Nicée 787. C’est en eux que la commune
conscience de la foi de I’Eglise une, sainte, catholique et apostolique a
trouvé son expression et que s’est manifestée 'unité de toutes les
Eglises locales dans le corps du Christ, un et saint. Ainsi, les Conciles
ccumeéniques ne sont pas placés au-dessus de I’Eglise dans sa totalite,
mais en elle. C’est pourquoi I’cecuménicité d’un Concile et la validité
de ses décisions ne sont pas données deés sa convocation. Il s’avére
bien plutdét cecuménique dans la libre acceptation (réception) subsé-
quente par la totalite (pleroma) de I’Eglise.

Par leur participation a I’ensemble de la vie de I’Eglise, ses membres
— clergé et laics — réalisent leur unité dans le corps du Christ. C'est
dans cette unité et totalit¢ que l'infaillibilite de I'Eglise s’exprime.
Conformément a cela, des Conciles cecuméniques peuvent aussi re-
connaitre la validité des décisions de synodes locaux comme étant
prises avec I'assistance du Saint-Esprit. D’autre part, des synodes lo-

141



caux ont préparé quant au contenu les décisions des Conciles cecumé-
niques et favorisé la réception des décisions prises.

Les décisions des synodes sont ou bien des décisions de foi (horoi)
ou bien des régles de droit ou d’ordre (kanones). Parmi celles-ci,
autorité des décisions de foi est absolue; elles ont un caractére obli-
gatoire et permanent pour toute I’Eglise, car elles concernent des
dogmes fondés sur la révelation. Par conséquent, leur contenu ne peut
étre n1 modifié, ni annulé. Cependant, I’Eglise peut, selon les circons-
tances ou exigences du temps, les développer en les interprétant, pour
permettre une meilleure compréhension et un meilleur témoignage de
la foi. Les canons des Synodes cecuméniques aussi bien que locaux,
dans la mesure ou ils ne touchent pas des questions de foi, peuvent en
principe étre remplacés ou complétés par de nouveaux canons de sy-
nodes ultérieurs.

En général, les Eglises orthodoxe et vieille-catholique sont d’avis
que leurs synodes ont le droit, en cas de besoin, de fixer de nouveaux
canons et de les appliquer dans le domaine de leur propre Eglise.

Le texte ci-dessus sur «Les synodes de I'Eglise» reproduit, selon la
Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, 'enseigne-
ment des Eglises orthodexe et vieille-catholique.

Moscou, le 20 décembre 1981

Signatures

111/7 La nécessité de la succession apostolique

1. Sous le terme de succession apostolique, on comprend ici aussi bien
la transmission de la grace du ministere sacerdotal par la légitime im-
position des mains que, dans un sens plus large, 'apostolicité, c’est-a-
dire la continuité et le maintien dans toute son intégrité de la doctrine
de foi transmise par les apotres, ainsi que la succession ininterrompue
des évéques, remontant jusqu’'aux apotres. Le premier sens constitue
le fondement; le second est un signe essentiel de la succession aposto-
lique, car, lorsqu’on s’écarte de la doctrine des apdtres, on détruit la
continuité apostolique, et par ailieurs une consécration non canonique
par des personnes qui n‘ont pas la compeétence nécessaire l'inter-
rompt.

La succession apostolique, dans ce sens large, est essentielle et né-
cessaire pour la vie de I’Eglise, si elle veut poursuivre I'ceuvre rédemp-

142



trice du Sauveur par la transmission fidele et fiable de la grace sancti-
fiante et salvatrice. Comme Jésus-Christ a été envoyé par le Pere, il
envoya a son tour les apotres pour rassembler par eux le peuple de
Dieu et pour fonder et édifier son Eglise.

2. En leur qualité de témoins oculaires du Christ ressuscité et en
vertu de leur role lors de la fondation de I’Eglise, les apotres n’ont pas
de successeurs et ne peuvent pas en avoir. Mais ils ont des successeurs
dans leur mission apostolique: assembler et édifier sans cesse I'Eglise,
en annoncant la parole divine et en présidant la vie liturgique et sacra-
mentelle, particuliérement lors de la célébration de la sainte Eucharis-
tie.

Quoique le Nouveau Testament parle de nombreux charismes et
ministeres parmi les croyants, il ne laisse aucun doute sur le caractere
unique, non renouvelable et fondamentale du ministére et de la tache
des apdtres (cf. Ac 1, 21-22; 1 Co 12, 28; Ep 2, 20; Ap 21, 14).

3. L’Eglise regoit sa vie du Christ, présent et agissant en elle par le
Saint-Esprit. Le Christ est le Seigneur de I'Eglise qui lui parle, 'aime,
et qu’elle écoute. Ce rapport entre le Christ et I’Eglise n’est pas seule-
ment une pensée abstraite, mais une réalité et expérience concretes,
qui nous sont communiquées par des personnes appelées par le
Christ. Comme cela s’est fait au temps des apotres, cela doit se pro-
duire aussi en notre temps et en tous les temps, car la structure de
I’Eglise, de par sa nature, ne peut pas étre autre que celle que le Christ
lui a dennée.

L’Eglise qui, en tant que communauté, ne peut pas exister sans cette
structure, doit ¢également étre dans une relation temporelle ininterrom-
pue avec son origine, ainsi qu’avec I’Eglise des générations préce-
dentes et suivantes. La vocation de ceux qui sont chargés du ministére
sacerdotal dans la succession apostolique ne se fait pas comme une
chose tout a fait nouvelle, qui serait sans rapport avec l'origine de
I’Eglise, mais comme une reprise et transmission de ce qui s’est fait
depuis le début dans I’Eglise. L’imposition des mains avec priere dans
la communion de toute I’Eglise est le seul moyen sacramentel, attesté
par ’Ecriture et la tradition, pour la transmission de la grace du minis-
tere!,

4. La nécessité de la sauvegarde non interrompue de la succession
apostolique, aussi bien sous la forme de la continuité de 'enseigne-

' Des details seront exposés dans les textes sur les sacrements dont la Com-
mission aura encore a s’occuper.

143



ment apostolique que sous celle de la transmission du ministére de sa
grace et de sa mission par I'imposition légitime des mains, est une
doctrine générale des Péres de I'Eglise.

5. Depuis toujours et tout particuliérement maintenant, I'Eglise or-
thodoxe orientale souligne la nécessité de la succession apostolique
dans le sens susdit, et elle souléve la question lors de chaque effort
pour restaurer 'unité chrétienne. L'Eglise vieille-catholique est egale-
ment fermement attaché a cette nécessité.

Le texte ci-dessus sur « La nécessité de la succession apostolique» re-
produit, selon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catho-
lique, I'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Moscou, le 20 septembre 1981

Signatures

II1/8 La téte de I'Eglise

La téte de I’Eglise, c’est le Christ, le premier-né de toute la création,
par qui et pour qui tout a été créé; par lui, Dieu a décidé de réconci-
lier toutes choses avec lui-méme, en faisant la paix par son sang versé
sur la croix (cf. Col 1, 15-20). Par la plénitude de la vie du chef - le
Christ —, les membres du corps ont la vie nouvelle en Christ par le
Saint-Esprit (cf. Rm 6, 11; 2Co 5, 17; Col 2, 9s). «Dieu a tout mis
sous ses pieds et I’a constitué, au sommet de tout, Téte pour I'Eglise,
qui est son corps, la plénitude de celui qui remplit tout en tout» (Ep I,
225s). Christ est en vérité le «seul Seigneur» (Ep 4, 5), 'unique téte du
corps, ’Eglise: par cette téte, «le corps tout entier recoit nourriture et
cohésion, par les jointures et ligaments, pour réaliser sa croissance en
Dieu» (Col 2, 19; cf. Ep 4, 15). Par conséquent, on ne peut penser le
Christ sans I’Eglise, la téte sans le corps, et inversement, parce que le
Christ et I’Eglise sont unis 1'un a "autre et demeurent dans une union
absolue, indissoluble et éternelle. Quant aux croyants, justifiés dans le
sang du Christ, ils sont sauveés par lui, ils sont en paix avec Dieu et se
réjouissent de I’espérance de la gloire de Dieu. Cette espérance ne
sera point dégue, puisque 'amour a été répandu dans leurs ceeurs par
le Saint-Esprit qui leur est donné (cf. Rm 5, 1-5). Ainsi I'Eglise, en
tant que corps du Christ, est unie a la téte par le Saint-Esprit et ensem-
ble avec lui forme le Christ dans sa totalité (cf. Ep 1, 22s). En lui, les
membres ont la vie nouvelle et ils croissent par le Saint-Esprit vers la

144



perfection dans la grace divine, dans la ferme espérance qu’ils lui se-
ront semblables, car ils le verront tel qu’il est (1 Jn 3, 2).

Le centre de la vie nouvelle est la sainte Eucharistie, dans laquelle
se manifeste la forme intérieure de I'union du corps avec sa téte.
L’evéque qui celebre ’Eucharistie préside a la place du Christ et en
présentant ainsi devant Dieu le sacrifice offert une fois pour toutes
par le Christ, il représente le Christ comme chef de I’Eglise assemblée
autour de lui, au nom de laquelle il officie.

Les évéques, en tant que successeurs des apotres, continuent le mi-
nistére apostolique et sont les garants de la catholicité et de ’apostoli-
cit¢ de I’Eglise. Par droit divin, les évéques sont entre eux de rang
egal, parce gu’ils ont tous regu la méme grace épiscopale par I'imposi-
tion sacramentelle et légitime des mains et qu’ils se trouvent dans la
succession apostolique. Ils participent tous de la méme maniére, sans
différence quantitative ou qualitative, au méme pouvoir épiscopal. Ils
sont eveéques parmi des évéques, serviteurs du Christ et de I'Eglise,
membres eux aussi du corps, c’est-a-dire de I’Eglise, bien qu’occupant
en elle une position particuliére.

Quoique les évéques, en ce qui concerne le pouvoir épiscopal,
soient €gaux entre eux, la vie de I'Eglise a conduit, des les trois pre-
miers siecles, 4 une différenciation des divers siéges épiscopaux quant
a la position d’honneur qui leur est reconnue. Les évéques de cer-
taines Eglises locales, qui, pour diverses raisons, avaient acquis une
autorité plus grande, occupaient une position d’honneur particuliére
et exercaient une plus grande influence sur les affaires de I’Eglise. Par
des décisions de Synodes cecuméniques, la position d’honneur des
eveques de ces sieges se développa dés le quatrieme siecle pour deve-
nir une préséance honorifique (presbeia times) et une présidence
d’honneur dans I'Eglise (3°canon du 2¢Synode cecuménique -
Mansi 3, 560). L’évéque de Rome jouissait d’une telle préséance
d’honneur, puisque le siege épiscopal de Rome occupait la premicre
place dans l'ordre des sieges épiscopaux: Rome était la capitale de
’'Empire, et son Eglise conservait — encore sans innovations — la tradi-
tion apostolique; elle apporta I’Evangile du salut a des peuples et des
nations qui n’avaient pas encore entendu parler du Christ, elle fut
riche dans sa vie ecclésiale et les ceuvres caritatives. L’évéque de
Rome posséde donc la préséance d’honneur dans I’Eglise. Mais en ce
qui concerne le pouvoir épiscopal, il ne se distingue en aucune ma-
niere de ses confreres, les évéques. Cela vaut aussi pour les autres évé-
ques qui ont une préséance honorifique dans I'Eglise.

145



Selon I'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique,
tous les décrets d’époques ultérieures qui attribuent a I'évéque de
Rome un pouvoir monarchique et absolu sur toute I’Eglise et le consi-
derent comme infaillible dans l’exercice de son ministére «comme
pasteur et docteur de tous les chrétiens» quand il définit un dogme ex
cathedra, sont pour cette raison inacceptables. Dans leurs inlassables
efforts vers I'unite, les deux Eglises esperent néanmoins que, par le
Chef et Seigneur de I'Eglise, les difficultés et séparations actuelles
pourront étre surmontées afin que, selon sa parole, soient un tous

ceux qui croient en lui et qu’ainsi le monde parvienne a la foi (cf.
In 17, 20s).

Le texte ci-dessus sur «La téte de I'Eglise» reproduit, selon la Com-
mission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, l'enseignement
des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Chambésy/Geneve, le 7 octobre 1983

Signatures

146



	Ecclésiologie

