Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis
Artikel: Traduction francaise des textes communs
Autor: [s.n]

Kapitel: 2: Christologie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I1. Christologie

1171 L'incarnation du Verbe de Dieu

. Nous croyons en Jésus-Christ, Fils et Verbe unique de Dieu, «qui
pour nous hommes et pour notre salut est descendu des cieux et a pris
chair par le Saint-Esprit de la Vierge Marie et s’est fait homme.»
(Symbole de foi de Nicée-Constantinople). Par I'incarnation, le Dieu
eternel et intemporel entra comme homme dans le temps et ['histoire
«pour réunir le genre humain en lui, sa téte» (Cyrille d’Alexandrie,
Nest. 1, | = PG 76, 17).

Jésus-Christ a deux natures: Il est parfaitement Dieu, ayant tout ce
qu’a le Pére, a part le fait de ne pas étre engendré; en méme temps, il
est pleinement homme «avec une ame raisonnable et un corps», il
nous est semblable en tout sauf le péché. Jésus-Christ en tant
qu’homme se distingua des autres hommes par sa naissance surnatu-
relle et 'absence de péché en lui, dans la mesure ou son incarnation
fut opérée par le Saint-Esprit de la Vierge Marie et ou il était libre du

péché originel et de tout péché personnel.

- 2. Au sujet des deux natures en Christ, la divine et ’humaine, nous
confessons ce qu’enseigne I’Eglise sur la base de I’Ecriture sainte et de
la sainte tradition: les deux natures, la divine et I'humaine, sont hy-
postatiquement unies en Christ, plus précisément dans [’hypostase ou
la personne du Verbe de Dieu, «sans division, sans séparation, sans
confusion, sans mutation» (4¢ Concile cecuménique — Mansi 7, 116).

Jesus-Christ est a la fois Dieu et homme, 'unique personne divine
en deux natures, la divine et I’humaine, avec deux volontés et deux
modes d’agir (energeiai). Comme la personne de Jésus-Christ porte les
deux natures et qu’elle veut et agit en conformité avec cette double na-
ture, nous pouvons nommer les modes d’agir du Seigneur a la fois di-
vins et humains. «Il n’a pas seulement fait d’'une maniére humaine ce
que ’homme fait, parce qu’il n’est pas seulement homme, mais aussi
Dieu... il n’a pas seulement fait d’'une manicre divine ce que Dieu fait,
parce qu’il n’est pas seulement Dieu, mais aussi homme» (Jean Da-
masceéne, f.0.59 — PG 94, 1060). Par I'interpénétration ou la mutuelle
inhabitation des deux natures, la dualité des natures, volontés et
modes d’agir est garantie aussi bien que l'unité de la personne.

3. De 'union hypostatique, il découle pour le dogme de la Sainte
Trinité:

a) Queiqu’en Jesus-Christ, la totalité de la nature divine se soit unie

122



a la nature humaine, ce n’est pas toute la Sainte Trinité qui s’est faite
homme, mais seulement la seconde personne.

b) L’incarnation n’a pour conséquence aucune transformation ou
modification de Dieu qui est immuable et inaltérable.

4. Les conséquences de I'union hypostatique sont les suivantes:

a) L’échange ou la communication réciproque des ididomes. Les
deux natures, la divine et ’humaine, se communiquent dans I'union
hypostatique et sur la base de ['unité de la personne leurs ididmes, en
s’'interpénétrant et habitant 'une dans 'autre.

b) Le deéification (theosis) de la nature humaine du Christ. Elle reste
evidemment «dans les limites qui lui sont propres et dans sa maniére»
(6¢ Concile ecuménique — Mansi 11, 637).

¢) L’'impeccabilité du Christ.

d) L’adoration du Christ aussi dans sa nature humaine. Cette adora-
tion s’adresse a la personne a la fois divine et humaine du Seigneur.

e) La Vierge Marie est vraiment Mére de Dieu (theotokos).

5. L’incarnation du Verbe éternel de Dieu, opérée par amour des
hommes, est un mystére inaccessible et insaisissable, qu'on ne peut
s’approprier que dans la foi.

Le texte ci-dessus sur « L’incarnation du Verbe de Dieu» reproduit, se-
lon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, I'en-
seignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Chambésy/Genéve, le 28 aout 1975
Signatures

1172 L’'union hypostatique

L’Eglise enseigne sur I'union hypostatique des deux natures:

1. La nature divine s’est unie a la nature humaine hypostatique-
ment, c’est-a-dire dans ’hypostase ou la personne de Dieu le Verbe.
Dans son incarnation, il n’a pas assumé la nature humaine en général,
mais une nature individuelle. Celle-ci n’existait pas auparavant, elle
était «sans hypostase propre et n’avait aucune individualité précé-
dente.... mais le Verbe de Dieu lui-méme devint hypostase pour la
chair» (Jean Damascene, f.0.56; 46 — PG 94, 1024.985). Par consé-
quent, le Seigneur n’a pas assumé une hypostase humaine, mais une
nature humaine, plus précisément, la nature humaine compléte, dans
toute sa plénitude. La nature humaine individuelle assumée était véri-
table et parfaite, «avec une ame raisonnable et un corps» (4¢ Concile

123



cecuménique — Mansi 7, 116). Elle ne préexistait pas déja pour elle-
méme dans un individu, en dehors de l'unique personne de Jésus-
Christ; elle n’avait pas non plus été formée auparavant, mais son exis-
tence commenca a I'instant de I'incarnation divine «par le Saint-Es-
prit de la Vierge Marie», dans I'unité de la personne ou hypostase du
Verbe de Dieu. Partant, elle n’a jamais eu une autre hypostase que
celle unique du Fils de Dieu.

2. C’est pourquoi Jésus-Christ est personne une «en deux natures»,
la divine et I’humaine, mais non pas «de deux natures». Le 4¢ Concile
cecumeénique apprend «a confesser ... un seul et le méme Christ ... Fils,
Seigneur, Fils unique, reconnu comme étant en deux natures sans
confusion, sans mutation, sans division, sans séparation, la différence
des natures n’étant nullement supprimée a cause de 'union, la pro-
prieté de chacun des natures étant bien plutot sauvegardée et concou-
rant a la formation d’une seule personne et d’une seule hypostase»
(Mansi 7, 116). L'union hypostatique des deux natures en Christ, qui
s’est opérée «a 'instant de la conception, sans confusion ni sépara-
tion», reste de toute éternité inséparable et indissoluble. La nature hu-
maine reste éternellement et inséparablement unie a la nature divine.
C’est pourquoi «le Dieu-Homme Jésus-Christ est le méme, hier et
aujourd’hui, il le sera pour I'éternité» (He 13, 8).

3. Dans la mesure ou il y a deux natures en Jésus-Christ, la divine et
I’humaine, il y a en lui aussi deux volontés, appartenant aux natures et
agissant librement, la divine et '’humaine; deux modes d’agir (ener-
geiai) appartenant aux natures, le divin et ’humain, ainsi que deux li-
bres arbitres (autexousia) appartenant aux natures, la divine et I’hu-
maine. Sa sagesse et sa science sont également aussi bien divines
gu’humaines.

Comme le Seigneur est consubstantiel 2 Dieu le Pere, il a voulu et
agi librement en tant que Dieu; mais comme il est aussi consubstantiel
a nous, les hommes, il a également voulu et agi librement en tant
qu’homme. «La volonté et I’action, il ne les possede évidemment pas
séparées, mais unies, puisqu’il veut et agit dans chacune des natures
en communion avec l'autre.» Ainsi nous ne comprenons pas les deux
volontés comme opposées ou en lutte I'une avec I’autre, mais chacune
veut la méme chose en harmonie, conformément a son mode propre.
La faible volonté humaine toutefois a obéi et s’est soumise a la forte
volonté divine, étant donné que les deux volontés et modes d’agir
agissaient «en union» et «pour le salut du genre humain» (6¢ Concile
cecuménique — Mansi 11, 640). Pour le dire d’une maniere générale:



«Comme 'hypostase du Christ est unique et que le Christ est unique,
il est un qui veut conformément aux deux natures: en tant que Dieu, il
veut selon son bon plaisir, en tant qu’homme, il veut dans I'obéis-
sance» (Jean Damascene, volunt.27 — PG 95, 160).

L’Eglise enseigne donc ce que les Peres du 6° Concile ecuménique
ont défini: « Nous maintenons de toutes manieres les termes de <sans
confusion» et sans séparation> et nous proclamons en résumé: en
croyant que 'une des personnes de la Sainte Trinité, aprés I'incarna-
tion notre Seigneur Jésus-Christ, est notre vrai Dieu, nous affirmons
que ses deux natures se manifestent dans son hypostase unique ... on
reconnait la différence des natures dans I’hypostase unique en ce que
chaque nature veut et agit, ce qui lui est propre, en communion avec
I'autre. Conformément a cela, nous glorifions aussi les deux volontés
et modes d’agir appartenant aux deux natures, qui agissent ensemble
pour le salut du genre humain.» Méme apreés ['union, «sa volonté hu-
maine deéifiee n’a pas été supprimée, mais elle continue a exister»
(Mansi 11, 638.640).

Le texte ci-dessus sur « L'union hypostatique» reproduit, selon la Com-
mission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, ['enseignement
des Eglises orthodoxe et vieilles-catholique.

Chambésy/Geneve, le 28 aoiit 1975
Signatures

i1/3 La Mere de Dieu

L’Eglise confesse qu’en Jésus-Christ, la nature divine et la nature hu-
maine sont unies hypostatiquement. Conformément a cela, elle
confesse aussi que la Sainte Vierge Marie n’a pas enfanté simplement
un homme, mais Jésus-Christ, le Dieu-Homme, et qu’elle est véritable-
ment Mere de Dieu - selon la définition du 3¢ Concile cecuménique,
confirmée par le 5°. D’aprés St Jean Damascéne, I’appellation de
«Meére de Dieu» (theotokos) «contient tout le mystére du plan de sa-
lut» (f.0.56 — PG 94, 1029).

1. En la Vierge Marie, le Fils de Dieu, en vertu de la toute-puissance
divine, a pris un corps et une ame, car la puissance du Trés-Haut cou-
vrit la Vierge de son ombre, et le Saint-Esprit descendit sur elle (Lc 1,
35). Ainsi, le Verbe s’est fait chair (Jn 1, 14). Par la véritable et réelle
maternité de la Vierge Marie, le Sauveur s’est uni au genre humain.

Il existe une relation interne entre la vérité du Christ unique et la
verité de Marie en tant que Mére de Dieu; «...il y a eu en effet union

125



des deux natures: c’est pourquoi nous confessons un seul Christ, un
seul Fils, un seul Seigneur. En raison de cette notion de I'union sans
meélange, nous confessons que la Sainte Vierge est Mére de Dieu,
parce que Dieu le Verbe a é€té incarné, qu’il est devenu homme, et que
des le moment de la conception il s’est uni a lui-méme le temple qu’il
a tire d’elle» (3¢ Concile cecuménique, Formula unionis — Mansi 5,
292); «...nous enseignons tous unanimement que nous confessons un
seul et méme Fils, notre Seigneur Jésus-Christ, ... avant les siecles en-
gendré du Pere selon la diviniteé, aux derniers jours le méme, a cause
de nous et pour notre salut, engendré de la Vierge Marie Mére de
Dieu selon I'humanité» (4¢ Concile cecuménique, Definitio fidei —
Mansi 7, 116).

2. Comme |’Eglise reconnait que Marie est la Mere de Dieu dont
St Ignace d’Antioche appelle I'enfantement «un mystére retentissant»
(Eph. 19, 1 = PG 5, 660), elle célébre aussi sa perpétuelle virginité. La
Meére de Dieu est toujours Vierge, car elle a enfanté le Christ en res-
tant intacte, d’'une maniere indicible et inexplicable. Dans leur dis-
cours a '’empereur Marcien, les Peres du 4¢ Concile cecuménique di-
sent: «...les Péres ont développé pour tous la compréhension de la foi
et ont proclamé exactement les bienfaits de I'incarnation: comme, par
la volonté céleste, le mystére du plan de salut, issu du sein maternel,
fut préparé, comme la Vierge est nommeée Mere de Dieu (theotokos)
pour I'amour de celui qui, aprés qu’elle eut été enceinte, lui donna la
virginité et maintint son corps scellée d’une maniere merveilleuse;
comme en toute vérité, elle est nommée Mére a cause de la chair du
Seigneur de ['univers, qui est née d’elle et qu’elle lui préta...»
(Mansi 7, 461). Quant au 7¢ Concile cecuménique, il affirme dans ses
décisions: «Nous confessons les deux natures de celui qui, pour
’amour de nous, s’est incarné de I'immaculée Meére de Dieu toujours
vierge» (Definitio — Mansi 13, 377). «Il est né du Saint-Esprit, dit
St Augustin, et de la Vierge Marie. Et méme la naissance humaine est
a la fois humble et sublime. Pourquoi humble? Parce qu’homme, il est
né d’humains. Pourquoi sublime? Parce qu’il est né de la Vierge. Une
vierge a concu, une vierge a enfanté, restant vierge méme aprés I’en-
fantement» (Augustin, symb. 1, 3/6 — PL 40, 630). (Cf. aussi Sophro-
nius de Jérusalem, ep. syn. — PG 87, 3164.3176; Jean Damasceéne,
f.0.87 — PG 94, 1161; Maxime le Confesseur, ambig.31 - PG 91, 1276
et d’autres.)

3. C’est pourquoi I'Eglise honore d’une maniere particuliere la
Vierge Mere de Dieu, «non point comme Dieu, mais comme la Meére

126



de Dieu selon la chair» (Jean Damascene, imag. 2, 5 — PG 94, 1357).
Ainsi, si I'Eglise, a cause de la réedemption opérée en Christ et de ses
bienfaits, glorifie Dieu et lui adresse I’adoration veéritable due seule-
ment a la nature divine, elle honore en méme temps la Mere de Dieu
comme vase d’¢lection dans I'ceuvre du salut, comme celle qui dans la
foi, 'humilité et I'obéissance a accepté la parole de Dieu, comme la
porte par laquelle Dieu est entré dans le monde. Elle 'appelle com-
blée de grace, la premiére parmi les saints et la pure servante du Sei-
gneur'; elle lui attribue ainsi une relative impeccabilité par grace, no-
tamment depuis la descente du Saint-Esprit sur elle, car seul notre Sau-
veur Jésus-Christ est par nature et d’'une maniére absolue libre de péche.

L’Eglise ne connait pas les nouveaux dogmes de I'mmaculée
Conception et de I’Assomption corporelle de la Mére de Dieu. Mais
elle célebre I'entrée de la Vierge dans la vie éternelle et marque solen-
nellement le jour de sa dormition.

4. L’Eglise honore la Mere de Dieu aussi parce qu’elle intercede
pour les hommes aupres de Dieu d’'une maniere particuliére, du fait
qu’elle a une place éminente dans I'ceuvre du salut. Mais I’Eglise dis-
tingue entre 'intercession de la Meére de Dieu et le rdle tout a fait uni-
que de médiateur de Jesus-Christ. «Car il n’y a qu'un seul meédiateur
entre Dieu et les hommes, un homme: Christ Jésus» (1 Tm 2, 5).
«Montre ton amour pour les hommes, 6 Miséricordieux! Accueille
celle qui t’a enfanté, la Mére de Dieu, qui intercede pour nous. Sauve
un peuple désespéré, 0 notre Sauveur» (Vépres [byzantines] du sa-
medi, 8° ton). «...6 Dieu, donne-nous a tous part a la vie de ton Fils en
union avec la Vierge Marie, la Sainte Mére de notre Seigneur et Dieu,
et avec tous les saints. Daigne considérer leur vie et leur mort et
exauce leurs intercessions pour ton Eglise sur terre» (Liturgie de la
messe de I'Eglise catholique-chrétienne de la Suisse).

Dans les hymnes de I’Eglise, il est vrai, la Mére de Dieu est aussi
appelée «intermeédiaire» (mesitria); mais ce nom n’a nullement et ja-
mais le sens de médiatrice (commediatrix) ou de corrédemptrice (corre-
demptrix), il désigne seulement le role d’intercession de Marie.

Le texte ci-dessus sur « La Mére de Dieu» reproduit, selon la Commis-
sion théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, I'enseignement des
Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Chambésy/Geneéve, le 27 aoiit 1977

Signatures

! Voir note dans le texte allemand p. 57.

127



	Christologie

