Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis
Artikel: Traduction francaise des textes communs
Autor: [s.n]

Kapitel: 1: Doctrine de Dieu

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I. Doctrine de Dieu

171 La revélation divine et sa transmission

Le Dieu un et trine, Pere, Fils et Saint-Esprit a créé le monde et «n’a
cessé de se rendre témoignage» (Ac 14, 17), il s’est révelé et se révéle
encore dans le monde et dans I'histoire de manieres nombreuses et di-
verses.

1. Dieu se révele dans ses ceuvres, car «ce qu’il a d’invisible depuis
la création du monde se laisse voir a I'intelligence a travers ses ceuvres,
son éternelle puissance et sa divinité» (Rm 1, 20). Cela vaut particulie-
rement pour les hommes, créés a son image et ressemblance, «qui
montrent la réalité de la loi inscrite en leur ceeur» (Rm 2, 195).

2. Les hommes désobéirent au commandement divin et pécherent,
I'image divine en eux fut gitée et obscurcie, et ils devinrent incapables
de reconnaitre le vrai Dieu: «Mais ils ont perdu le sens dans leurs rai-
sonnements, et leur cceur inintelligent s’est enténébré», par conseé-
quent «ils ont adoré et servi la créature de préference au Créateur»
(Rm 1, 21. 25).

Cependant Dieu, qui dans son infinie bonté «veut que tous les
hommes soient sauvés et parviennent a la connaissance de la vérité»
(1 Tm 2, 4), s’engagea sur la voie de sa révelation directe et person-
nelle au monde. Ainsi, Dieu se révéla directement et réellement «jadis
aux Peres par les prophétes» (He 1, 1), a savoir dans le peuple d’ls-
rael. Cette revélation de Dieu, quoique réelle, resta fragmentaire et eut
un caractére pédagogique: «La loi nous servit de pédagogue jusqu’au
Christ» (Ga 3, 24).

3. «Mais quand vint la plénitude du temps, Dieu envoya son Fils»
(Ga 4, 4). «Et le Verbe s’est fait chair, et il a demeuré parmi nous»
(Jn 1, 14). En Jésus-Christ se produisit la pleine et parfaite révélation
de Dieu: «En lui habite corporellement toute la plénitude de la divi-
nite» (Col 2, 9). Le salut n’est possibie qu’en Jésus-Christ: «Il n'y a
aucun salut ailleurs qu’en lui» (Ac 4, 12). Le Dieu trinitaire se révéla
en Jésus-Christ: inaccessible en son essence et incompréhensible dans
ses énergies salvatrices, il se révéla dans toute sa plénitude: «Nous di-
sons que nous apprenons a connaitre Dieu a ses €nergies..., mais son
essence reste inaccessible» (Basile le Grand, ep.234, 1 — PG 32, 869).

4. Cette révélation surnaturelle en Christ nous est transmise par la
tradition des saints apdtres, qui est transmise par écrit dans I’Ecriture
inspirée de Dieu et oralement par la voix vivante de I’Eglise. La tradi-

116



tion orale est maintenue d’une part dans le symbole de foi et les autres
décisions et canons des sept Conciles cecuméniques et des synodes lo-
caux, dans les écrits des saints Péres ainsi que dans la sainte liturgie ot
en genéral dans la pratique cultuelle de I’Eglise; elle trouve d’autre
part son expression dans la doctrine officielle constante de I'Eglise.
L’Ecriture et la tradition ne sont pas des témoignages différents de la
révelation divine, mais des expressions diverses de la tradition aposto-
lique, une et identique. C’est pourquoi la question ne se pose pas de
savoir, laquelle des deux est la plus importante: «les deux ont la
méme force au regard de la piété» (Basile le Grand, Spir. 27, 2 - PG
32, 188).» «L’Ecriture est comprise de par la Tradition, et la Tradition
maintient son authenticité et le critére de la vérité par !’Ecriture et son
contenu» (Commission interorthodoxe préparatoire du Saint et Grand
Concile, 1628 juillet 1971, Chambésy/Genéve 1973, p. 110). La tradi-
tion apostolique est maintenue , expliquée et transmise dans le Saint-
Esprit par ’Eglise, dans toute sa pureté.

Le texte ci-dessus sur «La révélation divine et sa transmission» repro-
duit, selon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholi-
que, l'enseignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Chambésy./Geneve, le 23 aotit 1975

Signatures

172 Le canon de la sainte Ecriture

Constituent I’Ecriture sainte les livres de I’Ancien et du Nouveau Tes-
tament acceptés par I’Eglise dans le canon fixé et utilisé par elle. Ce
sont:

a) dans I’Ancien Testament les vingt-deux (selon une autre maniére
de compter les trente-neuf) livres du canon hébraique; s’y ajoutent dix
autres livres, les «anagignoskomena», c’est-a-dire les livres lus, res-
pectivement méritant d’€tre lus, qu'on a appelés plus tardivement deu-
térocanoniques en Occident, soit au total quarante-neuf livres.

Les trente-neuf premiers sont canoniques, a savoir: Genese, Exode,
Lévitique, Nombres, Deutéronome, Josué, Juges, Ruth, 1 Samuel,
2 Samuel, 1 Rois, 2 Rois, 1 Chroniques, 2 Chroniques, Esdras (en grec
2 Esdras; Vulgate et version slave: 1 Esdras), Néhémie, Esther,
Psaumes, Job, Proverbes, Qohélet, Cantique, Isaie, Jérémie, Lamenta-
tions de Jérémie, Ezéchiel, Daniel, Abdias, Joél, Jonas, Amos, Osée,

117



Michée, Nahum, Sophonie, Habaquq, Aggée, Zacharie et Malachie.
Pour les «anagignoskomenax, il s’agit de: Judith, 1 Esdras, (en grec;
Vulgate: 3 Esdras; version slave: 2 Esdras), | Maccabées, 2 Macca-
bées, 3 Maccabées, Tobie, Siracide, Sagesse, Baruch et Lettre de Jéreé-
mie.

Les livres «canoniques» se distinguent par une autorité particuliere,
que I’Eglise leur a toujours reconnue; cependant, elle honore aussi les
«anagignoskomena» qui font partie depuis les temps anciens du ca-
non des saintes Ecritures.

Note: La Commission vieille-catholique fait les réserves suivantes pour les
livres 1 Esdras (en grec; Vulgate: 2 Esdras; version slave: 3 Esdras) et 3 Mac-
cabées: ces deux livres ne sont pas écartés par leur Eglise, mais ne se trouvent
pas dans la liste vieille-catholique des livres bibliques, qui remonte a la tradi-
tion latine. La Conférence internationale des évéques vieux-catholiques de-
vrait d’abord prendre position sur ce point.

b) dans le Nouveau Testament, les vingt-sept livres canoniques, a
savoir: les quatre Evangiles selon Matthieu, Marc, Luc et Jean, les
Actes des Apotres, les épitres de saint Paul: Romains, 1 Corinthiens,
2 Corinthiens, Galates, Ephésiens, Philippiens, Colossiens, | Thessa-
loniciens, 2 Thessaloniciens, 1 Timothée, 2 Timothée, Tite, Philémon
et Hébreux; les épitres catholiques: Jacques, | Pierre, 2 Pierre, | Jean,
2 Jean, 3 Jean, Jude ainsi que I’Apocalypse de saint Jean.

Le texte ci-dessus sur « Le canon de la sainte Ecriture» reproduit, se-
lon la Commission théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, 'en-
seignement des Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Chambesy/Geneve, le 25 aoiit 1975

Signatures

173 La Sainte Trinité

Nous confessons le Dieu un en trois hypostases, Pére, Fils et Saint-Es-
prit. Le Pére, qui a «aimé» le Fils «avant la création du monde»
(Jn 17, 24), s’est révélé par lui dans I’Esprit Saint, afin que cet amour
soit parmi les siens (Jn 17, 26) par la communion du Saint-Esprit «en-
voyé dans nos ceeurs» (Gal 4, 6). Cette révelation est un mystére indi-
cible et inexplicable, un mystere de I'amour, «car Dieu est amour»
(1Jn 4, 8).

1. Sur la base de cette révélation, nous crovons aue le Dieu unique

118



dans son essence est trinitaire dans les hypostases ou personnes. Pere,
Fils et Saint-Esprit désignent les trois modes de I'étre des trois per-
sonnes, sans commencement, éternels, et leurs relations entre elles;
ces trois personnes sont inséparablement liées et unies dans I'unique
essence divine. Ainsi, «nous vénérons 1’unité dans la trinité et la trinité
dans I'unité avec le paradoxe de la distinction et de I'union» (Greé-
goire de Nazianze, or.25, 17 — PG 35, 1221).

2. Nous comprenons 'unité d’'une part et avant tout sur la base de
'unité et identité de I'essence divine, d’autre part sur la base de ['unite
et identité des propriétés, des énergies et de la volonté; et si nous fai-
sons remonter le Fils et le Saint-Esprit au Pére comme a leur origine et
unique cause (aition), nous maintenons l'unité sans confusion aucune.
Les trois personnes divines sont liées les unes aux autres et unies sans
confusion dans le Dieu unique, d’une part parce qu’elles sont de
méme essence, d’autre part parce qu’elles s’interpénétrent sans se mé-
ler. C’est pourquol «nous reconnaissons, partant de la consubstantia-
lite et de l'interpénétration des hypostases ainsi que de I'identité de
leur volonte et énergie, de leur puissance, autorité et mouvement...,
que Dieu est un et indivisé; car Dieu est vraiment un: Dieu (le Pére),
son Verbe et son Esprit» (Jean Damascéne, f.0.8 — PG 94, 825). Toute
séparation ou division de I’essence, toute subordination des trois per-
sonnes sur la base d’'une préséance ou préférence est exclue.

3. Nous comprenons la trinité d’une part sur la base de la différence
des trois personnes, d’autre part sur la bhase de la diversité de leurs
processions. Ainsi, les trois personnes divines se distinguent sans étre
separees, chacune a la plénitude de la divinité, I’essence divine restant
evidemment inséparée et indivisée, si bien que «la divinité est sans di-
vision dans ceux qui sont distincts (= les hypostases)» (ameristos en
memerismenois — Grégoire de Nazianze, or.31, 14 — PG 36, 149).

Le Pere se distingue des autres personnes dans la mesure ou, par sa
nature et de toute éternité, il engendre le Fils et fait procéder le Saint-
Esprit; le Fils, dans la mesure ou il est engendré par le Pére; le Saint-
Esprit en ce qu’il procede du Pere. Ainsi le Pére est non-engendre,
sans cause (anaitios) et sans origine, mais en méme temps «l’'unique
origine et racine et source du Fils et du Saint-Esprit» (Basile le Grand,
hom. 24, 4 — PG 31, 609); lui seul est leur cause (aitios), lui qui de
toute éternité engendre le Fils et fait procéder le Saint-Esprit. Le Fils
pour sa part est engendré par le Pére, le Saint-Esprit est issu — ou pro-
ceéde — du Pére. Partant, le Pére est sans cause (anaitios) et sa propre
cause (autoaitios), le Fils et le Saint-Esprit ont leur cause dans le Pére:

119



le Fils, parce qu’il est engendré, le Saint-Esprit parce qu’il procéde,
tous deux étant sans commencement et temps, sans division et sépara-
tion. Ainsi, la mystérieuse, indicible et pourtant réelle difféerence des
hypostases ou personnes de la Sainte Trinité apparait seulement dans
leurs trois propriétés incommunicables, pour le Pére dans le fait de ne
pas étre engendré, pour le Fils dans le fait qu’il est engendré, pour le
Saint-Esprit dans le fait qu’il procede. «Ce n’est que dans ces proprié-
tes hypostatiques que les trois saintes hypostases se distinguent, non
par l'essence, mais par le caractere propre de chaque hypostase, et
elles restent ainsi distinctes sans étre séparées» puisqu’elles «ne dési-
gnent pas I’essence, mais leur relation entre elles et leur mode d’étre»
(Jean Damascene, f.0.8; 10 — PG 94, 824.837).

4. Pour le Saint-Esprit en particulier, la sainte Ecriture (Jn 15, 26), le
deuxieme Concile ecuménique dans le symbole de foi de Nicée-
Constantinople et en général I’Eglise ancienne nous apprennent qu’il
procede du Pere, la source et I'origine de la divinité. Il faut pour cela
distinguer sont éternelle procession du Pére seul de sa révélation dans
le temps et sa mission dans le monde, qui s’est faite par Jésus-Christ.
Donc quand nous parlons de la procession du Saint-Esprit dans le
sens de son étre et procession éternels et sans commencement, nous
confessons qu’il procéde du Pere seul, et non du Pere et du Fils. En re-
vanche quand nous parlons de la procession temporelle du Saint-Es-
prit et de sa mission dans le monde, nous confessons qu’il procede du
Pére par le Fils, ou aussi qu’il procede des deux.

C’est pourquoi nous croyons au Saint-Esprit «qui procede du Pére
... et a été communiqué a toute la création par le Fils... Nous ne disons
pas que I'Esprit est du Fils... Mais nous confessons que c’est par le
Fils qu’il a été manifesté et nous est communiqueé... Il est le Saint-Es-
prit de Dieu le Péere, parce qu’il procede de lui, mais on I'appelle aussi
Esprit du Fils, parce qu’il a été manifesté et communiqué a la création
par lui, mais non parce qu’il tient I’étre de lui» (Jean Damascene,
f.0.8; 12; hom.4, 4 — PG 94, 821.832.833.849; 96, 605).

C’est en ce sens que la Lettre doctrinale de la Conférence interna-
tionale des évéques vieux-catholiques de 1969 affirme: « Nous rejetons
catégoriquement ’adjonction du filioque, faite en Occident au 11°¢ si¢-
cle, sans reconnaissance par un Concile cecuménique. Ce rejet ne se
rapporte pas seulement au procédé non canonique de cette adjonc-
tion, quoique cette forme a elle seule enfreigne la loi d’amour en tant
que lien de I'unité. Mais bien plutdét, nous rejetons toute doctrine
théologique qui fait du Fils une cause concomitante du Saint-Esprit.»

120



Dans un sens analogue, la Deéclaration particuliere de cette méme
Conférence d'évéques sur «La question du filioque», datant de la
méme anneée, affirme «que dans la Trés-Sainte Trinité, 1l n’y a quun
seul principe et source, a savoir le Pere.»

Le texte ci-dessus sur « La Sainte Trinité» reproduit, selon la Commis-
sion théologique mixte orthodoxe-vieille-catholique, 'enseignement des
Eglises orthodoxe et vieille-catholique.

Chambésy/Geneéve, le 28 aouit 1975

Signatures

121



	Doctrine de Dieu

