Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis

Artikel: Die gemeinsamen Texte (offizielle deutsche Fassung)
Autor: [s.n]

Kapitel: 3: Ekklesiologie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II1. Ekklesiologie

11171 Wesen und Eigenschaften der Kirche

[. 1. Die Kirche steht threm Wesen nach in engem Zusammenhang mit
dem Geheimnis des dreieinigen Gottes, der sich in Christus und dem
Heiligen Geist offenbart (vgl. Eph. 5, 32). Sie ist «der Schatz der un-
aussprechlichen Geheimnisse Gottes» (Joh. Chrys. in ep.l. ad Cor.
hom. 16,3 — PG 61, 134).

In Schrift und Uberlieferung wird keine direkte und umfassende Defini-
tion des Begriffs der Kirche gegeben, es finden sich in ihnen jedoch viele
Bilder und Bezeichnungen, aus denen mittelbar hervorgeht, was die Kir-
che threm Wesen nach ist.

Nach der Schrift ist die Kirche «der Leib Christi» (Rom. 12, 4f.;1. Kor.
12, 13.27), «das Volk Gottes» (1. Petr. 2, 10), «das Haus» oder «der Tem-
pel Gottes» (1. Tim. 3, 15; Eph. 2, 19; 1. Kor. 3, 16f.), «die konigliche Prie-
sterschaft» (1. Petr. 2, 9), die Braut Christi (vgl. Mk. 2, 20; Mat. 25, 1ff.;
Apk. 21, 2), «der Weinberg» Gottes (Jes. 5, 7).

Auch in der Uberlieferung gibt es Umschreibungen, wobei jeweils der
eine oder andere Aspekt der Kirche hervorgehoben wird: sie hat eine bi-
schofliche Ordnung, einen priesterlichen und charismatischen Charakter,
sie ist Gemeinschaft der Gldubigen, sie wird gebildet von allen Recht-
gldubigen aller Zeiten, sie ist die im Gottmenschen geeinte Menschheit.

2. lhrem Wesen nach ist die Kirche somit keine bloss menschliche Ge-
meinschaft, keine vergingliche Erscheinung der menschlichen Ge-

schichte. Sie griindet in Gottes ewigem Ratschluss fiir die Welt und die
Menschen, im Alten Bund wurde sie in Israel vorausdargestellt und von
den Propheten im voraus verkiindet als das zukiinftige Gottesvolk des
Neuen Bundes, in dem Gott seine endgiiltige und alle umfassende Herr-
schaft auf Erden errichten wiirde (Jes. 2,2; Jer. 31, 31), und in der Fiille der
Zeit wurde sie verwirklicht in der Menschwerdung des Wortes Gottes,
durch die Verkiindigung des Evangeliums, die Auswahl der zwolf Apostel,
die Einsetzung des Abendmabhles, den Tod am Kreuz und die Auferste-
hung, sowie durch die Sendung des Heiligen Geistes an Pfingsten zur Hei-
ligung der Kirche und zur Ausriistung der Apostel fiir thr Werk.

3. So ist die vom Herrn auf Erden gegriindete Kirche der Leib Chri-
sti, dessen Haupt Christusist, ein gottmenschlicher Organismus: eine be-
schreibbare und wahrnehmbare Gemeinschaft und zugleich eine innere
und geistige Beziehung ihrer Glieder zu ihrem gottlichen Stifter und un-
tereinander. Als wanderndes Gottesvolk lebt die Kirche auf Erden in der

59



Erwartung ihres Herrn bis zur Vollendung des Gottesreiches. Sie besteht
und lebtsowohlim Himmel in denschon Vollendeten und dort Triumphie-
renden als auch auf Erden in den Gldubigen, die den guten Kampf kiimp-
fen(vgl.2. Tim.4,6). Nachdemeinen Aspektistsie unsichtbarund himm-
lisch, nach dem anderen ist sie irdisch und sichtbar, eine Gemeinschaft
und ein Organismus mit einem Hirten- und Priesteramt, das ordnungsge-
miss von den Aposteln stammt, mit bleibenden dogmatischen und
ethischen Grundsitzen und einem feststehenden, geordneten Gottes-
dienst, ein Leib, in dem Klerus und Laienschaft unterschieden werden.

In der Kirche vollzieht sich das neue, Christus gemisse Leben im
Heiligen Geist, in ihr wird die Gnade und das gottliche Leben des
Hauptes allen Gliedern des Leibes zu ihrer Heiligung und Rettung ge-
schenkt.

4. Dementsprechend kann die vom Herrn auf Erden gegriindete
Kirche nicht nur etwas Innerliches sein, eine unsichtbare Gemein-
schaft oder eine ideale und unbestimmbare Kirche, deren unvollkom-
mene Abbilder die einzelnen Kirchen wiren. Eine derartige Auffas-
sung vom Wesen der Kirche widerspricht dem Geist der Schrift und
der Uberlieferung, sie zerstort den echten Gehalt der Offenbarung
und den geschichtlichen Charakter der Kirche.

I1. Das Wesen der Kirche findet seinen dogmatischen Ausdruck im
Nizédno-konstantinopolitanischen Glaubenssymbol, wie es von der
4.Okumenischen Synode in Chalkedon bestitigt wurde. In diesem
Symbol folgt auf den Glauben an den dreieinigen Gott die Glaubens-
aussage iliber «die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche».

1. Die Kirche ist «eine», denn so, wie Christus, das Haupt der Kir-
che, einer ist, gibt es auch einen vom Heiligen Geist belebten Leib, in
dem Christus als Haupt und die Glaubigen als Glieder vereinigt wer-
den. In diesem Leib sind alle Ortskirchen durch die Einheit des Glau-
bens, des Gottesdienstes und der Ordnung miteinander verbunden.
Die Einheit des Glaubens und des Gottesdienstes stellt das Band dar,
das die Gldaubigen mit dem Erldser und untereinander in Liebe und
Frieden verbindet, und kommt zum Ausdruck im Bekennen desseiben
Glaubens und im Feiern desselben Gottesdienstes, soweit er auf dem
Dogma beruht. Die Einheit der Ordnung zeigt sich darin, dass die Lei-
tung auf Grund derselben Prinzipien ausgelbt wird und die Glaubi-
gen ein Amt und eine Autoritdt den kanonischen Satzungen gemiss
anerkennen, den Episkopat, der konzilidr verfasst ist.

Wenn die Glieder der Kirche die Glaubenswahrheiten auf verschiedene
Weise erkennen, ist das keine Aufhebung oder Beeintridchtigung der Ein-

60



heit des Glaubens; auch nicht, wenn die Kirche manchmal gegeniiber
Menschen, die sich von der Einheit des Glaubens und der Ordnung entfer-
nen, Geduld zeigt und sie aus Griinden der Fiirsorge und der «Okono-
mie» vom Leib der Kirche nicht ausschliesst.

Sind also in der Kirche, dem Leib Christi, auch viele Glieder, so bilden
sie doch alle einen Leib und sind zu einer untrennbaren Einheit vereinigt.
Fiir diese Einheit hat der Herr gebetet, wobei er die Einheit der Glaubigen
in der Einheit von Vater und Sohn griinden liess (Joh. 17, 21), als Bild der
Einheit des dreieinigen Gottes. « Vater, Sohn und Heiliger Geist haben
einen Willen. Er will, das auch wir so sind, wenn er sagt: ,damit alle eins
seien, wieich und du eins sind’» (Joh. Chrys.in Joan. Hom. 78, 3 - PG 59,
425).

2. Die Kirche ist «heilig», da Christus, ihr Haupt, heilig ist und sich
fir sie hingegeben hat, «um sie zu heiligen, ... damit er selbst die Kir-
che in herrlicher Gestalt vor sich hinstellte als eine, die weder Flecken
noch Runzel oder etwas dergleichen hitte, sondern heilig und untade-
lig wiare» (Eph.5, 25-27). Christus machte die Kirche zum «Haus Got-
tes» (1. Tim. 3, 15; Hebr. 3, 6), er hat ihr Gemeinschaft und Anteil an
seiner Heiligkeit und Gnade und seinem géttlichen Leben gegeben, —
er, «der das Volk geheiligt hat durch sein eigenes Blut» (Hebr. 13, 12).
Daher werden auch die Christen Heilige genannt (Apg.9, 13).

Die Tatsache, dass Glieder der Kirche siindigen, hebt die Heiligkeit der
Kirche nicht auf. Die Viter haben-iibereinstimmend jene verurteilt, die
aus Ubertriebenen und asketischen Tendenzen heraus der Auffassung
waren, die Kirche sei eine Gemeinschaft, die nur aus vollkommen heiligen
Gliedern bestehe.

3. Die Kirche ist «kathelisch», da Christus, ihr Haupt, der Herr des Alls
ist. Es ist ithr vorausbestimmt, dass sie sich tiber die ganze Schopfung er-
strecke, tiber alle Volker und durch alle Zeiten (Mat.28, 20; Mk.16,15;
Apg. 1,8). Das ist die dussere, quantitative Bedeutung der Katholizitiit.

Nach der inneren, qualitativen Bedeutung des Wortes wird die Kirche
«katholisch» genannt, da sie, obwohl iiber die ganze Erde verstreut,
immer und iiberall dieselbe ist. Sie ist «katholisch», da sie die «gesunde
Lehre» hat (Tit. 2, 1; vgl. 1. Tim. 6, 20), in der urspriinglichen Uberliefe-
rung der Apostel verbleibt und, «was iiberall, immer und von allen ge-
glaubt worden ist» (Vine. Ler. Comm. 2 — PL 50, 640), rechtglaubig fort-
fiihrt und bewahrt. Die Kirche ist also «katholisch» in dem Sinn, dass sie
die rechtgldubige, authentische und wahre Kirche ist.

Nach Kyrill von Jerusalem «wird (die Kirche) katholisch genannt, weil
sie liber den ganzen Erdkreis, von einem Ende der Erde bis zum andern

61



(ausgebreitet) ist; weil sie vollstandig und umfassend alle Glaubenswahr-
heiten, die zur Kenntnis der Menschen kommen sollen, lehrt — sowohl was
das Sichtbare wie das Unsichtbare, das Himmlische wie das Irdische be-
trifft; weil sie das ganze Menschengeschlecht zur Gottesfurcht fithrt — die
Herrscher und die Untertanen, die Gebildeten und Ungebildeten; und
weil sie einerseits jede Art von Siinden, die mit Seele und Leib begangen
werden, umfassend behandelt und heilt, anderseits jedwelche Tugend, die
man nennen kann, in sich besitzt — in Tat und Wort und in mannigfachen
geistlichen Gnadengaben» (Cyr. Hier. Cat. 18, 23 — PG 33, 1044).

4. Die Kirche ist «apostolisch», da ihr gottlicher Stifter der erste
«Apostel» war (Hebr.3,1; vgl. Gal.4,4) und da sie erbaut ist «auf dem
Grund der Apostel und Propheten, wobei Christus Jesus der Eckstein
ist» (Eph.2,20).

Die Sendung Jesu steht in einem weiteren Zusammenhang: der Sohn
wird vom Vater in die Welt gesandt, er selbst sendet die Jiinger (vgl. Joh.
20, 21), zu denen er sagt: « Wer euch hort, hort mich» (Luk. 10, 16). Nach
threm Tod wird die Sendung von der Kirche fortgefiihrt, die das vom
Herrn den Aposteln anvertraute Gut der Wahrheit festhilt und weitergibt
im geistlichen Leben, im Vollzug der Sakramente und in der Lehre. Die
von der Kirche bewahrte apostolische Lehre ist die innere Seite ihrer Apo-
stolizitat. Deren anderes Element ist die von den Aposteln ausgehende un-
unterbrochene Reiheund Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kirche, die
das dussere Merkmal und gleichsam die Biirgschaft der Wahrheit der Kir-
che ist. Diese beiden Elemente der Apostolizitdt, das innere und das dus-
sere, begriinden und bedingen einander: fehlt das eine oder das andere, so
wird das Wesen der Apostolizitdt und die Fille der Wahrheit der Kirche
beeintrachtigt.

Die vier dogmatischen Eigenschaften der Kirche durchdringen einan-
der in unaufloslicher Einheit und weisen hin auf die Unzerstorbarkeit und
Untriiglichkeit der Kirche, der «Sdule und Grundfeste der Wahrheit»
(1. Tim. 3, 15).

Der obige Text iiber « Wesen und Eigenschaften der Kirche» gibt nach
Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 29. August 1977

Unterschriften

62



11172 Die Einheit der Kirche und die Ortskirchen

1. Die Kirche ist der eine, unteilbare Leib Christi, in dem die Glaubigen
als die Glieder mit Christus als dem Haupt und untereinander vereint
sind. Der hochste Ausdruck und zugleich die unversiegliche Quelle dieser
Einheit ist das Sakrament der Eucharistie, die Kommunion mit dem Leib
und Blut Christi: «Weil es ein Brot ist, sind wir, als die vielen, ein Leib;
denn wir sind alle des einen Brotes teilhaftig» (1. Kor. 10,17).

2. Die eine Kirche auf Erden existiert in den vielen Ortskirchen, deren
Leben seinen Mittelpunkt in der Feier der heiligen Eucharistie hat, die in
Verbindung mit dem rechtméssigen Bischofund seinem Presbyterium ge-
schieht. «Folgt alle dem Bischof nach wie Christus Jesus dem Vater, und
dem Presbyterium wie den Aposteln ... Jene Eucharistie ist anzuerkennen,
die unter Leitung des Bischofs oder eines Beauftragten des Bischofs ge-
feiert wird» (Ign.v.Ant.Smyrn. 8, 1; PG 35, 852).

3. Die Verbreitung des christlichen Glaubens in verschiedenen Ldndern
unter vielen Vélkern und die Entstehung zahlreicher Ortskirchen haben
die Einheit der Kirche keineswegs aufgehoben und heben sie weiterhin
nicht auf, insofern die Ortskirchen den ihnen vom Herrn durch die Apo-
stel tiberlieferten Glauben rein und unverfélscht in einmiitiger Gesinnung
aller bewahren. Die Einheit im Glauben ist der hochste Grundsatz der ka-
tholischen Kirche: «Die Kirche ... hat von den Aposteln und von ihren
Schiilern den Glauben empfangen, ... den Glauben an den einen Gott, den
aliméchiigen Vater, ... und an den einen Christus Jesus, den Sohn Gottes,
... und an den Heiligen Geist ... Sie hat diese Verkiindigung empfangen...
Obwohl sie tber die ganze Welt verstreut ist, bewahrt die Kirche diese
Verkiindigung sorgféltig..., als ob sie ein Haus bewohnte. Sie glaubt so
daran, als ob sie nur ein Herz und eine Seele hitte, sie verkiindigt, lehrt
und tberliefert dies einstimmig, als ob sie nur einen Mund besadsse» (Iren.
adv.Haer. I, 10, 1-2; PG 7, 549.552).

4. Jede Ortskirche als um den Bischof und das Presbyterium vereinigte
Gemeinschaft der Glaubigen ist als Leib Christi die Manifestation des
ganzen Christus an einem bestimmten Ort. Sie stellt die sakramentale
Wirklichkeit der ganzen Kirche an threm Ort dar. Denn das Leben der
Kirche, das ihr durch die Gegenwart Christi im Heiligen Geist von Gott,
dem Vater, geschenkt wird, ist den einzelnen Ortskirchen nicht geteilt ge-
geben, sondern eine jede besitzt es in seiner Ganzheit. Das Leben der Orts-
kirchen ist also unbeschadet der Verschiedenheiten in ihren Sitten und
Gebriuchen seinem Wesen nach ein und dasselbe: «Ein Leib und ein
Geist, ... ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller»

63



(Eph.4, 4-6). Es ist nicht eine Vielzahi, sondern der eine Leib Christi, un-
geteilt und ganz an jedem Ort. In dieser Einheit des Lebens der Ortskir-
chen bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab.

5. Die Ortskirchen erkennen eine in der andern dieselbe Wirklichkeit
und bekunden die Identitidt ihres Wesens vor allem durch die Einheit des
Glaubens, weiter durch die Einheit desliturgisch-sakramentalen Lebens,
durch die Einheit in den Grundprinzipien der kanonischen Ordnung und
der Leitung des kirchlichen Lebens sowie durch die Einheit des Episko-
pats. Diese Grundprinzipien haben in den Kanones der sieben 6kumeni-
schen und der anerkannten ortlichen Synoden authentischen Ausdruck
gefunden oder sind bei den Kirchenvitern bezeugt. In der gegenwirtigen
Zeit, da die Kirche noch darauf zu warten und darum zu beten hat, dass
Gott sie erlose von allem Ubel, sie vollkommen mache in seiner Liebe und
sie zusammenbringe von den Enden der Erde in sein Reich (Did. 10, 5; 9,
4), mussen die Ortskirchen mit aller Hingabe die ithnen geschenkte wesen-
hafte Einheit in stindigem Kampf gegen die Krifte der Stinde und der
Trennung bewahren.

6. Die Ortskirchen, die im Laufe der Zeit in bestimmten geographi-
schen Gebieten umfassendere Einheiten mit einem der Bischofe als erstem
an der Spitze gebildet haben, bekunden und verwirklichen ihre Gemein-
schaft im gemeinsamen Empfang der eucharistischen Gaben durch ihre
Glieder, in gegenseitigen Besuchen ihrer Vorsteher und Vertreter, durch
Austausch von Grussbotschaften sowie durch gegenseitige Hilfe und Fiir-
bitte und auf andere Weise entsprechend den Gaben, die jede in ihrer Ei-
genart empfangen hat. Dabei beachtet jede von ihnen die Regel der Nicht-
einmischung und des Nichteingreifens in die inneren Angelegenheiten der
andern.

7. Uber Fragen des Glaubens und iiber andere Fragen von gemeinsa-
mem Interesse, d. h. iiber Fragen, die sie insgesamt betreffen und die Zu-
standigkeit jeder einzelnen von ihnen uberschreiten, beraten und ent-
scheiden die Ortskirchen unter Einhaltung der kanonisch festgelegten
Ordnung der Ehre und des Ranges in der Kirche auf Synoden. Dies ge-
schieht in vorziiglicher Weise auf der 6kumenischen Synode, welche die
hochste Autoritiat in der Kirche darstellt. das Organ und die Stimme,
durch welche die katholische Kirche spricht, wobei sie stets die Wahrung
und Festigung ihrer Einheit in der Liebe erstrebt.

Der obige Text iiber « Die Einheit der Kirche und die Ortskirchen» gibt
nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologi-

64



schen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Bonn, Griechisch-Orthodoxe Metropolie, 24. August 1979

Unterschriften

11173 Die Grenzen der Kirche

1. Die Liebe Gottes und und sein Heilswille sind unbegrenzt und gel-
ten allen Menschen aller Zeiten in der ganzen Schépfung; denn Gott
will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen (1. Tim. 2,4). Nach dem gottlichen Heilsplan wird
der Mensch des Heiles teilhaftig nicht fern und unabhingig von der
durch Gott gestifteten Kirche, sondern in ihr und durch sie, denn in
ihr findet sich die gottliche Wahrheit, ihr hat der Erloser die Mittel zur
Seligkeit anvertraut und sie ist der sichere Weg zum Heil und zum
ewigen Leben. Den Glaubigen wird das Heil in der Kirche dargeboten
vom immer in ihr weilenden Heiligen Geist, weshalb Irendus auch
sagt: « Wo die Kirche ist, da ist auch der Geist Gottes, und wo der
Geist Gottes ist, da ist die Kirche und jegliche Gnade» (Iren. ad. haer.
111,24).

2. Infolge der Siinde nehmen nicht alle die rettende Gnade Gottes an
und kommen nicht zur Gemeinschaft der Kirche. Aber auch von denen,
die zu thr kommen, bekennen nicht alle die gottliche Wahrheit, wie sie in
der Fiille der Zeit in Jesus Christus geoffenbart worden ist. Aufihrem ge-
schichtlichen Weg wurde die Kirche Christi in viele Kirchen geteilt, die
untereinander nicht iibereinstimmen, da der Glaube und die Lehre, die
von den Aposteln tberliefert wurden, aus menschlicher Schwachheit
durch Irrtum verfalscht wurden. Heute lehren die christlichen Kirchen
und Bekenntnisse in mancher Hinsicht nicht nurin unwesentlichen, son-
dern auch in fundamentalen Punkten der christlichen Lehre nicht das-
selbe. Dies fiihrte zur Bildung wie anderer so auch der falschen und unan-
nehmbaren Theorie, nach welcher die wahre, sichtbare Kirche, die Kirche
der Zeit der heiligen Apostel und Kirchenviter, heute nicht mehr bestehe,
jede der Einzelkirchen aber nur einen grosseren oder kleineren Teil der
wahren Kirche enthalte und folglich keine von ihnen sich als echte und
wesensmassig volle Reprdsentation der wahren Kirche betrachten
konne.

3. Doch von ihrer Griindung an bis heute besteht die wahre, eine, hei-
lige, katholische und apostolische Kirche ohne irgend eine Unterbre-

65



chung dort weiter, wo der rechte Glaube, der Gottesdienst und die Verfas-
sung der alten, ungeteilten Kirche rein bewahrt werden, wie diese ihren
Ausdruck und ihre Formulierung in den Definitionen und Kanones der
sieben 6kumenischen Synoden und der anerkannten ¢rtlichen Synoden
wie auch bei den Kirchenvitern gefunden haben.

4. Unsere gemischte Kommission misst der Héresie und dem Schisma
die geblihrende Bedeutung zu und betrachtet die darin stehenden Ge-
meinschaften keineswegs als der wahren, sichtbaren Kirche parallele
Wirkstitten des Heiles. Nichtsdestoweniger ist sie der Ansicht, die Frage
der Grenzen der Kirche kénne heute in einer weiteren Sicht verstanden
werden. Im Hinblick darauf, dass es nicht moglich ist, der Kraft Gottes
Grenzen zu setzen, der will, dass alle Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit gelangen, und zugleich im Hinblick darauf, dass
das Evangelium klar von der Rettung durch den Glauben an den eingebo-
renen Sohn Gottes spricht — «wer an den Sohn glaubt, hat das ewige Le-
ben; wer aber dem Sohn nicht gehorcht, wird das Leben nicht sehen»
(Joh.3,36) —, kann man es als nicht ausgeschlossen akzeptieren, dass das
Wirken der gottlichen Allmacht und Gnade sich auch dort erweist, wo die
Abspaltung von der Fiille der Wahrheit der einen Kirche nicht vollstandig
ist und bis zur vélligen Entfremdung von ihr geht, dort wo «nicht Gott
selbst in Frage gestellt ist», wo «der Ursprung des Lebens, die Dreifaltig-
keit, gewiss verkiindet wird und das Geheimnis der Okonomie in der
Inkarnation bekannt wird» (Petrus IIl., Patriarch von Antiochien,
Brief an Michael Kerularios, PG 120, 805.808).

5. In dieser Sicht der Frage der Grenzen der Kirche, da die Einheit der
Kirche als Leib Christi in einem weiteren Sinn verstanden wird, sind alle,
die an Christus glauben, aufgerufen, dass sie in Liebe, Aufrichtigkeit und
Geduld den Dialog miteinander suchen und unaufhorlich fiir die Wieder-
herstellung der Einheit des Glaubens und der vollen Gemeinschaft der
Kirchen beten, dass Gott der Herr alle Menschen zur Erkenntnis der
Wahrheit und zur Einheit in ihrer Fiille flihre.

Der obige Text iiber «Die Grenzen der Kirche» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Bonn, Griechisch-Orthodoxe Metropolie, 24. August 1979

Unterschriften

66



11174 Die Autoritdit der Kirche und in der Kirche

L.

1. Ursprung und Grundlage der Autoritat der Kirche als gottmenschli-
cher Gemeinschaft ist die Vollmacht und Autoritédt ihres Herrn und
Hauptes Jesus Christus, die er vom Vater empfangen hat (vgl. Mat. 28,
18; Luk. 10, 16). Der Herr iibte diese auf das Erlosungswerk bezogene
Vollmacht und Autoritét in seinem irdischen Leben aus und iibertrug
sie nach seiner Auferstehung den Aposteln — durch sie den Bischéfen
— und der gesamten Kirche (Mat. 28, 19-20; Joh. 20, 21).

Der Herr, welcher der Kirche verheissen hatte, dass er bei ihr bleibe
«alle Tage bis zur Vollendung der Welt» (Mat. 28, 20), sandte ihr auch
«einen anderen Beistand», «den Geist der Wahrheit» (Joh. 14, 16-17;
15, 26; 16, 13), damit er auf immer in ihr bleibe und sie in die ganze
Wahrheit fithre. Daher heisst die Kirche «Kirche des lebendigen Got-
tes, Sdule und Fundament der Wahrheit» (1. Tim. 3, 15).

2. Die Kirche iibt ihre Vollmacht und Autoritit im Namen Jesu
Christi und in der Kraft des in ihr wohnenden Beistandes aus. Daher
verrichtet sie das ihr aufgetragene Werk in autoritativer Weise durch
die geistlichen Krifte, die sie in allen ihren Gliedern erfiillen, ndamlich
«Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanft-
mut und Enthaltsamkeit» (Gal. 5, 22-23), nicht aber unter Anwendung
dusserer Zwangsmittei.

3. Die so beschaffene Ausiibung der Autoritidt der Kirche fiihrt bei
den Gliedern der Kirche zur inneren Bereitschaft, die von der Kirche
mit Vollmacht vorgetragene gottliche Wahrheit anzuerkennen und sie
sich in der Freiheit, zu der «Christus uns befreit hat» (Gal.5, 1), und
im Gehorsam anzueignen. Die Erkenntnis der Wahrheit geschieht im
Heiligen Geist, die Wahrheit aber macht uns frei (vgl. Joh.8, 32), denn
«wo der Geist des Herrn ist, da ist Fretheit» (2. Kor. 3, 17).

1L

1. Die Autoritdt der Kirche, deren Triger die gesamte Kirche als Leib
Christi ist, kam in der Geschichte in Vorgdngen und Entscheidungen
zur Geltung, durch welche die Heilige Schrift und die heilige Tradi-
tion vor aller Verfilschung durch Hiresien bewahrt, die kanonischen
Biicher der Heiligen Schrift von den unwahren unterschieden und der
Kanon der Heiligen Schrift festgesetzt, die lebendige Glaubensiiber-

67



lieferung bewahrt, ausgelegt und weitergegeben, das Glaubensbe-
kenntnis formuliert, vervollstindigt und durchgesetzt, die Grundsitze
des geistlichen Amtes und der Verfassung festgelegt und die Ordnung
des Gottesdienstes und des gesamten kirchlichen Lebens ausgebildet
wurden.

2. Eine stete Aufgabe der Kirche stellt die Auslegung der Heiligen
Schrift dar. Die Heilige Schrift steht nicht {iber der Kirche, sie ent-
stand in ihr, und so wie die Kirche im Licht des Zeugnisses der heili-
gen Offenbarung lebt, so wird auch die Heilige Schrift in Verbindung
mit der in der Kirche lebenden Uberlieferung und den von ihr formu-
lierten Glaubensentscheidungen verstanden und ausgelegt. Daher ist
nur jene Lehre wahr, die — jenseits der Problematik des zeitgebunde-
nen und sprachbedingten Ausdrucks — in ithrem Wesen mit der Heili-
gen Schrift und der heiligen Uberlieferung iibereinstimmt. In der Aus-
tibung ihrer Autoritdt bei dogmatischen Entscheidungen stiitzt sich
die Kirche stets auf beide, namlich die Heilige Schrift und die heilige
Uberlieferung, indem sie beider Zeugnis bewahrt und ihr Verstindnis
vertieft.

3. Besondere Bedeutung hat hier fiir die Kirche auch die einstim-
mige Lehre ihrer Viter und Lehrer. In ihren Schriften ist die apostoli-
sche Uberlieferung, deren inspiriertes schriftliches Zeugnis die heilige
Schrift darstellt, erhalten und ausgelegt. Diese Ubereinstimmung der
Viter nimmt die Kirche als autoritatives Zeugnis der Wahrheit an (vgl.
Vincentius von Lerin, Commonit. 3 und 28 und die gesamte Uberliefe-
rung der Viter).

L11.

Trager und Organe der Autoritdt in der Kirche im einzelnen sind:
1. Der Bischof, der rechtmissig in apostolischer Sukzession der Orts-
kirche vorsteht. Die Stellung und Aufgabe des Bischofs in seiner Ei-
genschaft als Autoritédtstrager hat der heilige Ignatius von Antiochien
klar ausgesprochen, wenn er bemerkt, dass, wer dem Bischof ge-
horcht, die Autoritdt Gottes annimmt, da der Bischof die Autoritit
Goites représentiert und in sich trdgt (Magn.3, 1-2; 6, 1; Trall.2, 1),
wobei er stets in Gemeinschaft mit den von ihm eingesetzten Presby-
tern handelt: «Wie nun der Herr ohne den Vater, mit dem er eins ist,
nichts getan hat, weder in eigener Person, noch durch die Apostel, so
sollt auch ihr ohne den Bischof und die Presbyter nichts unterneh-
men» (Magn.7, 1; vgl. Eph.4, 1; Trall.3, 1; Smyrn. 8, 1).

63



In der Vollmacht und Autoritidt der Gnade des bischoéflichen Amtes
wacht der Bischof tiber die Reinheit der Glaubenslehre der Kirche,
hdlt ihre Ordnungen aufrecht, ist der Verwalter der Sakramente und
leitet durch die Verkiindigung die thm anvertraute Herde zu den Auen
des Heils der evangelischen Gnade. In seiner Kirche handelt der Bi-
schof in einmiitiger Verbindung mit dem Presbyterium und dem Volk,
das seinerseits dem Bischof als seinem evangelischen Hirten folgt.
Nach dem heiligen Cyprian ist die Kirche «das Volk, das mit dem Bi-
schof geeint ist, und die Herde, die an threm Hirten hidngt. Du musst
also wissen, dass der Bischof in der Kirche ist und die Kirche im Bi-
schof» (Ep. 66, 8).

2. Die Synoden der Kirche, insbesondere die 6kumenischen Kon-
zile. In den Konzilen représentiert jeder der Bischofe seine eigene Kir-
che kraft seines bischdflichen Amtes. Die Beschliisse der Konzile aber
beanspruchen und haben Autoritit, insofern sie die Zustimmung der
Kirche besitzen, die durch die versammelten Bischofe reprdsentiert
wird (vgl. Apg. 15).

Iv.

1. Die Autoritidt der Kirche ist auch mit dem gemeinsamen Glaubens-
bewusstsein der Kirche verbunden. Dieses ist das einmiitige Glau-
bensbewusstsein von Klerus und Volk, das weiteste Zeugnis der Ge-
samtheit (pleroma; der Kirche, die an der Verantworiung teilhat, dass
die iiberlieferte Wahrheit stets unverletzt und unverfdlscht bewahrt
wird. Das gemeinsame Glaubensbewusstsein der Kirche bildet unter
anderem auch das entscheidende Kriterium fiir die Anerkennung der
okumenischen Konzile als solcher und ihrer Viter als echter Interpre-
ten des Glaubens der Kirche, die sie von Rechts wegen vertreten.

2. Das gemeinsame Glaubensbewusstsein zeigt sich in unterschiedli-
cher Weise. Es kommt zum Ausdruck bei den Bekennern und Mirty-
rern, den Wiistenvitern und Mystikern, den heiligen Monchsvitern,
den mit einem Charisma begabten Gldubigen und allgemein bei allen,
die in Taufe und Firmung die Gaben des Heiligen Geistes empfangen
haben und gleichfalls zur Bezeugung des Evangeliums in der Welt be-
rufen sind, im Gottesdienst und in weiteren Ausserungen des kirchli-
chen Lebens.

3. Abschliessend ist zu unterstreichen, dass die Autoritidt auf allen
Stufen und in allen Weisen ihrer Ausiibung den Geist der Wahrheit,
der Liebe, der Demut und der Freiheit voraussetzt. Nur so wird die

69



Autoritdt der Kirche und in der Kirche zum Segen fiir ihr Leben und
fiir ihren Dienst in der Welt ausgeiibt. Denn der Herr der Kirche, dem
alle Vollmacht und Autoritdt im Himmel und auf Erden gegeben ist,
hat diese Vollmacht ausgetibt als einer, der dient (vgl. Lk. 22, 27; Joh.
13, 14-17). Daher muss die Autoritdt der Kirche dienenden Charakter
haben und in allem auf die Auferbauung des Leibes Christi und sein
Wachstum in Liebe gerichtet sein (vgl. Eph. 4, 11-16).

Der obige Text iiber « Die Autoritiit der Kirche und in der Kirche» gibt
nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologi-
schen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981

Unterschriften

11175 Die Unfehlbarkeit (Untriiglichkeit) der Kirche

Der wahre und wahrhaftige Gott (Joh.3, 33; 17, 3; Rom.3, 4; 1. Thess.
‘1, 9) sandte seinen Sohn, der selber die Wahrheit ist (Joh. 14, 6), «fir
uns Menschen und zu unserem Heil», das in der von ithm gegriindeten
Kirche verwirklicht wird. Thr sendet der Sohn vom Vater her den Bei-
stand, den Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht, damit er fir
immer bei ihr bleibt und sie in die ganze Wahrheit fiihrt (Joh. 14,
15-17). Die Kirche hat daher teil an der Wahrhaftigkeit, Treue und
Untriiglichkeit Gottes. Der Heilige Geist zeugt von Christus, und
darum legt auch die Kirche, vom Beistand erleuchtet, Zeugnis von ih-
rem Herrn und seiner Lehre ab, wenn sie die apostolische Uberliefe-
rung aufnimmt und weitergibt (Joh. 15, 26-27). Der Heilige Geist lehrt
sie alles und erinnert sie an alles, was ihr Christus gesagt hat (Joh. 14,
26; vgl. 15, 26).

Da Christus bis an das Ende der Welt bei seiner Kirche bleibt
(Mat. 28, 20), bewahrt sie — trotz aller menschlichen Schwiche ihrer
Glieder - die geoffenbarte Wahrheit, das ihr anvertraute «kostbare
Gut» (2.Tim. 1, 14), rein und unversehrt, so dass die Pforten der Un-
terwelt sie nicht iiberwinden werden (Mat. 16, 18). Deshalb heisst die
Kirche «Haus Gottes», «Sdule und Fundament der Wahrheit»
(1.Tim. 3, 15) und vermag den ihr iibergebenen Glauben ihren Glie-
dern zuverldssig zu vermitteln und vor der Welt unverfilscht zu bezeu-
gen. Die Unfehlbarkeit der Kirche stammt von ihrem Herrn und dem

70



Heiligen Geist her. Die Kirche ist in Christus, und er wirkt in ihr
durch den Geist, der in die Herzen der Gldaubigen gesandt ist (vgl.
Gal. 4, 6). Diese wesenhafte Unfehlbarkeit wird durch Siinde und Irr-
tum der Glieder nicht aufgehoben (vgl. Rom. 3, 3-4).

Unfehlbar ist nur die Kirche als Ganzes, nicht aber einzelne Glieder
fiir sich allein, seien es Bischofe, Patriarchen oder Pipste, und auch
nicht der Klerus, das Volk oder einzelne Ortskirchen je fiir sich allein.
Da die Kirche die Gemeinschaft der Gidubigen ist, die alle von Gott
gelehrt sind (vgl. Joh.6, 45), eignet die Unfehlbarkeit der Gesamtheit
der Kirche. Alle miteinander, Amtstrager und Laien, bilden als Glie-
der den Leib Christi und sind «die Fiille dessen, der alles in allem er-
fullt» (Eph.1, 23). Die Gesamtheit der Gldubigen, welche die «Sal-
bung von dem, der heilig ist», haben, die Wahrheit recht erkennen
(vgl. 1.Joh. 2, 20. 27) und aus ihr leben, ist es also, die nicht irrt, wenn
sie iibereinstimmend von den Bischéfen bis zum letzten Gldaubigen
aus dem Volk den gemeinsamen Glauben bekennt.

Das hochste Organ der Kirche, ihren Glauben unfehlbar auszuspre-
chen, ist deshalb allein das 6kumenische Konzil. Unter diesem als
Mund der ganzen Kirche stehen sowohl die ortlichen Synoden als
auch die Bischofe und alle einzelnen Glieder der Kirche, wie schon in
der Zeit der Apostel die Versammlung der Apostel, die zusammen mit
den Presbytern und der ganzen ortlichen Jerusalemer Gemeinde in
einmiitiger Weise den Willen der gesamten Kirche zum Ausdruck
brachte, tiber eine gréssere Autoritdt verfiigte als jeder einzelne Apo-
stel (vgl. Apg.15). Das 6kumenische Konzil, das unter dem Beistand
des Heiligen Geistes entscheidet, hat seine Unfehlbarkeit auf Grund
seiner Ubereinstimmung mit der ganzen katholischen Kirche. Ohne
diese Ubereinstimmung ist keine Versammlung ein okumenisches
Konzil.

Die Notwendigkeit, dogmatische Entscheidungen zu treffen, be-
steht fiir die Kirche dann, wenn die gesunde Lehre bedroht ist oder
besonderer Erkldrung und Bezeugung bedarf zur Abwehr von Hére-
sien und Schismen und zur Bewahrung der kirchlichen Einheit. Es
versteht sich, dass die Unfehlbarkeit sich nur auf die Heilswahrheit
des Glaubens bezieht.

In grundlegender Weise hat der Heilige Geist, welcher der Geist
Christi ist, die Heilige Schrift inspiriert, die vom fleischgewordenen
ewigen Wort Gottes Zeugnis gibt. Die Leitung der Kirche durch den
Heiligen Geist verstehen wir deshalb als eine, die sich stets in Entspre-
chung sowohl zur Schrift als auch zur iiberlieferten apostolischen

71



Lehre vollzieht und niemals ohne Bezug auf diese beiden ist (vgl.
Joh. 16, 13). Die hierauf beruhende Kontinuitit des in der Kirche be-
wahrten Glaubens schliesst deshalb die Notwendigkeit ein, an seiner
Fiille gemdss dem Zeugnis der Kirche aller Zeiten festzuhalten.

Der obige Text iiber «Die Unfehlbarkeit (Untriiglichkeit) der Kirche»
gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theolo-
gischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981

Unterschriften

11176 Die Synoden der Kirche

Die Kirche ist als der Leib Christi der Tempel des Heiligen Geistes, in
dem alle Glieder in den einen Leib getauft sind und so in der Gemein-
schaft des neuen Lebens verharren und miteinander im Heiligen Geist
die Wahrheit erkennen.

Die altkirchliche bischéfliche und synodale Verfassung ist Aus-
druck des Lebens der Kirche als der Gemeinschaft aller Glieder in der
Einheit des Leibes Christi. Demgemass sind die Bischofe, die als Re-
priasentanten des Hauptes der Kirche — und das ist Christus — der eu-
. charistischen und der synodalen Versammlung vorstehen, mit dem
ganzen Volk Gottes als Glieder des einen Leibes verbunden (vgl. Igna-
tius von Antiochien, Smyrn. 8, 2).

In der Vielfalt des neuen Lebens, das sich in Christus durch den
Heiligen Geist verwirklicht (1.Kor. 12, 1-31), erweist sich der syn-
odale Charakter als Grundlage der kirchlichen Ordnung. Deshalb
kann die Kirche als von Gott berufenes, von Christus erléstes und
vom Heiligen Geist erleuchtetes Volk als die grosse Synode bezeichnet
werden, in der sich die trinitarische Einheit Gottes, des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes, abbildet.

Dieser Grundcharakter der Kirche tritt besonders deutlich bei den
reprdsentativen Zusammenkiinften der Bischofe der Ortskirchen her-
vor, die sich auf ihren Synoden zu Beratung und Entscheidung iiber
Fragen des Glaubens und der Ordnung treffen, wobei diese Entschei-
dungen letztlich der Annahme oder Verwerfung durch die ganze Kir-
che unterliegen.

Hochsten Ausdruck findet dieses synodale Leben der Kirche im

72



dkumenischen Konzil. Es wird einberufen, damit auf ihm die Bischéfe
als Reprisentanten der Gemeinschaft aller Ortskirchen in Fragen des
Glaubens und der kirchlichen Ordnung, welche die ganze Kirche an-
gehen, verbindliche Entscheidungen treffen. Die 6kumenischen Kon-
zile dienen als das hochste Organ der Kirche, wenn es darum geht, Irr-
lehren abzuwehren, das Dogma zu formulieren, die kirchliche Verfas-
sung auszugestalten und zu festigen, und die kirchliche Einheit, die
auf dem rechten Glauben beruht, zu bewahren.

Als solche 8kumenische Konzile werden die folgenden sieben aner-
kannt: Nizda 325, Konstantinopel 381, Ephesus 431, Chalzedon 451,
Konstantinopel 553 und 680 sowie Nizda 787. In ihnen fand das ge-
meinsame Glaubensbewusstsein der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche seinen Ausdruck und trat die Einheit aller Orts-
kirchen in dem einen heiligen Leib Christi in Erscheinung. Daher ste-
hen die 6kumenischen Konzile nicht iiber der Kirche als Ganzes, son-
dern in ihr. Daher ist die Okumenizitit eines Konzils und die Giiltig-
keit seiner Beschliisse nicht schon mit seiner Einberufung gegeben.
Vielmehr erweist es sich als dkumenisch in der nachfolgenden freien
Anerkennung (Rezeption) durch die Gesamtheit (pleroma) der Kir-
che.

Durch ihre Teilnahme am ganzen Leben der Kirche verwirklichen
ihre Glieder — Amtstriager und Laien — ihre Einheit im Leib Christi. In
dieser Einheit und Ganzheit kommt die Unfehlbarkeit der Kirche zum
Ausdruck. Dementsprechend konnen ékuinenische Konzile auch Ent-
scheidungen ortlicher Synoden als unter dem Beistand des Heiligen
Geistes getroffen anerkennen. Andererseits haben auch 6rtliche Syn-
oden die Entscheidungen 6kumenischer Konzile inhaltlich vorbereitet
und die Aufnahme der getroffenen Entscheidungen geférdert.

Die Beschliisse der Konzile sind entweder Glaubensentscheidungen
(horoi) oder Rechts- und Ordnungssidtze (kanones). Von ihnen haben
die Glaubensentscheidungen unbedingte Autoritdt und bleibend ver-
pflichtenden Charakter fiir die ganze Kirche, da sie das auf der Offen-
barung beruhende Dogma betreffen. Sie kénnen deshalb ihrem Inhalt
nach nicht verdndert oder aufgehoben werden. Die Kirche kann sie je-
doch gemiss den jeweiligen Umstinden und Erfordernissen fiir das
Glaubensverstdndnis und das Glaubenszeugnis interpretierend entfal-
ten. Die Kanones der 6kumenischen wie auch der ortlichen Synoden
konnen, soweit sie nicht Fragen des Glaubens betreffen, grundsitzlich
durch neue Kanones entsprechender spidterer Synoden ersetzt oder er-
ginzt werden.

73



Allgemein sind die Orthodoxen und Altkatholischen Kirchen dar-
tiber hinaus der Auffassung, dass ihre Synoden das Recht haben, noti-
genfalls neue Kanones festzusetzen und im eigenen kirchlichen Be-
reich anzuwenden.

Der obige Text iiber «Die Synoden der Kirche» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981
Unterschriften

11177 Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession

1. Als apostolische Sukzession wird hier sowohl die Weitergabe der
Gnade des geistlichen Amtes durch die rechtméssige Handauflegung
als auch im weiteren Sinn die Apostolizitit verstanden: die Fortdauer
und unverfdlschte Bewahrung der von den Aposteln iberlieferten
Glaubenslehre sowie die ununterbrochene Nachfolge der Bischofe
von den Aposteln her. Das erste bildet die Grundlage, das zweite ist
wesentliches Kennzeichen der apostolischen Sukzession, insofern das
Abgehen von der apostolischen Lehre die apostolische Kontinuitét
zerstort und die rechtswidrige Weihe durch Unbefugte sie abreissen
ldsst.

Die apostolische Sukzession in diesem weiteren Sinn ist fiir das Le-
ben der Kirche wesentlich und notwendig, um das Heilswerk des
Herrn durch die zuverldssige Weitergabe der heiligenden und retten-
den Gnade weiterzufiihren. Wie Jesus Christus vom Vater gesandt
wurde, so sandte er auch die Apostel, um durch sie das Volk Gottes zu
sammeln und seine Kirche zu griinden und aufzubauen.

2. In ihrer Eigenschaft als Augenzeugen des auferstandenen Chri-
stus und in ihrer Aufgabe bei der Grundlegung der Kirche haben die
Apostel zwar keine Nachfolger und konnen auch keine haben. Sie ha-
ben jedoch Nachfolger in der apostolischen Aufgabe, durch die Ver-
kiindigung des Wortes Gottes und den Vorsitz im liturgischen und sa-
kramentalen Leben, besonders bei der Feier der heiligen Eucharistie,
die Gemeinde immer wieder zu sammeln und aufzubauen.

Obwohl das Neue Testament von vielen Charismen und Diensten
unter den Glaubigen spricht, ldsst es keinen Zweifel an der Einzigar-
tigkeit, Unwiederholbarkeit und grundlegenden Bedeutung von Amt
und Aufgabe der Apostel (vgl. Apg.1,21-22; 1. Kor. 12,28; Eph.2,20;
Offb.21, 14).

74



3. Die Kirche hat ithr Leben von Christus, der durch den Heiligen
Geist in ihr gegenwirtig ist und wirkt. Christus ist der Herr der Kir-
che, der zu ihr spricht, der sie liebt und auf den sie hort. Diese Bezie-
hung zwischen Christus und der Kirche ist nicht bloss ein abstrakter
Gedanke, sondern konkrete Wirklichkeit und Erfahrung, die durch
von Christus berufene Personen vermittelt wird. Wie das in der Zeit
der Apostel geschah, so muss es auch in unserer Zeit und zu allen Zei-
ten geschehen, da die Struktur der Kirche ihrem Wesen nach keine an-
dere sein kann als jene, die ihr Christus gegeben hat.

Die Kirche, die als Gemeinschaft nicht ohne diese Struktur sein
kann, muss auch in ununterbrochenem zeitlichem Zusammenhang mit
threm Ursprung sowie mit der Kirche der vorausgegangenen und
nachfolgenden Generationen stehen. Die Berufung der Trager des
geistlichen Amtes in der apostolischen Sukzession geschieht daher
nicht als etwas vollig Neues ohne Zusammenhang mit dem Ursprung
der Kirche, sondern als Wiederaufnahme und Weitergabe dessen, was
von Anfang an in der Kirche geschah. Die Handauflegung mit Gebet
in der Gemeinschaft der ganzen Kirche ist das einzige von der Schrift
und der Uberlieferung bezeugte sakramentale Mittel zur Weitergabe
der Gnade des geistlichen Amtes'.

4. Die Notwendigkeit der ungebrochenen Bewahrung der apostoli-
schen Sukzession sowohl als Kontinuitit der apostolischen Lehre als
auch als Weitergabe des geistlichen Amtes und der Sendungsgnade
durch die rechtmissige Handauflegung ist allgemeine Lehre der Kir-
chenviter.

5. Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession im obigen Sinn
hebt die Orthodoxe Kirche des Ostens von alters her und auch jetzt
besonders hervor und stellt die Frage nach ihr bei jeder Bemiithung zur
Wiederherstellung der christlichen Einheit. An dieser Notwendigkeit
halt auch die Altkatholische Kirche fest.

Der obige Text iiber «Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzes-
sion» gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatho-
lischen Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981

Unterschriften

' Nidheres dazu wird in den Texten iiber die Sakramente, mit denen sich die
Kommission noch beschiftigen wird, ausgefiihrt werden.

75



[11/8 Das Haupt der Kirche

Das Haupt der Kirche ist Christus, der Erstgeborene der ganzen
Schopfung, durch den und auf den hin alles geschaffen ist und durch
den Gott alles mit sich selbst zu versdhnen beschloss, indem er am
Kreuz durch sein Blut Frieden stiftete (vgl. Kol 1,15-20). Aus der
Fiille des Lebens des Hauptes, Christus, haben die Glieder des Leibes
das neue Leben in Christus durch den Heiligen Geist (vgl. Ro6m 6,11;
2 Kor 5,17; Kol 2,9f.). «Alles hat Gott ihm zu Fiissen gelegt und ihn,
der als Haupt alles iiberragt, iiber die Kirche gesetzt. Sie ist sein Leib,
die Fulle dessen, der alles in allem erfillt» (Eph 1,22f.). Christus ist in
Wabhrheit der «eine Herr» (Eph 4,5), das einzige Haupt des Leibes, der
Kirche, von dem aus «der ganze Leib, der durch die Gelenke und
Bénder gestiitzt und zusammengehalten wird, in gottlichem Wachstum
wichst» (Kol 2,19; vgl. Eph 4,15). Folglich kann Christus nicht ohne
die Kirche gedacht werden, das Haupt nicht ohne den Leib und umge-
kehrt, weil Christus und die Kirche miteinander verbunden sind und
in absoluter, untrennbarer und ewiger Vereinigung verharren. Die
Gldubigen, im Blut Jesu Christi gerechtfertigt, werden durch ihn ge-
rettet, haben Frieden mit Gott und rithmen sich der Hoffnung auf die
Herrlichkeit Gottes. Die Hoffnung ldsst nicht zuschanden werden, ist
doch die Liebe Gottes ausgegossen in ihre Herzen durch den Heiligen
Geist, der ihnen gegeben ist (vgl. Rom 5,1-5). So ist die Kirche als der
Leib Christi durch den Heiligen Geist mit ithrem Haupt verbunden
und zusammen mit ihm der ganze Christus (vgl. Eph 1,22f)). In ihm
haben die Glieder das neue Leben und wachsen durch den Heiligen
Geist auf die Vollendung in der gottlichen Gnade in der festen Hoff-
nung, dass sie ihm gleich sein werden, denn sie werden ihn sehen, wie
er ist (1 Joh 3,2).

Mittelpunkt des neuen Lebens ist die heilige Eucharistie, in der sich
die innere Gestalt der Verbindung des Leibes mit seinem Haupt zeigt.
Der die Eucharistie feiernde Bischof hat an Christi Stelle den Vorsitz
inne, und indem er auf diese Weise das ein fiir allemal von Christus
dargebrachte Opfer vor Gott bringt, stellt er Christus als das Haupt
der um ihn versammelten Kirche dar, in deren Namen er zelebriert.

Die Bischofe als die Nachfolger der Apostel, die den apostolischen
Dienst fortfiihren, sind zuverlédssige Biirgen der Katholizitdt und Apo-
stolizitdt der Kirche. Nach gottlichem Recht sind die Bischofe unter-
einander gleichen Ranges, weil sie alle durch die rechtméssige sakra-
mentale Handauflegung dieselbe bischofliche Gnade empfangen ha-

76



ben und in der apostolischen Sukzession stehen. Sie haben in gleicher
Weise ohne quantitativen oder qualitativen Unterschied Anteil an ein
und derselben bischoflichen Vollmacht. Sie sind Bischofe unter Bi-
schofen, Diener Christi und der Kirche, auch sie Glieder des Leibes,
d.i. der Kirche, die in ihr eine besondere Stellung innehaben.

Obwohl die Bischdfe einander in der bischoflichen Vollmacht
gleich sind, hat das Leben der Kirche schon in den ersten drei Jahr-
hunderten zu einer Differenzierung in den verschiedenen Bischofssit-
zen zuerkannten Ehrenstellungen gefiihrt. Die Bischéfe bestimmter
Ortskirchen, die aus verschiedenen Griinden grossere Autoritdt ge-
wonnen hatten, nahmen eine besondere Ehrenstellung ein und {ibten
in kirchlichen Angelegenheiten einen grosseren Einfluss aus. Die Eh-
renstellung der Bischoéfe dieser Sitze wurde durch Beschliisse dkume-
nischer Synoden seit dem 4. Jahrhundert zu einem Ehrenvorrang
(presbeia times) und Ehrenvorsitz in der Kirche ausgebildet (3. Kanon
der 2. 6kumenischen Synode). Einen solchen Ehrenvorrang genoss der
Bischof von Rom, da der Bischofssitz zu Rom die erste Stelle in der
Reihenfolge der Bischofssitze einnahm: Rom war die Hauptstadt des
Reiches, und seine Kirche bewahrte — noch ohne Neuerungen - die
apostolische Tradition; sie iiberbrachte das Evangelium des Heils V6l-
kern und Nationen, die noch nicht von Christus gehort hatten, und sie
war reich an kirchlichem Leben und an Werken der Liebe. Der Bi-
schof von Rom besitzt also den Ehrenvorrang in der Kirche. Im Hin-
biick auf die bischofliche Volimacht aber unterscheidet er sich in kei-
ner Weise von seinen Mitbriidern, den Bischoéfen. Dasselbe gilt von
den andern Bischofen, die einen Ehrenvorrang in der Kirche inne-
haben.

Nach der Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
sind darum alle Dekrete spdterer Zeiten, die dem Bischof von Rom
eine monokratische und absolute Gewalt iiber die ganze Kirche zu-
schreiben und ihn als unfehlbar ansehen, wenn er in der Ausiibung
seines Amtes «als Hirte und Lehrer aller Christen» ex cathedra eine
Lehre definiert, unannehmbar. Bei ihrem unabldssigen Bemiihen um
die Einheit hoffen beide Kirchen, dass durch das Haupt und den
Herrn der Kirche die bestehenden Schwierigkeiten und Trennungen
tiberwunden werden, damit nach seinem Wort alle, die an ihn glau-
ben, eins seien und so die Welt zum Glauben komme (vgl. Joh
17,20f.).

iy



Der obige Text iiber «Das Haupt der Kirche» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 7. Oktober 1983

Unterschriften

78



	Ekklesiologie

