Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis

Artikel: Die gemeinsamen Texte (offizielle deutsche Fassung)
Autor: [s.n]

Kapitel: 2: Christologie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II. Christologie

1171 Die Menschwerdung des Wortes Gottes

1. Wir glauben an Jesus Christus, den einzigen Sohn und das
einzige Wort Gottes, «der fiir uns Menschen und zu unserem Heil
herabgestiegen ist vom Himmel und Fleisch geworden vom Heili-
gen Geist aus Maria, der Jungfrau, und Mensch geworden» (Nizéno-
konstantinopolitanisches Glaubensbekenntnis). In der Mensch-
werdung ging der ewige und zeitlose Gott als Mensch in Zeit und
Geschichte ein, «um das menschliche Geschlecht in sich als seinem
Haupt wieder zu einen» (Kyrill von Alexandrien, PG 76, 17).

Jesus Christus hat zwei Naturen: er ist vollkommener Gott,
der alles hat, was der Vater hat, ausser dem Ungezeugtsein; zu-
gleich ist er auch vollkommener Mensch «mit verniinftiger Seele
und Leib», in allem uns gleich ausser der Siinde.

Jesus Christus als Mensch ragte unter den iibrigen Menschen
heraus durch seine iibernatiirliche Geburt und seine Stindlosigkeit,
insofern seine Fleischwerdung durch den Heiligen Geist und aus
Maria, der Jungfrau, geschah und er auch von der Erbsiinde und
~jeder personlichen Siinde frei war.

2. Von den zwei Naturen in Christus, der gottlichen und der
menschlichen, bekennen wir, was die Kirche auf Grund der Hei-
ligen Schrift und der Heiligen Uberlieferung lehrt: Die beiden
Naturen, die goéttliche, und die menschliche, sind in Christus hypo-
statisch vereinigt worden, und zwar in der Hypostase oder Person
Gottes des Wortes, «ungeschieden, ungetrennt, unvermischt und
unverindert» (4.Okumenisches Konzil).

Jesus Christus ist Gottmensch, die eine gottliche Person in
zwei Naturen, der gottlichen und der menschlichen, mit zwei Wil-
len und zwei Wirkweisen (évépyeiar). Da nun die Person Jesu
Christi Tragerin der zwei Naturen ist und sie es ist, die demgemaiss
will und wirkt, so kénnen wir die Wirkweisen des Herrn gott-
menschlich nennen. «Nicht (nur) auf menschliche Weise tat er, was
der Mensch tut, denn er ist nicht nur Mensch, sondern auch Gott;
und nicht (nur) auf giottliche Weise tat er, was Gott tut, denn er ist
nicht nur Gott, sondern auch Mensch» (Johannes von Damaskus,
PG 94, 1060). Durch die «gegenseitige Durchdringung» oder «wech-
selweise Einwohnung» der zwei Naturen wird sowohl die Zweiheit
der Naturen, Willen und Wirkweisen als auch die Einheit der Per-
son gewahrt.

n

2



3. Aus der hypostatischen Vereinigung ergibt sich fir das
Dogma der Heiligen Dreifaltigkeit:

a) Wiewohl in Jesus Christus sich die ganze gottliche Natur mit
der menschlichen vereinigt hat, wurde nicht die ganze Heilige
Dreifaltigkeit Mensch, sondern nur die zweite Person.

b) Die Menschwerdung hatte keinen Wandel und keine Verinde-
rung im unwandelbaren und unverénderlichen Gott zur Folge.

4. Die hypostatische Vereinigung bringt mit sich:

a) Den Austausch oder die gegenseitige Mitteilung der Eigentiim-
lichkeiten. Die beiden Naturen, die géttliche und die menschliche,
teilen in der hypostatischen Vereinigung auf Grund der Einheit der
Person einander ihre Eigentiimlichkeiten mit, indem sie einander
durchdringen und ineinander einwohnen.

b) Die Vergottung (#éwoic) der menschlichen Natur Christi. Sie
verbleibt freilich «in der ihr eigenen Grenze und ihrer Art» (6.0ku-
menisches Konzil).

c¢) Die Siindlosigkeit Christi.

d) Die Anbetung Christi auch seiner menschlichen Natur nach.
Die Anbetung gilt der gottmenschlichen Person des Herrn.

e) Die Jungfrau Maria ist wahrhaft Gottesgebédrerin und Gottes-
mutter.

5. Die Menschwerdung des ewigen Wortes Gottes, die aus
g g ,

Liebe zu den Menschen geschah, ist ein unzugingliches und unfass-

bares, im Glauben anzueignendes Geheimnis.

Der obige Text iiber « Die Menschwerdung des Wortes Gottes» gibt
nach Auffassung der Gemischien Orthodox-Altkatholischen Theologi-
schen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 28. August 1975

Unterschriften

1172 Die hypostatische Union

Die Kirche lehrt iiber die hypostatische Vereinigung der zwei
Naturen:

1. Die gottliche Natur vereinigte sich mit der menschlichen
hypostatisch, das heisst in der Hypostase oder Person Gottes des

53



Wortes. Er hat in seiner Fleischwerdung nicht die menschliche
Natur im allgemeinen, sondern eine individuelle angenommen.
Diese existierte vorher nicht, sie war «ohne eigene Hypostase und
hatte keine vorgingige Individualitit..., sondern das Wort Gottes
selbst wurde dem Fleisch Hypostase» (Johannes von Damaskus,
PG 94, 1024.985). Folglich hat der Herr nicht eine menschliche
Hypostase angenommen, sondern eine menschliche Natur, und
zwar die vollstdndige menschliche Natur in ihrer ganzen Fiille. Die
angenommene individuelle menschliche Natur war eine wahre und
vollkommene «mit verniinftiger Seele und Leib» (4.0kumenisches
Konzil). Sie existierte nicht schon vorher fiir sich in einem Indivi-
duum ausserhalb der einen Person Jesu Christi, noch war sie vorher
gebildet worden, sondern ihre Existenz begann im Augenblick der
gottlichen Fleischwerdung «vom Heiligen Geist aus Maria, der
Jungfrau», in der Einheit der Person oder Hypostase des Wortes
Gottes. Somit hatte sie nie eine andere Hypostase als allein die des
Sohnes Gottes.

2. Deshalb ist Jesus Christus die eine Person «in zwei Natu-
ren», der gottlichen und der menschlichen, nicht aber «aus zwei
Naturen». Das 4.0Okumenische Konzil lehrt «zu bekennen ... den
einen und selben Christus, den Sohn, den Herrn, den Einziggebore-
nen, der in zwei Naturen unvermischt, unverindert, ungetrennt
und ungeschieden besteht. Keinesfalls wird der Unterschied der
Naturen wegen ihrer Vereinigung aufgehoben, es wird vielmehr die
Eigentiimlichkeit einer jeden Natur gewahrt, indem beide in einer
Person und Hypostase zusammenkommen». Die hypostatische Ver-
einigung der beiden Naturen in Christus, die sich «im Augenblick
der Empféngnis ohne Vermischung und Trennung» vollzog, bleibt
in alle Ewigkeit unzertrennlich und unauflésbar. Die menschliche
Natur bleibt auf ewig mit der géttlichen unzertrennlich geeint.
Daher ist der Gottmensch «Jesus Christus derseibe gestern und
heute und in Ewigkeit» (Hebr. 13, 8).

3. Insofern in Jesus Christus zwei Naturen sind, die gottliche
und die menschliche, sind in ihm auch zwei der Natur zugehorige,
frei wirkende Willen, der gottliche und der menschliche; zwei der
Natur zugehorige Wirkweisen (&vépyerar), die gottliche und die
menschliche, sowie zwei der Natur zugehérige Willensfreiheiten
(adrebodora), die gottliche und die menschliche; auch die Weisheit
und das Wissen sind sowohl gottlich als auch menschlich. Da der

54



Herr mit Gott dem Vater wesensgleich ist, wollte und wirkte er in
Freiheit als Gott; da er auch mit uns Menschen wesensgleich ist,
wollte und wirkte er auch als Mensch in Freiheit. «Wollen und Wir-
ken» besitzt er freilich «nicht getrennt, sondern geeint, will und
wirkt er doch in jeder der beiden Naturen in Gemeinschaft mit der
andern». So verstehen wir die beiden Willen nicht als gegensitzlich
oder einander widerstrebend, sondern jeder will in Harmonie das-
selbe gemiss der je eigenen Weise. Allerdings folgte der schwache
menschliche Wille dem starken gottlichen Willen und unterordnete
sich ithm, da beide Willen und Wirkweisen «in Einheit» handelten
und «zum Heil des menschlichen Geschlechts zusammenwirkten»
(6.0kumenisches Konzil). Allgemein gesagt: «Da die Hypostase
Christi eine und Christus einer ist, ist es einer, der will, geméss der
beiden Naturen: als Gott aus Wohlgefallen, als Mensch in Gehor-
sam» (Johannes von Damaskus, PG 95, 160).

Die Kirche lehrt also, was auch die Viter des 6. Okumenischen
Konzils definiert haben: «Wir halten in jeder Weise am ,unver-
mischt’ und, ,ungetrennt‘ fest und verkiinden zusammenfassend:
Indem wir glauben, dass einer aus der Heiligen Dreifaltigkeit, nach
der Menschwerdung unser Herr Jesus Christus, unser wahrer Gott
ist, behaupten wir, dass seine zwei Naturen sich in seiner einen
Hypostase zeigen... Der Unterschied der Naturen in der einen
Hypostase wird darin erkannt, dass jede Natur in Gemeinschaft
mit der andern will und wirkt, was ihr eigen ist. Dementsprechend
preisen wir auch die den beiden Naturen zugehorige Willen und
Wirkweisen, die zur Rettung des menschlichen Geschlechts zusam-
menwirken.» Auch nach der Vereinigung «wurde sein vergotteter
menschlicher Wille nicht aufgehoben, sondern blieb vielmehr be-
stehen».

Der obige Text iiber «Die Hypostatische Union» gibt nach Auffas-
sung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommis-
sion die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 28. August 1975

Unterschriften

55



1173 Die Gottesmutter

Die Kirche bekennt, dass in Jesus Christus die gottliche und die mensch-
liche Natur hypostatisch vereinigt sind. Dementsprechend bekennt sie
auch, dass die Heilige Jungfrau Maria nicht nur einen blossen Menschen,
sondern den Gottmenschen Jesus Christus geboren hat und wahrlich
Gottesmutter ist — wie es das 3. Okumenische Konzil definiert und das
5.Okumenische Konzil bestiitigt hat. Nach dem heiligen Johannes von
Damaskus «schliesst» die Benennung Gottesmutter «das ganze Geheim-
nis des Heilsplans zusammen» (de fide orth. 3, 12 — PG 94, 1029).

1. In der Jungfrau Maria hat der Sohn Gottes kraft gottlicher Allmacht
die ganze menschliche Natur, Leib und Seele, angenommen, da die Kralft
des Hochsten die Jungfrau iiberschattete und der Heilige Geist auf sie her-
abkam (Luk. 1, 35). So wurde das Wort Fleisch (Joh. 1, 14). Durch die
wahre und wirkliche Mutterschaft der Jungfrau Maria vereinte sich der
Erloser mit dem menschlichen Geschlecht.

Es besteht ein innerer Zusammenhang zwischen der Wahrheit von dem
einen Christus und der Wahrheit von der Gottesmutterschaft Marias,
«...dennes geschah die Vereinigung zweier Naturen: darum bekennen wir
auch Einen Christus, Einen Sohn, Einen Herrn. Diesem Verstindnis der
unvermischten Vereinigung gemiss bekennen wir, dass die heilige Jung-
frau Gottesgebirerin ist, weil Gott das Wort Fleisch und Mensch wurde
und auf Grund der Empfangnis den aus ihr genommenen Tempel mit sich
vereinte» (3.Okumenisches Konzil, Formula unionis, Mansi 5, 292);
«...wir lehren alle {ibereinstimmend, den einen und selben Sohn, unsern
Herrn Jesus Christus zu bekennen, ... der vor der Zeit aus dem Vater ge-
zeugt ist der Gottheit nach, welch ebenderselbe in den letzten Tagen fiir
uns und zu unserem Heil aus der Jungfrau und Gottesmutter Maria (gebo-
ren ist) der Menschheit nach» (4. Okumenisches Konzil, Definitio fidei,
Mansi 7, 116).

2. Da die Kirche Maria als Gottesmutter anerkennt, deren Niederkunft
der heilige Ignatius von Antiochien «ein laut rufendes Geheimnis» nennt
(Ign. Ant. ad Eph. 19, 1), rithmt sie auch ihre bleibende Jungfrauschaft. Die
Gottesmutter ist immer Jungfrau, da sie unversehrt und auf unsagbare,
nicht zu erklirende Weise Christus geboren hat. Die Viter des 4. Okume-
nischen Konzils sagen in ithrer Ansprache an Kaiser Markian: «...die
Viter ... haben das Verstindnis des Glaubens fiir alle entfaltet und die
Wohltat der Menschwerdung genau verkiindet: wie von oben her das
Mysterium des Heilsplans aus dem Mutterschoss bereitet wurde, wie die
Jungfrau Gottesgebdrerin (genannt wird) um dessen willen, der ithr auch

56



nach der Schwangerschaft die Jungfraulichkeit schenkte und ihren Leib in
herrlicher Weise versiegelt hielt, und (wie sie) der Wahrheit geméss Mutter
genannt wird um des Fleisches des Herrn des Alls willen, das aus ihr war
und das sie ithm lieh» (Allocutio ad Marc. Imp. — Mansi 7, 461 B). Das
7.Okumenische Konzil aber sagt in seiner Entscheidung: « Wir bekennen
die zwei Naturen dessen, der um unseretwillen Fleisch geworden ist aus
der reinen Gottesmutter und immer Jungfrau Maria» (Definitio — Mansi
13, 377 A). «Er ist», wie der heilige Augustinus sagt, «geboren vom Hei-
ligen Geist und der Jungfrau Maria. Und auch die menschliche Geburt
selbst ist niedrig und erhaben. Wieso niedrig? Weil er als Mensch aus
Menschen geboren ist. Wieso erhaben? Weil er von der Jungfrau (geboren
ist). Eine Jungfrau empfing, eine Jungfrau gebar und Jungfrau blieb
sie auch nach der Geburt» (Aug. de symb. ad cat. 1.3, 6 — PL 40, 630).
(Vgl. auch Sophr. Hier. Ep. Synod. — PG 87, 3164.3176; Joh. Dam. de
fide orth. 4, 14 — PG 94, 1161; Max. Conf. ambig. - PG 91, 1276 A und
andere).

3. Daher ehrt die Kirche ganz besonders die jungfrauliche Gottesmut-
ter, jedoch «nicht wie Gott, sondern als Mutter Gottes nach dem Fleisch»
(Joh. Dam. de imag. 2, 5 — PG 94, 1357). Wenn so die Kirche um der in
Christus geschehenen Erlosung und seiner Wohltaten willen zuallererst
Gott Verherrlichung und die wahre Anbetung, die allein der gottlichen
Natur gebiihrt, darbringt, ehrt sie zugleich die Gottesmutter als auser-
wihltes Gefdass des Heilswerkes, als die, welche in Glauben, Demut und
Gcehorsam das Wort Gottes angenommen hat, als Plorte, durch die Gott
in die Welt eintrat. Sie nennt sie die Begnadete, die Erste der Heiligen und
die reine Magd des Herrn! und schreibt ihr damit eine relative Siindlosig-
keit aus Gnaden zu, zumal von der Herabkunft des Heiligen Geistes auf
sie an, denn der Natur nach und absolut siindlos ist allein unser Erloser
Jesus Christus.

Die Kirche kennt nicht die neuen Dogmen einer unbefleckten Emp-
fangnis und einer leiblichen Aufnahme der Gottesmutter in den Himmel.
Sie feiert aber den Eingang der Gottesmutter ins ewige Leben und begeht
festlich den Tag ihres Hinscheidens.

4. Die Kirche ehrt die Gottesmutter auch als Fiirbitterin fiir die Men-
schen bei Gott, was sie in besonderer Weise wegen ihrer herausragenden

' Nicht aus theologischen Griinden, sondern wegen des verschiedenen Sprach-
gebrauchs weichen der deutsche und der griechische Text an dieser Stelle vonein-
ander ab; die griechischen Epitheta sind: xeyagitwpévy, navayixz, navoepumuntog,
domiiog, Tiplwtéga #oi évooloTépa xal AYIWTEQA TAVTWY.

37



Stellung im Heilswerk ist. Sie unterscheidet aber die Fiirbitte der Gottes-
mutter von der gédnzlich einmaligen Mittlerschaft Jesu Christi: «Denn
einer i1st der Mittler zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Chri-
stus Jesus» (1. Tim. 2, 5). «Zeige deine Menschenliebe, Barmherziger:
nimm an, die dich geboren hat, die Gottesmutter, die fiir uns eintritt, und
rette, du unser Heiland, das hilflose Volk» ([Byzantinische] Vesper am
Samstag, 8. Ton). «... o Gott, ... uns allen gib Anteil am Leben deines
Sohnes in der Gemeinschaft mit der Jungfrau Maria, der heiligen
Mutter unseres Herrn und Gottes, ... und allen deinen Heiligen. Blicke
auf ihr Leben und Sterben und erhore ihre Fiirbitten fiir deine Kirche
auf Erden» (Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz).

Zwar wird in den Hymnen der Kirche die Gottesmutter auch « Vermitt-
lerin» (pecitoia) genannt, doch wird sie so keineswegs und niemals im
Sinne von Mittlerin (commediatrix) oder Miterldserin (corredemptrix),
sondern nur im Sinn von Fiirbitterin bezeichnet.

Der obige Text iiber « Die Gottesmutter» gibt nach Auffassung der Ge-
mischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 27. August 1977

Unterschriften

58



	Christologie

