Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis

Artikel: Die gemeinsamen Texte (offizielle deutsche Fassung)
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die gemeinsamen Texte
(offizielle deutsche Fassung)

L GOMESIEIITR o ¢ 55 2 508 0 508 4 85 5 0m 5 ko e m om0 o0 s o 0 o s s e 1 e & s 46
1/1 Die géttliche Offenbarung und ihre Uberlieferung............... 46
1/2 Der Kanon der Heilipen Sehrift. . c:iciiaiinisnirsisninssnesnas 47
1/3 Die Heilige Dreifaltigkeit.......... .. .. . it 49

B, ERBSEGIOE oo vm s om g poemms musms s ms e ms e m s s s s g s s pygswe 52
11/1 Die Menschwerdung des Wortes Gottes....................... 52
/2 Dhe hypostatische Vol o inisairsirnionssmsrmsmsins s ®aruas 23
I1/3 Die GOtteSMULLET . . .o\ v ettt ettt e e 56

ITI. Ekklesiologie .......... ... . ... ... .. ... .. .. .. ... 59
111/1 Wesen und Eigenschaften der Kirche .:svisvsmisnaszisnmsnvis 59
[11/2 Die Einheit der Kirche und die Ortskirchen................... 63
H1/3 Die Grenzen Aer Kirche s aisvissistinisnasneinisssnamingin 65
[11/4 Die Autoritdt der Kirche und inder Kirche ................... 67
[11/5 Die Unfehlbarkeit (Untriiglichkeit) der Kirche ................ 70
I11/6 Die Synodender Kirche .......... ... ... ... ... . .. . ... ... 72
IT1/7 Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession . ............. 74
I11/8 Das Haupt deF Kitehe . .onc v nssnssmrimsspisgermspusmmsp 76

LY. Soterlologie «::scsnsimiamssnamsssus aesnsamesn §sme o s 50§ 95 § 59 5 4 79
IV/1 Das Erlosungswerk Christi . ...... ... .. ... ... 79
IV/2 Das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche und die Aneig-

nungdes Heils. ... .. ... . . 81

VoS ERTHETIERIEREE . o & cow o s 5 000 0 sss0m 3 s s 5 2 0 00 v 0 3 e 3 s e 0 84
V/1 Die Sakramente oder Mysteriender Kirche .................... 84
WA ZDE TR : s mirmzoms v s 5o s PUE R P LS § 5 PR E S 250 § 505 § 550 & 2w 4 e = 86
V/3Die FITMUNE .« oottt e e e e et et 88
Y4 10E heilipe PAcharistic. ;s onsvesmurnis pusmes oo ms o oys sy s 89
VS DI BUSSE . o oottt ettt e e 92
V76 Die Krankensalbung seissisnsvsinsincsrssmesssnypmipnineis 93
V/7 Die Ordination .. ....c.vu it e e 94
NrB D ERE o vminmrnnn o is munes 08y 6o mss Be 5 EH M5 5§ A0 E 508 HEid 96

VEESehtoloome: .. 0.0 m 800 0c oo b 8 6§ Gun s 505 5 fo 5 008 80 6 565 6 Bk § ot § 905 £ & 99
V1/1 Die Lehre von der Vollendung . .............. .. . ... 99

VII. Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen. . ............... 103

45



I. Gotteslehre
171 Die géttliche Offenbarung und ihre Uberlieferung

Der eine, dreifaltige Gott, Vater, Sohn und Heiliger Geist, hat
die Welt geschaffen und «sich nicht unbezeugt gelassen» (Apg. 14,
17), sondern offenbarte und offenbart sich selbst vielfiltig und auf
mannigfache Weise in der Welt und in der Geschichte.

1. Gott offenbart sich in seinen Werken, «denn was unsichtbar
ist an ihm, wird von der Schopfung der Welt an in der Anschauung
seiner Geschopfe wahrgenommen, nidmlich seine ewige Kraft und
Gottheit» (Rom. 1, 20), und dies besonders in den Menschen, die
nach seinem Bild und Gleichnis geschaffen wurden, «die ja zu er-
kennen geben, dass das Werk des Gesetzes in ihr Herz geschrieben
ist» (R6m. 2, 15).

2. Die Menschen waren dem gottlichen Gebot gegeniiber unge-
horsam und silindigten, und ihre Gottebenbildlichkeit wurde ver-
derbt und verdunkelt, und sie vermochten den wahren Gott nicht
zu erkennen, «sondern sie wurden nichtig in ihrem Denken, und ihr
unverstiandiges Herz verfinsterte sich», daher «verehrten und bete-
ten sie auch das Geschaffene anstatt des Schopfers an» (Rom. 1,
21.25).

Gott aber, der Allgiitige, «der will, dass alle Menschen gerettet
werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen» (1.Tim. 2, 4),
ging den Weg seiner unmittelbaren und persénlichen Offenbarung
an die Welt. So offenbarte sich Gott unmittelbar und wirklich
«vorzeiten den Viatern durch die Propheten» (Hebr.1, 1), und zwar
im Volke Israel. Diese Offenbarung Gottes war, wenngleich wirk-
lich, doch stiickhaft und hatte pidagogischen Charakter: «das Ge-
setz wurde uns zum Erzieher auf Christus hiny (Gal. 3, 24).

3. «Als aber die Fiille der Zeit gekommen war, sandte Gott sei-
nen Sohn» (Gal.4, 4). «Und das Wort wurde Fleisch und wohnte
unter uns» (Joh.1, 14). In Jesus Christus geschah die ganze und
vollkommene Offenbarung Gottes: «in ihm wohnt die ganze Fiille
der Gottheit leibhaftig» (Kol.2, 9). Nur in Jesus Christus ist die
Rettung moglich: «es ist in keinem andern das Heil» (Apg.4, 12).
In Jesus Christus offenbarte sich der dreifaltige, in seinem Wesen
unzugingliche und unbegreifliche Gott in seinen heilschaffenden
Energien, und zwar in seiner ganzen Fiille: «Wir erklaren, dass wir

46



Gott wohl aus seinen Energien erkennen, ... sein Wesen aber
bleibt unzuginglich» (Basilius der Grosse, Brief 234, 1).

4. Diese iibernatiirliche Offenbarung in Christus wird vermit-
telt in der Uberlieferung der heiligen Apostel, die schriftlich weiter-
gegeben wird in der von Gott eingegebenen Schrift und miindlich
durch die lebendige Stimme der Kirche. Die miindliche Uberliefe-
rung ist einerseits bewahrt im Glaubenssymbol und den iibrigen
Entscheidungen und Kanones der sieben heiligen Okumenischen
Konzilien und der lokalen Synoden, in den Schriften der heiligen
Vater sowie in der Heiligen Liturgie und allgemein in der gottes-
dienstlichen Praxis der Kirche, anderseits findet sie ihren Ausdruck
in der standigen offiziellen Lehre der Kirche.

Schrift und Uberlieferung sind nicht verschiedene Aussagen
der gottlichen Offenbarung, sondern unterschiedliche Aussagewei-
sen der einen und selben apostolischen Uberlieferung. Daher stellt
sich auch nicht die Frage des Vorranges der einen vor der andern:
«beide haben dasselbe Gewicht fiir die Frommigkeit» (Basilius der
Grosse, Uber den Heiligen Geist 27, 2). «Dabei wird die Schrift in
der Uberlieferung verstanden, die Uberlieferung aber bewahrt ihre
Unverfalschtheit und das Kriterium ihrer Wahrheit durch die
Schrift und aus deren Inhalt» (Interorthodoxe vorbereitende Kom-
mission der Heiligen und Grossen Synode, 16. bis 28.Juli 1971;
Chambésy 1973, Seite 110). Die apostolische Uberlieferung wird im
Heiligen Geist von der Kirche unverfilscht festgehalten, erklart
und weitergegeben.

Der obige Text iiber «Die gottliche Offenbarung und ihre Uberliefe-
rung» gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatho-
lischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 23. August 1975

Unterschriften

172 Der Kanon der Heiligen Schrift

Heilige Schrift sind die Biicher des Alten und Neuen Testa-
mentes, die von der Kirche in den von ihr bestimmten und in ihr in
Gebrauch stehenden Kanon aufgenommen wurden. Es sind dies:

a) Im Alten Testament die zweiundzwanzig, nach anderer Zah-
lung neununddreissig Biicher des hebriaischen Kanons, dazu weitere

47



zehn Biicher, die «Anagignoskomena», das heisst gelesene, bezie-
hungsweise lesenswerte Biicher, die im Westen spiter «deuteroka-
nonisch» genannt wurden, somit insgesamt neunundvierzig Biicher.

«Kanonisch» sind jene ersten neununddreissig, nimlich: Gene-
sis, Exodus, Leviticus, Numeri, Deuteronomium, Josua, Richter,
Ruth, 1.Samuel, 2.Samuel, 1.Koé6nige, 2.Konige, 1.Chronik,
2.Chronik, Esra (griechisch 2.Esra, Vulgata und slawisch 1.Esra),
Nehemia, KEsther, Psalmen, Hiob, Spriiche Salomos, Prediger,
Hoheslied, Jesaja, Jeremia, Klagelieder des Jeremia, Ezechiel,
Daniel, Obadja, Joel, Jona, Amos, Hosea, Micha, Nahum,
Zephanja, Habakuk, Haggai, Sacharja, Maleachi.

Bei den weiteren zehn «Anagignoskomena» handelt es sich um:
Judith, griechisch: 1.Esra (Vulgata: 3.Esra, slawisch: 2.Esra),
1. Makkabier, 2.Makkabder, 3.Makkabider, Tobias, Jesus Sirach,
Weisheit Salomos, Baruch und Brief des Jeremia.

Die «kanonischen» Biicher zeichnen sich durch die besondere
Autoritit aus, welche die Kirche ihnen stets zuerkannt hat; sie hilt
aber auch die «Anagignoskomena» in Ehren, die seit alters zu
ihrem Kanon der Heiligen Schrift gehoren.

Anmerkung: Zu den Bilichern (griechisch) 1. Esra (Vulgata 3.Esra, sla-
wisch 2.Esra) und 3.Makkabider macht die altkatholische Kommission den
folgenden Vorbehalt: Diese beiden Biicher werden von ihrer Kirche nicht
abgelehnt, aber sie finden sich nicht in den altkatholischen Verzeichnissen
der biblischen Biicher, die auf alte lateinische Tradition zuriickgehen. Zu
diesem Punkt sollte zunéchst die Internationale Konferenz der altkatho-
lischen Bischofe Stellung nehmen.

b) Im Neuen Testament die siebenundzwanzig kanonischen
Biicher, namlich: die vier Evangelien nach Matthius, Markus,
Lukas und Johannes, die Apostelgeschichte, die Briefe des Paulus:
Romer, 1.Korinther, 2.Korinther, Galater, Epheser, Philipper,
Kolosser, 1. Thessalonicher, 2. Thessalonicher, 1. Timotheus, 2. Timo-
theus, Titus, Philemon und Hebrier, die katholischen Briefe: Jako-
bus, 1.Petrus, 2.Petrus, 1.Johannes, 2. Johannes, 3. Johannes und
Judas sowie die Offenbarung des Johannes.

Der obige Text iiber « Der Kanon der Heiligen Schrift» gibt nach
Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 25. August 1975

Unterschriften

48



173 Die Heilige Dreifaltigkeit

Wir bekennen den einen Gott in drei Hypostasen, Vater, Sohn
und Heiliger Geist. Der Vater, der den Sohn «geliebt» hat «vor
Grundlegung der Welt» (Joh.17, 24), hat sich durch ihn offenbart
im Heiligen Geist, damit eben diese Liebe in den Seinen sei
(Joh.17, 26) durch die Gemeinschaft des Heiligen Geistes, der «in
unsere Herzen gesandt» ist (Gal. 4, 6). Diese Offenbarung ist ein un-
aussprechliches und unerklarliches Geheimnis, ein Geheimnis der
Liebe, «denn Gott ist Liebe» (1.Joh. 4, 8).

1. Auf Grund dieser Offenbarung glauben wir, dass der dem
Wesen nach eine Gott den Hypostasen oder Personen nach dreifal-
tig ist. Vater, Sohn und Heiliger Geist bezeichnen die drei anfangs-
losen, ewigen Seinsweisen der drei Personen und ihre Beziehungen
zueinander; diese Personen sind ungeschieden miteinander verbun-
den und in dem einen gottlichen Wesen geeint. So «verehren wir
die Einheit in der Dreiheit und, die Dreiheit in der Kinheit, in ihrer
paradoxen Unterschiedenheit und Einheit» (Gregor von Nazianz,
P.G.35, 1221).

2. Die Einheit nun verstehen wir einerseits vor allem auf
Grund der Einkeit und Identitit des gottlichen Wesens, anderer-
seits auf Grund der Einheit und Identitiat der Eigenschaften, der
Energien und des Willens, und lassen wir den Sohn und den Hei-
ligen Geist auf den Vater als ihren einen Ursprung und ihren einen
Grund (aiziov) zuriickgehen, so wahren wir die Einheit ohne Vermi-
schung. Die drei gottlichen Personen sind miteinander verbunden
und unvermischt in dem einen Gott geeint, einerseits weil sie eines
Wesens sind, anderseits weil sie einander ohne Vermischung durch-
dringen. Daher «erkennen wir aus der Wesenseinheit und der ge-
genseitigen Durchdringung der Hypostasen sowie der Identitat
ihres Willens und Wirkens, ihrer Kraft, Macht und Bewegung, ...
dass Gott einer und ungeteilt ist; denn wahrhaft einer ist Gott:
Gott(-Vater) und das Wort und sein Geist» (Johannes von Damas-
kus, P.G.94, 825), wobei jede Trennung oder Teilung des Wesens,
jede Unterordnung der drei Personen auf Grund eines Vorranges
oder Vorzuges ausgeschlossen bleibt.

3. Die Dreiheit aber verstehen wir einerseits auf Grund der
Unterschiedenheit der drei Personen, anderseits auf Grund der
Verschiedenheit ihrer Ausgédnge. So unterscheiden sich die drei
gottlichen Personen voneinander, ohne geschieden zu sein, eine

49



jede hat die Fiille der Gottheit, wobei freilich das eine gotttliche
Wesen unzertrennt und ungeteilt bleibt, so dass also «die Gott-
heit ungeschieden in den unterschiedenen (Hypostasen) ist»
(Guéototos év peueowouévoe — Gregor von Nazianz, P.G. 36, 149).
Der Vater unterscheidet sich von den anderen Personen, insofern er
aus seiner Natur und von Ewigkeit her den Sohn zeugt und den
Heiligen Geist hervorgehen lédsst; der Sohn, insofern er aus dem
Vater gezeugt ist; der Heilige Geist, insofern er aus dem Vater aus-
geht. Somit ist der Vater ungezeugt, ohne Grund (avairiog) und
ursprungslos, zugleich aber «der eine Ursprung und die eine Wurzel
und, Quelle des Sohnes und des Heiligen Geistes» (Basilius der
Grosse, P. (.31, 609), er allein ist ihr Grund (aizwog), er, der von
Ewigkeit her den Sohn zeugt und den Heiligen Geist hervorbringt.
Der Sohn seinerseits ist gezeugt aus dem Vater, der Heilige Geist
hervorgebracht oder ausgehend aus dem Vater. Folglich ist der
Vater ohne Grund (avaiziog) und sich selbst Grund (adroaxitios),
Sohn und Heiliger Geist hingegen haben ihren Grund im Vater: der
Sohn, indem er gezeugt, der Heilige Geist, indem er hervorgebracht
wird, und zwar beide anfangs- und zeitlos, unzertrennt und unge-
schieden. Demgemiéss liegt der geheimnisvolle und unaussprech-
liche, wenn auch wirkliche Unterschied der drei Hypostasen oder
Personen der Heiligen Dreifaltigkeit allein in diesen ihren drei un-
mitteilbaren Eigenschaften, namlich im Ungezeugtsein des Vaters,
im Gezeugtsein des Sohnes und im Hervorgebrachtsein des Heiligen
Geistes. «Allein in diesen hypostatischen Eigenschaften unterschei-
den sich die heiligen drei Hypostasen, nicht im Wesen, sondern
durch das Merkmal der eigenen Hypostase, und so bleiben sie unge-
schieden unterschieden», da sie «nicht das Wesen bezeichnen, son-
dern die gegenseitige Beziehung und die Seinsweise» (Johannes
von Damaskus, P.G.94, 824.837).

4. Uber den Heiligen Geist im besonderen lehrt die Heilige
Schrift (Joh.15, 26), das zweite Okumenische Konzil im nizino-
konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis und allgemein die
Alte Kirche, dass er vom Vater, der Quelle und dem Ursprung der
Gottheit, ausgeht. Dabei ist sein ewiger Ausgang allein aus dem
Vater von seiner zeitlichen Offenbarung und Aussendung in die
Welt, welche durch den Sohn geschieht, zu unterscheiden. Wenn
wir also den Ausgang des Heiligen Geistes im Sinne seines ewigen
und anfangslosen Seins und Ausgangs verstehen, dann bekennen
wir den Ausgang aus dem Vater allein, nicht aber auch aus dem

50



Sohn. Wenn wir ihn aber im Sinne des zeitlichen Ausganges des
Heiligen Geistes und seiner Aussendung in die Welt verstehen,
dann bekennen wir den Ausgang aus dem Vater durch den Sohn
oder auch aus beiden.

Demgemiss glauben wir an den Heiligen Geist, «der aus dem
Vater ausgeht... und durch den Sohn der ganzen Schopfung mitge-
teilt wird... Wir erklaren nicht, dass der Geist aus dem Sohn ist...
Wir bekennen (aber), dass er durch den Sohn offenbart und uns
mitgeteilt wird... (Er ist) der Heilige Geist Gottes, des Vaters, da er
ja aus ihm ausgeht, er wird auch (Geist) des Sohnes genannt, da er
ja durch ihn offenbart und der Schopfung mitgeteilt wird, nicht
aber aus ihm das Sein hat» (Johannes von Damaskus, P.G. 94,
821.832.833. [849]; 96, 605).

In diesem Sinn heisst es im Glaubensbrief der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz aus dem Jahre 1969: «Wir leh-
nen... den Zusatz des filioque, der im Westen wahrend des elften
Jahrhunderts ohne Anerkennung durch ein 6kumenisches Konzil
gemacht wurde, mit Entschiedenheit ab. Diese Ablehnung bezieht
sich nicht nur auf die unkanonische Weise der Hinzufiigung, trotz-
dem schon diese Form ein Verstoss gegen die Liebe als das Band
der Einheit darstellt. Wir weisen vielmehr auch jede theologische
Lehre ab, die den Sohn zur Mitursache des Geistes macht.» In dhn-
lichem Sinne betont die besondere Erklirung der gleichen
Bischofskonferenz «Zur filioque-Frage» aus demselben Jahre, «dass
es in der allerheiligsten Dreifaltigkeit nur ein Prinzip und eine
Quelle gibt, namlich den Vater».

Der obige Text iiber « Die Heilige Dreifaltigkeit» gibt nach Auffas-
sung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommis-
sion die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 28. August 1975

Unterschriften



II. Christologie

1171 Die Menschwerdung des Wortes Gottes

1. Wir glauben an Jesus Christus, den einzigen Sohn und das
einzige Wort Gottes, «der fiir uns Menschen und zu unserem Heil
herabgestiegen ist vom Himmel und Fleisch geworden vom Heili-
gen Geist aus Maria, der Jungfrau, und Mensch geworden» (Nizéno-
konstantinopolitanisches Glaubensbekenntnis). In der Mensch-
werdung ging der ewige und zeitlose Gott als Mensch in Zeit und
Geschichte ein, «um das menschliche Geschlecht in sich als seinem
Haupt wieder zu einen» (Kyrill von Alexandrien, PG 76, 17).

Jesus Christus hat zwei Naturen: er ist vollkommener Gott,
der alles hat, was der Vater hat, ausser dem Ungezeugtsein; zu-
gleich ist er auch vollkommener Mensch «mit verniinftiger Seele
und Leib», in allem uns gleich ausser der Siinde.

Jesus Christus als Mensch ragte unter den iibrigen Menschen
heraus durch seine iibernatiirliche Geburt und seine Stindlosigkeit,
insofern seine Fleischwerdung durch den Heiligen Geist und aus
Maria, der Jungfrau, geschah und er auch von der Erbsiinde und
~jeder personlichen Siinde frei war.

2. Von den zwei Naturen in Christus, der gottlichen und der
menschlichen, bekennen wir, was die Kirche auf Grund der Hei-
ligen Schrift und der Heiligen Uberlieferung lehrt: Die beiden
Naturen, die goéttliche, und die menschliche, sind in Christus hypo-
statisch vereinigt worden, und zwar in der Hypostase oder Person
Gottes des Wortes, «ungeschieden, ungetrennt, unvermischt und
unverindert» (4.Okumenisches Konzil).

Jesus Christus ist Gottmensch, die eine gottliche Person in
zwei Naturen, der gottlichen und der menschlichen, mit zwei Wil-
len und zwei Wirkweisen (évépyeiar). Da nun die Person Jesu
Christi Tragerin der zwei Naturen ist und sie es ist, die demgemaiss
will und wirkt, so kénnen wir die Wirkweisen des Herrn gott-
menschlich nennen. «Nicht (nur) auf menschliche Weise tat er, was
der Mensch tut, denn er ist nicht nur Mensch, sondern auch Gott;
und nicht (nur) auf giottliche Weise tat er, was Gott tut, denn er ist
nicht nur Gott, sondern auch Mensch» (Johannes von Damaskus,
PG 94, 1060). Durch die «gegenseitige Durchdringung» oder «wech-
selweise Einwohnung» der zwei Naturen wird sowohl die Zweiheit
der Naturen, Willen und Wirkweisen als auch die Einheit der Per-
son gewahrt.

n

2



3. Aus der hypostatischen Vereinigung ergibt sich fir das
Dogma der Heiligen Dreifaltigkeit:

a) Wiewohl in Jesus Christus sich die ganze gottliche Natur mit
der menschlichen vereinigt hat, wurde nicht die ganze Heilige
Dreifaltigkeit Mensch, sondern nur die zweite Person.

b) Die Menschwerdung hatte keinen Wandel und keine Verinde-
rung im unwandelbaren und unverénderlichen Gott zur Folge.

4. Die hypostatische Vereinigung bringt mit sich:

a) Den Austausch oder die gegenseitige Mitteilung der Eigentiim-
lichkeiten. Die beiden Naturen, die géttliche und die menschliche,
teilen in der hypostatischen Vereinigung auf Grund der Einheit der
Person einander ihre Eigentiimlichkeiten mit, indem sie einander
durchdringen und ineinander einwohnen.

b) Die Vergottung (#éwoic) der menschlichen Natur Christi. Sie
verbleibt freilich «in der ihr eigenen Grenze und ihrer Art» (6.0ku-
menisches Konzil).

c¢) Die Siindlosigkeit Christi.

d) Die Anbetung Christi auch seiner menschlichen Natur nach.
Die Anbetung gilt der gottmenschlichen Person des Herrn.

e) Die Jungfrau Maria ist wahrhaft Gottesgebédrerin und Gottes-
mutter.

5. Die Menschwerdung des ewigen Wortes Gottes, die aus
g g ,

Liebe zu den Menschen geschah, ist ein unzugingliches und unfass-

bares, im Glauben anzueignendes Geheimnis.

Der obige Text iiber « Die Menschwerdung des Wortes Gottes» gibt
nach Auffassung der Gemischien Orthodox-Altkatholischen Theologi-
schen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 28. August 1975

Unterschriften

1172 Die hypostatische Union

Die Kirche lehrt iiber die hypostatische Vereinigung der zwei
Naturen:

1. Die gottliche Natur vereinigte sich mit der menschlichen
hypostatisch, das heisst in der Hypostase oder Person Gottes des

53



Wortes. Er hat in seiner Fleischwerdung nicht die menschliche
Natur im allgemeinen, sondern eine individuelle angenommen.
Diese existierte vorher nicht, sie war «ohne eigene Hypostase und
hatte keine vorgingige Individualitit..., sondern das Wort Gottes
selbst wurde dem Fleisch Hypostase» (Johannes von Damaskus,
PG 94, 1024.985). Folglich hat der Herr nicht eine menschliche
Hypostase angenommen, sondern eine menschliche Natur, und
zwar die vollstdndige menschliche Natur in ihrer ganzen Fiille. Die
angenommene individuelle menschliche Natur war eine wahre und
vollkommene «mit verniinftiger Seele und Leib» (4.0kumenisches
Konzil). Sie existierte nicht schon vorher fiir sich in einem Indivi-
duum ausserhalb der einen Person Jesu Christi, noch war sie vorher
gebildet worden, sondern ihre Existenz begann im Augenblick der
gottlichen Fleischwerdung «vom Heiligen Geist aus Maria, der
Jungfrau», in der Einheit der Person oder Hypostase des Wortes
Gottes. Somit hatte sie nie eine andere Hypostase als allein die des
Sohnes Gottes.

2. Deshalb ist Jesus Christus die eine Person «in zwei Natu-
ren», der gottlichen und der menschlichen, nicht aber «aus zwei
Naturen». Das 4.0Okumenische Konzil lehrt «zu bekennen ... den
einen und selben Christus, den Sohn, den Herrn, den Einziggebore-
nen, der in zwei Naturen unvermischt, unverindert, ungetrennt
und ungeschieden besteht. Keinesfalls wird der Unterschied der
Naturen wegen ihrer Vereinigung aufgehoben, es wird vielmehr die
Eigentiimlichkeit einer jeden Natur gewahrt, indem beide in einer
Person und Hypostase zusammenkommen». Die hypostatische Ver-
einigung der beiden Naturen in Christus, die sich «im Augenblick
der Empféngnis ohne Vermischung und Trennung» vollzog, bleibt
in alle Ewigkeit unzertrennlich und unauflésbar. Die menschliche
Natur bleibt auf ewig mit der géttlichen unzertrennlich geeint.
Daher ist der Gottmensch «Jesus Christus derseibe gestern und
heute und in Ewigkeit» (Hebr. 13, 8).

3. Insofern in Jesus Christus zwei Naturen sind, die gottliche
und die menschliche, sind in ihm auch zwei der Natur zugehorige,
frei wirkende Willen, der gottliche und der menschliche; zwei der
Natur zugehorige Wirkweisen (&vépyerar), die gottliche und die
menschliche, sowie zwei der Natur zugehérige Willensfreiheiten
(adrebodora), die gottliche und die menschliche; auch die Weisheit
und das Wissen sind sowohl gottlich als auch menschlich. Da der

54



Herr mit Gott dem Vater wesensgleich ist, wollte und wirkte er in
Freiheit als Gott; da er auch mit uns Menschen wesensgleich ist,
wollte und wirkte er auch als Mensch in Freiheit. «Wollen und Wir-
ken» besitzt er freilich «nicht getrennt, sondern geeint, will und
wirkt er doch in jeder der beiden Naturen in Gemeinschaft mit der
andern». So verstehen wir die beiden Willen nicht als gegensitzlich
oder einander widerstrebend, sondern jeder will in Harmonie das-
selbe gemiss der je eigenen Weise. Allerdings folgte der schwache
menschliche Wille dem starken gottlichen Willen und unterordnete
sich ithm, da beide Willen und Wirkweisen «in Einheit» handelten
und «zum Heil des menschlichen Geschlechts zusammenwirkten»
(6.0kumenisches Konzil). Allgemein gesagt: «Da die Hypostase
Christi eine und Christus einer ist, ist es einer, der will, geméss der
beiden Naturen: als Gott aus Wohlgefallen, als Mensch in Gehor-
sam» (Johannes von Damaskus, PG 95, 160).

Die Kirche lehrt also, was auch die Viter des 6. Okumenischen
Konzils definiert haben: «Wir halten in jeder Weise am ,unver-
mischt’ und, ,ungetrennt‘ fest und verkiinden zusammenfassend:
Indem wir glauben, dass einer aus der Heiligen Dreifaltigkeit, nach
der Menschwerdung unser Herr Jesus Christus, unser wahrer Gott
ist, behaupten wir, dass seine zwei Naturen sich in seiner einen
Hypostase zeigen... Der Unterschied der Naturen in der einen
Hypostase wird darin erkannt, dass jede Natur in Gemeinschaft
mit der andern will und wirkt, was ihr eigen ist. Dementsprechend
preisen wir auch die den beiden Naturen zugehorige Willen und
Wirkweisen, die zur Rettung des menschlichen Geschlechts zusam-
menwirken.» Auch nach der Vereinigung «wurde sein vergotteter
menschlicher Wille nicht aufgehoben, sondern blieb vielmehr be-
stehen».

Der obige Text iiber «Die Hypostatische Union» gibt nach Auffas-
sung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommis-
sion die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 28. August 1975

Unterschriften

55



1173 Die Gottesmutter

Die Kirche bekennt, dass in Jesus Christus die gottliche und die mensch-
liche Natur hypostatisch vereinigt sind. Dementsprechend bekennt sie
auch, dass die Heilige Jungfrau Maria nicht nur einen blossen Menschen,
sondern den Gottmenschen Jesus Christus geboren hat und wahrlich
Gottesmutter ist — wie es das 3. Okumenische Konzil definiert und das
5.Okumenische Konzil bestiitigt hat. Nach dem heiligen Johannes von
Damaskus «schliesst» die Benennung Gottesmutter «das ganze Geheim-
nis des Heilsplans zusammen» (de fide orth. 3, 12 — PG 94, 1029).

1. In der Jungfrau Maria hat der Sohn Gottes kraft gottlicher Allmacht
die ganze menschliche Natur, Leib und Seele, angenommen, da die Kralft
des Hochsten die Jungfrau iiberschattete und der Heilige Geist auf sie her-
abkam (Luk. 1, 35). So wurde das Wort Fleisch (Joh. 1, 14). Durch die
wahre und wirkliche Mutterschaft der Jungfrau Maria vereinte sich der
Erloser mit dem menschlichen Geschlecht.

Es besteht ein innerer Zusammenhang zwischen der Wahrheit von dem
einen Christus und der Wahrheit von der Gottesmutterschaft Marias,
«...dennes geschah die Vereinigung zweier Naturen: darum bekennen wir
auch Einen Christus, Einen Sohn, Einen Herrn. Diesem Verstindnis der
unvermischten Vereinigung gemiss bekennen wir, dass die heilige Jung-
frau Gottesgebirerin ist, weil Gott das Wort Fleisch und Mensch wurde
und auf Grund der Empfangnis den aus ihr genommenen Tempel mit sich
vereinte» (3.Okumenisches Konzil, Formula unionis, Mansi 5, 292);
«...wir lehren alle {ibereinstimmend, den einen und selben Sohn, unsern
Herrn Jesus Christus zu bekennen, ... der vor der Zeit aus dem Vater ge-
zeugt ist der Gottheit nach, welch ebenderselbe in den letzten Tagen fiir
uns und zu unserem Heil aus der Jungfrau und Gottesmutter Maria (gebo-
ren ist) der Menschheit nach» (4. Okumenisches Konzil, Definitio fidei,
Mansi 7, 116).

2. Da die Kirche Maria als Gottesmutter anerkennt, deren Niederkunft
der heilige Ignatius von Antiochien «ein laut rufendes Geheimnis» nennt
(Ign. Ant. ad Eph. 19, 1), rithmt sie auch ihre bleibende Jungfrauschaft. Die
Gottesmutter ist immer Jungfrau, da sie unversehrt und auf unsagbare,
nicht zu erklirende Weise Christus geboren hat. Die Viter des 4. Okume-
nischen Konzils sagen in ithrer Ansprache an Kaiser Markian: «...die
Viter ... haben das Verstindnis des Glaubens fiir alle entfaltet und die
Wohltat der Menschwerdung genau verkiindet: wie von oben her das
Mysterium des Heilsplans aus dem Mutterschoss bereitet wurde, wie die
Jungfrau Gottesgebdrerin (genannt wird) um dessen willen, der ithr auch

56



nach der Schwangerschaft die Jungfraulichkeit schenkte und ihren Leib in
herrlicher Weise versiegelt hielt, und (wie sie) der Wahrheit geméss Mutter
genannt wird um des Fleisches des Herrn des Alls willen, das aus ihr war
und das sie ithm lieh» (Allocutio ad Marc. Imp. — Mansi 7, 461 B). Das
7.Okumenische Konzil aber sagt in seiner Entscheidung: « Wir bekennen
die zwei Naturen dessen, der um unseretwillen Fleisch geworden ist aus
der reinen Gottesmutter und immer Jungfrau Maria» (Definitio — Mansi
13, 377 A). «Er ist», wie der heilige Augustinus sagt, «geboren vom Hei-
ligen Geist und der Jungfrau Maria. Und auch die menschliche Geburt
selbst ist niedrig und erhaben. Wieso niedrig? Weil er als Mensch aus
Menschen geboren ist. Wieso erhaben? Weil er von der Jungfrau (geboren
ist). Eine Jungfrau empfing, eine Jungfrau gebar und Jungfrau blieb
sie auch nach der Geburt» (Aug. de symb. ad cat. 1.3, 6 — PL 40, 630).
(Vgl. auch Sophr. Hier. Ep. Synod. — PG 87, 3164.3176; Joh. Dam. de
fide orth. 4, 14 — PG 94, 1161; Max. Conf. ambig. - PG 91, 1276 A und
andere).

3. Daher ehrt die Kirche ganz besonders die jungfrauliche Gottesmut-
ter, jedoch «nicht wie Gott, sondern als Mutter Gottes nach dem Fleisch»
(Joh. Dam. de imag. 2, 5 — PG 94, 1357). Wenn so die Kirche um der in
Christus geschehenen Erlosung und seiner Wohltaten willen zuallererst
Gott Verherrlichung und die wahre Anbetung, die allein der gottlichen
Natur gebiihrt, darbringt, ehrt sie zugleich die Gottesmutter als auser-
wihltes Gefdass des Heilswerkes, als die, welche in Glauben, Demut und
Gcehorsam das Wort Gottes angenommen hat, als Plorte, durch die Gott
in die Welt eintrat. Sie nennt sie die Begnadete, die Erste der Heiligen und
die reine Magd des Herrn! und schreibt ihr damit eine relative Siindlosig-
keit aus Gnaden zu, zumal von der Herabkunft des Heiligen Geistes auf
sie an, denn der Natur nach und absolut siindlos ist allein unser Erloser
Jesus Christus.

Die Kirche kennt nicht die neuen Dogmen einer unbefleckten Emp-
fangnis und einer leiblichen Aufnahme der Gottesmutter in den Himmel.
Sie feiert aber den Eingang der Gottesmutter ins ewige Leben und begeht
festlich den Tag ihres Hinscheidens.

4. Die Kirche ehrt die Gottesmutter auch als Fiirbitterin fiir die Men-
schen bei Gott, was sie in besonderer Weise wegen ihrer herausragenden

' Nicht aus theologischen Griinden, sondern wegen des verschiedenen Sprach-
gebrauchs weichen der deutsche und der griechische Text an dieser Stelle vonein-
ander ab; die griechischen Epitheta sind: xeyagitwpévy, navayixz, navoepumuntog,
domiiog, Tiplwtéga #oi évooloTépa xal AYIWTEQA TAVTWY.

37



Stellung im Heilswerk ist. Sie unterscheidet aber die Fiirbitte der Gottes-
mutter von der gédnzlich einmaligen Mittlerschaft Jesu Christi: «Denn
einer i1st der Mittler zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Chri-
stus Jesus» (1. Tim. 2, 5). «Zeige deine Menschenliebe, Barmherziger:
nimm an, die dich geboren hat, die Gottesmutter, die fiir uns eintritt, und
rette, du unser Heiland, das hilflose Volk» ([Byzantinische] Vesper am
Samstag, 8. Ton). «... o Gott, ... uns allen gib Anteil am Leben deines
Sohnes in der Gemeinschaft mit der Jungfrau Maria, der heiligen
Mutter unseres Herrn und Gottes, ... und allen deinen Heiligen. Blicke
auf ihr Leben und Sterben und erhore ihre Fiirbitten fiir deine Kirche
auf Erden» (Messliturgie der Christkatholischen Kirche der Schweiz).

Zwar wird in den Hymnen der Kirche die Gottesmutter auch « Vermitt-
lerin» (pecitoia) genannt, doch wird sie so keineswegs und niemals im
Sinne von Mittlerin (commediatrix) oder Miterldserin (corredemptrix),
sondern nur im Sinn von Fiirbitterin bezeichnet.

Der obige Text iiber « Die Gottesmutter» gibt nach Auffassung der Ge-
mischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 27. August 1977

Unterschriften

58



II1. Ekklesiologie

11171 Wesen und Eigenschaften der Kirche

[. 1. Die Kirche steht threm Wesen nach in engem Zusammenhang mit
dem Geheimnis des dreieinigen Gottes, der sich in Christus und dem
Heiligen Geist offenbart (vgl. Eph. 5, 32). Sie ist «der Schatz der un-
aussprechlichen Geheimnisse Gottes» (Joh. Chrys. in ep.l. ad Cor.
hom. 16,3 — PG 61, 134).

In Schrift und Uberlieferung wird keine direkte und umfassende Defini-
tion des Begriffs der Kirche gegeben, es finden sich in ihnen jedoch viele
Bilder und Bezeichnungen, aus denen mittelbar hervorgeht, was die Kir-
che threm Wesen nach ist.

Nach der Schrift ist die Kirche «der Leib Christi» (Rom. 12, 4f.;1. Kor.
12, 13.27), «das Volk Gottes» (1. Petr. 2, 10), «das Haus» oder «der Tem-
pel Gottes» (1. Tim. 3, 15; Eph. 2, 19; 1. Kor. 3, 16f.), «die konigliche Prie-
sterschaft» (1. Petr. 2, 9), die Braut Christi (vgl. Mk. 2, 20; Mat. 25, 1ff.;
Apk. 21, 2), «der Weinberg» Gottes (Jes. 5, 7).

Auch in der Uberlieferung gibt es Umschreibungen, wobei jeweils der
eine oder andere Aspekt der Kirche hervorgehoben wird: sie hat eine bi-
schofliche Ordnung, einen priesterlichen und charismatischen Charakter,
sie ist Gemeinschaft der Gldubigen, sie wird gebildet von allen Recht-
gldubigen aller Zeiten, sie ist die im Gottmenschen geeinte Menschheit.

2. lhrem Wesen nach ist die Kirche somit keine bloss menschliche Ge-
meinschaft, keine vergingliche Erscheinung der menschlichen Ge-

schichte. Sie griindet in Gottes ewigem Ratschluss fiir die Welt und die
Menschen, im Alten Bund wurde sie in Israel vorausdargestellt und von
den Propheten im voraus verkiindet als das zukiinftige Gottesvolk des
Neuen Bundes, in dem Gott seine endgiiltige und alle umfassende Herr-
schaft auf Erden errichten wiirde (Jes. 2,2; Jer. 31, 31), und in der Fiille der
Zeit wurde sie verwirklicht in der Menschwerdung des Wortes Gottes,
durch die Verkiindigung des Evangeliums, die Auswahl der zwolf Apostel,
die Einsetzung des Abendmabhles, den Tod am Kreuz und die Auferste-
hung, sowie durch die Sendung des Heiligen Geistes an Pfingsten zur Hei-
ligung der Kirche und zur Ausriistung der Apostel fiir thr Werk.

3. So ist die vom Herrn auf Erden gegriindete Kirche der Leib Chri-
sti, dessen Haupt Christusist, ein gottmenschlicher Organismus: eine be-
schreibbare und wahrnehmbare Gemeinschaft und zugleich eine innere
und geistige Beziehung ihrer Glieder zu ihrem gottlichen Stifter und un-
tereinander. Als wanderndes Gottesvolk lebt die Kirche auf Erden in der

59



Erwartung ihres Herrn bis zur Vollendung des Gottesreiches. Sie besteht
und lebtsowohlim Himmel in denschon Vollendeten und dort Triumphie-
renden als auch auf Erden in den Gldubigen, die den guten Kampf kiimp-
fen(vgl.2. Tim.4,6). Nachdemeinen Aspektistsie unsichtbarund himm-
lisch, nach dem anderen ist sie irdisch und sichtbar, eine Gemeinschaft
und ein Organismus mit einem Hirten- und Priesteramt, das ordnungsge-
miss von den Aposteln stammt, mit bleibenden dogmatischen und
ethischen Grundsitzen und einem feststehenden, geordneten Gottes-
dienst, ein Leib, in dem Klerus und Laienschaft unterschieden werden.

In der Kirche vollzieht sich das neue, Christus gemisse Leben im
Heiligen Geist, in ihr wird die Gnade und das gottliche Leben des
Hauptes allen Gliedern des Leibes zu ihrer Heiligung und Rettung ge-
schenkt.

4. Dementsprechend kann die vom Herrn auf Erden gegriindete
Kirche nicht nur etwas Innerliches sein, eine unsichtbare Gemein-
schaft oder eine ideale und unbestimmbare Kirche, deren unvollkom-
mene Abbilder die einzelnen Kirchen wiren. Eine derartige Auffas-
sung vom Wesen der Kirche widerspricht dem Geist der Schrift und
der Uberlieferung, sie zerstort den echten Gehalt der Offenbarung
und den geschichtlichen Charakter der Kirche.

I1. Das Wesen der Kirche findet seinen dogmatischen Ausdruck im
Nizédno-konstantinopolitanischen Glaubenssymbol, wie es von der
4.Okumenischen Synode in Chalkedon bestitigt wurde. In diesem
Symbol folgt auf den Glauben an den dreieinigen Gott die Glaubens-
aussage iliber «die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche».

1. Die Kirche ist «eine», denn so, wie Christus, das Haupt der Kir-
che, einer ist, gibt es auch einen vom Heiligen Geist belebten Leib, in
dem Christus als Haupt und die Glaubigen als Glieder vereinigt wer-
den. In diesem Leib sind alle Ortskirchen durch die Einheit des Glau-
bens, des Gottesdienstes und der Ordnung miteinander verbunden.
Die Einheit des Glaubens und des Gottesdienstes stellt das Band dar,
das die Gldaubigen mit dem Erldser und untereinander in Liebe und
Frieden verbindet, und kommt zum Ausdruck im Bekennen desseiben
Glaubens und im Feiern desselben Gottesdienstes, soweit er auf dem
Dogma beruht. Die Einheit der Ordnung zeigt sich darin, dass die Lei-
tung auf Grund derselben Prinzipien ausgelbt wird und die Glaubi-
gen ein Amt und eine Autoritdt den kanonischen Satzungen gemiss
anerkennen, den Episkopat, der konzilidr verfasst ist.

Wenn die Glieder der Kirche die Glaubenswahrheiten auf verschiedene
Weise erkennen, ist das keine Aufhebung oder Beeintridchtigung der Ein-

60



heit des Glaubens; auch nicht, wenn die Kirche manchmal gegeniiber
Menschen, die sich von der Einheit des Glaubens und der Ordnung entfer-
nen, Geduld zeigt und sie aus Griinden der Fiirsorge und der «Okono-
mie» vom Leib der Kirche nicht ausschliesst.

Sind also in der Kirche, dem Leib Christi, auch viele Glieder, so bilden
sie doch alle einen Leib und sind zu einer untrennbaren Einheit vereinigt.
Fiir diese Einheit hat der Herr gebetet, wobei er die Einheit der Glaubigen
in der Einheit von Vater und Sohn griinden liess (Joh. 17, 21), als Bild der
Einheit des dreieinigen Gottes. « Vater, Sohn und Heiliger Geist haben
einen Willen. Er will, das auch wir so sind, wenn er sagt: ,damit alle eins
seien, wieich und du eins sind’» (Joh. Chrys.in Joan. Hom. 78, 3 - PG 59,
425).

2. Die Kirche ist «heilig», da Christus, ihr Haupt, heilig ist und sich
fir sie hingegeben hat, «um sie zu heiligen, ... damit er selbst die Kir-
che in herrlicher Gestalt vor sich hinstellte als eine, die weder Flecken
noch Runzel oder etwas dergleichen hitte, sondern heilig und untade-
lig wiare» (Eph.5, 25-27). Christus machte die Kirche zum «Haus Got-
tes» (1. Tim. 3, 15; Hebr. 3, 6), er hat ihr Gemeinschaft und Anteil an
seiner Heiligkeit und Gnade und seinem géttlichen Leben gegeben, —
er, «der das Volk geheiligt hat durch sein eigenes Blut» (Hebr. 13, 12).
Daher werden auch die Christen Heilige genannt (Apg.9, 13).

Die Tatsache, dass Glieder der Kirche siindigen, hebt die Heiligkeit der
Kirche nicht auf. Die Viter haben-iibereinstimmend jene verurteilt, die
aus Ubertriebenen und asketischen Tendenzen heraus der Auffassung
waren, die Kirche sei eine Gemeinschaft, die nur aus vollkommen heiligen
Gliedern bestehe.

3. Die Kirche ist «kathelisch», da Christus, ihr Haupt, der Herr des Alls
ist. Es ist ithr vorausbestimmt, dass sie sich tiber die ganze Schopfung er-
strecke, tiber alle Volker und durch alle Zeiten (Mat.28, 20; Mk.16,15;
Apg. 1,8). Das ist die dussere, quantitative Bedeutung der Katholizitiit.

Nach der inneren, qualitativen Bedeutung des Wortes wird die Kirche
«katholisch» genannt, da sie, obwohl iiber die ganze Erde verstreut,
immer und iiberall dieselbe ist. Sie ist «katholisch», da sie die «gesunde
Lehre» hat (Tit. 2, 1; vgl. 1. Tim. 6, 20), in der urspriinglichen Uberliefe-
rung der Apostel verbleibt und, «was iiberall, immer und von allen ge-
glaubt worden ist» (Vine. Ler. Comm. 2 — PL 50, 640), rechtglaubig fort-
fiihrt und bewahrt. Die Kirche ist also «katholisch» in dem Sinn, dass sie
die rechtgldubige, authentische und wahre Kirche ist.

Nach Kyrill von Jerusalem «wird (die Kirche) katholisch genannt, weil
sie liber den ganzen Erdkreis, von einem Ende der Erde bis zum andern

61



(ausgebreitet) ist; weil sie vollstandig und umfassend alle Glaubenswahr-
heiten, die zur Kenntnis der Menschen kommen sollen, lehrt — sowohl was
das Sichtbare wie das Unsichtbare, das Himmlische wie das Irdische be-
trifft; weil sie das ganze Menschengeschlecht zur Gottesfurcht fithrt — die
Herrscher und die Untertanen, die Gebildeten und Ungebildeten; und
weil sie einerseits jede Art von Siinden, die mit Seele und Leib begangen
werden, umfassend behandelt und heilt, anderseits jedwelche Tugend, die
man nennen kann, in sich besitzt — in Tat und Wort und in mannigfachen
geistlichen Gnadengaben» (Cyr. Hier. Cat. 18, 23 — PG 33, 1044).

4. Die Kirche ist «apostolisch», da ihr gottlicher Stifter der erste
«Apostel» war (Hebr.3,1; vgl. Gal.4,4) und da sie erbaut ist «auf dem
Grund der Apostel und Propheten, wobei Christus Jesus der Eckstein
ist» (Eph.2,20).

Die Sendung Jesu steht in einem weiteren Zusammenhang: der Sohn
wird vom Vater in die Welt gesandt, er selbst sendet die Jiinger (vgl. Joh.
20, 21), zu denen er sagt: « Wer euch hort, hort mich» (Luk. 10, 16). Nach
threm Tod wird die Sendung von der Kirche fortgefiihrt, die das vom
Herrn den Aposteln anvertraute Gut der Wahrheit festhilt und weitergibt
im geistlichen Leben, im Vollzug der Sakramente und in der Lehre. Die
von der Kirche bewahrte apostolische Lehre ist die innere Seite ihrer Apo-
stolizitat. Deren anderes Element ist die von den Aposteln ausgehende un-
unterbrochene Reiheund Nachfolge der Hirten und Lehrer der Kirche, die
das dussere Merkmal und gleichsam die Biirgschaft der Wahrheit der Kir-
che ist. Diese beiden Elemente der Apostolizitdt, das innere und das dus-
sere, begriinden und bedingen einander: fehlt das eine oder das andere, so
wird das Wesen der Apostolizitdt und die Fille der Wahrheit der Kirche
beeintrachtigt.

Die vier dogmatischen Eigenschaften der Kirche durchdringen einan-
der in unaufloslicher Einheit und weisen hin auf die Unzerstorbarkeit und
Untriiglichkeit der Kirche, der «Sdule und Grundfeste der Wahrheit»
(1. Tim. 3, 15).

Der obige Text iiber « Wesen und Eigenschaften der Kirche» gibt nach
Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 29. August 1977

Unterschriften

62



11172 Die Einheit der Kirche und die Ortskirchen

1. Die Kirche ist der eine, unteilbare Leib Christi, in dem die Glaubigen
als die Glieder mit Christus als dem Haupt und untereinander vereint
sind. Der hochste Ausdruck und zugleich die unversiegliche Quelle dieser
Einheit ist das Sakrament der Eucharistie, die Kommunion mit dem Leib
und Blut Christi: «Weil es ein Brot ist, sind wir, als die vielen, ein Leib;
denn wir sind alle des einen Brotes teilhaftig» (1. Kor. 10,17).

2. Die eine Kirche auf Erden existiert in den vielen Ortskirchen, deren
Leben seinen Mittelpunkt in der Feier der heiligen Eucharistie hat, die in
Verbindung mit dem rechtméssigen Bischofund seinem Presbyterium ge-
schieht. «Folgt alle dem Bischof nach wie Christus Jesus dem Vater, und
dem Presbyterium wie den Aposteln ... Jene Eucharistie ist anzuerkennen,
die unter Leitung des Bischofs oder eines Beauftragten des Bischofs ge-
feiert wird» (Ign.v.Ant.Smyrn. 8, 1; PG 35, 852).

3. Die Verbreitung des christlichen Glaubens in verschiedenen Ldndern
unter vielen Vélkern und die Entstehung zahlreicher Ortskirchen haben
die Einheit der Kirche keineswegs aufgehoben und heben sie weiterhin
nicht auf, insofern die Ortskirchen den ihnen vom Herrn durch die Apo-
stel tiberlieferten Glauben rein und unverfélscht in einmiitiger Gesinnung
aller bewahren. Die Einheit im Glauben ist der hochste Grundsatz der ka-
tholischen Kirche: «Die Kirche ... hat von den Aposteln und von ihren
Schiilern den Glauben empfangen, ... den Glauben an den einen Gott, den
aliméchiigen Vater, ... und an den einen Christus Jesus, den Sohn Gottes,
... und an den Heiligen Geist ... Sie hat diese Verkiindigung empfangen...
Obwohl sie tber die ganze Welt verstreut ist, bewahrt die Kirche diese
Verkiindigung sorgféltig..., als ob sie ein Haus bewohnte. Sie glaubt so
daran, als ob sie nur ein Herz und eine Seele hitte, sie verkiindigt, lehrt
und tberliefert dies einstimmig, als ob sie nur einen Mund besadsse» (Iren.
adv.Haer. I, 10, 1-2; PG 7, 549.552).

4. Jede Ortskirche als um den Bischof und das Presbyterium vereinigte
Gemeinschaft der Glaubigen ist als Leib Christi die Manifestation des
ganzen Christus an einem bestimmten Ort. Sie stellt die sakramentale
Wirklichkeit der ganzen Kirche an threm Ort dar. Denn das Leben der
Kirche, das ihr durch die Gegenwart Christi im Heiligen Geist von Gott,
dem Vater, geschenkt wird, ist den einzelnen Ortskirchen nicht geteilt ge-
geben, sondern eine jede besitzt es in seiner Ganzheit. Das Leben der Orts-
kirchen ist also unbeschadet der Verschiedenheiten in ihren Sitten und
Gebriuchen seinem Wesen nach ein und dasselbe: «Ein Leib und ein
Geist, ... ein Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller»

63



(Eph.4, 4-6). Es ist nicht eine Vielzahi, sondern der eine Leib Christi, un-
geteilt und ganz an jedem Ort. In dieser Einheit des Lebens der Ortskir-
chen bildet sich die Einheit der heiligen Dreifaltigkeit selbst ab.

5. Die Ortskirchen erkennen eine in der andern dieselbe Wirklichkeit
und bekunden die Identitidt ihres Wesens vor allem durch die Einheit des
Glaubens, weiter durch die Einheit desliturgisch-sakramentalen Lebens,
durch die Einheit in den Grundprinzipien der kanonischen Ordnung und
der Leitung des kirchlichen Lebens sowie durch die Einheit des Episko-
pats. Diese Grundprinzipien haben in den Kanones der sieben 6kumeni-
schen und der anerkannten ortlichen Synoden authentischen Ausdruck
gefunden oder sind bei den Kirchenvitern bezeugt. In der gegenwirtigen
Zeit, da die Kirche noch darauf zu warten und darum zu beten hat, dass
Gott sie erlose von allem Ubel, sie vollkommen mache in seiner Liebe und
sie zusammenbringe von den Enden der Erde in sein Reich (Did. 10, 5; 9,
4), mussen die Ortskirchen mit aller Hingabe die ithnen geschenkte wesen-
hafte Einheit in stindigem Kampf gegen die Krifte der Stinde und der
Trennung bewahren.

6. Die Ortskirchen, die im Laufe der Zeit in bestimmten geographi-
schen Gebieten umfassendere Einheiten mit einem der Bischofe als erstem
an der Spitze gebildet haben, bekunden und verwirklichen ihre Gemein-
schaft im gemeinsamen Empfang der eucharistischen Gaben durch ihre
Glieder, in gegenseitigen Besuchen ihrer Vorsteher und Vertreter, durch
Austausch von Grussbotschaften sowie durch gegenseitige Hilfe und Fiir-
bitte und auf andere Weise entsprechend den Gaben, die jede in ihrer Ei-
genart empfangen hat. Dabei beachtet jede von ihnen die Regel der Nicht-
einmischung und des Nichteingreifens in die inneren Angelegenheiten der
andern.

7. Uber Fragen des Glaubens und iiber andere Fragen von gemeinsa-
mem Interesse, d. h. iiber Fragen, die sie insgesamt betreffen und die Zu-
standigkeit jeder einzelnen von ihnen uberschreiten, beraten und ent-
scheiden die Ortskirchen unter Einhaltung der kanonisch festgelegten
Ordnung der Ehre und des Ranges in der Kirche auf Synoden. Dies ge-
schieht in vorziiglicher Weise auf der 6kumenischen Synode, welche die
hochste Autoritiat in der Kirche darstellt. das Organ und die Stimme,
durch welche die katholische Kirche spricht, wobei sie stets die Wahrung
und Festigung ihrer Einheit in der Liebe erstrebt.

Der obige Text iiber « Die Einheit der Kirche und die Ortskirchen» gibt
nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologi-

64



schen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Bonn, Griechisch-Orthodoxe Metropolie, 24. August 1979

Unterschriften

11173 Die Grenzen der Kirche

1. Die Liebe Gottes und und sein Heilswille sind unbegrenzt und gel-
ten allen Menschen aller Zeiten in der ganzen Schépfung; denn Gott
will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der
Wahrheit gelangen (1. Tim. 2,4). Nach dem gottlichen Heilsplan wird
der Mensch des Heiles teilhaftig nicht fern und unabhingig von der
durch Gott gestifteten Kirche, sondern in ihr und durch sie, denn in
ihr findet sich die gottliche Wahrheit, ihr hat der Erloser die Mittel zur
Seligkeit anvertraut und sie ist der sichere Weg zum Heil und zum
ewigen Leben. Den Glaubigen wird das Heil in der Kirche dargeboten
vom immer in ihr weilenden Heiligen Geist, weshalb Irendus auch
sagt: « Wo die Kirche ist, da ist auch der Geist Gottes, und wo der
Geist Gottes ist, da ist die Kirche und jegliche Gnade» (Iren. ad. haer.
111,24).

2. Infolge der Siinde nehmen nicht alle die rettende Gnade Gottes an
und kommen nicht zur Gemeinschaft der Kirche. Aber auch von denen,
die zu thr kommen, bekennen nicht alle die gottliche Wahrheit, wie sie in
der Fiille der Zeit in Jesus Christus geoffenbart worden ist. Aufihrem ge-
schichtlichen Weg wurde die Kirche Christi in viele Kirchen geteilt, die
untereinander nicht iibereinstimmen, da der Glaube und die Lehre, die
von den Aposteln tberliefert wurden, aus menschlicher Schwachheit
durch Irrtum verfalscht wurden. Heute lehren die christlichen Kirchen
und Bekenntnisse in mancher Hinsicht nicht nurin unwesentlichen, son-
dern auch in fundamentalen Punkten der christlichen Lehre nicht das-
selbe. Dies fiihrte zur Bildung wie anderer so auch der falschen und unan-
nehmbaren Theorie, nach welcher die wahre, sichtbare Kirche, die Kirche
der Zeit der heiligen Apostel und Kirchenviter, heute nicht mehr bestehe,
jede der Einzelkirchen aber nur einen grosseren oder kleineren Teil der
wahren Kirche enthalte und folglich keine von ihnen sich als echte und
wesensmassig volle Reprdsentation der wahren Kirche betrachten
konne.

3. Doch von ihrer Griindung an bis heute besteht die wahre, eine, hei-
lige, katholische und apostolische Kirche ohne irgend eine Unterbre-

65



chung dort weiter, wo der rechte Glaube, der Gottesdienst und die Verfas-
sung der alten, ungeteilten Kirche rein bewahrt werden, wie diese ihren
Ausdruck und ihre Formulierung in den Definitionen und Kanones der
sieben 6kumenischen Synoden und der anerkannten ¢rtlichen Synoden
wie auch bei den Kirchenvitern gefunden haben.

4. Unsere gemischte Kommission misst der Héresie und dem Schisma
die geblihrende Bedeutung zu und betrachtet die darin stehenden Ge-
meinschaften keineswegs als der wahren, sichtbaren Kirche parallele
Wirkstitten des Heiles. Nichtsdestoweniger ist sie der Ansicht, die Frage
der Grenzen der Kirche kénne heute in einer weiteren Sicht verstanden
werden. Im Hinblick darauf, dass es nicht moglich ist, der Kraft Gottes
Grenzen zu setzen, der will, dass alle Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit gelangen, und zugleich im Hinblick darauf, dass
das Evangelium klar von der Rettung durch den Glauben an den eingebo-
renen Sohn Gottes spricht — «wer an den Sohn glaubt, hat das ewige Le-
ben; wer aber dem Sohn nicht gehorcht, wird das Leben nicht sehen»
(Joh.3,36) —, kann man es als nicht ausgeschlossen akzeptieren, dass das
Wirken der gottlichen Allmacht und Gnade sich auch dort erweist, wo die
Abspaltung von der Fiille der Wahrheit der einen Kirche nicht vollstandig
ist und bis zur vélligen Entfremdung von ihr geht, dort wo «nicht Gott
selbst in Frage gestellt ist», wo «der Ursprung des Lebens, die Dreifaltig-
keit, gewiss verkiindet wird und das Geheimnis der Okonomie in der
Inkarnation bekannt wird» (Petrus IIl., Patriarch von Antiochien,
Brief an Michael Kerularios, PG 120, 805.808).

5. In dieser Sicht der Frage der Grenzen der Kirche, da die Einheit der
Kirche als Leib Christi in einem weiteren Sinn verstanden wird, sind alle,
die an Christus glauben, aufgerufen, dass sie in Liebe, Aufrichtigkeit und
Geduld den Dialog miteinander suchen und unaufhorlich fiir die Wieder-
herstellung der Einheit des Glaubens und der vollen Gemeinschaft der
Kirchen beten, dass Gott der Herr alle Menschen zur Erkenntnis der
Wahrheit und zur Einheit in ihrer Fiille flihre.

Der obige Text iiber «Die Grenzen der Kirche» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Bonn, Griechisch-Orthodoxe Metropolie, 24. August 1979

Unterschriften

66



11174 Die Autoritdit der Kirche und in der Kirche

L.

1. Ursprung und Grundlage der Autoritat der Kirche als gottmenschli-
cher Gemeinschaft ist die Vollmacht und Autoritédt ihres Herrn und
Hauptes Jesus Christus, die er vom Vater empfangen hat (vgl. Mat. 28,
18; Luk. 10, 16). Der Herr iibte diese auf das Erlosungswerk bezogene
Vollmacht und Autoritét in seinem irdischen Leben aus und iibertrug
sie nach seiner Auferstehung den Aposteln — durch sie den Bischéfen
— und der gesamten Kirche (Mat. 28, 19-20; Joh. 20, 21).

Der Herr, welcher der Kirche verheissen hatte, dass er bei ihr bleibe
«alle Tage bis zur Vollendung der Welt» (Mat. 28, 20), sandte ihr auch
«einen anderen Beistand», «den Geist der Wahrheit» (Joh. 14, 16-17;
15, 26; 16, 13), damit er auf immer in ihr bleibe und sie in die ganze
Wahrheit fithre. Daher heisst die Kirche «Kirche des lebendigen Got-
tes, Sdule und Fundament der Wahrheit» (1. Tim. 3, 15).

2. Die Kirche iibt ihre Vollmacht und Autoritit im Namen Jesu
Christi und in der Kraft des in ihr wohnenden Beistandes aus. Daher
verrichtet sie das ihr aufgetragene Werk in autoritativer Weise durch
die geistlichen Krifte, die sie in allen ihren Gliedern erfiillen, ndamlich
«Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freundlichkeit, Giite, Treue, Sanft-
mut und Enthaltsamkeit» (Gal. 5, 22-23), nicht aber unter Anwendung
dusserer Zwangsmittei.

3. Die so beschaffene Ausiibung der Autoritidt der Kirche fiihrt bei
den Gliedern der Kirche zur inneren Bereitschaft, die von der Kirche
mit Vollmacht vorgetragene gottliche Wahrheit anzuerkennen und sie
sich in der Freiheit, zu der «Christus uns befreit hat» (Gal.5, 1), und
im Gehorsam anzueignen. Die Erkenntnis der Wahrheit geschieht im
Heiligen Geist, die Wahrheit aber macht uns frei (vgl. Joh.8, 32), denn
«wo der Geist des Herrn ist, da ist Fretheit» (2. Kor. 3, 17).

1L

1. Die Autoritdt der Kirche, deren Triger die gesamte Kirche als Leib
Christi ist, kam in der Geschichte in Vorgdngen und Entscheidungen
zur Geltung, durch welche die Heilige Schrift und die heilige Tradi-
tion vor aller Verfilschung durch Hiresien bewahrt, die kanonischen
Biicher der Heiligen Schrift von den unwahren unterschieden und der
Kanon der Heiligen Schrift festgesetzt, die lebendige Glaubensiiber-

67



lieferung bewahrt, ausgelegt und weitergegeben, das Glaubensbe-
kenntnis formuliert, vervollstindigt und durchgesetzt, die Grundsitze
des geistlichen Amtes und der Verfassung festgelegt und die Ordnung
des Gottesdienstes und des gesamten kirchlichen Lebens ausgebildet
wurden.

2. Eine stete Aufgabe der Kirche stellt die Auslegung der Heiligen
Schrift dar. Die Heilige Schrift steht nicht {iber der Kirche, sie ent-
stand in ihr, und so wie die Kirche im Licht des Zeugnisses der heili-
gen Offenbarung lebt, so wird auch die Heilige Schrift in Verbindung
mit der in der Kirche lebenden Uberlieferung und den von ihr formu-
lierten Glaubensentscheidungen verstanden und ausgelegt. Daher ist
nur jene Lehre wahr, die — jenseits der Problematik des zeitgebunde-
nen und sprachbedingten Ausdrucks — in ithrem Wesen mit der Heili-
gen Schrift und der heiligen Uberlieferung iibereinstimmt. In der Aus-
tibung ihrer Autoritdt bei dogmatischen Entscheidungen stiitzt sich
die Kirche stets auf beide, namlich die Heilige Schrift und die heilige
Uberlieferung, indem sie beider Zeugnis bewahrt und ihr Verstindnis
vertieft.

3. Besondere Bedeutung hat hier fiir die Kirche auch die einstim-
mige Lehre ihrer Viter und Lehrer. In ihren Schriften ist die apostoli-
sche Uberlieferung, deren inspiriertes schriftliches Zeugnis die heilige
Schrift darstellt, erhalten und ausgelegt. Diese Ubereinstimmung der
Viter nimmt die Kirche als autoritatives Zeugnis der Wahrheit an (vgl.
Vincentius von Lerin, Commonit. 3 und 28 und die gesamte Uberliefe-
rung der Viter).

L11.

Trager und Organe der Autoritdt in der Kirche im einzelnen sind:
1. Der Bischof, der rechtmissig in apostolischer Sukzession der Orts-
kirche vorsteht. Die Stellung und Aufgabe des Bischofs in seiner Ei-
genschaft als Autoritédtstrager hat der heilige Ignatius von Antiochien
klar ausgesprochen, wenn er bemerkt, dass, wer dem Bischof ge-
horcht, die Autoritdt Gottes annimmt, da der Bischof die Autoritit
Goites représentiert und in sich trdgt (Magn.3, 1-2; 6, 1; Trall.2, 1),
wobei er stets in Gemeinschaft mit den von ihm eingesetzten Presby-
tern handelt: «Wie nun der Herr ohne den Vater, mit dem er eins ist,
nichts getan hat, weder in eigener Person, noch durch die Apostel, so
sollt auch ihr ohne den Bischof und die Presbyter nichts unterneh-
men» (Magn.7, 1; vgl. Eph.4, 1; Trall.3, 1; Smyrn. 8, 1).

63



In der Vollmacht und Autoritidt der Gnade des bischoéflichen Amtes
wacht der Bischof tiber die Reinheit der Glaubenslehre der Kirche,
hdlt ihre Ordnungen aufrecht, ist der Verwalter der Sakramente und
leitet durch die Verkiindigung die thm anvertraute Herde zu den Auen
des Heils der evangelischen Gnade. In seiner Kirche handelt der Bi-
schof in einmiitiger Verbindung mit dem Presbyterium und dem Volk,
das seinerseits dem Bischof als seinem evangelischen Hirten folgt.
Nach dem heiligen Cyprian ist die Kirche «das Volk, das mit dem Bi-
schof geeint ist, und die Herde, die an threm Hirten hidngt. Du musst
also wissen, dass der Bischof in der Kirche ist und die Kirche im Bi-
schof» (Ep. 66, 8).

2. Die Synoden der Kirche, insbesondere die 6kumenischen Kon-
zile. In den Konzilen représentiert jeder der Bischofe seine eigene Kir-
che kraft seines bischdflichen Amtes. Die Beschliisse der Konzile aber
beanspruchen und haben Autoritit, insofern sie die Zustimmung der
Kirche besitzen, die durch die versammelten Bischofe reprdsentiert
wird (vgl. Apg. 15).

Iv.

1. Die Autoritidt der Kirche ist auch mit dem gemeinsamen Glaubens-
bewusstsein der Kirche verbunden. Dieses ist das einmiitige Glau-
bensbewusstsein von Klerus und Volk, das weiteste Zeugnis der Ge-
samtheit (pleroma; der Kirche, die an der Verantworiung teilhat, dass
die iiberlieferte Wahrheit stets unverletzt und unverfdlscht bewahrt
wird. Das gemeinsame Glaubensbewusstsein der Kirche bildet unter
anderem auch das entscheidende Kriterium fiir die Anerkennung der
okumenischen Konzile als solcher und ihrer Viter als echter Interpre-
ten des Glaubens der Kirche, die sie von Rechts wegen vertreten.

2. Das gemeinsame Glaubensbewusstsein zeigt sich in unterschiedli-
cher Weise. Es kommt zum Ausdruck bei den Bekennern und Mirty-
rern, den Wiistenvitern und Mystikern, den heiligen Monchsvitern,
den mit einem Charisma begabten Gldubigen und allgemein bei allen,
die in Taufe und Firmung die Gaben des Heiligen Geistes empfangen
haben und gleichfalls zur Bezeugung des Evangeliums in der Welt be-
rufen sind, im Gottesdienst und in weiteren Ausserungen des kirchli-
chen Lebens.

3. Abschliessend ist zu unterstreichen, dass die Autoritidt auf allen
Stufen und in allen Weisen ihrer Ausiibung den Geist der Wahrheit,
der Liebe, der Demut und der Freiheit voraussetzt. Nur so wird die

69



Autoritdt der Kirche und in der Kirche zum Segen fiir ihr Leben und
fiir ihren Dienst in der Welt ausgeiibt. Denn der Herr der Kirche, dem
alle Vollmacht und Autoritdt im Himmel und auf Erden gegeben ist,
hat diese Vollmacht ausgetibt als einer, der dient (vgl. Lk. 22, 27; Joh.
13, 14-17). Daher muss die Autoritdt der Kirche dienenden Charakter
haben und in allem auf die Auferbauung des Leibes Christi und sein
Wachstum in Liebe gerichtet sein (vgl. Eph. 4, 11-16).

Der obige Text iiber « Die Autoritiit der Kirche und in der Kirche» gibt
nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologi-
schen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981

Unterschriften

11175 Die Unfehlbarkeit (Untriiglichkeit) der Kirche

Der wahre und wahrhaftige Gott (Joh.3, 33; 17, 3; Rom.3, 4; 1. Thess.
‘1, 9) sandte seinen Sohn, der selber die Wahrheit ist (Joh. 14, 6), «fir
uns Menschen und zu unserem Heil», das in der von ithm gegriindeten
Kirche verwirklicht wird. Thr sendet der Sohn vom Vater her den Bei-
stand, den Geist der Wahrheit, der vom Vater ausgeht, damit er fir
immer bei ihr bleibt und sie in die ganze Wahrheit fiihrt (Joh. 14,
15-17). Die Kirche hat daher teil an der Wahrhaftigkeit, Treue und
Untriiglichkeit Gottes. Der Heilige Geist zeugt von Christus, und
darum legt auch die Kirche, vom Beistand erleuchtet, Zeugnis von ih-
rem Herrn und seiner Lehre ab, wenn sie die apostolische Uberliefe-
rung aufnimmt und weitergibt (Joh. 15, 26-27). Der Heilige Geist lehrt
sie alles und erinnert sie an alles, was ihr Christus gesagt hat (Joh. 14,
26; vgl. 15, 26).

Da Christus bis an das Ende der Welt bei seiner Kirche bleibt
(Mat. 28, 20), bewahrt sie — trotz aller menschlichen Schwiche ihrer
Glieder - die geoffenbarte Wahrheit, das ihr anvertraute «kostbare
Gut» (2.Tim. 1, 14), rein und unversehrt, so dass die Pforten der Un-
terwelt sie nicht iiberwinden werden (Mat. 16, 18). Deshalb heisst die
Kirche «Haus Gottes», «Sdule und Fundament der Wahrheit»
(1.Tim. 3, 15) und vermag den ihr iibergebenen Glauben ihren Glie-
dern zuverldssig zu vermitteln und vor der Welt unverfilscht zu bezeu-
gen. Die Unfehlbarkeit der Kirche stammt von ihrem Herrn und dem

70



Heiligen Geist her. Die Kirche ist in Christus, und er wirkt in ihr
durch den Geist, der in die Herzen der Gldaubigen gesandt ist (vgl.
Gal. 4, 6). Diese wesenhafte Unfehlbarkeit wird durch Siinde und Irr-
tum der Glieder nicht aufgehoben (vgl. Rom. 3, 3-4).

Unfehlbar ist nur die Kirche als Ganzes, nicht aber einzelne Glieder
fiir sich allein, seien es Bischofe, Patriarchen oder Pipste, und auch
nicht der Klerus, das Volk oder einzelne Ortskirchen je fiir sich allein.
Da die Kirche die Gemeinschaft der Gidubigen ist, die alle von Gott
gelehrt sind (vgl. Joh.6, 45), eignet die Unfehlbarkeit der Gesamtheit
der Kirche. Alle miteinander, Amtstrager und Laien, bilden als Glie-
der den Leib Christi und sind «die Fiille dessen, der alles in allem er-
fullt» (Eph.1, 23). Die Gesamtheit der Gldubigen, welche die «Sal-
bung von dem, der heilig ist», haben, die Wahrheit recht erkennen
(vgl. 1.Joh. 2, 20. 27) und aus ihr leben, ist es also, die nicht irrt, wenn
sie iibereinstimmend von den Bischéfen bis zum letzten Gldaubigen
aus dem Volk den gemeinsamen Glauben bekennt.

Das hochste Organ der Kirche, ihren Glauben unfehlbar auszuspre-
chen, ist deshalb allein das 6kumenische Konzil. Unter diesem als
Mund der ganzen Kirche stehen sowohl die ortlichen Synoden als
auch die Bischofe und alle einzelnen Glieder der Kirche, wie schon in
der Zeit der Apostel die Versammlung der Apostel, die zusammen mit
den Presbytern und der ganzen ortlichen Jerusalemer Gemeinde in
einmiitiger Weise den Willen der gesamten Kirche zum Ausdruck
brachte, tiber eine gréssere Autoritdt verfiigte als jeder einzelne Apo-
stel (vgl. Apg.15). Das 6kumenische Konzil, das unter dem Beistand
des Heiligen Geistes entscheidet, hat seine Unfehlbarkeit auf Grund
seiner Ubereinstimmung mit der ganzen katholischen Kirche. Ohne
diese Ubereinstimmung ist keine Versammlung ein okumenisches
Konzil.

Die Notwendigkeit, dogmatische Entscheidungen zu treffen, be-
steht fiir die Kirche dann, wenn die gesunde Lehre bedroht ist oder
besonderer Erkldrung und Bezeugung bedarf zur Abwehr von Hére-
sien und Schismen und zur Bewahrung der kirchlichen Einheit. Es
versteht sich, dass die Unfehlbarkeit sich nur auf die Heilswahrheit
des Glaubens bezieht.

In grundlegender Weise hat der Heilige Geist, welcher der Geist
Christi ist, die Heilige Schrift inspiriert, die vom fleischgewordenen
ewigen Wort Gottes Zeugnis gibt. Die Leitung der Kirche durch den
Heiligen Geist verstehen wir deshalb als eine, die sich stets in Entspre-
chung sowohl zur Schrift als auch zur iiberlieferten apostolischen

71



Lehre vollzieht und niemals ohne Bezug auf diese beiden ist (vgl.
Joh. 16, 13). Die hierauf beruhende Kontinuitit des in der Kirche be-
wahrten Glaubens schliesst deshalb die Notwendigkeit ein, an seiner
Fiille gemdss dem Zeugnis der Kirche aller Zeiten festzuhalten.

Der obige Text iiber «Die Unfehlbarkeit (Untriiglichkeit) der Kirche»
gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theolo-
gischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981

Unterschriften

11176 Die Synoden der Kirche

Die Kirche ist als der Leib Christi der Tempel des Heiligen Geistes, in
dem alle Glieder in den einen Leib getauft sind und so in der Gemein-
schaft des neuen Lebens verharren und miteinander im Heiligen Geist
die Wahrheit erkennen.

Die altkirchliche bischéfliche und synodale Verfassung ist Aus-
druck des Lebens der Kirche als der Gemeinschaft aller Glieder in der
Einheit des Leibes Christi. Demgemass sind die Bischofe, die als Re-
priasentanten des Hauptes der Kirche — und das ist Christus — der eu-
. charistischen und der synodalen Versammlung vorstehen, mit dem
ganzen Volk Gottes als Glieder des einen Leibes verbunden (vgl. Igna-
tius von Antiochien, Smyrn. 8, 2).

In der Vielfalt des neuen Lebens, das sich in Christus durch den
Heiligen Geist verwirklicht (1.Kor. 12, 1-31), erweist sich der syn-
odale Charakter als Grundlage der kirchlichen Ordnung. Deshalb
kann die Kirche als von Gott berufenes, von Christus erléstes und
vom Heiligen Geist erleuchtetes Volk als die grosse Synode bezeichnet
werden, in der sich die trinitarische Einheit Gottes, des Vaters, des
Sohnes und des Heiligen Geistes, abbildet.

Dieser Grundcharakter der Kirche tritt besonders deutlich bei den
reprdsentativen Zusammenkiinften der Bischofe der Ortskirchen her-
vor, die sich auf ihren Synoden zu Beratung und Entscheidung iiber
Fragen des Glaubens und der Ordnung treffen, wobei diese Entschei-
dungen letztlich der Annahme oder Verwerfung durch die ganze Kir-
che unterliegen.

Hochsten Ausdruck findet dieses synodale Leben der Kirche im

72



dkumenischen Konzil. Es wird einberufen, damit auf ihm die Bischéfe
als Reprisentanten der Gemeinschaft aller Ortskirchen in Fragen des
Glaubens und der kirchlichen Ordnung, welche die ganze Kirche an-
gehen, verbindliche Entscheidungen treffen. Die 6kumenischen Kon-
zile dienen als das hochste Organ der Kirche, wenn es darum geht, Irr-
lehren abzuwehren, das Dogma zu formulieren, die kirchliche Verfas-
sung auszugestalten und zu festigen, und die kirchliche Einheit, die
auf dem rechten Glauben beruht, zu bewahren.

Als solche 8kumenische Konzile werden die folgenden sieben aner-
kannt: Nizda 325, Konstantinopel 381, Ephesus 431, Chalzedon 451,
Konstantinopel 553 und 680 sowie Nizda 787. In ihnen fand das ge-
meinsame Glaubensbewusstsein der einen, heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche seinen Ausdruck und trat die Einheit aller Orts-
kirchen in dem einen heiligen Leib Christi in Erscheinung. Daher ste-
hen die 6kumenischen Konzile nicht iiber der Kirche als Ganzes, son-
dern in ihr. Daher ist die Okumenizitit eines Konzils und die Giiltig-
keit seiner Beschliisse nicht schon mit seiner Einberufung gegeben.
Vielmehr erweist es sich als dkumenisch in der nachfolgenden freien
Anerkennung (Rezeption) durch die Gesamtheit (pleroma) der Kir-
che.

Durch ihre Teilnahme am ganzen Leben der Kirche verwirklichen
ihre Glieder — Amtstriager und Laien — ihre Einheit im Leib Christi. In
dieser Einheit und Ganzheit kommt die Unfehlbarkeit der Kirche zum
Ausdruck. Dementsprechend konnen ékuinenische Konzile auch Ent-
scheidungen ortlicher Synoden als unter dem Beistand des Heiligen
Geistes getroffen anerkennen. Andererseits haben auch 6rtliche Syn-
oden die Entscheidungen 6kumenischer Konzile inhaltlich vorbereitet
und die Aufnahme der getroffenen Entscheidungen geférdert.

Die Beschliisse der Konzile sind entweder Glaubensentscheidungen
(horoi) oder Rechts- und Ordnungssidtze (kanones). Von ihnen haben
die Glaubensentscheidungen unbedingte Autoritdt und bleibend ver-
pflichtenden Charakter fiir die ganze Kirche, da sie das auf der Offen-
barung beruhende Dogma betreffen. Sie kénnen deshalb ihrem Inhalt
nach nicht verdndert oder aufgehoben werden. Die Kirche kann sie je-
doch gemiss den jeweiligen Umstinden und Erfordernissen fiir das
Glaubensverstdndnis und das Glaubenszeugnis interpretierend entfal-
ten. Die Kanones der 6kumenischen wie auch der ortlichen Synoden
konnen, soweit sie nicht Fragen des Glaubens betreffen, grundsitzlich
durch neue Kanones entsprechender spidterer Synoden ersetzt oder er-
ginzt werden.

73



Allgemein sind die Orthodoxen und Altkatholischen Kirchen dar-
tiber hinaus der Auffassung, dass ihre Synoden das Recht haben, noti-
genfalls neue Kanones festzusetzen und im eigenen kirchlichen Be-
reich anzuwenden.

Der obige Text iiber «Die Synoden der Kirche» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981
Unterschriften

11177 Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession

1. Als apostolische Sukzession wird hier sowohl die Weitergabe der
Gnade des geistlichen Amtes durch die rechtméssige Handauflegung
als auch im weiteren Sinn die Apostolizitit verstanden: die Fortdauer
und unverfdlschte Bewahrung der von den Aposteln iberlieferten
Glaubenslehre sowie die ununterbrochene Nachfolge der Bischofe
von den Aposteln her. Das erste bildet die Grundlage, das zweite ist
wesentliches Kennzeichen der apostolischen Sukzession, insofern das
Abgehen von der apostolischen Lehre die apostolische Kontinuitét
zerstort und die rechtswidrige Weihe durch Unbefugte sie abreissen
ldsst.

Die apostolische Sukzession in diesem weiteren Sinn ist fiir das Le-
ben der Kirche wesentlich und notwendig, um das Heilswerk des
Herrn durch die zuverldssige Weitergabe der heiligenden und retten-
den Gnade weiterzufiihren. Wie Jesus Christus vom Vater gesandt
wurde, so sandte er auch die Apostel, um durch sie das Volk Gottes zu
sammeln und seine Kirche zu griinden und aufzubauen.

2. In ihrer Eigenschaft als Augenzeugen des auferstandenen Chri-
stus und in ihrer Aufgabe bei der Grundlegung der Kirche haben die
Apostel zwar keine Nachfolger und konnen auch keine haben. Sie ha-
ben jedoch Nachfolger in der apostolischen Aufgabe, durch die Ver-
kiindigung des Wortes Gottes und den Vorsitz im liturgischen und sa-
kramentalen Leben, besonders bei der Feier der heiligen Eucharistie,
die Gemeinde immer wieder zu sammeln und aufzubauen.

Obwohl das Neue Testament von vielen Charismen und Diensten
unter den Glaubigen spricht, ldsst es keinen Zweifel an der Einzigar-
tigkeit, Unwiederholbarkeit und grundlegenden Bedeutung von Amt
und Aufgabe der Apostel (vgl. Apg.1,21-22; 1. Kor. 12,28; Eph.2,20;
Offb.21, 14).

74



3. Die Kirche hat ithr Leben von Christus, der durch den Heiligen
Geist in ihr gegenwirtig ist und wirkt. Christus ist der Herr der Kir-
che, der zu ihr spricht, der sie liebt und auf den sie hort. Diese Bezie-
hung zwischen Christus und der Kirche ist nicht bloss ein abstrakter
Gedanke, sondern konkrete Wirklichkeit und Erfahrung, die durch
von Christus berufene Personen vermittelt wird. Wie das in der Zeit
der Apostel geschah, so muss es auch in unserer Zeit und zu allen Zei-
ten geschehen, da die Struktur der Kirche ihrem Wesen nach keine an-
dere sein kann als jene, die ihr Christus gegeben hat.

Die Kirche, die als Gemeinschaft nicht ohne diese Struktur sein
kann, muss auch in ununterbrochenem zeitlichem Zusammenhang mit
threm Ursprung sowie mit der Kirche der vorausgegangenen und
nachfolgenden Generationen stehen. Die Berufung der Trager des
geistlichen Amtes in der apostolischen Sukzession geschieht daher
nicht als etwas vollig Neues ohne Zusammenhang mit dem Ursprung
der Kirche, sondern als Wiederaufnahme und Weitergabe dessen, was
von Anfang an in der Kirche geschah. Die Handauflegung mit Gebet
in der Gemeinschaft der ganzen Kirche ist das einzige von der Schrift
und der Uberlieferung bezeugte sakramentale Mittel zur Weitergabe
der Gnade des geistlichen Amtes'.

4. Die Notwendigkeit der ungebrochenen Bewahrung der apostoli-
schen Sukzession sowohl als Kontinuitit der apostolischen Lehre als
auch als Weitergabe des geistlichen Amtes und der Sendungsgnade
durch die rechtmissige Handauflegung ist allgemeine Lehre der Kir-
chenviter.

5. Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession im obigen Sinn
hebt die Orthodoxe Kirche des Ostens von alters her und auch jetzt
besonders hervor und stellt die Frage nach ihr bei jeder Bemiithung zur
Wiederherstellung der christlichen Einheit. An dieser Notwendigkeit
halt auch die Altkatholische Kirche fest.

Der obige Text iiber «Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzes-
sion» gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatho-
lischen Kirche wieder.

Moskau, 20. September 1981

Unterschriften

' Nidheres dazu wird in den Texten iiber die Sakramente, mit denen sich die
Kommission noch beschiftigen wird, ausgefiihrt werden.

75



[11/8 Das Haupt der Kirche

Das Haupt der Kirche ist Christus, der Erstgeborene der ganzen
Schopfung, durch den und auf den hin alles geschaffen ist und durch
den Gott alles mit sich selbst zu versdhnen beschloss, indem er am
Kreuz durch sein Blut Frieden stiftete (vgl. Kol 1,15-20). Aus der
Fiille des Lebens des Hauptes, Christus, haben die Glieder des Leibes
das neue Leben in Christus durch den Heiligen Geist (vgl. Ro6m 6,11;
2 Kor 5,17; Kol 2,9f.). «Alles hat Gott ihm zu Fiissen gelegt und ihn,
der als Haupt alles iiberragt, iiber die Kirche gesetzt. Sie ist sein Leib,
die Fulle dessen, der alles in allem erfillt» (Eph 1,22f.). Christus ist in
Wabhrheit der «eine Herr» (Eph 4,5), das einzige Haupt des Leibes, der
Kirche, von dem aus «der ganze Leib, der durch die Gelenke und
Bénder gestiitzt und zusammengehalten wird, in gottlichem Wachstum
wichst» (Kol 2,19; vgl. Eph 4,15). Folglich kann Christus nicht ohne
die Kirche gedacht werden, das Haupt nicht ohne den Leib und umge-
kehrt, weil Christus und die Kirche miteinander verbunden sind und
in absoluter, untrennbarer und ewiger Vereinigung verharren. Die
Gldubigen, im Blut Jesu Christi gerechtfertigt, werden durch ihn ge-
rettet, haben Frieden mit Gott und rithmen sich der Hoffnung auf die
Herrlichkeit Gottes. Die Hoffnung ldsst nicht zuschanden werden, ist
doch die Liebe Gottes ausgegossen in ihre Herzen durch den Heiligen
Geist, der ihnen gegeben ist (vgl. Rom 5,1-5). So ist die Kirche als der
Leib Christi durch den Heiligen Geist mit ithrem Haupt verbunden
und zusammen mit ihm der ganze Christus (vgl. Eph 1,22f)). In ihm
haben die Glieder das neue Leben und wachsen durch den Heiligen
Geist auf die Vollendung in der gottlichen Gnade in der festen Hoff-
nung, dass sie ihm gleich sein werden, denn sie werden ihn sehen, wie
er ist (1 Joh 3,2).

Mittelpunkt des neuen Lebens ist die heilige Eucharistie, in der sich
die innere Gestalt der Verbindung des Leibes mit seinem Haupt zeigt.
Der die Eucharistie feiernde Bischof hat an Christi Stelle den Vorsitz
inne, und indem er auf diese Weise das ein fiir allemal von Christus
dargebrachte Opfer vor Gott bringt, stellt er Christus als das Haupt
der um ihn versammelten Kirche dar, in deren Namen er zelebriert.

Die Bischofe als die Nachfolger der Apostel, die den apostolischen
Dienst fortfiihren, sind zuverlédssige Biirgen der Katholizitdt und Apo-
stolizitdt der Kirche. Nach gottlichem Recht sind die Bischofe unter-
einander gleichen Ranges, weil sie alle durch die rechtméssige sakra-
mentale Handauflegung dieselbe bischofliche Gnade empfangen ha-

76



ben und in der apostolischen Sukzession stehen. Sie haben in gleicher
Weise ohne quantitativen oder qualitativen Unterschied Anteil an ein
und derselben bischoflichen Vollmacht. Sie sind Bischofe unter Bi-
schofen, Diener Christi und der Kirche, auch sie Glieder des Leibes,
d.i. der Kirche, die in ihr eine besondere Stellung innehaben.

Obwohl die Bischdfe einander in der bischoflichen Vollmacht
gleich sind, hat das Leben der Kirche schon in den ersten drei Jahr-
hunderten zu einer Differenzierung in den verschiedenen Bischofssit-
zen zuerkannten Ehrenstellungen gefiihrt. Die Bischéfe bestimmter
Ortskirchen, die aus verschiedenen Griinden grossere Autoritdt ge-
wonnen hatten, nahmen eine besondere Ehrenstellung ein und {ibten
in kirchlichen Angelegenheiten einen grosseren Einfluss aus. Die Eh-
renstellung der Bischoéfe dieser Sitze wurde durch Beschliisse dkume-
nischer Synoden seit dem 4. Jahrhundert zu einem Ehrenvorrang
(presbeia times) und Ehrenvorsitz in der Kirche ausgebildet (3. Kanon
der 2. 6kumenischen Synode). Einen solchen Ehrenvorrang genoss der
Bischof von Rom, da der Bischofssitz zu Rom die erste Stelle in der
Reihenfolge der Bischofssitze einnahm: Rom war die Hauptstadt des
Reiches, und seine Kirche bewahrte — noch ohne Neuerungen - die
apostolische Tradition; sie iiberbrachte das Evangelium des Heils V6l-
kern und Nationen, die noch nicht von Christus gehort hatten, und sie
war reich an kirchlichem Leben und an Werken der Liebe. Der Bi-
schof von Rom besitzt also den Ehrenvorrang in der Kirche. Im Hin-
biick auf die bischofliche Volimacht aber unterscheidet er sich in kei-
ner Weise von seinen Mitbriidern, den Bischoéfen. Dasselbe gilt von
den andern Bischofen, die einen Ehrenvorrang in der Kirche inne-
haben.

Nach der Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche
sind darum alle Dekrete spdterer Zeiten, die dem Bischof von Rom
eine monokratische und absolute Gewalt iiber die ganze Kirche zu-
schreiben und ihn als unfehlbar ansehen, wenn er in der Ausiibung
seines Amtes «als Hirte und Lehrer aller Christen» ex cathedra eine
Lehre definiert, unannehmbar. Bei ihrem unabldssigen Bemiihen um
die Einheit hoffen beide Kirchen, dass durch das Haupt und den
Herrn der Kirche die bestehenden Schwierigkeiten und Trennungen
tiberwunden werden, damit nach seinem Wort alle, die an ihn glau-
ben, eins seien und so die Welt zum Glauben komme (vgl. Joh
17,20f.).

iy



Der obige Text iiber «Das Haupt der Kirche» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf. Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 7. Oktober 1983

Unterschriften

78



IV. Soteriologie

1V./1 Das Erlésungswerk Christi

«Gott hat die Welt so sehr geliebt, dass er seinen einziggeborenen
Sohn dahingab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht zugrunde geht,
sondern das ewige Leben hat» (Joh 3,16). Gott wollte in seiner Liebe
und Barmherzigkeit den Menschen retten, der durch die Stinde die
Gemeinschaft mit Gott verloren hatte und so der Verderbnis und dem
Tod unterworfen war. Diesen Ratschluss Gottes hat der Sohn und Lo-
gos Gottes ausgefiihrt, der in der Fulle der Zeit «fiir uns Menschen
und zu unserem Heil» in die Welt gesandt wurde und Mensch gewor-
den ist, «sich erniedrigte und gehorsam wurde bis zum Tod, bis zum
Tod am Kreuz» (Phil 2,8).

Der Sohn Gottes hat das Werk der Erlosung vollbracht durch seine
Menschwerdung und sein ganzes irdisches Leben, durch seine Taufe,
sein Wort und seine Taten, sein Leiden, seinen Kreuzestod, seinen Ab-
stieg in das Totenreich, seine Auferstehung und Himmelfahrt und die
Sendung des Heiligen Geistes.

Durch seine Menschwerdung begann der Herr, das grosse Geheim-
nis der Erlésung zu vollbringen. In der Person Gottes des Logos ge-
schah die hypostatische Vereinigung der gottlichen und der menschli-
chen Natur, welche die Grundlage und den Ausgangspunkt fir die
Rettung des ganzen Menschengeschlechtes bildet, das als ein organi-
sches und einheitliches Ganzes verstanden wird (vgl. Gregor von
Nyssa, Hom. opif. 16; PG 44,185). Gott der Logos hat ndmlich in sei-
ner Menschwerdung eine besondere menschliche Natur angenommen,
doch wegen der Einheit des Menschengeschlechtes vereinte er in sich
die gesamte Menschheit, die «eine vereinte und unzerteilte Natur»
(Gregor von Nyssa, Tres dii; PG 45,120), welche er erlést und in ihrer
urspriinglichen Schonheit wiederhergestellt hat. Der Herr hat «das ur-
spriingliche Gebilde des Menschen» und «die lange Geschichte der
Menschen» in sich zusammengefasst und vereint, damit wir in ihm ge-
winnen, was wir in Adam verloren haben: die Freiheit von Siinde und
Tod und das ewige Leben in der Gemeinschaft mit Gott (vgl. Irendus
von Lyon, Adv. haer.3,18, 1.7; PG 7,932.938; vgl. auch Kyrill von
Alexandrien, In Joh9; PG 74,273; Leol. von Rom, Sermo 12,1; PL
54,168). Im letzten Adam ist also das im ersten Adam durch die Siinde
verdunkelte und entstellte Bild Gottes wiederhergestellt, erneuert und
reicher gemacht.

79



Rettende Kraft fiir den Menschen hat sodann auch die Botschaft,
die Jesus Christus als der grosste der Propheten und als héchster Leh-
rer der Menschheit in Wort und Tat verkiindet hat, um den Geist des
Menschen aus der Verfinsterung und dem Irrtum, die aus der Siinde
stammen, zu befreien. Was er lehrte, bekréftigte er durch Zeichen und
Voraussagen iiber das, was kommen wird. Durch sein ganzes irdisches
Leben erwies er sich als das beste und unitibertreffliche Vorbild der
Heiligkeit und des Gehorsams gegeniiber dem Willen Gottes. Die un-
zerstorbare (vgl. Mt 24,35; Mk 13,31; Lk 21,33) und keiner Vervoll-
kommnung bediirftige Botschaft des Herrn wird vom giitigen Gott al-
len Menschen ohne Unterschied angeboten. Sie ist der von Gott an
alle gerichtete Ruf, «von der Finsternis zu seinem wunderbaren
Licht» (1 Petr 2,9), zur Wahrheit und zum Heil in Christus umzukeh-
ren, das absoluten, allgemeinen, gesamtmenschlichen und ewigen
Charakter hat.

Die Rettung des Menschengeschlechtes hat der gottliche Erloser
durch seine Selbsterniedrigung und seinen vollkommenen Gehorsam
vollbracht, den er wihrend seines ganzen Lebens erwiesen hat, insbe-
sondere durch sein Leiden und seinen Kreuzestod, durch die er das
Menschengeschlecht von der Siinde befreite und «fiir alle, die ihm ge-
horchen, zum Urheber des ewigen Heils geworden ist» (Hebr 5,9). Das
von Jesus Christus als dem ewigen Hohenpriester und Mittler des
Neuen Bundes (vgl. Hebr 9,11-15) an unserer Stelle und flir uns am
Kreuz dargebrachte Opfer war ein Sithneopfer. Er wurde zur «Sithne
fiir unsere Siinden, aber nicht nur fiir die unseren, sondern auch fiir
die der ganzen Welt» (1 Joh 2,2). Durch sein Opfer hat er uns losge-
kauft und erldst, da er sein Leben aus Liebe als Losegeld darbrachte.
Durch seinen Kreuzestod hat der Herr die Siinden der Menschen auf
sich genommen (vgl. Jes 53,4f.; 2 Kor 5,21; 1 Petr 2,24) und durch
sein Blut von uns abgewaschen, «damit wir tot seien fiir die Stinden
und der Gerechtigkeit leben» (1 Petr 2,24). Die Kraft des ein fiir alle-
mal auf Golgotha dargebrachten Kreuzesopfers erstreckt sich auf die
Menschheit aller Zeiten, welcher die ithm entstromende rettende
Gnade geschenkt wird.

Sein Erlésungswerk hat der Herr vollendet in seiner Herrlichkeit.
Diese erscheint in seinem Abstieg in das Totenreich, in seiner Aufer-
stehung und Himmelfahrt, in seinem Sitzen zur Rechten des Vaters, in
seiner Eigenschaft als kiinftiger Richter der Lebenden und Toten, wie
auch in der von ithm gegriindeten Kirche, in der er durch das Wirken
des an Pfingsten gesandten und fir immer in ihr bleibenden Heiligen

80



Geistes sein welterlosendes Werk fortsetzt, indem er den Menschen,
fiir die er im Himmel immerdar eintritt (vgl. Hebr 9,24), an sich selbst
Anteil gibt. Die Auferstehung des Herrn ist die Bestdtigung und die
sichere Gewihr, dass der Mensch von Siinde, Verderbnis und Tod be-
freit ist, und sie ist das Zentrum des christlichen Glaubens (vgl.
Rom 8,11; 1 Kor 15, 20-23). Sie ist das Angeld und der Anfang der
Auferstehung und der Unsterblichkeit aller Menschen, denn der Herr
ist der «Erstling der Entschlafenen», in dem «alle lebendig gemacht
werden» (1 Kor 15,20-22; vgl. Kol 1,18).

Die letzte Manifestation der Herrlichkeit des Herrn ist seine Wie-
derkunft am Ende der Zeiten, da er die Lebenden und die Toten rich-
ten, dann Himmel und Erde erneuern und in alle Ewigkeit mit den Er-
wihlten im Reich des Vaters herrschen wird.

Der obige Text iiber «Das Erlosungswerk Christi» gibt nach Auffas-
sung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommis-
sion die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 7. Oktober 1983

Unterschriften

IV/2 Das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche
und die Aneignung des Heils

Gott, unser Herr, hat aus Liebe zum siindigen Menschen seinen Sohn
in die Welt gesandt (vgl. Joh 3,16), der alles im Himmel und auf Erden
versohnt (vgl. Kol 1,20) und durch seine Auferstehung die Schopfung
erneuert hat (vgl. 2 Kor 5,15-18). Seinen Jiingern aber hat Jesus Chri-
stus geboten, allen Volkern das Evangelium zu verkiinden (vgl.
Mat 28,19f.), damit sein Heil allen leuchte, die in Finsternis sitzen und
im Schatten des Todes (vgl. Luk 1,79).

Die Aneignung des Heils durch den einzelnen Menschen geschieht
in der Kirche durch das Wirken des Heiligen Geistes, der seine Gnade
gewidhrt. Der Heilige Geist, der aus dem Vater ausgeht und im Sohn
ruht, und durch den Sohn den Gliubigen erschienen und gegeben ist
(vgl. Johannes von Damaskus, Expos.fid.1,8; PG 94,821. 833), bleibt
fir immer in der Kirche, erfiillt sie und baut sie auf, erneuert und hei-
ligt sie und macht sie zu einer «Arche des Heils» fiir die ganze Welt.
Er ist der Paraklet, der vom Herrn gesandt ist, um die Kirche in die
volle Wahrheit zu fiithren (vgl. Joh 16,13). Alles, was der Erloser zum
Wohl der Menschen in der Kirche wirkt, wird nach den heiligen Vi-

81



tern «durch die Gnade des Geistes vollbracht» (Basilius der Grosse,
Spir. S.16,39; PG 32,140). Der Heilige Geist ist gleichsam die Seele
der Kirche, die lebenschaffende, heiligende und einigende Kraft ihres
Leibes. Der Heilige Geist und die Kirche sind untrennbar: « Wo ndam-
lich die Kirche ist, da ist auch der Geist Gottes, und wo der Geist Got-
tes ist, da ist die Kirche und jede Gnade» (Irendus, Adv. haer. 3,24,1;
PG 7,966). Der Heilige Geist ist grundlegend fiir die neue Existenz des
Menschen in der Kirche, dessen Wiedergeburt durch Wasser und
Geist geschieht (vgl. Joh 3,51.).

Wir Menschen empfangen in der Kirche durch Christus die Gabe
des Heiligen Geistes, werden somit Kinder Gottes und Miterben Chri-
sti (vgl. Rom 8,15-17); wir werden wieder eingesetzt in die Gemein-
schaft mit Gott, fiir die er uns geschaffen hat. Der Geist der Kind-
schaft wohnt in unseren Herzen und ruft: «Abba, Vater» (vgl.
Roém §,15; Gal 4,6). Er «nimmt sich unserer Schwachheit an, denn wir
wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sollen; der Geist sel-
ber tritt jedoch fiir uns ein mit Seufzen, das wir nicht in Worte fassen
konnen» (Rom 8,26). Der Geist wohnt im Leib der Gldaubigen wie in
einem Tempel (vgl. 1 Kor 6,19). Er vereint sie in der Feier der heiligen
Eucharistie zu einem Leib in der Gemeinschaft der Kirche. Er lisst
die Christen an seiner Heiligkeit teilnehmen; sie werden «der gottli-
chen Natur teilhaftig» (2 Petr 1,4), das heisst «vergottet durch die
Teilhabe am gottlichen Lichtglanz und nicht etwa in das gottliche
Wesen verwandelt» (Johannes von Damaskus, Expos. fid. 2,12;
PG 94,924). Er teilt einem jeden seine Gnadengaben zur Auferbauung
des Leibes Christi zu: die Gabe, Weisheit zu reden, die Gabe, Er-
kenntnis auszusprechen, die Gabe zu heilen, die Gabe, die Geister zu
unterscheiden, insbesondere aber die Gabe des geistiichen Amtes als
Organ zur Auferbauung eben dieses Leibes (vgl. 1 Kor 12,4-11.28f)).

Gott rettet den Menschen, ohne seinen freien Willen zu vergewalti-
gen. «Er will, dass alle gerettet werden, aber er zwingt niemanden.
Gott ist gewillt..., den Menschen zu retten nicht gegen seinen Willen
und seine Entscheidung, sondern mit seinem Willen und seinem freien
Entschluss» (Johannes Chrysostomos, Mutat.nom. 3,6; PG 51, 144).
Die Aneignung des Heils in Christus durch den Menschen geschieht
durch das Zusammenwirken des Heiligen Geistes und des Menschen.
Der Heilige Geist wirkt die Berufung, die Erleuchtung, die Umkehr,
die Rechtfertigung, die Wiedergeburt in der Taufe und die Heiligung
in der Kirche; der Mensch seinerseits nimmt die ihm dargebotene
Gnade an und wirkt in Fretheit durch den Glauben und seine guten

82



Werke mit, anders gesagt: durch «den in der Liebe wirksamen Glau-
ben» (Gal 5,6). Dieses Zusammenwirken ist nicht so zu verstehen, als
ob Gott nur einen Teil des Werkes vollbringen wiirde und der Mensch
allein einen anderen; vielmehr wird alles von Gott vollbracht, ohne
dessen Hilfe der Mensch fiir sein Heil nichts vermag. In allem wirkt
aber auch der Mensch mit, der bewegt wird, um selber zu handein,
und nicht, um nichts zu tun (vgl. Augustinus, Corrept.2,4; PL 44,918:
«aguntur ut agant, non ut ipsi nihil agant»). «Vom Gott des Alls, der
alles in allem wirkt, miissen wir glauben, dass er es in der Weise tut,
dass er den freien Willen, den er selbst einmal geschenkt hat, weckt,
schiitzt und stdrkt, und nicht etwa so, dass er thn aufhebt» (Johannes
Cassian, Coll. 13,18; PL 49,946; vgl. Augustinus, Spir. et litt. 34, 60;
PL 44,240). Dieses Zusammenwirken von Gott und Mensch erstreckt
sich auf das ganze neue Leben in Christus. Man kann nicht sagen, der
Mensch verhalte sich in irgendeinem Akt des Glaubens — und wére es
auch der erste — rein passiv, und Gott allein wirke diesen Akt in ihm.

Die Kirche lehnt dementsprechend jede Lehre ab, nach der Gott
von sich aus den einen die rettende Gnade schenkt, den andern aber
nicht, so dass die einen in Gottes Ratschluss zum Heil pridestiniert
wiren, die andern aber zur Verdammnis. Gott ist nicht Verursacher
des Bosen, sondern Quelle des Lebens und des Heils. Deshalb will er,
«dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen» (1 Tim 2,4).

Die Wiedergebuit und Heiligung der Menschen ist das besondere
Werk des Heiligen Geistes. Die fiir die Endzeit erwartete Ausgiessung
des Heiligen Geistes ereignet sich schon seit dem Pfingsttag in der
Kirche (vgl. Apg 2,16-18). Die Herrlichkeit der Endzeit ist nicht mehr
bloss Hoffnung, sondern bereits gegenwirtige Wirklichkeit. Die Ge-
genwart des Heiligen Geistes in der Kirche bietet dafiir sichere Ge-
wihr. Wenn wir den Teil, nimlich das Angeid des Geistes, in unseren
Herzen haben, zweifeln wir nicht am Ganzen, ndmlich an der Vollen-
dung der Gabe durch die Seligkeit im ewigen Leben (vgl. Rom 8,23;
2 Kor 1,22f.; 5,5; Eph 1,13f.; 4,30; Tit 3,6f.; vgl. auch Johannes Chry-
sostomos, Res.mort. 8; PG 50,431).

Der obige Text tiber « Das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche
und die Aneignung des Heils» gibt nach Auffassung der Gemischten Or-
thodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die Lehre der Ortho-
doxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Chambésy/Genf, Orthodoxes Zentrum des Okumenischen Patriar-
chats, 7. Oktober 1983

83



V. Sakramentenlehre

V.1 Die Sakramente oder Mysterien der Kirche

1. Mit dem Wort «Mysterion» wird im Neuen Testament das unfass-
bare Ereignis von Gottes Heilshandeln in Christus bezeichnet. Die
Kirche, in der Christus auf ewig bleibt, ist eine Fortfithrung des My-
steriums Christi, der wunderbaren Vereinigung der gottlichen mit der
menschlichen Natur. In der Kirche manifestiert sich die unsichtbare,
ungeschaffene heilbringende Gnade des dreieinigen Gottes in Verbin-
dung mit sinnenhaften Mitteln, historischen Einrichtungen und kon-
kreten Handlungen, also mit natiirlichen und realen Zeichen. Zuge-
wendet wird diese Gnade vom Heiligen Geist, der in die Kirche ge-
sandt ist und in ihr alles schenkt.

2. Indem der Heilige Geist die Kirche in die ganze Wahrheit fiihrt
(vgl. Joh. 16,13), verbiirgt er ihr die fiir das Heil der Menschen not-
wendige goéttliche Gnade. Diese Gnade ist vielgestaltig und wird in
reichem Masse verliehen.

3. Zur Mitteilung der Gnade wurden von Christus wihrend seines
~irdischen Wirkens, das in Kreuz und Auferstehung seinen Hohepunkt
fand, die Mittel gestiftet, die dem Heil dienen: die heiligen Sakra-
mente oder Mysterien. Die Sakramente hat Christus der Kirche iiber-
eignet. Was das Grundlegende und Wesentliche ihres gottesdienstli-
chen Vollzugs in Gebet und damit verbundenen sichtbaren Zeichen
betrifft, erhielten sie ihre Gestalt durch die Apostel. Auf diese Weise
werden Stiftung und Anordnung der Sakramente auf das Neue Testa-
ment zurilickgefithrt: zu einem Teil ausdriicklich und direkt auf Worte
und Handlungen Jesu Christi, zum anderen Teil auf indirekte Hin-
weise und Handlungen Jesu sowie auf die Uberzeugung seiner Jiinger
und Apostel, dass sie alles, was sie fir das Leben der Kirche bestim-
men, im Einklang mit dem Willen und den Anweisungen des Herrn
festsetzen und anordnen. So legen sie in bezug auf das Grundlegende
und Wesentliche des Heils nicht aus sich selbst etwas Neues oder
Willkiirliches vor.

4. Die der Kirche iibergebenen Sakramente sind: Taufe, Firmung,
Eucharistie, Busse, Krankensalbung, Ordination und Ehe. Obwohl
diese Aufzdhlung der Sakramente sich weder im Neuen Testament
noch in der Vitertradition in systematischer Weise findet, spiegelt sich
in ihr die kontinuierliche Uberzeugung und Handlungsweise der Kir-
che wider.

&4



5. Die Sakramente als spezifische heiligende Handlungen fiihren
zur Neuschaffung und Entfaltung des Lebens in Christus durch die im
Heiligen Geist erfolgende Eingliederung der Empfinger in die Kirche
als Leib Christi. Durch die Sakramente der Kirche erlangt ein jeder
seine Entfaltung zum Leben in Christus in allen Manifestationen sei-
ner personlichen und gemeinschaftlichen Existenz. Diese ganze durch
die Sakramente gewonnene neue Existenz und Entfaltung der Gldubi-
gen zum Leben in Christus ist ein zuverldssiger Weg in das himmli-
sche Reich und fithrt zum ewigen Leben.

6. Die Sakramente sind nicht blosse Symbole der Gnade, sondern
deren zuverlidssige Triger und Vermittler. Die sinnenhaften Elemente
der Sakramente werden durch Gebet und heilige Handlungen der Kir-
che geweiht und sind in den einzelnen Sakramenten auf je verschie-
dene Weise mit der Mitteilung der Gnade verbunden.

7. Die Verwendung sinnenhafter Mittel in den Sakramenten ist auf
Grund der psycho-somatischen Beschaffenheit des Menschen notig:
«Wenn du namlich unkorperlich wérst, hitte er dir die nackten unkor-
perlichen Gaben gegeben; da die Seele aber mit dem Leib verbunden
ist, gibt er dir das Geistige im Sinnenhaften» (Johannes Chrysosto-
mos, Hom. in Mt. 82,4: MPG 58,743).

8. Die sinnenhaften Mittel wirken nicht aus sich selbst, sondern
kraft der Gegenwart des Heiligen Geistes: « Wenn im Wasser Gnade
ist, so kommt sie nicht aus der Natur des Wassers, sondern aus der
Gegenwart des Geistes» (Basilios der Grosse, Spir.S. 15,35: MPG
82,132}

9. Es ist allgemeine Auffassung der Kirche, dass die Sakramente aus
sich heilswirksam sind. Thre Gnade riithrt vom Stifter und eigentlichen
Liturgen der Sakramente, Jesus Christus, her, der fiir immer in der
Kirche bleibt und durch sie sein Werk fortfiithrt, und sie wird durch
den Heiligen Geist verliehen, der in der Feier der Sakramente wirkt.
Damit jedoch die Sakramente ihren heilsamen Zweck erfiillen, miis-
sen die Menschen ihre innere Bereitschaft, sie anzunehmen, zum Aus-
druck bringen.

10. Fir die Feier der Sakramente sind die Liturgen der Kirche not-
wendig. Dies sind die Bischofe und die Priester, die diese Aufgabe
durch das Sakrament der Ordination iibernehmen. Die Heilswirksam-
keit der Sakramente wird durch Unvollkommenheit oder Unwiirdig-
keit des Liturgen nicht aufgehoben.

I1. Es ist der dreieinige Gott, der die heiligen Sakramente wie auch
das ganze Heilswerk vollbringt: «Der Vater und der Sohn und der

85



Heilige Geist verwalten alles, der Priester leiht seine Zunge und stellt
seine Hand zur Verfiigung» (Johannes Chrysostomos, Hom. in Joh.
86,4: MPG 59,472; vgl. auch derselbe, Hom.2 in Tim.2,4: MPG
62,612, und Augustinus, Tract. in Ev. Joh. 6,7: MPL 35,1428).

Der obige Text iiber «Die Sakramente oder Mysterien der Kirche»
gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theolo-
gischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen
Kirche wieder.

Amersfoort, 3. Oktober 1985

Unterschriften

V/2 Die Taufe

1.1 Die Taufe ist dasjenige von Gott eingesetzte Sakrament der Kir-
che, durch das der im Namen der heiligen und lebenspendenden Drei-
faltigkeit Getaufte ein Glied der Kirche Christi wird, indem er durch
die Teilhabe am Mysterium des gottlichen Heilswerkes in Christus
von der Herrschaft der Siinde befreit und zu einem neuen Geschdpf in
Christus wiedergeboren wird.

1.2 Die Notwendigkeit des schon im Alten Testament vorgebildeten
Sakramentes der Taufe wurde von Jesus Christus durch seine Taufe
im Jordan verkiindet, sowie durch den an die Apostel gerichteten Auf-
trag, alle Volker zu Jiingern zu machen, «indem ihr sie tauft im Na-
men des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes»
(Mt.28,18-20). Ohne die Wiedergeburt aus dem Wasser und dem
Geist kann der Mensch nicht in das Reich Gottes eingehen (Joh.3,5).

1.3 Der Gliaubige, der nach der Uberlieferung der alten, ungeteilten
Kirche im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Gei-
stes dreimal im geweihten Wasser untergetaucht wird und wieder auf-
taucht, wird mit Christus begraben und aufersteht mit ihm (vgl. Kol.
2,12; Rém. 6,3-5).

1.4 Die sinnenhaften Elemente des Taufsakramentes, mit denen es
vollzogen wird und durch die Gottes allmdchtige Gnade im Getauften
wirkt, kdnnen nicht nur als blosse Symbole oder verdnderliche dussere
materielle Elemente der von den Aposteln her iiberlieferten kirchli-
chen Taufpraxis betrachtet werden. Sie sind verbunden mit dem Ge-
schehen, in dem der Taufling von der Erbsiinde und den persdnlichen
Siinden reingewaschen und in Christus erneuert wird. In diesem Sinn
muss das Beharren der Kirche hinsichtlich der Einhaltung der aposto-
lischen Praxis (dreimaliges Untertauchen ins geweihte Wasser) ver-

86



standen werden. Die Praxis der ungeteilten Kirche ist die Taufe durch
dreimaliges Untertauchen. Die Taufe durch dreimaliges Ubergiessen
ist als Nottaufe in der Kirche ebenfalls bekannt.

2.1 Der Getaufte wird durch die Wirkung der gottlichen Gnade
wiedergeboren und mit Christus zu einem Leib verbunden und er er-
freut sich der Gotteskindschaft. Durch diese Verbindung zu einem
Leib wird er mit den Glaubigen aller Zeiten und Orte vereint und lebt
diese Gemeinschaft in der Kirche; er wird Biirger des Reiches Gottes
und verwirklicht in geistlichen Kdmpfen sein Heil in der Hoffnung
auf die Teilhabe am Leben der kommenden Welt. Diese Wirkungen
der Taufe sind zwar ein Geschenk des dreieinigen Gottes und griinden
im Geheimnis des gottlichen Heilswerkes in Christus, doch sie setzen,
um fruchtbar zu werden, in jedem Getauften die persdnliche An-
nahme des gottlichen Geschenkes in Glaube, Umkehr und Werken
der Liebe voraus.

2.2 Die Erwachsenentaufe und die Kindertaufe lassen fiir den Ge-
tauften dasselbe Geschenk der gottlichen Gnade wirksam werden. Der
einzige Unterschied betrifft die Zeit, zu welcher der Getaufte die
durch die Taufe geschenkte gottliche Gnade niitzen und geistliche
Frichte bringen kann. Der Umstand, dass ein solches geistliches
Fruchtbringen fiir die Erwachsenen wie auch fiir die Kinder nur in
ungebrochener Einheit mit der christlichen Gemeinschaft in der ei-
nen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche moglich ist,
macht die Notwendigkeit offenkundig, dass die Getauften, seien es
Erwachsene oder Kinder, von der kirchlichen Gemeinschaft gefiihrt
werden miissen, im Fall der Kinder besonders von den Taufpaten, die
den Glauben der Kirche im Namen der Tauflinge bekennen.

2.3 Die aufgrund der Taufe erworbene Teilhabe am Geheimnis des
Lebens, des Todes und der Auferstehung Christi hat zur natiirlichen
und unmittelbaren Folge die Moglichkeit und die Notwendigkeit, dass
der Getaufte an der Gabe des an Pfingsten ausgegossenen Heiligen
Geistes teilhat und zum Sakrament der Eucharistie hinzutritt.

2.4 Die Taufe wird vom Bischof oder Presbyter gespendet und nur
im Notfall von einem Diakon oder auch einem Laien.

Der obige Text iiber «Die Taufe» gibt nach Auffassung der Gemisch-
ten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die Lehre der
Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Amersfoort, 3. Oktober 1985

Unterschriften

87



V.3 Die Firmung

I. In der Taufe wird der Mensch in der Kraft des Heiligen Geistes
wiedergeboren zum Leben in Christus. Dadurch erhilt er eine neue,
geistliche Existenz. Sein geistliches Fortschreiten und das Wachstum
dessen, was er durch die Taufe erworben hat, bediirfen ebenfalls der
Gegenwart und des Wirkens des Heiligen Geistes. Die Firmung ver-
leitht den Getauften die Gaben des Heiligen Geistes, ldsst sie person-
lich am Pfingstgeschehen teilhaben und verbiirgt zugleich diese Gabe,
wie es in der orthodoxen Liturgie heisst: «Siegel der Gabe des Heili-
gen Geistes. Amen».

2. Gemiss dem einmiitigen Glauben der alten und ungeteilten Kir-
che wird bei der Feier der Firmung die Praxis der Apostel fortgefiihrt,
die den Getauften die Hinde auflegten, damit der Heilige Geist auf
sie herabkomme (vgl. Apg. 8,14-17; 19,1-7). Damit das neue Leben
des Menschen in Christus wachse, erfolgte nach dem Zeugnis der 6st-
lichen und westlichen Kirchenviter unmittelbar nach der Taufe die
Firmung: «Die, welche in der Kirche getauft werden, bringt man vor
die Vorsteher der Kirche, und sie erhalten durch unser Gebet und un-
sere Handauflegung den Heiligen Geist und werden so durch das Sie-
gel des Herrn vollendet» (Cyprian, Ep. 73,9: MPL 3,1115). «Darauf
folgt die geistliche Siegelung ... denn nach der Taufe im Wasser ge-
schieht noch die Vollendung, wenn auf das Gebet des Bischofs der
Heilige Geist ausgegossen wird» (Ambrosius, de sacram. 3,2,8: MPL
16,434). «Als jener (Christus) im Jordanfluss sich gewaschen und die
Wasser mit seiner Gottheit in Berlihrung gebracht hatte, stieg er wie-
der empor, und es kam der Heilige Geist wesenhaft auf ihn, wobei der
Ahnliche auf dem Ahnlichen ruhte. Und ebenso wurde auch euch, die
ihr aus dem Brunnen der heiligen Wasser gestiegen seid, die Salbung
(zuteil), die das Abbild jener ist, mit der Christus gesalbt wurde» (Ky-
rill von Jerusalem, Catech.myst. 3,1: MPG 33,1088-1089). «Die Er-
leuchieien miissen nach der Taufe mit der himmlischen Salbung ge-
salbt werden und teilhaben am Reich Christi» (Synode von Laodicia,
Kanon 48).

3. Allein den Bischdfen war es als Nachfolger im apostolischen Amt
vorbehalten, den Getauften die Hidnde aufzulegen, damit ihnen die
Gabe des Heiligen Geistes mitgeteilt werde. Als die Zahl der Gliubi-
gen zunahm und die Bischofe dieser Aufgabe nicht mehr zu geniigen
vermochten, kam schon frith im Osten und eine Zeitlang zum Teil
auch im Westen die von Presbytern durchgefiithrte Chrisamsalbung

88



der Getauften auf. Die Weihe des Salbols blieb jedoch in der aus-
schliesslichen Vollmacht des Bischofs (vgl. Synode von Karthago, Ka-
non 6). Im grossten Teil des Westens blieb die Firmung in der Regel
dem Bischof vorbehalten; die von Synoden eingeschiarfte Bestim-
mung, dass die Getauften sobald als moglich nach der Taufe gefirmt
werden missen, zeigt, dass Taufe und Firmung notwendigerweise zu-
sammengehoren. Die Auffassung und Praxis der alten, ungeteilten
Kirche erfordert, dass die drei Initiationssakramente Taufe, Firmung
und Eucharistie, im Zusammenhang miteinander gefeiert werden,
denn auch wenn jedes in sich vollstindig und von den anderen unter-
scheidbar ist, gehdren sie doch theologisch untrennbar zusammen und
bilden ein einheitliches Ganzes.

Der obige Text iiber «Die Firmung» gibt nach Auffassung der Ge-
mischten  Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Amersfoort, 3. Oktober 1985

Unterschriften

V/4 Die heilige Eucharistie

1. Das Sakrament der heiligen Eucharistie ist der Mittelpunkt des gan-
zen Lebens der Kirche. In diesem Sakrament ist Christus wirklich und
wesenhaft gegenwirtig: er bringt sich auf unblutige Weise als Opfer
dar und teilt sich den Gldubigen mit zur immer neuen realen Verge-
genwirtigung seines ein fur allemal blutig dargebrachten Kreuzesop-
fers. So ist die Eucharistie zugleich Sakrament und wirkliches Opfer.
In diesem Sakrament empfangen die Gldubigen den Leib und das Blut
Christi, werden dadurch mit ihm und durch ihn miteinander vereint
und haben Anteil an der Kraft seines Heilswerkes, das seinen Hohe-
punkt in seinem Kreuzopfer und seiner Auferstehung hat.

2. Die Eucharistie hat der Herr selbst eingesetzt. Vor dem Pascha
nahm der Herr beim Mahl das Brot, sprach den Lobpreis, brach es,
gab es den Jingern und sprach: «Das ist mein Leib.» Und er nahm
den Kelch, sprach das Dankgebet, gab ihn ihnen und sprach: «Trinkt
alle daraus, denn dies ist mein Blut, das Blut des Neuen Bundes, das
fiir viele vergossen wird zur Vergebung der Stinden. Das tut zu mei-
nem Gedidchtnis» (vgl. Mt. 26,26-29; Mk. 14,22-25; Lk. 22,14-23;
1.Kor. 11,23-25).

89



3. Unter Brot und Wein, die in der Eucharistie konsekriert und
gewandelt werden, ist der Herr selbst wahrhaft und wirklich auf
iibernatiirliche Weise gegenwirtig und teilt sich den Glaubigen mit.
Brot und Wein sind nach der Konsekration Leib und Blut Christi und
nicht blosse Symbole seines Leibes und Blutes. «Das Brot und der
Wein sind nicht Abbild des Leibes und des Blutes des Herrn — das sei
fern —, sondern der vergottete Leib des Herrn selbst; sprach doch der
Herr selber: «Das ist> nicht das Abbild meines Leibes, sondern «mein
Leib> und nicht das Abbild meines Blutes, sondern <mein Blut»» (Jo-
hannes von Damaskus, Expos.fid. 4,13: MPG 94,1148f.). Nach der
Verkiindigung der 7.Okumenischen Synode «haben weder der Herr,
noch die Apostel und Viter das vom Priester dargebrachte unblutige
Opfer Bild genannt, sondern den Leib und das Blut selbst ... vor der
Konsekration wurden sie Abbilder genannt, nach der Konsekration
heissen sie im eigentlichen Sinn Leib und Blut Christi, sind es und
werden so geglaubt» (Mansi 13,265).

4. Die Eucharistie stellt das ganze Werk der gottlichen Okonomie in
Christus dar, das in seinem Kreuzesopfer und seiner Auferstehung sei-
nen Hohepunkt hat. Das eucharistische Opfer steht in direkter Bezie-
hung zum Kreuzesopfer. Das Opfer von Golgotha wird gewiss nicht
wiederholt. Es ist ein fiir allemal geschehen (Hebr. 7,27). Aber die Eu-
charistie ist viel mehr als ein symbolisches oder erinnerndes Bild jenes
Opfers. Sie ist dasselbe Opfer, sakramental gefeiert. Sie wird zum Ge-
dédchtnis des Herrn gefeiert («Tut dies zu meinem Gedéichtnis») und
ist nicht ein blosses, sondern ein wirkliches und wahres Gedéichtnis
und eine wirkliche und wahre Wiedervergegenwirtigung des Opfers
Christi. Vor uns sind des Herrn Leib und Blut selbst. «Jenes (Opfer)
bringen wir auch jetzt dar, namlich das einst dargebrachte und unaus-
schopfliche. Dies geschieht zum Gedéchtnis dessen, was einst gesche-
hen ist; denn er sagt: <Tut dies zu meinem Gedichtnis>. Nicht ein (im-
mer) anderes Opfer, wie der (jiidische) Hohepriester damals, sondern
stets dasselbe bringen wir dar; oder vielmehr: wir wirken ein Gedécht-
nis des Opfers» (Johannes Chrysostomos, Hom. in Hebr. 17,3: MPG
63,131). «Und da wir das Gedichtnis seines Leidens in all unseren
Opferfeiern begehen — das Leiden des Herrn ist ndmlich das Opfer,
das wir darbringen —, diirfen wir nichts anderes tun, als was er getan
hat» (Cyprian, Ep. 63,17: MPL 4,387).

5. Vollziehender Priester jeder Eucharistie ist der Herr selbst. «Du
bist es, der darbringt und der dargebracht wird, der annimmt und der
ausgeteilt wird, Christus, unser Gott (Gebet zum Cherubimhymnus).

20



«Er ist der Priester; er selbst ist es, der darbringt, und er selbst ist die
dargebrachte Gabe» (Augustinus, Civ. 10,20: MPL 41,298; vgl. Am-
brosius, in ps.38 enarr.25: MPL 14,1051 f.; Patr. 9,38: PL 14,686). Die
ganze eucharistische Versammlung, Klerus und Volk, hat in organi-
scher Weise am Vollzug der eucharistischen Feier teil; Liturgen des
Sakramentes sind Bischof und Priester. Die Praxis der Kirche und die
Kanones verbieten den Diakonen «darzubringen» (vgl. 1.Okumeni-
sche Synode, Kanon 18).

6. Nach apostolischer Tradition und Praxis wird in der Eucharistie
gesduertes Brot gebraucht. Die Verwendung von ungesduertem Brot
im Westen ist eine spitere Praxis. Ferner wird Wein gebraucht — «die
Frucht des Weinstocks» (Mk. 14,25) -, der von altersher mit Wasser
gemischt wird (vgl. Irendus, adv.haer. 5,2,3: MPG 7,1125; Cyprian,
Ep. 63: MPL 4,372-389).

7. Die Konsekration von Brot und Wein in der Eucharistie ge-
schieht durch das ganze eucharistische Gebet. Die Worte des Herrn
«Nehmt, esst ... Trinkt alle daraus» im eucharistischen Gebet, das als
Ganzes konsekrierenden Charakter hat, bewirken nicht fiir sich allein
die Wandlung von Brot und Wein der Eucharistie zu Leib und Blut
Christi. Die Wandlung wird durch den Heiligen Geist bewirkt, um
dessen Herabkunft in der Epiklese gebetet wird.

8. An der Eucharistie haben, nach entsprechender Vorbereitung,
alle Glaubigen teil; denn wer nicht teilhat am Tisch des Herrn, hat
auch nicht teil am Leben in Christus: « Wenn ihr das Fleisch des Men-
schensohnes nicht esst und sein Blut nicht trinkt, habt ihr das Leben
nicht in euch» (Joh. 6,53). Nach der seit alters herrschenden Praxis
der Kirche werden auch die Sduglinge nicht von der Eucharistie fern-
gehalten, und noch viel weniger die Kinder. Nur die Nichtgetauften,
die Héretiker, die von der Kirche Getrennten und diejenigen, denen es
aus irgendeinem Grund kirchlich untersagt ist, sind von der Teilhabe
am Sakrament ausgeschlossen (vgl. Johannes von Damaskus, Expos.
fid. 4,13: MPG 94,1153). Die Gldubigen kommunizieren unter beiden
Gestalten, wie es beim letzten Abendmahl des Herrn selbst geschah.

9. In der Eucharistie werden die Gldubigen durch die Gemeinschaft
mit dem Leib und Blut des Herrn mit ihm und miteinander vereint
und bilden zusammen einen Leib. «Denn ein Brot ist es. Darum sind
wir viele ein Leib, denn wir alle haben teil an dem einen Brot» (1. Kor.
10,17). « Weil wir an dem einen Brot teilhaben, werden wir alle ein
Leib Christi und ein Blut und untereinander Glieder, sind also mit
Christus zu einem Leib vereint» (Johannes von Damaskus, Expos.fid.

91



4.13: MPG 94,1153). Durch die Vereinigung mit Christus wird der
Gldaubige mit Gnade und mit all den geistlichen Gaben und Segens-
wirkungen erfiillt, welche die Vereinigung mit Christus mit sich bringt.
Er macht im geistlichen Leben Fortschritte, vervollkommnet sich und
hat so die Hoffnung auf die Auferstehung zum ewigen Leben und die
volle Teilhabe am herrlichen und seligen Reich Christi.

Der obige Text iiber «Die heilige Eucharistie» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Amersfoort, 3. Oktober 1985

Unterschriften

V/5 Die Busse

l. Im Sakrament der Busse werden die nach der Taufe begangenen
Stinden jenen Gldubigen, die aufrichtig bereuen und sie vor dem Prie-
ster bekennen, vergeben. «Die vielfdltige Barmherzigkeit Gottes
kommt den gefallenen Menschen so zu Hilfe, dass nicht nur durch die
‘Gnade der Taufe, sondern auch durch das Heilmittel der Busse die
Hoffnung auf das ewige Leben wiederhergestellt wird» (Leo I. von
Rom, Ep. 108: MPL 54,1011).

2. Die Vollmacht zur Vergebung der Siinden wurde den Aposteln
vom Herrn verheissen (Mt. 16,19 18,18) und ithnen nach der Aufer-
stehung auch verliehen: « Wem ihr die Siinden vergebt, dem sind sie
vergeben; wem ihr sie nicht vergebt, dem sind sie nicht vergeben»
(Joh.20,23). Diese Vollmacht wurde von den Aposteln an thre Nach-
folger weitergegeben. Auf der Grundlage dieser Vollmacht entfaltete
sich das Sakrament der Busse als eine von Gott gestiftete, feste Ein-
richtung im Leben der Kirche, wie die Schriften der Kirchenviter und
die liturgische und kanonische Uberlieferung der Kirche bezeugen.

3. Spender (Liturgen) des Sakramentes der Busse sind der Bischof
und die von ihm beauftragten Priester.

4. Zur Vergebung der Siinden sind die aufrichtige Reue des Herzens
und das Schuldbekenntnis vor dem Priester unerldsslich. Gegeniiber
der urspriinglich 6ffentlichen Busse setzte sich spiter die Busse allein
vor dem Priester durch.

5. Dem Busswilligen gewidhrt Gott die Vergebung der Siinden durch
den Priester: «Was unten die Priester tun, das ldsst oben Gott zur
Wirklichkeit werden, und so bestitigt der Herr das Urtei! seiner Die-

92



ner» (Johannes Chrysostomos, Sac. 3,5: MPG 48,643). « Was immer
von diesen Schliisseln (der Kirche) auf Erden geltst wird, das wird
auch als im Himmel gelost verheissen» (Augustinus, Sermo 351, 5, 12:
MPL 39, 1549).

6. Der Priester, der das Sakrament der Busse spendet, kann nach
seinem seelsorgerlichen Ermessen eine Busse auferlegen, und zwar
nicht nur jenen, die von ihren Siinden noch nicht losgesprochen, son-
dern auch jenen, die schon losgesprochen worden sind. Die Auferle-
gung einer Busse, wie sie von der Schrift und der Uberlieferung be-
zeugt wird (vgl. 2.Kor. 2,6-8: Apost.Konst. 2,16.18.41: MPG I,
62511, 629ff., 696ft.), zielt darauf, den Stinder geistlich zu bessern
und ihn davor zu bewahren, die gleiche Stinde wieder zu begehen. Die
Busse hat also nicht den Charakter einer Strafe, sondern eines Heil-
mittels (vgl. Basilius der Grosse, Kanon 56: MPG 32, 797).

7. Das Sakrament der Busse wurde eingesetzt fiir alle Getauften, die
nach der Taufe in leichter oder schwerer Weise gesiindigt haben und
wegen threr Verfehlungen Reue zeigen. Es gibt keine Siinden und Ver-
fehlungen, die, wenn sie bereut werden, nicht durch das Sakrament
der Busse vergeben werden konnen. «Denn der Herr, der doch alle
Siinden vergeben hat, nahm kein Verbrechen aus» (Ambrosius von
Mailand, Paen. 1,2,5: MPL 16,467).

Der obige Text iiber « Die Busse» gibt nach Auffassung der Gemisch-
ten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die Lehre der
Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Kavala, 17. Oktober 1987

Unterschriften

V/6 Die Krankensalbung

1. In seinem erlosenden Wirken auf Erden heilte der Herr Kranke, die
an korperlichen und seelischen Krankheiten litten. Er trug auch sei-
nen Jingern auf, dies zu tun (vgl. Mk. 6,7.13; Mt. 4.23; 9,35). Dem
Beispiel des Herrn und der Apostel folgend, vollzieht die Kirche das
Sakrament der Krankensalbung, bei dem die Gldubigen unter Gebet
mit Ol gesalbt werden zur Gesundung von Leib und Seele: « Wir rufen
dich an, der du alle Macht und Kraft hast..., dass du die heilende
Kraft des Einziggeborenen vom Himmel auf dieses Ol sendest, auf
dass es jenen, die damit gesalbt werden..., zur Beseitigung jeder

93



Krankheit und Schwiche ..., zur Vertreibung jeder Art von Fieber und
Leiden, zur wohltuenden Gnade und zur Vergebung der Siinden, zur
Lebens- und Heilsmedizin, zur Gesundung und Unversehrtheit von
Seele, Leib und Geist, zur vollstindigen Starkung gereiche» (Serapion
von Thmuis, Euch 29 (17), 1. Vgl. Innozenz 1. von Rom, Ep.25,8: MPL
20,560).

2. Der Apostel Jakobus bezeugt: «Ist jemand von euch krank, so
rufe er die Altesten der Gemeinde zu sich; sie sollen Gebete iiber ihn
sprechen und ihn im Namen des Herrn mit Ol salben. Das gliubige
Gebet wird den Kranken retten, und der Herr wird ithn aufrichten;
wenn er Siinden begangen hat, werden sie ihm vergeben.» (Jak.
5,14-16).

3. Zum Vollzug des Sakramentes sind die Salbung des Kranken mit
dem eigens dafiir gesegneten Ol und das Gebet erforderlich. Spender des
Sakramentes sind die Vorsteher der Kirche, also Bischof und Priester.
Wenn moglich, sollten es, wie Jakobus sagt, mehr als ein Spender sein;
wenn keine weitere zugegen sein konnen, geniigt auch ein Spender.

4. Friichte des Sakramentes sind die Heilung der Krankheiten und
die Vergebung der Siinden. Wegen seiner zweifachen heilenden Wir-
kung wird das Sakrament in der orthodoxen Kirche auch den Gesun-
den, die sich auf die heilige Kommunion vorbereiten, gespendet; es
ersetzt aber nicht das Sakrament der Busse.

5. Das Sakrament der Krankensalbung kénnen alle Getauften emp-
fangen, nicht nur solche, die auf den Tod erkrankt sind.

Der obige Text tiber « Die Krankensalbung» gibt nach Auffassung der
Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Kavala, 17. Oktober 1987

Unterschriften

V.7 Die Ordination

. Das Amt (ordo), eine grundlegende Einrichtung im Leben der Kir-
che, hat seinen Ursprung und bleibenden Grund in der Sendung der
Apostel durch den auferstandenen Herrn, der ithnen zur Erfiillung ih-
res Auftrages den Heiligen Geist mitgeteilt hat. Dieses Amt muss in
Zusammenhang mit der apostolischen Sukzession (vgl. den Kommis-
sionstext 111/7) verstanden werden, durch die das Heilswerk Christi in

94



der Kirche fortwirkt. Das Neue Testament bezeugt, dass die Apostel
die ithnen iibertragene Bevollmédchtigung durch Gebet und Handaufle-
gung an andere Midnner weitergegeben haben und dass ihnen durch
dieses Gebet und diese Handauflegung die fiir das geistliche Amt no-
tige besondere Gnadengabe von Gott geschenkt wurde (1.Tim.4, 14;
2.Tim.1,6-14; 2,2; Apg. 14,23; 20,28-32).

2. In der Vollmacht, welche die Bischéfe von den Aposteln her in
der Weihe empfangen haben, ist die spezielle apostolische Eigen-
schaft, nimlich das Apostelamt an sich als ein die ganze Kirche be-
treffender Dienst, den die Apostel als allgemeine Hirten der Kirche
wahrnehmen, nicht eingeschlossen. Dieses Apostelamt hat kein Bi-
schof fur sich auf Grund der Sukzession empfangen, sondern alle Bi-
schofe haben teil an der Apostolizitdt in der Kirche und durch die
Kirche.

3. Das Amt als besondere geistliche Funktion erscheint schon in il-
tester Zeit, trotz einer gewissen Undeutlichkeit im Gebrauch der Ter-
mini, in der Gestalt des Bischofs, des Priesters (Presbyters) und des
Diakons. Der Bischof ist als Lehrer, Liturge und Hirt der von ihm ge-
leiteten Ortskirche der Hiiter und Bewahrer ihrer Einheit und der
Wahrheit ihrer Lehre. Da er die Fiille des Amtes hat, vollzieht er auch
alle Sakramente und die iibrigen liturgischen Handlungen und tibt das
Hirtenwerk in seiner Fiille aus. Die Priester (Presbyter) stehen dem Bi-
schof zur Seite, indem sie — mit gewissen Ausnahmen — die Sakra-
mente und die ibrigen liturgischen Handiungen vollziehen, und wir-
ken bei der Verkiindigung des Evangeliums und der geistlichen Unter-
weisung der Gldaubigen mit. Die Diakone helfen dem Bischof und den
Priestern (Presbytern) beim Vollzug der Sakramente, beim sozialen
Dienst und be1 der ganzen Arbeit der Kirche.

4. Die ungeteilte Kirche hat, abgesehen von der nicht geklarten Ein-
richtung der Diakoninnen, die Ordination von Frauen nicht zugelas-
sen.

5. Den Kandidaten, der fiir wiirdig befunden wurde, in das Amt ein-
zutreten, wetht der Bischof in der eucharistischen Versammlung der
Kirche durch Gebet und Handauflegung, indem er mit dem Klerus
und dem gldubigen Volk darum betet, dass die Gnade des Heiligen
Geistes, die das Kranke heilt und das Fehlende erginzt, auf den Ordi-
nanden herabkomme. Die in der «Apostolischen Uberlieferung» des
Hippolyt (¢ 7f) bezeugte, nur im Westen bekannte Praxis, wonach die
anwesenden Priester (Presbyter) bei der Handauflegung durch den Bi-
schof zur Weihe eines Priesters dessen Haupt beriithren, bekundet ihre

95



Einheit mit dem Bischof und ihre Zustimmung zur Aufnahme des Or-
dinanden in ihr Kollegium, ohne die ausschliessliche Weihevollmacht
des Bischofs in Frage zu stellen. Im Gebet der ganzen Gemeinde und
in der dadurch ausgedriickten Bestdtigung zeigt sich die Mitwirkung
und Teilnahme des ganzen Volkes.

6. Die durch die Ordination geschenkte gottliche Gnade gibt die
Vollmacht zu einem besonderen Dienst in der Verkiindigung des
Evangeliums, im liturgisch-sakramentalen Leben der Kirche und in
der Sammlung und Auferbauung der Gldubigen. Dieser Dienst hat
beim Bischof, beim Priester (Presbyter) und beim Diakon eine andere
Gestalt und Aufgabe. Das durch die Weithegnade geschenkte Amt hat
eine dreifache Aufgabe, weil in ihm das dreifache Amt des Herrn, das
konigliche, das priesterliche und das prophetische, in der Kirche wei-
terwirkt.

7. Die Wirkung der vom Amtstriager gespendeten Sakramente hdngt
nicht von dessen personlicher Heiligkeit oder Unwiirdigkeit ab, «denn
Gott ist es, der uns im Mysterium heiligt» (Johannes Chrysostomos,
Hom. &,1 in 1. Kor.: MPG 61, 69).

Der obige Text iiber « Die Ordination» gibt nach Auffassung der Ge-
mischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Kavala, 17. Oktober 1987

Unterschriften

V.8 Die Ehe

I. Die Ehe ist eine von Gott gegebene Einrichtung. Sie wurde bei der
Schopfung von Gott als eine Gemeinschaft der Liebe und der gegen-
seitigen Hilfe von Mann und Frau (Gen. 2,18) gestiftet, dann vom
Herrn bestitigt (Mt. 19,4-6) und von ithm durch seine Anwesenheit
bei der Hochzeit zu Kana gesegnet (Joh. 2, 1-11).

Gott hat den Menschen als Mann und Frau geschaffen (Gen. 1,27)
und das Zusammenleben der beiden unter seinen besonderen Schutz
und Segen gestellt. Schon im Alten Bund bildete die eheliche Verbin-
dung ein bezeichnendes Bild fiir den Bund Gottes mit seinem Volk.
Im Neuen Bund stellt die Ehe, in der sich Mann und Frau in gegensei-
tiger Liebe und im Glauben verbinden, als grosses Geheimnis die Lie-
bes- und Einheitsbeziehung zwischen Christus und der von ihm gestif-
teten Kirche im Bild dar {vgl. Eph. 5,32).

96



2. Mit der Ehe hat Gott die Zeugung von Kindern verbunden, als er
das erste Menschenpaar segnete: «Seid fruchtbar und mehret euch,
und bevolkert die Erde» (Gen. 1,28). Dadurch, dass der Mensch Kin-
der zur Welt bringt und sie «in der Zucht und Weisung des Herrn»
(Eph. 6,4) aufzieht, wird er zum Mitarbeiter Gottes, indem er das
Werk des Schopfers weiterfithrt. Durch die Kinder kennt der Mensch
die Gaben der Vaterschaft und Mutterschaft, und er bildet mit seinem
Ehepartner und den Kindern eine Familie, die so etwas wie eine
kleine Kirche, die Hauskirche, ist.

Die Ehe ist das Geheimnis der Liebe par excellence (vgl. Johannes
Chrysostomos, Laud.Max. 3: MPG 51,230). Sie erfiillt ihren Zweck
als Liebesgemeinschaft der Gatten und nicht nur durch die Zeugung
von Kindern und die Mitteilung von Leben (vgl. Eph. 5,25; 1.Sam.
1,8). Diese Liebe und Einheit der Gatten als Hauptzweck der Ehe
wird erreicht, wenn sie in der Gnade des Heiligen Geistes bleiben.

3. Die Kirche, die schon seit alter Zeit die Ehe segnet, «damit sie
dem Herrn entspreche und nicht der Begierde» (Ignatius von Antio-
chien, Polyc. 5,2: MPG 5,724), gibt nicht einfach ihren Segen zur na-
tirlichen Vereinigung von Mann und Frau, sondern sie fiigt das neue
Paar in die eucharistische Gemeinschaft ein und stellt so die Ehe in
das Mysterium der Kirche hinein. Der Konsens der Brautleute ist un-
erlidsslich fiir die Ehe, die als Sakrament durch die Segnung durch ei-
nen rechtmissigen Amtstriager vollendet wird.

4. Die Heiligkeit der Ehe und der geistliche Charakter der in der
Ehe gesegneten Vereinigung und Gemeinschaft von Personen nach
dem Vorbild der Vereinigung Christi und der Kirche sind der Grund
fiir das kirchliche Bewusstsein, dass die Ehe eine Vereinigung auf Le-
benszeit und unaufléslich ist. Der Herr hat die Heiligkeit und die Un-
aufloslichkeit der Ehe verkiindet (Mt. 19,6), aber er hat ihre Auflo-
sung wegen Unzucht zugestanden (Mt. 5,32; 19,9). Der Apostel Pau-
lus sagt, dass die zweite Ehe nach dem Tod eines der Gatten erlaubt
ist, obwohl er vorzieht, dass die Verwitweten nicht mehr heiraten
(1.Kor. 7,39).

Deshalb gibt es im strengen Sinn eine Auflésung der Ehe nur wegen
Unzucht oder durch den Tod eines der Gatten; aus Nachsicht und
Liebe zu den Menschen kennt die Kirche auch andere, analoge
Griinde. Die Kirche ldsst sich angesichts von Ehen, die ob menschli-
cher Not und Schuld gescheitert sind, in ihrer seelsorgerlichen Praxis
vom gottlichen Gebot und von der gottlichen Vergebungsbereitschaft
leiten.

97



5. Die Kirche betont in ihrer seelsorgerlichen Praxis die Mann und
Frau in gleicher Weise (vgl. 1.Kor.7,3f.; Eph.5,21-33; 1. Petr.3,1-7)
zukommende Verantwortung fiir die in der Ehe geschenkte Gnade
und fir ihre Berufung, miteinander auch in threm Leib Gott zu ver-
herrlichen (1. Kor.6,12-20; vgl. Hebr. 13,4).

6. Die Ehe ist nicht unvereinbar mit der Ordination. Die Alte Kir-
che hat den Weihekandidaten die Wahl zwischen Ehe und Ehelosig-
keit freigestellt und nur die Ehe von Verwitweten nach der Weihe ver-
boten. Was die Verheiratung nach der Ordination betrifft, so erachtete
die Uberlieferung der Alten Kirche das «Versprechen der Ehelosig-
keit» bei der Weihe als Ehehindernis. Ehe und Ehelosigkeit sind ein-
ander nicht entgegengesetzt noch heben sie einander auf; sie stellen
parallele Wege der christlichen Vervollkommnung dar.

Der obige Text iiber «Die Ehe» gibt nach Auffassung der Gemischten
Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die Lehre der Or-
thodoxen und der Altkatholischen Kirche wieder.

Kavala, 17. Oktober 1987

Unterschriften

98



V1. Eschatologie

V1/1 Die Lehre von der Vollendung

. Kirche und Endzeit

Das christliche Leben ist auf das Reich Gottes und die Wiederkunft
des Herrn in Herrlichkeit ausgerichtet. Der Glaube der Apostel, dass
«wir hier keine bleibende Stadt haben, sondern die zukiinftige su-
chen» (Hebr. 13,14) und dass «die Gestalt dieser Welt vergeht»
(1.Kor. 7,31), bestimmt den Inhalt der christlichen Hoffnung und be-
wirkt das Bewusstsein der Vergédnglichkeit und Vorldufigkeit dieser
Welt. Die Kirche hielt an der eschatologischen Erwartung stets betont
fest und pragte dadurch das Leben der Glaubigen.

Die eschatologische Erwartung ist keine inhaltslose Erfahrung,
denn die Endzeit ist schon mitten in der Kirche angebrochen, welche
die in der Geschichte fortschreitende Verwirklichung des Reiches
Gottes darstellt. Die Auferstehung Christi leitet schon seine Wieder-
kunft in Herrlichkeit ein, und die Ausgiessung des Heiligen Geistes er-
offnet die letzte Zeit, die Joel prophezeit hat (Joel 3,1-5: Apg. 2). Die
Zeit von Pfingsten bis zur Wiederkunft des Herrn lebt der Christ als
den «achten Schopfungstag». Durch die Sakramente und die anderen
heiligenden Gnadenmittel empfangen wir in der Kirche das Unter-
pfand des Geistes in der hoffnungsvollen Erwartung der kiinftigen
Freude am Ganzen.

Der Christ driangt nicht deshalb der Zukunft entgegen, weil er von
Abneigung gegeniiber dieser Welt beherrscht wire, vielmehr bezeugt
er durch sein Wirken in der Welt Gottes Liebe; dariiber hinaus ver-
langt es ihn aber, sich am Grosseren zu erfreuen: «Aber auch wir, ob-
wohl wir als Erstlingsgabe den Geist haben, seufzen in unserem Her-
zen und warten darauf, dass wir mit der Erlésung unseres Leibes als
Sohne offenbar werden» (Rom. §,23). « Wir klagen nicht das Gegen-
wirtige an, sondern streben nach dem Groésseren» (Johannes Chryso-
stomos, Hom. 14,6 in Rom: MPG 60,531). Fiir die Christen hat der
Tod seine schreckliche Maske abgelegt. Fiir sie ist er der Durchgang
aus der Verginglichkeit in die Unvergédnglichkeit. Der Todestag der
Mirtyrer und Heiligen wird von der Kirche als ithr Geburtstag in das
andre Leben gefeiert.

90



2. Das Leben nach dem Tod

Der Tod, der eine Folge der Siinde Adams ist, beendet fiir den Men-
schen die Zeit der Bewdhrung und des geistlichen Fortschrittes. Des-
halb mahnen das Neue Testament und die Kirchenviter die Gldubi-
gen, die Gnade Gottes, solange sie leben, nicht zu verachten, nach
dem Tod gibt es keine Gelegenheit zur Rettung mehr, sondern es folgt
Gericht und Priifung der Taten (vgl. 2. Kor. 6,2; Gal. 6,10; Basilius
der Grosse, Moral. 1,2.5: MPG 31,700f.,704).

Auf Grund der Taten widhrend ihres Lebens (vgl. 2.Kor. 5,10;
11,15; Rom. 2, 5-11) werden die Menschen von Gott gleich nach dem
Tod gerichtet: Die Gerechten und Heiligen werden nahe zu ihm ge-
fithrt, die Stinder aber weit von ihm weg in die Unterwelt, wie aus dem
Gleichnis vom reichen Mann und vom armen Lazarus erhellt
(Luk.16,19-31), «In Erwartung des Gerichts bleiben die Seelen der
Frommen an einem besseren Ort, die der Ungerechten und Bdsen an
einem schlechteren» (Justin, Dial. 5,3: MPG 6, 488).

Die Verehrung, welche die Kirche den Heiligen erweist, beruht auf
dem Glauben, dass sie schon in Gottes Ndhe sind und sich in gewisser
Weise schon an der géttlichen Herrlichkeit erfreuen, auf deren Erfah-
rung in Fille bei der allgemeinen Auferstehung am Jiingsten Tag sie
noch warten. Auf derselben Uberzeugung beruht auch die Anrufung
der Gottesmutter und der Heiligen um Fiirbitte bei Gott, bei dem sie
leben und bei dem sie jederzeit Gehor finden. Das Flehen der Heili-
gen trdagt dazu bei, dass sich Gottes Erbarmen den Lebenden zuwen-
det. Dies bildet ein starkes und dauerndes Band zwischen der auf Er-
den kdmpfenden und im Himmel triumphierenden Kirche.

Obwohl die Kirche glaubt und lehrt, dass nach dem Tod ein Hin-
tibergehen aus der Reihe der Siinder in die der Gerechtfertigten nicht
moglich ist, feiert sie — darin einer alten Tradition folgend — im Glau-
ben und in der Hoffnung, dass Gott der Entschlafenen in Barmherzig-
keit gedenke, die heilige Eucharistie, sie hilt Gedédchtnisgottesdienste
und empfiehlt den Glaubigen Werke der Wohltédtigkeit. Darin driickt
sich die liebevolle Gemeinschaft der Lebenden mit den Heimgegange-
nen und die Hoffnung auf die eigene Auferstehung aus. «Wir glau-
ben, dass das Gebet denen, fiir die es dargebracht wird, zum grdssten
Nutzen gereicht» (Cyrill von Jerusalem, Cat.Myst. 5,9: MPG 33,
1116f.).

100



3. Die Auferstehung der Toten und Erneuerung der Welt

Der ganze gottliche Heilsplan findet seine geschichtliche Vollendung
mit dem Kommen des Herrn in Herrlichkeit. Sein Erscheinen beglei-
ten die Auferstehung der Toten und die Erneuerung der Welt. Das
sind grundlegende Wahrheiten des Glaubens, wie sie in den Glau-
bensbekenntnissen der Alten Kirche enthalten sind. Das nizdno-kon-
stantinopolitanische Bekenntnisverkiindetvon Christus,dasser«wieder-
kommen wird mit Herrlichkeit, zu richten die Lebenden und die To-
ten» und es schliesst mitder Erwartung der Auferstehung: « Wirerwarten
die Auferstehung der Toten und das Leben der kommenden Welt.»

Der Zeitpunkt des zweiten Kommens des Herrn ist unbekannt (Mk.
13,32); deshalb wird den Gldubigen von der Kirche ans Herz gelegt,
immer bereit zu sein und zu wachen, denn der Tag des Herrn kommt
wie der Dieb in der Nacht, zu einer Stunde, da 1thn niemand erwartet
(Mk. 13,33-37; Mt. 24,42-44; 1. Thess. 5,2; 2. Petr. 3,10). Die Kirche
hat jede Bemiihung, den Zeitpunkt der Wiederkunft des Herrn zu be-
stimmen, abgelehnt.

Dem allgemeinen Gericht geht die Auferstehung der Toten und die
Erneuerung der Welt voraus. Die Wiederkunft des Herrn fillt zusam-
men mit der Verwandlung aller Menschen und der Welt aus dem Zu-
stand der Verginglichkeit in den der Unvergédnglichkeit (vgl. 1.Kor.
15,51f.; 1.Thess.4,17). Die Leiber der schon Entschlafenen werden
auferweckt und unverweslich mit den Seelen vereinigt zur fritheren in-
nigen Verbundenheit, die der noch Lebenden werden verwandelt, und
die Schopfung wird erneuert (vgl. Rom. §,19-22; 2. Petr. 3,13). Die
Kirche glaubt, dass die auferweckten Leiber wie der verherrlichte Leib
des Herrn sein werden. (vgl. auch Johannes Chrysostomos, Delic. 6:
MPG 51,352).

Alle werden zur Auferstehung des Leibes gelangen, damit sie in der
Einheit von Leib und Seele vor dem Herrn erscheinen und nach dem
Gericht sich entweder an der Seligkeit erfreuen oder die ewige Strafe
erleiden. Die ewige Seligkeit der Gerechten und die ewige Strafe der
Ungerechten ist feste Lehre der Heiligen Schrift und der Kirchenviter.

Bei der Wiederkunft Christi wird sich unser tagliches Gebet um das
Kommen seines Reiches erfiillen, wie es in der Offenbarung bezeugt
wird: «Ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde, denn der er-
ste Himmel und die erste Erde sind vergangen ... und der Tod wird
nicht mehr sein ... und der auf dem Throne sass sprach: Siehe, ich ma-
che alles neu» (Offb. 21, 1-5).

101



Der obige Text iiber «Die Lehre von der Vollendung» gibt nach Auf-
fassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kom-
mission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche wie-
der.

Kavala, 17. Oktober 1987

Unterschriften

102



VII. Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen
und Folgen

1. Die Kirche ist der eine Leib Christi, belebt von dem einen Heiligen
Geist. Durch sein Wirken sind in diesem Leib alle Glaubigen verbun-
den in der Einheit des Glaubens, des Gottesdienstes und der kirchli-
chen Ordnung.

2. Jede Ortskirche hat ihre Mitte in der heiligen Eucharistie. Es ist
Christus, der zu diesem seinem Mahl einlddt. Deshalb wird es von sei-
ner Kirche unter der Leitung des Bischofs oder eines von ihm beauf-
tragten Priesters gefeiert; und zwar ist es die Kirche als der eine Leib
Christi, die diese Feier vollzieht, und alle, welche die Eucharistie emp-
fangen, werden ein Leib, der Leib Christi. «Das Brot, das ihr auf dem
Altar seht, geheiligt durch das Wort Gottes, ist der Leib Christi. Der
Kelch oder vielmehr, was der Kelch enthilt, geheiligt durch das Wort
Gottes, ist das Blut Christi ... Wenn ihr recht empfangen habt, so seid
ihr, was ihr empfangen habt. Denn der Apostel sagt: Ein Brot, ein
Leib sind wir, die vielen» (Augustinus, Sermo 227: MPL 38,1099).
«Das Brot, das wir brechen, ist es nicht die Gemeinschaft des Leibes
Christi? Warum sagt er (Paulus) nicht: Teilhabe? Weil er mehr als
das sagen und andeuten will, wie tief die Verbindung ist. Denn kom-
munizieren ist nicht nur teilhaben und Anteil bekommen, sondern
auch vereinigt werden. Wie jener Leib mit Christus vereinigt wird, so
werden auch wir durch dieses Brot mit ihm vereinigt ... Denn nach-
dem er sagte: Gemeinschaft des Leibes, sucht er wiederum, die enge
Beziehung auszudriicken; deshalb fiigt er bei: Weil ein Brot, sind wir
viele ein Leib. Was meine ich mit Gemeinschaft (koinonia)? sagt er.
Wir sind selbst jener Leib. Denn was ist das Brot? Leib Christi! Was
aber werden die Anteilhabenden? Leib Christi! Nicht viele Leiber,
sondern ein Leib ... Denn nicht wirst du aus einem Leibe genéhrt, jener
aber aus einem anderen, sondern alle aus demselben Leib» (Johannes
Chrysostomos, Hom 24,2 in 1.Kor.: MPG 61,200f.).

3. Weil es Christus ist, der einlddt, 14dt die Kirche zur Teilhabe an
der Mahlgemeinschaft ein. Diese schliesst die Teilhabe an der Auf-
gabe der Kirche ein, das Evangelium zu verkiinden, den Leib Christi
aufzubauen und seine Einheit im wahren Glauben und in der Liebe zu
bewahren.

4. Wie die Aufnahme in die Kirche nicht ohne das Bekenntnis des
wahren Glaubens geschieht, so ldsst sich auch das Abendmahl als die
Mitte der Kirche nicht ohne den wahren Glauben feiern. Der Christus

103



des Sakramentes ist kein anderer als der des Glaubens, den die Kirche
aller Zeiten und Orte einmiitig bekennt.

5. Die Gemeinschaft umfasst das ganze Leben der Kirche. So heisst
es von ithren Gliedern: «Sie hielten fest an der Lehre der Apostel und
an der Gemeinschaft, am Brotbrechen und am Gebet» (Apg.2,42).
Der heilige Ignatius schreibt: «...dass ihr alle Mann fiir Mann, jeder
einzelne ohne Ausnahme, gemeinsam in Gnade zusammenkommt, in
einem Glauben und in Jesus Christus, der dem Fleisch nach aus Da-
vids Geschlecht stammt, dem Menschensohn und Gottessohn, um
dem Bischof und dem Presbyterium zu gehorchen mit ungeteiltem
Sinn, ein Brot brechend, das ist die Unsterblichkeitsarznei, Gegengift
gegen den Tod, Gabe, um immerfort in Jesus Christus zu leben» (Ig-
natius von Antiochien, Eph. 20,2: MPG 5,661).

6. Wo die Gemeinschaft zerbrochen ist, da kann auch das Herren-
mahl nicht mehr gemeinsam gefeiert werden. Die Wiederherstellung
der Eucharistiegemeinschaft bei fortdauernder Getrenntheit im Glau-
ben ist in sich ein Widerspruch, weil man dann trotz gemeinsamem
Eucharistieempfang in weiterhin voneinander getrennten Kirchen
lebt. Ein solches Handeln nimmt die Existenz getrennter Kirchen als
normal hin und kann dazu fiithren, dass Trauer und Reue, die doch zur
Uberwindung der Spaltung notwendig sind, als tiberfliissig erschei-
nen. Die Eucharistiegemeinschaft ist vielmehr der Ausdruck der Glau-
bensgemeinschaft der einen Kirche. -

7. Wann immer die Gemeinschaft zerbrochen ist, entsteht fiir die
Kirche die Verpflichtung, den Bruch zu heilen. Die Wiederherstellung
der kirchlichen Gemeinschaft ist nicht ausserhalb des einen Leibes
Christi moglich, denn nur in diesem Leib ist die Einheit des Glaubens
und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes gegeben. Dabei gilt es
nicht nur sorgféltig zu priifen, ob man einander nahe genug ist, um die
Gemeinschaft wiederherzustellen, sondern auch, ob die Differenzen
so schwerwiegend sind, dass die Trennung weiterhin bestehen bleiben
muss.

8. Folge und Ausdruck der gemeinsam erkannten Glaubensgemein-
schaft ist die volle, liturgisch-kanonische Gemeinschaft der Kirchen,
die Verwirklichung der organischen Einheit in dem einen Leib Christi.
Die liturgischen und die kanonischen Folgen, die sich aus der kirchli-
chen Gemeinschaft ergeben, werden von der Kirche auf Grund der
Uberlieferung der ungeteilten Kirche geklirt und geregelt. Diese Ge-
meinschaft bedeutet keine Uniformitit in der liturgischen Ordnung
und in den kirchlichen Gebriduchen, sondern kommt darin zum Aus-

104



druck, dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene le-
gitime Entfaltung des einen Glaubens der alten und ungeteilten Kir-
che bewahren. Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwer-
fung der einen Kirche mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies
wiirde der Wirklichkeit der Gemeinschaft gerade widersprechen. Die
in der vollen Gemeinschaft vereinigten Kirchen erfiillen ithre Aufga-
ben in der Welt nicht isoliert voneinander, sondern grundsitzlich ge-
meinsam.

Der obige Text tliber «Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und
Folgen» gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission die Lehre der Orthodoxen und der Altkatho-
lischen Kirche wieder.

Kavala, 17. Oktober 1987

Unterschriften

105



Liste der Teilnehmer an den 7 Vollversammlungen der
Gemischten Theologischen Kommission fiir den
orthodox-altkatholischen Dialog

1. Vollversammlung vom 20.-28. August 1975 in Chambésy/Genf

Okumenisches Patriarchat:
Irendos, Metropolit von Deutsch-
land (Co-Prisident)
Prof. Emmanuel Fotiadis

Patriarchat von Alexandrien:
Parthenios, Metropolitvon
Karthago
Nikodemos, Metropolitvon
Zentralafrika

Patriarchat von Jerusalem:
Kornelios Rodoussakis, Archiman-
drit
Prof. Chrysostomos Zafiris,
Archimandrit

Patriarchat von Moskau
Filaret, Metropolitvon Berlin
NikolajGundjajev, Erzpriester

Patriarchatvon Ruménien:
Prof. Isidor Todoran, Priester
Prof. Stefan Alexe, Priester

Patriarchat von Bulgarien:
Prof. Ilja Tsonevski

Kirchevon Zypern:
Chrysostomos, Metropolitvon
Limassol
Prof. Andreas Mitsidis

Kirchevon Griechenland:
Prof. Joannes Karmiris (Sekretér)
Prof.Joannes Kalogirou

Kirchevon Finnland:
Johannes Seppdli, Priester

Berater:
Theodoros Nikolaou
Prof. Megas Farantos
Grigorij N. Skobej

Kirchevon Holland:
Prof. PetrusJ. Maan, Kanonikus

Kirche von Deutschland:
Josef Brinkhues, Bischof
Prof. Werner Kiippers, Priester
(Sekretér)

KirchederSchweiz:
Léon Gauthier, Bischof
(Co-Prisident)
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Osterreich:
Giinter Dolezal, Priester

Kirche von Polen:
Tadeusz R. Majewski, Bischof
Wiktor Wysoczanski, Priester
(vertretenauchdie Kirche der USA
und von Kanada)

Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester
Ursvon Arx, Priester
Dieter Prinz, Priester

2. Voliversammiung vom 23.-30. August 1977 in Chambesy/Genf

Okumenisches Patriarchat:
Irendos, Metropolitvon Deutsch-
land (Co-Prisident)

Prof. Emmanuel Fotiadis

106

Patriarchatvon Alexandrien:
Parthenios, Metropolitvon
Karthago



Patriarchat von Jerusalem:
Kornelios, Erzbischofvon
Sebasteia
Chrysostomos, Metropolitvon
Gardikion

Patriarchat von Moskau:
Filaret, Metropolit von Berlin
NikolajGundjajev, Erzpriester

Patriarchat von Serbien:
Prof. Dimitrije Dimitrijevic,
Priester

Patriarchat von Rumiénien:
Prof. Stefan Alexe, Priester

Patriarchat von Bulgarien:
Prof. Ilja Tsonevski

Kirchevon Zypern:
Prof. Andreas Mitsidis

Kirche von Griechenland:
Prof. Joannes Kalogirou
Prof. Megas Farantos (stv. Sekretar)

Berater:
Theodoros Nikolaou
Grigorij N. Skobej

Kirchevon Holland:
Prof. PetrusJ. Maan, Kanonikus
Martien Parmentier, Priester

Kirche von Deutschland:
Prof. Werner Kiippers, Priester
(Sekretdr)
Prof. Christian Oeyen, Priester

Kirche der Schweiz:
Léon Gauthier, Bischof
(Co-Prisident)
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Osterreich:
Giinter Dolezal, Priester

Kirchevon Polen:
Tadeusz R. Majewski, Bischof
Prof. Maksymilian Rode, Bischof
(vertretenauch die Kirche der USA
und von Kanada)

Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester
Ursvon Arx, Priester
Dieter Prinz, Priester

3. Vollversammlung vom 20.-24. August 1979 in Bonn

Okumenisches Patriarchat:
Irendos, Metropolit von Deutsch-
land (Co-Président)

Prof. Emmanuel Fotiadis

Patriarchatvon Alexandrien:
Parthenios, Metropolitvon
Karthago

Patriarchatvon Jerusalem:
Kornelios, Erzbischofvon
Sebasteia
Chrysostomos, Metropolitvon
Peristerion

Patriarchat von Moskau:
Filaret, Metropolit von Minsk und
Weissrussland
NikolajGundjajev, Erzpriester

Patriarchatvon Rumaénien:
Prof. Stefan Alexe, Priester

Patriarchat von Bulgarien:
Prof.Ilja Tsonevski

Kirchevon Zypern:
Barnabas, Chorbischofvon Salamis
Benediktos Englezakis

Kirchevon Griechenland:
Prof. Joannes Karmiris (Sekretér)
Prof. Joannes Kalogirou

Berater:
Augustinos, Bischof von Elea
Basilios, Bischof von Aristi
Prof. Theodoros Nikolaou
Grigorij N. Skobej

107



Kirchevon Holland:
Prof. PetrusJ. Maan, Kanonikus

Kirche von Deutschland:
Prof. Werner Kiippers, Priester
(Sekretdr)

KirchederSchweiz:
Léon Gauthier, Bischof
(Co-Prisident)
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirchevon Osterreich:
Giinter Dolezal, Priester

Kircheder USAundvon Kanada:
Wiktor Wysoczanski, Priester

Kirchevon Polen:
Tadeusz R. Majewski, Bischof
Prof. Maksymilian Rode, Bischof

Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester
Koenraad Ouwens, Priester

4.Vollversammlung vom 15.-22. September in Zagorsk und Moskau

Okumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolitvon
Tranoupolis (Co-Prisident)
Prof. Theodoros Zissis

Patriarchatvon Alexandrien:
Parthenios, Metropolit von
Karthago

Patriarchatvon Jerusalem:
Kornelios, Erzbischofvon
Sebasteia

Patriarchat von Moskau:
Filaret, Metropolitvon Minsk und
Weissrussland
Prof. Nikolaj Gundjajev,
Erzpriester

Patriarchat von Serbien:
Sava Milosevi¢, Priestermonch

Patriarchat von Ruminien:
Adrian, Erzbischof fiir Zentral-und
Westeuropa
Prof. Stefan Alexe, Priester

Patriarchat von Bulgarien:
Prof. Ilja Tsonevski

Kirchevon Zypern:
Barnabas, Chorbischofvon Salamis
Paulos Mantovanis, Diakon

108

Kirche von Griechenland:
Prof.Joannes Kalogirou
Prof. Blasios Fidas (stv. Sekretér)

Kirchevon Georgien:
Johannes, Erzbischofvon
Tsqondidiund Tsageri
Ananias, Bischofvon Achaltsiche

Kirchevon Polen:
Seraphim Zelezniakowicz,
Erzpriester
Marian Bendza

Kirchevon Finnland:
Aleksi, BischofvonJoensuu
Ambrosius, Priestermonch aus
Valamo

Berater:
Grigorij N. Skobej
Prof. Liverij Voronov, Erzpriester

Kirchevon Holland:
Prof. Peter J. Maan, Kanonikus
Martien Parmentier, Priester

Kirchevon Deutschland:
Prof. Ernst Hammerschmidt,
Priester(Sekretdr)
Prof. Christian Oeyen, Priester



Kirche derSchweiz:
Léon Gauthier, Bischof
(Co-Prisident)
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Osterreich:
Giinter Dolezal, Priester

Kirche der USAund von Kanada:
Wiktor Wysoczanski, Priester

Kirchevon Polen:
Tadeusz R. Majewski, Bischof
Prof. Maksymilian Rode, Bischof

Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester
Ursvon Arx, Priester
Dieter Prinz, Priester

5. Vollversammlung vom 3.-10. Oktober 1983 in Chambesy/Genf

Okumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolitder
Schweiz (Co-Prasident)
Prof. Emmanuel Fotiadis

Patriarchatvon Alexandrien:
Parthenios, Metropolitvon
Karthago

Patriarchatvon Jerusalem:
Kornelios, Erzbischofvon
Sebasteia
Chrysostomos, Metropolit von
Peristerion

Patriarchatvon Moskau:
Simon, Erzbischofvon Rjazan und
Kasimov
Prof. Nikolaj Gundjajev,
Erzpriester

Patriarchatvon Ruménien:
Adrian, Erzbischof fiir Zentral-und
Westeuropa

KirchevonZypern:
Barnabas, Chorbischofvon Salamis
Benediktos Englezakis

Kirche von Griechenland:
Prof.Joannes Kalogirou
Prof. Blasios Fidas (Sekretir)

Kirchevon Polen:
Seraphim Zelezniakowicz,
Erzpriester
Marian Bendza

Kirche von Finnland:
Ambrosius, Ménchspriesteraus
Valamo

Berater:
Basilios Karajannis, Archimandrit
Elias Kfoury, Archimandrit
Grigorij N. Skobe;j
Prof. Theodoros Zissis

Kirchevon Holland:
Prof. Petrus J. Maan, Kanonikus

Kirche von Deutschland:
Prof. Ernst Hammerschmidt,
Priester (Sekretér)
Prof. Christian Oeyen, Priester

Kircheder Schweiz:
Léon Gauthier, Bischof
(Co-Prasident)
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Osterreich:
Giinter Dolezal, Priester

Kirchevon Polen:
Tadeusz R. Majewski, Bischof
Prof. Maksymilian Rode, Bischof

Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester
Ursvon Arx, Priester
Dieter Prinz, Priester
Wiktor Wysoczanski, Weihbischof

109



6. Vollversammlung vom 30. September-5. Oktober 1985 in Amersfoort

Okumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolitder
Schweiz (Co-Prisident)
Prof. Emmanuel Fotiadis

Patriarchatvon Alexandrien:
Parthenios, Metropolitvon
Karthago

Patriarchat von Antiochien:
Gregor Saliby, Archimandrit

PatriarchatvonJerusalem:
Kornelios, Erzbischofvon
Sebasteia
Chrysostomos, Metropolit von Peri-
sterion

Patriarchat von Moskau:
Mefodij, Erzbischofvon Voronez
und Lipetsk
Prof. Nikolaj Gundjajev,
Erzpriester

Patriarchatvon Serbien:
Milos$ Vesin

Patriarchatvon Ruminien:
Adrian, Erzbischoffiir Zentral-und
Westeuropa

Kirchevon Zypern:
Barnabas, Chorbischof von Salamis
Paulos Mantovanis, Archimandrit

Kirchevon Griechenland:
Prof.Joannes Kalogirou
Prof. Blasios Fidas (Sekretar)

Kirchevon Polen:
Marian Bendza

Kircheder Tschechoslowakei:
RadivojJakovlevi¢, Erzpriester

110

Kirchevon Finnland:
Timo Lehmuskoski, Priester

Berater:
Prokopios, Metropolitvon Philippi,
Neapolisund Thassos
Grigorij N. Skobej
Prof. Theodoros Zissis

Kirchevon Holland:
Prof. PeterJ. Maan, Kanonikus
Martien Parmentier, Priester

Kirche von Deutschland:
Paul Berbers, Priester

Kirche derSchweiz:
Léon Gauthier, Bischof
(Co-Prisident)
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Osterreich:
Giinter Dolezal, Priester
Prof. Ernst Hammerschmidt,
Priester (Sekretdr)

Kircheder USAundvon Kanada:
Stanley Skrzypek, Priester (Senior)
Thaddeus Peplowski, Priester
(Senior)

Kirchevon Polen:
Prof. Maksymilian Rode, Bischof
Wiktor Wysoczanski, Weihbischof

Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester
Ursvon Arx, Priester
Koenraad Ouwens, Priester



7. Vollversammlung vom 12.-19. Oktober 1987 in Kavala (Griechenland)

Okumenisches Patriarchat:
Damaskinos, Metropolitder
Schweiz(Co-Prisident)
(vertrittauch das Patriarchatvon
Antiochien)

Prof. Emmanuel Fotiadis

Patriarchatvon Alexandrien:
Petros, Metropolitvon Aksum
Prof. Anastasios Kallis

Patriarchatvon Jerusalem:
Kornelios, Erzbischofvon
Sebasteia
Chrysostomos, Metropolitvon
Peristerion

Patriarchat von Moskau:
Vladimir, Erzbischof von Pskov und
Porchov
Grigorij N. Skobej

Patriarchatvon Ruminien:
Prof. Stefan Alexe, Priester

Patriarchat von Bulgarien:
Prof. Slav¢o Valcanov

KirchevonZypern:
Barnabas, Chorbischof von Salamis
Paulos Mantovanis, Archimandrit

Kirche von Griechenland:
Prof. Joannes Kalogirou
Prof. Blasios Fidas (Sekretér)

Kirchevon Polen:
Marian Bendza

Kirche der Tschechoslowakei:
RadivojJakovljevic, Erzpriester

Kirchevon Finnland:
Matti Sidoroff, Priester

Berater:
Prokopios, Metropolit von Philippi,
Neapolisund Thassos
Prof. Boris A. Neljubow
Prof. Theodoros Zissis

Kirchevon Holland:
Koenraad Ouwens, Priester

Kirche von Deutschland:
Prof. Christian Oeyen, Priester

Kirche der Schweiz:
Léon Gauthier, Bischof
(Co-Prisident)
Prof. Herwig Aldenhoven, Priester

Kirche von Osterreich:
Giinter Dolezal
(vertrittauch die Kirche der
Tschechoslowakei)
Prof. Ernst Hammerschmidt,
Priester (Sekretér)

Kirche der USAundvon Kanada:
JosephJ. Nieminski, Bischof
Stanley Skrzypek, Priester (Senior)

Kirchevon Polen:
Tadeusz R. Majewski, Bischof
Prof. Maksymilian Rode, Bischof
(vertreten durch Wiktor Wysoczan-
ski, Weihbischof)

Berater:
Prof. Peter Amiet, Priester
Prof. Urs von Arx, Priester
Paul Berbers, Priester

111



Verzeichnis der patristischen Zitate

Hier werden alle Zitate aus den griechischen und lateinischen Kir-
chenvitern sowie aus den altkirchlichen Synoden in einer vereinheit-
lichten Zitierweise aufgefiihrt. Die Abkiirzungen fiir den Werktitel
richten sich bei den griechischen Kirchenvidtern nach G. W. H. Lampe,
A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1968, bei den lateinischen nach
A. Blaise, Dictionnaire latin-francais des auteurs chrétiens, Paris 1954,
Die Hinweise auf die Fundstellen bei Migne, Patrologiae cursus com-
pletus, Series Graeca (= PQG), Paris 1857ff, bzw. Series Latina (= PL),
Paris 1841ff, und bei Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplis-
sima collectio, Florenz 1759ff, sollen ein leichtes Nachschlagen auch
dort ermdglichen, wo die modernen kritischen Ausgaben nicht greif-
bar sind. Fiir den Text hat die Kommission diese, wo immer moglich,
beriicksichtigt. Fehler der Erstveroffentlichung sind hier stillschwei-
gend verbessert.

1/1 Basilius der Grosse, ep. 234,1 — PG 32,869
Basilius der Grosse, Spir. 27,2 - PG 32,188

1/3 Gregor von Nazianz, or. 25,17 — PG 35,1221
Johannes von Damaskus, f.0. 8 — PG 94,825
Gregor von Nazianz, or. 31,14 — PG 36,149
Basilius der Grosse, hom. 24,4 — PG 31,609
Johannes von Damaskus, f.0. 8;10 — PG 94,924, 837
Johannes von Damaskus, f.0. 8;12; hom. 4,4 = PG 94,821. 832. 833.
849 96,605

11/1 Cyrill von Alexandrien, Nest. 1,1 - PG 76,17
4. Okumenisches Konzil — Mansi 7,116
Johannes von Damaskus, f.0. 59 — PG 94,1060
6. Okumenisches Konzil — Mansi 11,637

I1/2 Johannes von Damaskus, f.0. 55:46 — PG 94,1024. 985
4. Okumenisches Konzil — Mansi 7,116
4. Okumenisches Konzil - Mansi 7,116
6. Okumenisches Konzil — Mansi 11,640
Johannes von Damaskus, volunt. 27 — PG 95,160
6. Okumenisches Konzil — Mansi 11,638. 640

I1/3  Johannes von Damaskus, f.0. 56 — PG 94,1029
3.Okumenisches Konzil - Mansi 5,292
4. Okumenisches Konzil — Mansi 7,116
Ignatius von Antiochien, Eph. 19,1 - PG 5,660
4. Okumenisches Konzil — Mansi 7,461
7. Okumenisches Konzil - Mansi 13,377



I11/1

1112

I11/3

11174

IL/6
I11/8
[V/1

IvV/2

/1

Augustin, symb. 1,3/6 — PL 40,630

Sophronius von Jerusalem, ep.syn. — PG 87,3164. 3176
Johannes von Damaskus, f.o. 87 — PG 94,1161
Maximus der Bekenner, ambig. 31 - PG 91,1276
Johannes von Damaskus, imag. 2,5 - PG 94,1357

Johannes Chrysostomus, hom. 16,3 in 1 Cor. - PG 61,134
4.Okumenisches Konzil — Mansi 7,112

Johannes Chrysostomus, hom. 78,3 in Jo. - PG 59,425
Vinzenz von Lerin, commonit. 2 — PL 50,640

Cyrill von Jerusalem, catech. 18,23 — PG 33,1044

Ignatius von Antiochien, Smyrn. 8,1 - PG 5,852

Irendus von Lyon, haer. 1,10,1. 2 - PG 7,549. 552

Didache 10,5; 9,4 (vgl. F. X. Funk/K. Bihlmeyer, Die apostolischen
Viter, Tiibingen 1956, S.6)

Irendus von Lyon, haer. 3,24, 1 — PG 7,966
Petrus I11. von Antiochien, Brief an Michael Kerularios von Konstan-
tinopel 14 — PG 120,805. 808

Vinzenz von Lerin, commonit. 3; 28 — PL 50,641. 674-678

Ignatius von Antiochien, Magn. 3,1-2; 6,1; Trall. 2,1 — PG 5,664 f. 668.
676

Ignatius von Antiochien, Magn. 7,1; vgl. Eph. 4,1; Trall. 3,1; Smyrn.
8,1 — PG 5,668. 648. 677. 713

Cyprian von Karthago, ep. 66,8 — PL 4,406 (Nachdruck 1891: 419)

Ignatius von Antiochien, Smyrn. 8,2 - PG 5,713
2.Okumenisches Konzil, Kanon 3 — Mansi 3,560

Gregor von Nyssa, hom.opif. 16 — PG 44,185
Gregor von Nyssa, tres dii — PG 45,120

Irendus von Lyon, haer. 3,18,1. 7 - PG 7,932. 938
Cyrill von Alexandrien, Jo. 9 - PG 74,273

Leo I. von Rom, sermo 12,1 — PL 54,168f

Johannes von Damaskus, f.0. 8 - PG 94,821. 833
Basilius der Grosse, Spir. 16/39 — PG 32,140

Irendus von Lyon, haer. 3,24,1 — PG 7,966

Johannes von Damaskus, f.o0. 26 — PG 94,924

Johannes Chrysostomus, hom. 3,6 in Ac. 9,1 - PG 51,144
Augustin, corrept. 2/4 - PL 44918

Johannes Cassian, coll. 13,18 — PL 49,946

Augustin, Spir. et litt. 34/60 — PL 44,240

Johannes Chrysostomus, res.mort. 8 — PG 50,431

Johannes Chrysostomus, hom. 82,4 (83,4) in Mt. — PG 58,743
Basilius der Grosse, Spir. 15/35 - PG 32,132

Johannes Chrysostomus, hom. 87,4 (86,4) in Jo. - PG 59,472
Johannes Chrysostomus, hom. 2,4 in 2 Tim. - PG 62,612
Augustin, tract. 6,7 in Jo. — PL 35,1428

113



V73

V/4

V/5

V/6

V/7

V/8

V1/1

A28

114

Cyprian von Karthago, ep. 73,9 — PL 3,1115 (Nachdruck 1886: 1160)
Ambrosius von Mailand, sacram. 3,2,8 — PL 16,434 (Nachdruck 1880:
453)

Cyrill von Jerusalem, catech. 21,1 — PG 33,1088f

Synode von Laodizda, Kanon 48 — Mansi 2,571

Synode von Karthago a. 419, Kanon 6 — Mansi 4,424

Johannes von Damaskus, f.o. 86 — PG 94,1 148f

7.Okumenisches Konzil — Mansi 13,265

Johannes Chrysostomus, hom. 17,3 in Heb. - PG 63,131

Cyprian von Karthago, ep. 63,17 — PL 4,387 (Nachdruck 1891: 398f)
Augustin, civ. 10,20 - PL 41,298

Ambrosius von Mailand, enarr. 25 in Ps. 38 — PL 14,1051f (Nachdruck
1882: 1102)

Ambrosius von Mailand, patr. 9/38 — PL 14,686 (Nachdruck 1882:
720)

|.Okumenisches Konzil, Kanon 18 — Mansi 2,676

Irendus von Lyon, haer. 5,2,3 - PG 7,1125

Cyprian von Karthago, ep. 63 — PL 4,372-389 (Nachdruck 1891:
383-401)

Johannes von Damaskus, f.0. 86 — PG 94,1153

Johannes von Damaskus, f.0. 86 — PG 94,1153

Leo I. von Rom, ep. 108 — PL 54,1011

Johannes Chrysostomus, sac. 3,5 — PG 48,643

Augustin, sermo 351,5/12 — PL 39,1549

Apostolische Konstitutionen 2,16. 18. 41 — PG 1,625ft. 629ff. 696ff
Basilius der Grosse, Kanon 56 (in: ep. 217) - PG 32,797

Ambrosius von Mailand, paen. 1,2/5 — PL 16,467 (Nachdruck 1880:
487) :

Serapion von Thmuis, euch. 29 (17),1 (vgl. F. X. Funk, Didascalia et
Constitutiones Apostolorum II, Paderborn 1905, S. 190, 192).
Innozenz 1. von Rom, ep. 25,8/11 — PL 20,560

Hippolyt von Rom, trad.ap. 7f (vgl. B. Botte, La Tradition apostolique
de saint Hippolyte, Miinster 1963, S.20-25)
Johannes Chrysostomus, hom. 8,1 in 1 Cor. - PG 61,69

Johannes Chrysostomus, laud.Max. 3 - PG 51,230
Ignatius von Antiochien, Polyc. 5,2 - PG 5,724

Johannes Chrysostomus, hom. 14,6 in Rom. — PG 60,531
Basilius der Grosse, moral. 1,2.5 - PG 31,700f. 704
Justin der Martyrer, dial. 5,3 - PG 6,488

Cyrill von Jerusalem, catech. 23,9 — PG 33,1116f
Johannes Chrysostomus, delic. 6 — PG 51,352

Augustin, sermo 227 — PL 38,1099
Johannes Chrysostomus, hom. 24,2 in | Cor. - PG 61,200f
Ignatius von Antiochien, Eph. 20,2 - PG 5,661



	Die gemeinsamen Texte (offizielle deutsche Fassung)
	...
	Gotteslehre
	Christologie
	Ekklesiologie
	Soteriologie
	Sakramentenlehre
	Eschatologie
	Kirchengemeinschaft : Voraussetzungen und Folgen
	Liste der Teilnehmer an den 7 Vollversammlungen der Gemischten Theologischen Kommission für den orthodox-altkatholischen Dialog
	Verzeichnis der patristischen Zitate


