Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis

Artikel: Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte
Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte '

Der Charakter dieser Texte ist vom Ziel bestimmt, und das Ziel des
Dialogs ist die Gemeinschaft und Einheit der orthodoxen und alt-
katholischen Kirche. Gemeinschaft und Einheit sind dabei nicht
zwel verschiedene Dinge, sondern ein und dasselbe, denn die Einheit
wird von uns verstanden als volle Gemeinschaft, und nicht als eine
zentrale Einheits-Organisation. Die gemeinsamen Texte sollen diesem
Ziel dienen, und sie sind auch nur im Hinblick auf dieses Ziel zu
verstehen.

Wire aber eine so lange Reihe von Texten iiber das ganze Gebiet
der Glaubenslehre fiir dieses Ziel notig gewesen? Von altkatholischer
Seite wurde von Anfang an die Auffassung vertreten, dass man mit ei-
ner viel kleineren Reihe von gemeinsamen Aussagen dieses Ziel errei-
chen konnte. Aber bei den Orthodoxen herrschte die Meinung vor,
dass nur Texte von der Art der jetzt vorliegenden als eine geniigende
Grundlage fiir die Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft
dienen kdnnen. Dagegen kann man auch vom orthodoxen Standpunkt
einwenden, dass dieses Vorgehen nicht dem Verfahren entspricht, wie
es in der alten Kirche bei der Beilegung von Kirchentrennungen ange-
wandt wurde. Aber die bei den Orthodoxen vorherrschende Meinung
ist doch nicht ganz unverstdndlich, wenn man bedenkt, wie lange Zeit
sich Ost- und Westkirche auseinanderentwickelt haben. Bei der Beile-
gung von Kirchentrennungen in der alten Kirche ging es um Spaltun-
gen, die nicht so lange gedauert hatten. Bei einer so langen Auseinan-
derentwicklung hingegen ist es verstdndlich, dass der Wunsch be-
stand, in gemeinsamen Texten tiber das ganze Gebiet der Glaubens-
lehre gewissermassen zu erproben, ob man fihig ist, gemeinsame Aus-
sagen zu machen, und das heisst, den Inhalt des gemeinsamen Glau-
bens auch gemeinsam zu formulieren. Es wire also vom altkatholi-
schen Standpunkt her nicht nétig gewesen, ist aber doch verstindlich,
dass Texte dieser Art als Grundlage fiir die Wiederherstellung der Ge-
meinschaft hergestellt wurden.

Wenn man so lange gemeinsame Texte macht, die ja offiziellen
Charakter haben, stellen sich Fragen, vor allem die Frage: welchen

! Uberarbeitete Fassung eines in der IKZ 79 (1989) 31-43 abgedruckten
Referats.

27



Stellenwert haben diese Texte? Haben sie den Charakter einer Be-
kenntnisschrift? Und was bedeutet das?

Bei der Planung des kommenden Grossen Heiligen Konzils der or-
thodoxen Kirche lag am Anfang ein Vorschlag vor, dieses Konzil solle
auch eine einzige und universale orthodoxe Konfession abfassen und
herausgeben. Zu diesem Plan nahm dann bald der bedeutende und so-
wohl in der orthodoxen Kirche wie unter westlichen Theologen hoch
angesehene, 1985 verstorbene russisch-orthodoxe Erzbischof von
Briissel und Belgien, Wassilij Kriwoschein kritisch Stellung. Er
schrieb unter anderem: «Man muss allgemein sagen, dass der Ge-
danke eines <einzigen» und universalen Bekenntnisses dem orthodo-
xen kirchlichen Bewusstsein eher fremd ist. Die Tendenz, alles zu de-
finieren und alle Glaubensgegenstinde genau zu formulieren, verletzt
das wesentliche Prinzip der theologischen und kirchlichen Freiheit in
der Einheit und der Liebe...

Die Abfassung eines einzigen Bekenntnisses des orthodoxen Glau-
bens, das dieses Namens wiirdig wire, ist vom praktischen Stand-
punkt schwer zu verwirklichen. Denn miisste ein solches Bekenntnis
nicht die ganze Fiille der orthodoxen kirchlichen Tradition ausdriik-
ken? ... Sie diirfte indessen auch nicht mechanisch wiederholen, was
schon gesagt worden ist, noch ein Mosaik von patristischen Texten
und Zitaten sein; sie misste eine schopferische Synthese und Anwen-
dung derselben auf unsere Zeit sein... Nun, der Zeitpunkt fiir eine sol-
che, ihrem Geist nach den Vitern treue und gleichzeitig freie und voll-
stindige Synthese ist noch nicht gekommen... Man kann ... be-
fiirchten, dass die Abfassung einer vollstindigen orthodoxen Konfes-
sion gegenwadrtig nicht ganz im Rahmen der Moglichkeiten unserer
orthodoxen Theologen liegen wiirde. Oder vielmehr, man wiirde ris-
kieren, eine Konfession abzufassen, deren Text, wenn nicht sofort, so
doch in einigen Jahrzehnten als ungentigend und verfehlt empfunden
wiirde, da er zu sehr den Zustand der theologischen Wissenschaft und
des theologischen Denkens seiner Zeit mit dessen Mingeln und Be-
grenzungen wiedergibt. Das wiirde nicht hindern, dass er, wenn er
konziliar approbiert wiirde, ein Ballast wire, der auf dem freien und
schopferischen theologischen Denken ldge, dass er diesem Fesseln an-
legen und es behindern wiirde, statt ihm als Wegweiser zu dienen. Der
Heilige Geist wiirde gewiss einen solchen Konzilstext vor Glaubens-
irrtimern bewahren. Aber da der menschliche Faktor ebenfalls in der
Kirche wirkt, und der Heilige Geist der menschlichen Freiheit nicht
Gewalt antut, wiirde sich die Schwiche der Menschen in all ihrer Be-

28



diirftigkeit bei der Abfassung des Textes einer einzigen orthodoxen
Konfession ebenfalls zeigen.» 2

Der Plan, eine einzige und universale orthodoxe Konfession her-
auszugeben, ist dann tatsdchlich vom Programm des Grossen Ortho-
doxen Konzils gestrichen worden. Aber bestehen solche Gefahren,
wie Wassilij Kriwoschein sie fiir den Fall der Abfassung einer einheit-
lichen, umfassenden orthodoxen Konfession befiirchtet, nicht auch
bei unseren Texten? Man konnte Beispiele dafiir anfithren, dass in
diesen Texten biblische und patristische Texte angefiihrt und aneinan-
dergereiht werden, ohne dass geleistet wiirde, was Kriwoschein gewiss
zu Recht fordert, nimlich dass eine Synthese geschaffen wiirde, in der
aus dem Geist biblischer und patristischer Theologie heraus auch auf
die Fragen unserer Zeit geantwortet wiirde. Man konnte in den Texten

2 Archevéque Basile, La composition et la publication d'une confession uni-
que de la foi orthodoxe, in: Messager de I’Exarchat du Patriarche Russe en
Europe Occidentale 54-35 (1966) 71-74: «Il faut dire en général que 'idée
d’une confession de foi <unique> et universelle est plutot étrangére a la cons-
cience ecclésiale orthodoxe. La tendance a tout définir et a formuler avec
exactitude touts les objets de la foi viole le principe essentiel de la liberté théo-
logique et ecclésiastique dans 'unité et 'amour, ce qu’exprime avec tant de re-
lief la formule célébre de saint Augustin: <In necessariis unitas, in dubiis liber-
tas, in omnibus caritas>...» (p. 72). «...la composition d’une Confession de foi
orthodoxe unique digne effectivement de ce nom est difficilement réalisable
au point de vue pratique. Une telie Confession, ne doit-elle pas, en effet, ex-
primer toute la plénitude de la Tradition ecclésiale orthodoxe...? Elle ne
devrait, cependant, ni répéter mécaniquement ce qui a déja été dit, ni étre une
mosaique de textes et de citations patristiques; elle devrait en étre une syn-
these creéatrice et une application a notre époque... Or, le moment n’est pas en-
core venu pour une telle synthese, fidele par son esprit aux saints peres et en
méme temps libre et compléte ... On peut craindre ... que la composition d’une
Confession orthodoxe compléte risquerait de ne pas étre tout a fait a la mesure
de nos théologiens orthodoxes en ce moment. Ou plutdt on risquerait de com-
poser une Confession dont le texte serait ressenti, sinon de suite, du moins
dans quelques décades, comme insuffisant et manqué, reflétant trop I’état de
la science et de la pensée théologiques de son époque avec ses défauts et ses li-
mitations. Cela n’empécherait pas, s’il est conciliairement approuve, d’étre un
poids mort pesant sur la pensée théologique libre et créatrice, de lui créer des
entraves et de la géner au lieu de lui servir de direction et d’indication.
L’Esprit Saint préserverait certainement un tel texte conciliaire d’erreurs dans
la foi. Mais, puisque le facteur humain agit également dans I’Eglise et que le
Saint Esprit ne fait pas violence a la liberté humaine, I'infirmité des hommes
dans toute son indigence ne manquerait pas de se manifester dans la rédaction
du texte d’'une Confession orthodoxe unique» (p.74).



auch aufzeigen, dass die Grenzen des theologischen Denkens, wie sie
bei den vertretenen Kirchen in unserer Zeit bestehen, sich hier sehr
deutlich zeigen.

Soll man daraus nun den Schluss ziehen, dass man solche Texte
tiberhaupt nicht hitte abfassen diirfen? Hétte man das Risiko von
Mingeln auf die Art vermeiden miissen, dass man sich von vornherein
nicht auf das Unternehmen gemeinsamer Texte eingelassen hitte?
Das wiire eine voreilige Schlussfolgerung. Bei aller Kritik, die Kriwo-
schein am Plan einer orthodoxen Konfession anbringt, weiss er auch
von der Notwendigkeit, in bestimmten Situationen offizielle Texte,
unter Umstdnden auch ausfiihrlichere, iiber die Glaubenslehre abzu-
fassen. Gerade wenn Kirchen nach einem Jahrtausend getrennter Ent-
wicklung sich fragen, ob sie in ithrem Glauben so eins sind, dass sie
die kirchliche Gemeinschaft und damit die Einheit nach unserem Ver-
stindnis herstellen kénnen, kann diese Situation dazu nétigen, als
Grundiage fiir eine solche Entscheidung Texte dieser Art abzufassen
und ihnen dann auch den entsprechenden Stellenwert zu geben. Das
haben wir gesehen. In dem Sinn, dass sich in einer bestimmten Situa-
tion eine solche Notwendigkeit ergibt, kann Wassilij Kriwoschein
auch den sogenannten orthodoxen Konfessionen des 17. Jahrhunderts
trotz ithrer Médngel eine positive Bedeutung zuschreiben. Von den so-
genannten «orthodoxen Bekenntnis-Schriften» und insbesondere de-
nen des 17.Jahrhunderts sagt er in einer andern Arbeit: «Sie haben
keinen allgemein-kirchlichen Charakter, sie entfernen sich oft von der
patristischen und liturgischen Tradition und sind in ihrer Form und
manchmal sogar in ithrem Sinn von der romisch-katholischen Theolo-
gie gekennzeichnet. Sie haben nur Bedeutung als historische Zeug-
nisse des kirchlichen und theologischen Bewusstseins und seiner Be-
staindigkeit im wesentlichen durch die ganze Geschichte der Kirche
hindurch. Unter diesem Gesichtspunkt verdienen sie, geachtet und
studiert zu werden. Dies umso mehr, als sie im wesentlichen dem or-
thodoxen Glauben stets treu waren, sogar wenn sie aut ungeschickte
Weise andersgldubige Kleider trugen3».

3 Archevéque Basile, Les textes symboliques dans I’Eglise orthodoxe, in:
Messager... (wie Fn.3), 48 (1964) 197-217; 49 (1965) 10-23; 50 (1965) 71-82;
die zitierten Stellen 50 (1965) 81: «...ils ne sont pas revétus d’un caractere ec-
clésial général, ... ils se détachent souvent de la tradition patristique et liturgi-
que et ... ils sont marqués par I'influence de la théologie catholique-romaine
dans leur forme et parfois méme dans leur sens. Ils n'ont d’importance qu’en
tant que témoignages historiques de la conscience ecclésiastique et théologi-

30



Wenn wir unsere Dialogtexte mit den sogenannten orthodoxen
Konfessionen des 17.Jahrhunderts vergleichen, werden wir unbestreit-
bar finden, dass sie viel weniger von der rémisch-katholischen schola-
stischen oder neuscholastischen Theologie beeinflusst sind und dass
sie sicher nicht in dem Ausmass, wie das bei jenen Schriften der Fall
ist «auf ungeschickte Weise andersgldubige Kleider» tragen. Ander-
seits wird ein Studium unserer Texte die meisten altkatholischen Leser
wohl dazu fithren zu merken, dass die Bemithungen der Kommission,
sich bei der Formulierung der Texte den scholastischen Einfliissen zu
entziehen, nur teilweise Erfolg hatten.

Da stellt sich wieder die Frage: wie sind die Texte zu verstehen? An
dieser Stelle ist es angezeigt, die allgemeine Frage der kirchlichen For-
mulierung der Wahrheit etwas ndher zu erdrtern. Dabei mdchte ich
wieder von Ausfiithrungen eines der angesehensten orthodoxen Theo-
logen unserer Zeit ausgehen, diesmal eines Griechen. Es handelt sich
um Johannes Zizioulas, der als Theologieprofessor schon lange einen
grossen Namen hatte, vor wenigen Jahren vom 6kumenischen Patriar-
chat zum Titularmetropoliten von Pergamon erhoben und vor noch
nicht langer Zeit zum orthodoxen Ko-Prisidenten der Dialogkommis-
sion mit den Anglikanern ernannt wurde. In einer Arbeit mit dem Ti-
tel «Wahrheit und Gemeinschaft» fiihrt er aus, dass «die dogmati-
schen Definitionen» nicht «systematische Darlegungen der Wahrheit»
sind, «die zu einer besseren Gotteserkenntnis fithren sollen», sondern
«Zeichen und Hinweise, die auf Christus — die Wahrheit — hinzeigen
mittels historischer und kultureller Formen einer bestimmten Zeit und
eines bestimmten Ortes... Man muss die ganze Frage des Dogmas in
der Perspektive von Wahrheit und Gemeinschaft situieren... Wenn die
Wabhrheit als Gemeinschaft nicht von der Ontologie des Lebens ge-
trennt werden darf, dann sind die Dogmen in erster Linie soteriologi-
sche Aussagen; ihr Ziel ist es, das urspringliche Bild Christi, der
Wahrheit, von den Verzerrungen bestimmter Héresien zu befreien, um
der Gemeinschaft der Kirche zu helfen, die rechte Sicht Christi, der
Wabhrheit, zu bewahren und in und durch diese Gegenwart der Wahr-
heit in der Geschichte zu leben.»*

que et de sa constance dans I’essentiel tout au long de I'histoire de I'Eglise.
C’est a ce point de vue qu’ils méritent d’étre respectés et étudiés. Ceci d’autant
plus que dans I’essentiel ils furent toujours fidéles a la foi orthodoxe, la méme
s’ils revétaient maladroitement de vétements hétérodoxes.»

- 4Vérité et communion, in : Jean Zizioulas, L étre ecclésial, Genéve 1981,
57-110 (vom Autor durchgesehene Fassung einer erstmals in Irénikon 50 [1977]

31



In einem anderen Beitrag unter dem Titel «Die pneumatologische
Dimension der Kirche» erkldrt derselbe Autor: «Man kann also sa-
gen, dass die bekenntnishaften Formulierungen nicht in sich selbst
eine Beziehung zur Wahrheit besitzen, sondern nur als doxologische
Akklamationen der Kultgemeinschaft». Und in derselben Arbeit
schreibt er an anderer Stelle: «Da sie, die Wahrheit, nicht etwas Be-
griffliches und Fassbares ist, ldsst sich Wahrheit im Geist nicht in For-
mulierungen zwdngen. Dogmendefinitionen sind nicht systematische
Wahrheitsformulierungen... Im Geist sind Dogmen geschichtlich-kul-
turelle Formen, die geheiligt sind als Bestandteil des Communioge-
schehens, wodurch das urspriingliche eikon Christi, die Wahrheit, das
durch hiretische Entstellungen verunstaltet war, wieder hergestellt
wird, damit es in der Gemeinde als Wahrheit wiedererkannt und in
Ehren gehalten werde... Die Wahrheit ist epikletisch bedingt und ldsst
sich nicht losgeldst von der Gemeinde entweder durch Einzelpersonen
oder Gedankensysteme objektivieren und iibermitteln. Um zur Wahr-
heitssdule zu werden, bedarf die Kirche fortwihrend des Pfingstereig-
nisses... Wahrheit wird im Geist vom Verstand ins Herz, ins Zentrum
der Liebe verlagert. Weil der Geist nur im Communiogeschehen zu
der Wahrheit hinfiihrt, ist das Wahrheitsbekenntnis Sache des Her-
zens, das so eine eigene Rationalitdt erlangt...».’

Was Zizioulas hier von Dogmenformulierungen sagt, gilt mutatis
mutandis natiirlich auch fiir unsere Texte, insofern sie kirchliche For-
mulierung von Wahrheit sein sollen. Sie sind das natiirlich auf einem

verdffentlichten Arbeit), die zitierten Stellen S. 104f.: «(c) ... Les définitions
dogmatiques peuvent &tre comprises de deux maniéres différentes: 1. Comme
des exposés systematiques de la Verité pour que I’'on pu1sse étre conduit a une
meilleure connaissance de Dieu; ou bien,

2. Comme des signes et des indicateurs orientés vers le Christ-Verité par le
moyen de formes historiques et culturelles d’une époque et d'un lieu particu-
liers. Si on tient ici la thése fondamentale que la Vérité ne peut pas étre «com-
prises, la premiére maniére d’entendre les définitions dogmatiques est a reje-
ter. Si on accepte la seconde, on doit situer tout le probléme du dogme dans la
perspective de la Vérité et de la communion...

Si la Vérité comme Communion ne doit pas étre séparée de I'ontologie de la
vie, les dogmes sont alors principalement des affirmations sotériologiques; leur
objet et de libérer ’eikon originelle du Christ, la Vérité, des distortions de cer-
taines hérésies pour aider la communauté de I'Eglise a maintenir la juste vi-
sion du Christ-Veérité et a vivre dans et par cette présence de la Vérité dans
I’'Histoire.»

5 J. D. Zizioulas, Die pneumatologische Dimension der Kirche, in: Com-
munio 2 (1973) 133-147, die zitierten Stellen 143f.

2
(R



niedrigeren Niveau als dogmatische Konzilsdefinitionen, aber unter
dem genannten Gesichtspunkt muss doch dasselbe von ithnen gelten.
Die Texte erheben den Anspruch, Ausdruck der Lehre der Kirche zu
sein. Das heisst selbstverstindlich nicht, dass sie in jeder Hinsicht un-
bedingt der beste und geschickteste Ausdruck dieser Lehre zu sein be-
anspruchen. Ob sie ein guter oder weniger guter, geschickter oder we-
niger geschickter Ausdruck dieser Lehre sind, dariiber kann man von
Fall zu Fall diskutieren. Allgemein kann man hochstens sagen, dass
sie der beste Ausdruck der Lehre der Kirche sind, der in der konkre-
ten Situation der Kommissionsarbeit moglich war, mit all den Begren-
zungen, die durch verschiedene Faktoren gegeben waren.

Aber der Ausdruck der Lehre der Kirche ist nicht Ausdruck eines
systematischen, abstrakten Gedankensystems, sondern der Ausdruck
der Lehre der Kirche muss sich immer auf Personengemeinschaft be-
ziehen, auf die Gemeinschaft mit Gott durch Jesus Christus im Heili-
gen Geist, auf das, was in Person und Werk Jesu Christi geoffenbart
ist, nicht in einem Gedankensystem, und was dann in der Gemein-
schaft der Kirche weiter geschieht.

Damit verlieren die Formulierungen nicht ihre Bedeutung. Sie ha-
ben natiirlich auch einen rationalen Charakter, dieser rationale Cha-
rakter ist von Jesus Christus als «der Wahrheit» und von der Gemein-
schaft der Kirche her zu verstehen. Die rationalen Formulierungen
sind nur dann richtig verstanden, wenn man sieht, dass sie ihre Funk-
tion im Communiogeschehen haben. Darauf weist Zizioulas meines
Erachtens mit vollem Recht hin, und wenn man unsere Texte richtig
wiirdigen will, darf man das nicht ausser acht lassen. Sonst muss man
sie missverstehen, aber sonst muss man auch jede andere Lehrformu-
lierung missverstehen.

Ausgangspunkt der gemeinsamen Texte war — das wurde von An-
fang an grundsitzlich festgehalten — der Glaube der alten Kirche, die
sich in einer gemeinsamen Tradition in westlicher und &stlicher Aus-
pragung findet. Dieser Glaube der alten Kirche muss in unserer Zeit
immer wieder auf neue Fragen hin interpretiert werden. Sicher werden
vieie altkatholische Leser der Texte — wahrscheinlich die meisten — zu-
nichst enttduscht sein, weil sie in ihnen kaum etwas von einer solchen
Interpretation auf unsere heutigen Fragen hin finden. Ich will nicht sa-
gen, dass das vollig fehlt. Ab und zu findet man wohl etwas davon, aber
im grossen und ganzen ist das eine Aufgabe, die diese Texte nicht lei-
stenkonnen. Und es war eigentlich von Anfang an klar, dass sie das nicht
werden leisten konnen. — Es gab zwar in der ersten Sitzung des Dia-

33



loges von russisch-orthodoxer Seite einen Versuch, diese Aufgabe stir-
ker zu beriicksichtigen. Es zeigte sich aber, dass sich das aus verschie-
denen Griinden in diesen Texten nicht machen liess. Das heisst nicht,
dass die Kommission diese Aufgabe nicht sah, oder nicht fiir wichtig
hielt, aber sie musste sich sagen, dass das eine Aufgabe fiir spater
ist und, wenn die Gemeinschaft hergestellt werden kann, eine Aufgabe
die dann auch gemeinsam geldst werden muss. Die Dialogtexte aber
miissen sich damit begniigen, die gemeinsame altkirchliche Tradition
gemeinsam auszusprechen als Grundlage fiir die Arbeit an der Inter-
pretation flir unsere Zeit. Diese Arbeit selbst ist noch zu leisten.

Weil der Glaube der alten Kirche als Grundlage galt, war es der alt-
katholischen Seite in der Kommission auch mdglich, iiber gewisse
Punkte Aussagen zu machen und zu unterschreiben, liber die in der
altkatholischen Theologie seit dem 1.vatikanischen Konzil, aber auch
in den Niederlanden seit der Trennung zwischen der Utrechter Kirche
und Rom, kaum bestimmte Aussagen gemacht wurden, weil diese
Themen bisher bei uns noch gar nicht als Fragen deutlich hervorgetre-
ten sind. Die altkatholische Seite hat den Standpunkt vertreten, dass
grundsétzlich der Glaube der alten Kirche auch in solchen Fillen die
altkatholische Auffassung ist. Was solche Aussagen in der heutigen
Zeit fiir uns bedeuten und was fiir praktische Folgen sie haben, muss
allerdings noch herausgearbeitet werden. Das steht weiterhin als Auf-
gabe vor uns.

Es gibt einzelne Punkte und vor allem einen bestimmten Fragen-
komplex, wo zwischen den Aussagen der Texte und der bisherigen alt-
katholischen Praxis ein Gegensatz besteht. Ich meine die Initiations-
sakramente: Taufe, Firmung und Erstkommunion. Wir wissen z.B.,
dass in den altkatholischen Kirchen die Firmung im Normalfall zeit-
lich von der Taufe getrennt ist, und zwar durch einen langen Zeit-
raum. Zwar wird in neuerer Zeit der innere Zusammenhang von Taufe
und Firmung wieder stirker betont, aber in der Praxis hat das ausser
ber der Erwachsenentaufe keinen zeitiichen Zusammenhang zur
Folge. In den Dialogtexten wird von der altkirchlichen theologischen
Uberlieferung her die Einheit der Initiation betont und auch gesagt,
dass diese Einheit an sich auch die zeitliche Einheit erfordert. Die alt-
katholische Seite in der Kommission ging davon aus, dass dort, wo die
bisherige altkatholische Praxis mit der theologischen Auffassung der
alten Kirche in Konflikt steht, die theologische Auffassung der alien
Kirche dennoch die Lehre der altkatholischen Kirche wiedergibt,
auch wenn die Praxis aus verschiedenen Griinden dieser Lehre nicht

34



ganz entspricht. Gewisse Diskrepanzen zwischen Lehre und Praxis
gibt es ja in allen Kirchen. Daraus ergeben sich natiirlich Fragen.
Diese miissen zwar nicht sofort eine Anderung der Praxis nach sich
ziehen, aber jedenfalls muss man sich fragen, ob nicht an dieser Praxis
etwas zu dndern wire, wobei gewiss nicht nur die Lehre zu beriick-
sichtigen ist, sondern auch andere Faktoren, besonders pastoraler Art.

Dass die Texte vom Glauben der alten Kirche ausgehen, bringt fiir
uns Altkatholiken gewisse Schwierigkeiten mit sich, obwohl wir uns ja
immer wieder auf den Glauben der alten Kirche berufen. Und zwar
bringt es deshalb Schwierigkeiten mit sich, weil die Auseinanderset-
zung mit den Aussagen der Kirchenviter bei uns ganz allgemein unge-
niigend ist. Was die Orthodoxen betrifft, haben wir gesehen, dass Erz-
bischof Wassilij Kriwoschein dhnliches beklagt. Allerdings tritt dieses
Ungentigen bei uns und bei den Orthodoxen in ganz verschiedener
Weise in Erscheinung. Wihrend bei den Orthodoxen eher die Gefahr
besteht, dass die alten Aussagen bloss mechanisch wiederholt werden,
wie auch Kriwoschein andeutet, liegt das Ungeniigen bei uns eher
darin, dass man viele von diesen Aussagen iiberhaupt nicht kennt oder
nur aus mehr oder weniger verstindnislosen und daher verzerrenden
Darstellungen. Natiirlich gibt es bei den Altkatholiken wie bei den Or-
thodoxen Theologen, auf die das nicht zutrifft. Aber als allgemeine
Tendenz scheint es mir unbestreitbar zu sein. Wir konnen dieses Pro-
blem im Augenblick nur feststellen. Es ist wichtig, dass wir es immer-
hin als Probiem erkennen.

Ein anderes Problem sind die Angste, und zwar sowohl auf ortho-
doxer wie auf altkatholischer Seite. Auf orthodoxer Seite sind sie je
nach Personen verschieden. Bei den einen ist es die Angst, etwas vom
Glauben der Kirche aufzugeben oder zu gefdhrden. Bei anderen ist es
die Befiirchtung, die dstliche Tradition und die ganze orthodoxe-ost-
kirchliche Denkweise werde von den Westlern nicht ernstgenommen.
Auf altkatholischer Seite besteht einerseits die Angst, man werde als
kleine Kirche von der grossen Kirche vereinnahmt, und anderseits die
Angst, man akzeptiere nicht geniigend gekldrte Aussagen, bei denen
man dann von den Orthodoxen auf eine Weise behaftet wiirde, die
man nicht akzeptieren konnte. Ich meine, dass diese Angste zwar ei-
nen gewissen Grund haben, sowohl bei den Orthodoxen wie auch bei
uns, dass man sich aber davor hiiten muss, diesen Grund grésser zu
machen als er tatsdchlich ist. Die Angst ist sicher ein schlechter Weg-
weiser. Und es ist wichtig zu sehen, dass die Angst auf beiden Seiten
besteht, wenn auch in verschiedener Weise.

35



Zwar sind in der Formulierung der Texte die orthodoxen Angste
aufs ganze gesehen stiarker beriicksichtigt worden als die altkatholi-
schen. Das war den altkatholischen Kommissionsmitgliedern durch-
aus bewusst. Sie stellten aber die Uberlegung an, dass wir in der west-
lichen theologischen Welt viel mehr gewdhnt sind differenziert mit
Texten umzugehen. Wir sind gewdhnt zu fragen, was fiir einen Sinn
eine Aussage in einem bestimmten Zusammenhang hat, und sollten
fahig sein, auch in ungewohnten oder sogar ungeschickten Ausdrucks-
formen unseren Glauben wiederzuerkennen. Wir sind also im allge-
meinen viel flexibler im Umgang mit Texten als die stiarker an kultu-
relle und sprachliche Traditionen gebundenen Orthodoxen. Und die
Altkatholiken sollten auch besser mit ihren eigenen Angsten umgehen
konnen, da die westliche Zivilisation, die heute alle Kulturen zu ver-
dringen droht, thnen von ihren Urspriingen her nicht fremd ist. Bei
den Orthodoxen steht es damit ganz anders. Das Ubergewicht der ih-
nen von den Urspriingen her fremden westlichen Zivilisation, zu der
kulturgeschichtlich in einem gewissen Sinn ja auch die Altkatholiken
gehoren, muss ihnen den Umgang mit den eigenen Angsten erschwe-
ren. Ich kann nur hoffen, dass die altkatholischen Kommissionsmit-
glieder die Fihigkeit der Altkatholiken, mit Texten und mit eigenen
Angsten umzugehen, nicht zu hoch eingeschitzt haben.

Die Qualitdt der Texte ist verschieden. Einige konnen iiber ihre Be-
deutung als gemeinsame Texte hinaus auch als eine Bereicherung der
altkatholischen Theologie betrachtet werden, andere sind, ohne etwas
der Lehre der Kirche Widersprechendes zu behaupten, theologisch
wenig befriedigend. In manchen Texten gibt es Partien der einen und
solche der anderen Art. Und natiirlich finden wir verschiedene Zwi-
schenstufen...

Die folgenden Bemerkungen zu einzelnen Texten sollen helfen, ihr Verhilt-
nis zur altkatholischen Theologie im allgemeinen deutlicher zu sehen.

Zu 1/1 «Die goéttliche Offenbarung und ihre Uberlieferung», letzter Abschnitt:
im Zitat aus dem Text der Interorthodoxen Vorbereitenden Kommission der
Heiligen und Grossen Synode wire statt «aus deren Inhalt» eine bessere deut-
sche Ubersetzung des griechischen Originals «auf Grund von deren Inhalt».

Zu 1/3 «Die heilige Dreifaltigkeit», Nr.4:vgl. die Erklarung der Internatio-
nalen Altkatholischen Bischofskonferenz zur Filioque-Frage von 1969/70:
«... Ferner halten wir daran fest, dass es in der allerheiligsten Dreifaltigkeit nur
ein Prinzip und eine Quelle gibt, ndmlich den Vater. Wir bejahen die ost-
kirchliche Formulierung, dass der Heilige Geist <aus dem Vater allein» aus-

36



geht, wenn hinzugefiigt wird, sofern der Vater Grund und Quelle der Gottheit
ist..» (IKZ 61 [1971] 70). Die altkatholische Seite der Dialogkommission hat
dies nicht als formale Forderung nach Hinzufiigung einzelner Ausdriicke ver-
standen, sondern als Forderung, dass die Aussage <allein aus dem Vater in ei-
nem Zusammenhang stehen miisse, in dem es um den Ausgang des Heiligen
Geistes aus dem Grund und der Quelle der Gottheit geht.

Vgl. auch K. Stalder: «Im gemeinsamen Text der Gemischten Orthodox-
Altkatholischen Dialogkommission wird ... einerseits von der ewigen Ur-
sprungsbeziehung, anderseits von der zeitlichen Sendung gesprochen ... wih-
rend die sachlich wichtige Frage der ewigen Beziehungen, die nicht Ur-
sprungsbeziehungen sind, offenbleiben musste. Zum richtigen Verstdndnis ist
es jedoch wichtig zu beachten, dass sie nicht so sehr eine offene Frage zwi-
schen der altkatholischen und der orthodoxen Theologie, sondern in der or-
thodoxen Theologie selber ist» (Das «Filioque» in den altkatholischen Kir-
chen, die Hauptphasen der theologischen Reflexion und der kirchlichen Stel-
lungnahmen, in: Geist Gottes — Geist Christi, hrsg. von L. Vischer, Beih. zur
Okum. Rundschau 39 (1981) 89-99, S.98).

In einer fritheren Arbeit fiithrte ich aus, dass in diesem Dialogtext «nur die
ewigen Ursprungsbeziehungen der trinitarischen Personen ihren Beziehun-
gen in der zeitlichen Sendung gegentibergestellt werden ... Das erweckt den
Anschein, dass zwischen ewigen und zeitlichen Beziehungen tiberhaupt kein
Zusammenhang besteht. Auf diese Frage haben in der orthodoxen Theologie
Gregor von Zypern und Gregor Palamas mit ihrer Unterscheidung zwischen
der ewigen Ursprungsbeziehung einerseits und den ewigen Beziehungen in der
Manifestation anderseits geantwortet. Durch diese Lehre wird vermieden, dass
die ewigen Beziehungen in der Dreifaltigkeit und ihre Beziehungen im zeitli-
chen Wirken als vollig ohne Zusammenhang erscheinen». Ich erklirte, dass in
dieser Frage Kritik an unserem Dialogtext «an sich berechtigt ist, nicht in dem
Sinn, dass das, was im Text gesagt wird, falsch ist, aber in dem Sinn, dass hier
etwas fehlt, was wichtig ist, um den Zusammenhang zwischen ewigen Bezie-
hungen der Trinitdt — aber nicht Ursprungsbeziehungen! — und ihren Bezie-
hungen in der zeitlichen Sendung aufzuzeigen. Ob es allerdings gegenwirtig
oder in der néchsten Zukunft méglich sein wird, hierfiir eine gemeinsame For-
mulierung zu finden, ist schwer zu sagen. Hier wire noch theologische Arbeit
zu leisten» (H.Aldenhoven, Das Filioque in altkatholischer Sicht, in: Le
1I® Concile Oecumeénique, Etudes théologiques de Chambésy 2, Chambeésy-
Genéve 1982, 229-308, S.307).

Zu 1172 «Die hypostatische Union», Nr.2: Die Formel «aus zwei Naturen»
an sich ist vom 4. Okumenischen Konzil nicht verurteilt worden und wird vom
5. und 6. Okumenischen Konzil (vgl. H. Denzinger/A. Schonmetzer [Hrsg.], En-
chiridion Symbolorum, Freiburg *¢ 1977, Nr.428/429 bzw. 557) auch in positi-
vem Sinn neben der Formel «in zwei Naturen» verstanden. Abgelehnt werden
kann und muss sie vom orthodoxen und altkatholischen Standpunkt also nur,
wenn sie der Formel «in zwei Naturen» entgegengesetzt wird.

37



Zu 1173 «Die Gottesmutter», Nr.2: Das Zitat aus der Ansprache der Kon-
zilsviter an Kaiser Markian gehort zwar nicht zur Glaubensdefinition des
Konzils, ist aber in allgemeinerem Sinn ein Zeugnis des altkirchlichen Glau-
bens.

Zu 11171 « Wesen und Eigenschaften der Kirche», Nr.I14:vgl. die Bemerkun-
gen zu [11/3.

Zu 11173 «Die Grenzen der Kirche», Nr.2 u. 3:vgl. U. Kiiry: «Am Altkatho-
likenkongress in Bern vom Jahre 1925 hielt Prof. Stefan Zankow (Sofia) einen
vielbeachteten Vortrag... Die von einzelnen altkatholischen Theologen vertre-
tene Ansicht, die einzelnen Kirchen (so auch die heutige orthodoxe Kirche)
seien nur Zweige der einen Kirche in dem Sinn, dass sie nur einen Teil des
ganzen Erbgutes besdssen, wihrend die ganze, wahre Kirche in den einzelnen
Kirchenkorpern unsichtbar gegenwirtig sei, konne von der Orthodoxie nicht
angenommen werden... Und doch sei — da es auch wesentlich anders lautende
Stimmen von seiten der Altkatholiken gebe — eine Verstindigung auch hier-
iiber moglich. Tatsdchlich ist seither auch in dieser Frage aufgrund neuer Un-
tersuchungen iiber den Begriff der Kirche eine weitgehende Annédherung er-
folgt, in dem Sinne, dass von altkatholischer Seite jetzt betont wird: Die ein-
zelnen Kirchen sind nicht bloss Teile, blosse Zweige ohne Baum, sondern
echte und wirkliche Reprisentationen der Einen und ganzen Kirche, sofern sie
an den urspriinglichen Grundordnungen der alten und Einen Kirche in Lehre,
Verfassung und Kultus festhalten» (Die altkatholische Kirche, Stuttgart?® 1982,
S.113f) Ob die im Dialogtext abgelehnte Theorie ganz so, wie sie dort formu-
liert ist, iberhaupt jemals von irgendjemandem vertreten wurde, ist nicht eine
Frage der kirchlichen Lehre, sondern des historischen Faktums. Historisch
problematische Formulierungen, wie hier eine vorliegt, sind ein schwacher
Punkt der Dialogtexte. Sie beriihren aber die Ubereinstimmung in der Lehre
nicht. Es gibt in den Texten gewiss auch eine ganze Reihe von historisch diffe-
renzierten Formulierungen. Alle historischen Vergréberungen um jeden Preis
beseitigen zu wollen, hitte aber die Kommissionsarbeit unverhdltnisméssig
kompliziert und verlingert, ohne fiir das Aussageziel — namlich die Uberein-
stimmung in der Lehre — Wesentliches beizutragen.

Zu I11/5 «Die Unfehlbarkeit der Kirche»:vgl. H. Aldenhoven: «Die Altka-
tholiken haben die Unfehlbarkeit der Kirche — sei es unter Verwendung oder
unter Vermeidung dieses so missverstdndlichen und doch nicht ganz leicht zu
ersetztenden Wortes — in dem Sinn angenommen, dass gemiss der Verheissung
Christi Gott durch den Heiligen Geist bewirkt, dass die Kirche nie als Ganze
die Wahrheit Christi verlieren wird. Aber Unfehlbarkeit als Kompetenz einer
Instanz, die von vornherein unfehlbar entscheiden kann, haben sie unter Beru-
fung auf die alte und sogar noch mittelalterliche Kirche abgelehnt» (Das ek-
klesiologische Selbstverstindnis der Altkatholischen Kirchen, in: Osterreichi-
sches Archiv fiir Kirchenrecht 31 [1980] 401-430, S. 414).

J.F. von Schulte: «Wenn die Kirche oder der Papst etwas lehrt, das mit
dem von Christus iiberlieferten Glauben {ibereinstimmt, dann ist sie durch
diese Ubereinstimmung unfehlbar. Ohne dass daher auch nur ein einziges Mal

38



in der alten Kirche das Wort gebraucht wurde, zeigte sie sich unfehlbar» (Die
Macht der romischen Pépste tiber Fiirsten, Linder, Volker, Individuen ..., zur
Wiirdigung ihrer Unfehlbarkeit beleuchtet, Prag? 1871, S.144). «Nach der
tibereinstimmenden Lehre aller acht ersten allgemeinen Synoden und der von
Trient lehrt das dkumenische Concil den Glauben unfehlbar... Das un-
fehlbare Lehramt der allgemeinen Synoden ist iiberhaupt die stete Ansicht al-
ler Bischofe, Partikularsynoden usw. gewesen». Und Schulte zieht den
Schluss, «dass weder der Papst noch das Concil eine mechanische Unfehl-
barkeit besitzt, sondern der eine wie das andere und wie jeder Bischof unfehl-
bar lehrt, wenn er das lehrt, was Christus gelehrt hat, das heisst, wenn die
Unfehlbarkeit so aufgefasst wird, wie sie erwiesenermassen ... die alte Kirche
auffasst und die gesunde Vernunft allein auffassen kann» (Die Stellung der
Concilien, Pdpste und Bischofe..., Prag 1871, 310f.; zur Zahlung von 8 6kume-
nischen Konzilen, mit der Schulte meines Wissens in der altkatholischen Lite-
ratur allein steht, s. Aldenhoven, a.a.0., S.416).

U. Kiiry: «Die Unfehlbarkeit der Kirche ist eine Funktion ihrer sogenann-
ten <Indefektibilitdt>, ihrer Unzerstorbarkeit... Gemeint ist, dass die Kirche
nicht aufhéren wird, das zu sein, was sie vom Stiftungswillen Christi her we-
senshaft ist und sein soll... Die Lehraussagen der Kirche ... sind in ihren posi-
tiven Formulierungen ... immer unvollstindig, unvollkommen, zeitbedingt...
Die Lehraussagen der Kirche sind, indem sie die Unumkehrbarkeit der Wahr-
heit Gottes bezeugen, unfehlbar in ihrer kritisch-negativen Funktion, durch
die sie angesichts moglicher und wirklicher Irrlehren den Glauben in die Ent-
scheidung der Wahrheit rufen...» (a.a.O., S.273f.). Weiter fiihrt Kiiry aus,
dass die Frage, ob es sich in einem konkreten Fall um eine unfehlbare kirchli-
che Lehrentscheidung handle, nicht nur nach formalen, sondern entscheidend
nach einem inhaltlichen Kriterium zu beantworten ist, namlich der Uberein-
stimmung mit dem Zeugnis der Heiligen Schrift und der altkirchlichen Tradi-
tion.

Zu 11177 «Die Notwendigkeit der apostolischen Sukzession», Nr.1 u. 4:
«Rechtméssige» im Zusammenhang mit Handauflegung meint nach altkatho-
- lischer und orthodoxer Auffassung nicht bloss formal-rechtliche Legitimitit,
sondern die Notwendigkeit, dass die Handauflegung nach dem Willen der
Kirche als ein Element eines breiteren kirchlichen Vorganges stattfindet. Vgl.
A.Rinkel (Interkommunion, in: IKZ 43[1953] 209-230, S.215f.): «Die Litur-
gie der Kirche lehrt in ihren Weiheformeln von den éltesten Zeiten an richti-
ger. Es fillt dort der Nachdruck zunédchst auf die rechtmissige Wahl durch
die Kirche. Die Kirche in ihrer Gliederung von Bischofen, Priestern und
Volk muss anwesend sein, um den Ordinandus zu identifizieren als die zum
Bischof zu weihende Person... Und alles wird vollzogen ... durch den Bischof
... kraft des Willens der Kirche, die selber ihn fir diesen Zweck hat weihen
lassen... So ist und bleibt es die Kirche, die die «<successio» tragt und verwirk-
licht, Es ist Gott, der auf das Gebet der Kirche antwortet, und dadurch kommt
dasselbe zustande, was seit den Tagen der Apostel immer wieder auf dieselbe
Weise zustande gekommen ist. Und das ist die apostolische Sukzession».
Ahnliche Aussagen finden sich auch bei orthodoxen Theologen.

a9



Zu V/2 «Die Taufe», Nr.1.4: Dass die Taufe durch Ubergiessen an sich eine
Notform der Taufe ist, kann nicht bedeuten, dass alle Taufen durch Ubergies-
sen von altkatholischer Seite als Nottaufen im engeren Sinn betrachtet wiir-
den. Wohl aber heisst es, dass bei der Anwendung dieser Form gefragt werden
muss, ob wirklich geniigend Griinde dafiir vorliegen. Dabei sind natiirlich vor
allem auch pastorale Faktoren zu berticksichtigen.

«Apostolische Praxis» als theologischer Begriff meint die altkirchliche Pra-
xis, insofern sie der Verkiindigung und Praxis der Apostel entspricht. Histori-
sche Fragen in diesem Zusammenhang konnten in der Kommission nicht eror-
tert werden.

Zu V/3 «Die Firmung», Nr.3: Die historischen Zeugnisse zeigen, dass die
zeitliche Trennung der Firmung von der Taufe nichts mit der Kindertaufe zu
tun hat, sondern nur auf die Schwierigkeit zuriickgeht, in grossen Bistiimern
die Neugetauften bald zum Bischof zu bringen. Die spitere Begriindung eines
hoheren Firmalters mit der notwendigen Reife der Firmlinge ist eine nachtrédg-
liche Rechtfertigung eines im Gegensatz zum urspriinglichen Glauben und
Willen der Kirche eingerissenen Zustandes. Auch in diesem Fall miissen die
Altkatholiken natiirlich pastorale Faktoren beriicksichtigen, aber sie miissen
sich fragen, wie die Zusammengehdorigkeit von Taufe und Firmung durch eine
Fortentwicklung der Praxis besser zur Geltung kommen kann. Uberlegungen
dazu wurden wenigstens in einigen altkatholischen Kirchen auch schon unab-
hidngig vom Dialog mit den Orthodoxen angestellt. Bereits in die Praxis umge-
setzt werden diese Uberlegungen vor allem im Zusammenhang mit der Er-
wachsenentaufe, auf die dann unmittelbar die Firmung durch den vom Bi-
schof beauftragten Priester erfolgt, wie es jetzt ibrigens auch in der rémisch-
katholischen Kirche geschieht.

Zu V/4 «Die heilige Eucharistie»: zu Nr.1 vgl. Nr.4. Dadurch kann ein
Missverstindnis von Nr.1 vermieden werden. Die Interpretation des Opfer-
charakters der Eucharistie durch Hebr.9, 11f., wie sie in der Utrechter Erkli-
rung der altkatholischen Bischofe von 1889 vorgenommen wurde, ist im Dia-
logtext nicht beriicksichtigt, weil sie nicht auf die alte Kirche von Ost und
West, sondern auf die spitere abendldndisch-katholische Theologiegeschichte,
insbesondere des 19.Jahrhunderts, zurtickgeht. Damit ist kein negatives Urteil
iber den theologischen Wert dieser Deutung geféllt. Aber die einzig mégliche
Grundlage fiir eine gemeinsame orthodox-altkatholische Aussage zum Opfer-
charakter der Eucharistie konnte nur der bibiische und aitkirchiiche Begriff
des Gediachtnisses sein. Das gleiche gilt heute auch fiir das 6kumenische Ge-
spriach im allgemeinen, vgl. die Stellungnahme der Christkatholischen Kirche
der Schweiz und gleichlautend des Katholischen Bistums der Altkatholiken in
Deutschland zu den Konvergenzpapieren iiber Taufe, Eucharistie und Amt,
und zwar zu Eucharistie 5, in: IKZ 78 [1988] 200).

Zu VI/1 «Die Lehre von der Vollendung»: vgl. den Bericht iiber die Ver-
handlungen der orthodoxen und der altkatholischen Kommission in Bonn
vom 27. und 29.Oktober 1931: «f) Eschatologie: Die Lehre vom Purgatorium
wird wie von der orthodoxen so auch von der altkatholischen Kirche abge-

40



lehnt, man betet aber fiir die Verstorbenen um Gottes Barmherzigkeit, alles tib-
rige bleibt ein Mysterium» (in: U. Kiiry, a.a. 0., S.483).

Zu VII «Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen»:vgl. H. Alden-
hoven (Einladung zur Eucharistie — Eucharistiegemeinschaft — Kirchenge-
meinschaft, in: IKZ 77[1987] 257-265, S.259): «Dass Eucharistiegemeinschaft
threm Wesen nach Kirchengemeinschaft ist, wird auch von der theologischen
Tradition der altkatholischen Kirchen bezeugt, und zwar sowohl von reprisen-
tativen Theologen als auch von kirchenamtlichen Stellungnahmen». Bischof
Urs Kiiry erkldrte vor der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz 1971, dass eine, wenn auch auf bestimmte Fille beschrinkte Abend-
mahlsgemeinschaft verfriiht sei. Vorher miisse namlich eine Einigung iiber die
Glaubens- und Bekenntnisgrundlagen erzielt werden (Protokoll der 97. Session
der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der Schweiz 1971 in Zii-
rich, Bern 1971, S.36-39; vgl. auch seinen die andere Frage der Gastkommu-
nion betreffenden Nachtrag in: Protokoll der 98. Session der Nationalsynode
der Christkatholischen Kirche der Schweiz 1972 in Rheinfelden, Bern 1972,
S.36f.). In Deutschland autorisierte Bischof Josef Brinkhues in einer amtli-
chen Stellungnahme 1975 einschlédgige Ausfithrungen von Prof. Werner Kiip-
pers als ganz und voll der altkatholischen Auffassung entsprechend. Kiippers
kommt dort zur Schlussfolgerung: «Im strengen Sinn der theologischen Lehre
gibt es demzufolge keine Trennung von Kirchengemeinschaft und Eucharistie-
gemeinschaft und damit im spezifischen, heutigen Sinn des Wortes auch keine
«Interkommunion» ... Etwaige, individuell und situativ bedingte Ausnahmen
oder Grenziiberschreitungen in Not- und Gewissensfillen sind unter Weiter-
geltung der genannten normativen Voraussetzungen durch die kirchliche Au-
toritdt und vor ihr in der Gemeinschaft der Kirche zu verantworten» (Sonder-
ausgabe des Materialdienstes der Okumenischen Centrale, Frankfurt, Mirz
1976, S.33f. und 48). Vgl. aber auch H. Aldenhoven, a.a.0., 261f.: «Die
oben dargestellte grundsitzliche Haltung hat die altkatholischen Kirchen nicht
dazu gefiihrt, die Angehdrigen anderer Kirchen allgemein vom Kommunion-
empfang auszuschliessen... Es wird dabei vorausgesetzt, dass sie die altkatho-
lische Abendmahlsfeier grundsétzlich bejahen kénnen und sowohl gegeniiber
ihrer eigenen als auch gegeniiber der altkatholischen Kirche die Verpflichtung
iibernehmen, sich entsprechend ihren Mdglichkeiten fiir die Einheit einzuset-
zen.» Dabei wird betont, dass die Verantwortung fiir einen solchen Kommu-
nionempfang ganz vom Empfinger getragen werden miisse (so insbesondere
Bischof Urs Kiiry vor der Synode 1972, s.0.) Uber weitere Entwicklungen in
Deutschland und die Stellungnahme der Internationalen Altkatholischen Bi-
schofskonferenz vgl. oben S.24.

Auf orthodoxer Seite ist an die Félle von Kommunionspendung an Nicht-
Orthodoxe durch prominente Vertreter der orthodoxen Kirche auch in neuerer
Zeit zu erinnern (z.B. an Mitglieder einer dkumenischen Gruppe durch den
serbischen Patriarchen in Belgrad um 1920, an Mitglieder einer anglikanischen
Kommission durch den ruminischen Patriarchen 1935, an armenische Chri-
sten durch den spiteren Okumenischen Patriarchen Athenagoras). Dabei wird
von orthodoxer Seite hervorgehoben, dass es sich dabei um Einzelfille in be-
stimmten konkreten Situationen gehandelt hat und bei den Empfiangern ein

41



vom orthodoxen nicht wesentlich abweichender Glaube vorausgesetzt werden
konnte.

Zu Nr.6: Hier ist vorausgesetzt, dass auch bei organisatorischer Vereini-
gung im Glauben getrennte Kirchen innerlich getrennt bleiben.

Zu Nr.7: «liturgisch-kanonische Gemeinschaft» ist im Osten der traditio-
nelle Begriff fiir die volle Kirchengemeinschaft. Er entspricht aber auch genau
der altkatholischen Auffassung.

Beim Lesen der Texte konnte ein abendldndischer Christ zunichst
den Eindruck haben, dass die heutige orthodoxe Praxis als Modell
hingestellt werde. Bei ndherem Hinsehen wird er aber merken, dass
dem nicht so ist. Eine Reihe von grundsitzlichen Aussagen der Texte
steht in einem kritischen Spannungsverhiltnis zu manchen Erschei-
nungen der orthodoxen Praxis. Ich denke dabei z.B. an die Beteili-
gung der Laien an kirchlichen Entscheidungsprozessen, an das Ver-
hiltnis von Ordination und Ehe und an die Definition des Haupt-
zweckes der Ehe. Und dort, wo die orthodoxe Praxis das Modell zu
sein scheint, ist es in Wirklichkeit die altkirchliche Praxis, wobei im
allgemeinen offengelassen wird, wie eine den altkirchlichen Grundsiit-
zen treue und zugleich der heutigen abendldndischen Situation ent-
sprechende praktische Losung aussehen konnte.

Die Bedeutung der Dialogtexte liegt darin, dass es nach einer prak-
tisch 1000jahrigen verschiedenen und zum Teil entgegengesetzten Ent-
wicklung in Ost und West iiberhaupt moglich war, gemeinsame Texte
in diesem Umfang abzufassen und zu verabschieden. Das ist bisher
noch nirgends anderswo geschehen. Orthodox-rémisch-katholische
Texte sind erst in kleinem Umfang gemacht worden, und dort gibt es
natiirlich andere Schwierigkeiten.

Einec wichtige Frage ist die der Rezeption. Die Texte kOnnen ja thr
Ziel nur erreichen, wenn sie von den beteiligten Kirchen rezipiert wer-
den. Es ist vorgesehen, dass die einzelnen altkatholischen Kirchen
jetzt die Texte entgegennehmen, dass sie zuhanden der Internationa-
len Bischofskonferenz (IBK) ihre Bemerkungen dazu machen, und
dass die IBK das weitere Vorgehen beschliesst. Am Ende dieses Re-
zeptionsprozesses muss jedenfalls ein Beschluss der IBK stehen, der
aber auch von den einzelnen Kirchen mitgetragen wird.

Wie soll das vor sich gehen? Es ist sicher nicht sinnvoll, die Dialog-
texte allen Glaubigen vorzulegen, denn sie setzen doch eine gewisse
theologische Schulung voraus. Das heisst aber nicht, dass sie fiir die
Gldubigen iiberhaupt keine Bedeutung haben. Ich meine, es ist unsere
Aufgabe, den wesentlichen Inhalt der gemeinsamen Texte in einer ein-

42



fachen, fiir die Gemeindeglieder verstindlichen Form auch ihnen zur
Kenntnis zu bringen.

Eine andere Frage ist, was mit den Bemerkungen geschehen soll,
die von den einzelnen Kirchen kommen. Es ist anzunehmen, dass im
grossen und ganzen die Texte bejaht werden. Diese Tendenz scheint
schon ziemlich allgemein zu sein. Aber es ist durchaus zu erwarten,
dass zu einzelnen Sitzen oder Ausdrucksweisen oder auch zu der Art,
wie etwas in einen bestimmten Zusammenhang gestellt wird, kritische
Bemerkungen kommen. Die Frage ist, ob solche Stellen in den Texten
neu formuliert werden miissen. Das wird von manchen vertreten, aber
die altkatholischen Kommissionsmitglieder — jedenfalls die iiberwilti-
gende Mehrheit von ithnen - ist der Auffassung, man solle die Texte
nicht umformulieren. Dort, wo die einzelnen Kirchen es fiir notig hal-
ten, sollen sie Bemerkungen machen, die dann zu einer gesamt-altka-
tholischen Stellungnahme fiihren. Diese wiirde aus einem allgemeinen
Teil und aus Anmerkungen zu einzelnen Stellen bestehen. Die Anmer-
kungen wiirden prézisieren, wie die betreffenden Stellen von altkatho-
lischer Seite verstanden werden. Natiirlich diirfte das nur an den
Punkten geschehen, wo es fiir wirklich notig erachtet wird, aber sollte
nicht an den Texten selbst gedndert werden. Und zwar vor allem aus
zwei Griinden. Einerseits um aus den Texten nicht doch eine «Kon-
fessionsschrift» im engeren Sinn zu machen. Gerade das Letztere
wiirde nimlich geschehen, wenn man an jedem Satz, bei dem man et-
was nicht gut findet oder bei dem man Missverstdndnisse befiirchtet,
eine Anderung verlangte. Wenn dagegen Anmerkungen in der oben
dargelegten Weise gemacht werden, verhindert dies eben, dass die
Texte als Konfessionsschrift im engeren Sinn betrachtet werden. Der
zweite Grund ist praktischer Natur. Wenn nidmlich Neuformulierun-
gen der Texte verlangt werden, beginnt der ganze Dialog- und Formu-
lierungsprozess von vorne. Und damit wird auch das ganze Storpoten-
tial derer, die den Dialog torpedieren méchten, wieder in Gang ge-
setzt.

Wir wissen natiirlich auch noch nicht, wie der Rezeptionsprozess
auf orthodoxer Seite verlduft. Auch dort werden zunichst die einzel-
nen Kirchen Stellung nehmen. Nach meinen Informationen bestehen

gute Griinde zur Hoffnung, dass der Dialog positiv bewertet und
keine Neuformulierungen verlangt, sondern nur Bemerkungen der

oben angegebenen Art gemacht werden. Wenn das so geschieht, wenn
die altkatholischen Kirchen ebenso verfahren und wenn die Bemer-
kungen zu den Texten auf der anderen Seite keinen Widerspruch aus-

43



6sen, kann der Dialog als erfolgreich abgeschlossen und rezipiert be-
trachtet werden. Damit wire die Grundlage fiir die Wiederherstellung
der Gemeinschaft gegeben. Diese Wiederherstellung wiirde allerdings
erst durch einen besonderen kirchenamtlichen Akt geschehen, der je-
denfalls veraussetzen wiirde, dass die geschichtlich und pastoral be-
dingten Abweichungen der altkatholischen Praxis von einzelnen alt-
kirchlichen Kanones von orthodoxer Seite kat’ oikonomian akzeptiert
wiirden.

Oberdiessbach BE Herwig Aldenhoven

44



	Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte

