Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis

Artikel: Kurze Einfihrung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen
Dialogs

Autor: Arx, Urs von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kurze Einfithrung in die Geschichte des
orthodox-altkatholischen Dialogs

«Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-orientali-
schen und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende Ursa-
chen erfolgte und in keinen unausgleichbaren dogmatischen Unter-
schieden begriindet ist.

Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Reformen und
auf dem Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen
Cultur allmailig eine Verstindigung mit den protestantischen und den
bischéflichen Kirchen.»

Mit diesen, im «Programm des Katholiken-Congresses in Miin-
chen» von 1871 festgehaltenen Worten wurde — noch vor der Konsti-
tuierung von altkatholischen Kirchen im Gefolge der Ablehnung der
beiden Papstdogmen des 1. Vatikanischen Konzils — die Zielsetzung
dkumenischer Arbeit umschrieben, der sich die entstehende altkatho-
lische Kirchengemeinschaft verpflichtet wusste. Obwohl die bemer-
kenswerte Differenzierung zwischen «Wiedervereinigung» mit den or-
thodoxen Kirchen und allméhlicher «Verstindigung» mit den prote-
stantischen und bischoéflichen (= anglikanischen) Kirchen in den spi-
teren Absichtserkldirungen zu altkatholischen 6kumenischen Bestre-
bungen nicht typisch wurde!, ist die obige programmatische Erkla-
rung insofern grundlegend geworden, als fiir die Altkatholiken die
Beziehungen mit der Orthodoxen Kirche und Gespriche mit dem Ziel
kirchlicher Einheit und Gemeinschaft, trotz Riickschldgen und ent-
tduschten Hoffnungen in der Vergangenheit, immer an vorderster
Stelle 6kumenischen Wollens und Hoffens standen. Sie waren, wie
auch die Beziehungen mit der Anglikanischen Kirche - die seit 1931
freilich auf einer in Bonn geschlossenen Vereinbarung iiber eine sog.
Interkommunion (nach damaligem Sprachgebrauch?) beruhen -, so

' Vergleichbar ist die Aussage der 5. Resolution des 3. Internationalen Altka-
tholikenkongresses von 1894 in Rotterdam, wonach «dem Altkatholizismus
vor allem die Verpflichtung» obliege, «die nétigen Schritte zu tun, damit, un-
beschadet der gegenseitigen Selbstdndigkeit, die Wiedervereinigung jener bei-
den (der morgen- und der abendldndischen, U.v. A.) Kirchen moglichst gefor-
dert und verwirklicht werde.»

2 Auf Vorschlag der Lambeth-Konferenz von 1958 stimmte 1961 die Inter-
nationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) einer Umbenennung von
«intercommunion» in «full communion» («volle Sakramentsgemeinschaft»)
zu. Diese Umbenennung steht in Zusammenhang mit der von der 3. Weltkir-

11



etwas wie ein ldentitét stiftendes Markenzeichen fiir die Zielrichtung
der altkatholischen Arbeit im Rahmen der grossen Aufgabe der Eini-
gung aller christlichen Kirchen?. Dabei war es die — auch fiir inner-
kirchliche Reformen bedeutsame - Orientierung an der Lehre und
Praxis der Alten Kirche (der Okumenischen Konzilien und der Kir-
chenviter), die dazu fiihrte, dass sich fiir die Altkatholiken relativ bald
die orthodoxe und die anglikanische Kirche als die beiden Kirchen
herausstellten, mit denen die Herstellung von Einheit und Gemein-
schaft im Glauben und im Leben der Kirche als am aussichtsreichsten
erachtet wurde. Erst in der allerjiingsten Vergangenheit scheint — in
den westeuropdischen altkatholischen Kirchen — das Bewusstsein von
der Wichtigkeit des altkatholisch-orthodoxen Dialogs, der die Tren-
nung zwischen West- und Ostkirche ein Stiick weit heilen will und da-
mit Pionierfunktion hat, ziemlich geschwunden zu sein. Das ist in ver-
schiedenem Ausmass und aus verschiedenen Griinden, die hier nicht
zu erortern sind, der Fall. Es kontrastiert mit dem Umstand, dass nun-
mehr Voraussetzungen fiir das lang erstrebte Ziel einer kirchlichen
Gemeinschaft zwischen Altkatholiken und Orthodoxen vorliegen, wie
sie bisher nicht vorhanden waren: die 26 Konsenstexte, die in den
Jahren 1975-1987 von der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission erarbeitet worden sind.

Uber Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte orientiert der
Beitrag von H.Aldenhoven (vgl.S.27). Im folgenden geht es darum,
diese Texte in der Geschichte der altkatholisch-orthodoxen Bemiihun-
gen um Einheit etwas zu situieren.

Man kann in dieser Geschichte vier Phasen (mit mehr oder weniger
zwingenden zeitlichen Abgrenzungen) unterscheiden:

chenkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung in Lund 1952 erarbeiteten
Begriffsskala fiir die unterschiedlichen, in der Praxis vorhandenen Abstufun-
gen von eucharistischer Gemeinschaft zwischen getrennten Kirchen. Inwieweit
damit eine sachliche Ausweitung der Vereinbarung von 1931 verbunden war,
ist altkatholischerseits umstritten.

* Diese Aussage ist fiir die altkatholischen Kirchen ausserhalb von Westeu-
ropa insofern zu modifizieren, als bei ihnen die Beziehungen zu den anglikani-
schen Kirchen aus verschiedenen Griinden einen geringeren Stellenwert ha-
ben.

Die Einwurzelung der altkatholischen Kirche in der katholischen Tradition
des Westens gibt natiirlich auch der Beziehung zur rémisch-katholischen Kir-
che eine ganz besondere Stellung. Aus theologischen, historischen und psy-
chologischen Griinden hat das nicht in entsprechenden Dialogen seinen Nie-
derschlag gefunden.



a) Erste Phase (1871-1888)

Sie ist gepragt durch die von Ignaz von Dollinger einberufenen und
gefiihrten Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875, an denen
altkatholische, anglikanische, orthodoxe und protestantische Theolo-
gen teilnahmen, ohne freilich dabei ihre Kirchen in offiziellem Auf-
trag zu vertreten. Auf beiden Konferenzen wurden Thesen verabschie-
det, welche bestimmte theologische Auffassungen iiber Lehre und
Praxis der Kirche, die sich in der spdteren westlichen katholischen
Kirche herausgebildet hatten und zum Teil seit der Reformation im
Westen kontrovers wurden, im Licht der Tradition der alten Kirche
des ersten Jahrtausends korrigieren; die zweite Konferenz beschif-
tigte sich dabei mit der sog. Filioque-Frage*.

Ein unmittelbares Ergebnis zeitigten die Bonner Unionskonferen-
zen, die weitherum beachtet wurden, nicht. Sie wiesen aber fiir die fol-
genden Jahrzehnte die Richtung, in der die Alikatholiken ithrem 6ku-
menischen Auftrag gerecht zu werden suchten; insbesondere ist der
Rekurs auf die sog. alte und ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends
als ein Grundkriterium fiir altkatholische Fragestellungen im 6kume-
nischen Diskurs wirksam geworden?®. Dabei macht es den Anschein,
dass dieses Kriterium in den allmihlich sich getrennt entwickelnden
Beziehungen zur Anglikanischen und zur Orthodoxen Kirche teil-
weise mit verschiedener Konsequenz angewendet wurde.

b) Zweite Phase (1889-1919)

Sie ist bestimmt durch den offiziellen Dialog zwischen der Russisch-
Orthodoxen Kirche und der 1889 ins Leben gerufenen Utrechter

4 Vgl. F. H. Reusch (Hg.), Bericht iiber die am 14., 15. und 16.September zu
Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1874; ders., Bericht iiber die vom
10. bis 16. August 1975 zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1875.
Die Thesen der beiden Unionskonferenzen sind auch abgedruckt in U. Kiiry,
Die altkatholische Kirche (s. unten «Bibliographie») 462-465.

1874 nahmen 5 Orthodoxe (Russland 4, Griechenland 1), 1975 22 Ortho-
doxe (Konstantinopel 3, Russland 8, Serbien 3, Ruménien 2, Griechenland 4,
sowie zwei « Westler») teil.

5 Vgl. auch den Passus in der Einladung zur ersten Unionskonferenz von
1874: «Als Grundlage und Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden
sind die Bekenntnissformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und diejeni-
gen Lehren und Institutionen zu betrachten, welche in der aligemeinen Kirche
des Ostens wie des Westens vor den grossen Trennungen als wesentlich und
unentbehrlich gegolten haben.»

15



Union der ihre Kirchen reprdsentierenden altkatholischen Bischéfe
(zunidchst von Holland, Deutschland und der Schweiz; ihnen schloss
sich bald der osterreichische Bistumsverweser an®).

Gefiihrt wurde der Dialog von zwei Kommissionen: der 1893 vom
Heiligen Synod eingesetzten St.Petersburger Kommission und der
1894 von der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz
(IBK) ernannten Rotterdamer Kommission. Die beiden Gruppen ka-
men nie zu einer gemeinsamen Sitzung zusammen, sondern flihrten
1894-1913 einen Schriftwechsel (mit vier orthodoxen und drei altka-
tholischen Gutachten’. Wiederholt behandelte Fragen waren das filio-
que als allenfalls zuldssiges Theologumenon, die Terminologie fiir die
«Wandlung» der eucharistischen Gaben und der Status der Utrechter
Hierarchie, von der die iibrigen altkatholischen Kirchen und Bischofe
die apostolische Sukzession empfingen. Das letzte orthodoxe Schrei-

¢ Die Utrechter Union vereinigt heute die Bischofe der altkatholischen Kir-
chen in Holland, Deutschland, der Schweiz, Osterreich, der Tschechoslowakei
(Sitz zurzeit vakant), den USA und Kanada, Polen, Kroatien/Jugoslawien
(Sitz zurzeit vakant). Vgi. dazu K. Stalder, Der ekklesiologische und kirchen-
rechtliche Gehalt der Utrechter Union der Altkatholischen Kirchen, DAKR 3/
(1980) 367-400. 470-477, wiederabgedruckt in: Die Wirklichkeit Christi erfah-
ren. Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz
von Kirche heute, Ziirich-Koln 1984, 193-238.

7 Die Chronologie des Schriftwechsels der beiden Kommissionen sieht so

aus:
1893/1894 1.Schreiben der St. Petersburger Kommission

1896 |.Schreiben der Rotterdamer Kommission
1897 2.Schreiben der St. Petersburger Kommission
1898 2.Schreiben der Rotterdamer Kommission
1907 3.Schreiben der St. Petersburger Kommission
1908 3.Schreiben der Rotterdamer Kommission

191271913 4.Schreiben der St. Petersburger Kommission

Veroffentlicht wurden zur damaligen Zeit nur die ersten vier Dokumente,
davon in einer westlichen Sprache die beiden ersten Schreiben der Rotterda-
mer Kommission (vgl. RITh 5[1897] 1-7; 7[1899] 1-11). Das 4.Schreiben der
St. Petersburger Kommission — mit einer Zusammenfassung des je 3.Schrei-
bens der beiden Kommissionen — ist herausgegeben worden von: U. Kiiry, Die
letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische
Rotterdamer Kommission, iberreichi am 10.September 1913 am IX.Interna-
tionalen Altkatholiken-Kongress in Koln, IKZ 58 (1968) 29-47. 81-108, hier
30-47.

Laut einer miindlichen Mitteilung von Prof. V.Borovoj (Moskau) vom
5.12.1988 in Bern hat die St.Petersburger Kommission wahrend des Ersten
Weltkriegs noch ein weiteres Gutachten erarbeitet, es aber nicht verdffentlicht.

14



ben dusserte sich optimistisch im Blick auf eine baldige kirchliche Ei-
nigung, doch ein unmittelbares Ergebnis des Schriftwechsels blieb aus
und die Ereignisse des Ersten Weltkriegs setzten dem Dialog ein
Ende.

Zwei weitere Formen der Begegnung zwischen altkatholischen und
orthodoxen Christen waren die seit 1890 in regelméssigen Abstdnden
stattfindenden Internationalen Altkatholikenkongresse und die 1893
gegriindete «Revue internationale de Théologie» (ab 1911 «Interna-
tionale Kirchliche Zeitschrift»).

¢) Dritte Phase (1920-1960)

Sie ist gekennzeichnet durch eine neue Initiative zur Wiederaufnahme
der Bemiithungen um eine orthodox-altkatholische Kirchengemein-
schaft, die orthodoxerseits vom Okumenischen Patriarchat von Kon-
stantinopel ausging. Sie fithrte im Herbst 1931 - fast vier Monate nach
der schon erwédhnten Vereinbarung mit den Anglikanern — zu einer
altkatholisch-orthodoxen Unionskonferenz in Bonn, an der neun or-
thodoxe Kirchen — es fehlte u. a. die russische — vertreten waren. Nach
einer zweitagigen, etwas summarischen Diskussion iiber 13 Themen
der kirchlichen Lehre und Praxis stellten beide Seiten faktische Uber-
einstimmung fest, was als hinreichende Basis fiir eine Interkommu-
nion bzw. eine Union erachtet wurde® Die Altkatholiken und zum
Teil auch die interessierten Orthodoxen rechneten mit ihrer baldigen
Verwirklichung. Dass dies nicht geschah (neben anderen Griinden
weil eine angekiindigte orthodoxe Prosynode, die sich dariiber hitte
offiziell aussprechen sollen, nie zusammentrat, vermutlich aber auch
schon wegen der altkatholischen Interkommunion mit den Anglika-

8 Vgl. A. Kiiry, Bericht iiber die Verhandlungen der altkatholischen und der
orthodoxen Kommission in Bonn am 27. und 28. Oktober 1931, IKZ 22 (1932)
18-27 (leicht gekiirzt auch in U. Kiiry, Die altkatholische Kirche, 479-484). Die
griechische Ubersetzung des Protokolls findet sich in: Orthodoxia 7(1932) 156
-162. 210-211. Eine von Metropolit Germanos (Strinopoulos) von Thya-
teira, dem damaligen Vorsitzenden der orthodoxen Kommission, gebilligte
englische Ubersetzung erschien in: The Christian East 73 (1932) 91-98.

Vertreten waren die Patriarchate und Kirchen von Konstantinopel, Ale-
xandrien, Antiochien, Jerusalem, Serbien, Ruminien, Zypern, Griechenland
und Polen. Nicht vertreten war das russische Patriarchat sowie die Kirchen
von Bulgarien, Georgien, der Tschechoslowakei, Finnland (und damals noch
Albanien), was teilweise auch mit ithrem (ungeklarten) Status als autokephale
bzw. autonome Kirchen zusammenhédngen mag.

L3



nern bzw. der von den Orthodoxen als problematisch erachteten
Glaubensgrundlage, auf der sie beruhte?), l6ste bei vielen Altkatholi-
ken in der Folge Gefiihle der Enttduschung und der Resignation aus.

d) Vierte Phase (seit 1961)

Als Auftakt zu einem neuen Abschnitt der orthodox-altkatholischen
Beziehungen stellte sich — nach entsprechenden altkatholischen Vor-
stossen '® — die erste gesamtorthodoxe Ausserung zum Dialog mit den
Altkatholiken auf der 1.Panorthodoxen Konferenz auf Rhodos 1961
heraus: zum Verhiltnis «Orthodoxie und Altkatholizismus» wird die
«Forderung ihrer gegenseitigen Beziehungen im Geist der bisherigen
theologischen Gespriache und des von ihnen bekundeten Strebens
nach Einheit mit der orthodoxen Kirche» als eine alle orthodoxen
Kirchen verpflichtende Aufgabe festgehalten.

In der Folge trafen beide Seiten in getrenntem Vorgehen ihre Vor-
bereitungen. Dazu gehort, dass sich die altkatholische Kirche einem
wiederholt vorgebrachten Wunsch der orthodoxen Seite nach einem
offiziellen altkatholischen Glaubensbekenntnis insofern offnete, als
die IBK 1970 dem Okumenischen Patriarchen zwei Erkldrungen zu
bestimmten Fragen der Glaubenslehre tiberreichen liess!''.

* Vgl. den schon 1932 erschienenen, altkatholischerseits kaum beachteten
Artikel von Metropolit Germanos (Strinopoulos), Mystériaké koinonia metaxy
Palaiokatholikon kai Agglikanon (Sakramentsgemeinschaft zwischen Altka-
tholiken und Anglikanern), in: Orthodoxia 7 (1932) 82-88. 117-121.

10 Zu erwidhnen sind das Engagement und die Initiativen des damaligen Erz-
bischofs von Utrecht, Andreas Rinkel (1889-1979, Erzbischof 1937-1970), und
des damaligen Inhabers des Lehrstuhls fiir altkatholische Theologie an der
Universitit Bonn, Werner Kiippers (1905-1980, Professor 1939-1972), sowie
die «Botschaft der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz an die
Erste Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos» vom Jahr 1961 (vgl. den Text in:
U. Kiiry, Die altkatholische Kirche, 485f.).

T Es handelt sich einmal um den «Glaubensbrief», der die Themen «Die
Offenbarung und ihre Uberlieferung», «Die Kirche und die Sakramente» und
«Das Prinzip der Einheit» aufgreift, sowie die «Erklirung zur Filioque-
Frage». Die beiden Texte finden sich in: IKZ 617 (1971) 65-70, der zweite auch
bei U.Kiiry, Die altkatholische Kirche, 487f.

Bei den Orthodoxen fand auch die Erklarung der Altkatholischen Bischofe
zum 18.Juli 1970 «Der Primat in der Kirche» Beachtung (in: IKZ 60 [1970]
57-59; U. Kiiry, Die altkatholische Kirche, 458-460).

Eine griechische Ubersetzung von Glaubensbrief, Erklirung zur Filioque-
Frage, Erkldrung zum Primat in der Kirche und Memorandum von Bischof

[—
(@)



Die folgende Ubersicht veranschaulicht die Stationen des Weges ge-
trennter Vorbereitungen seit 1961 bis zu dessen Abschluss 1973 12:

1961
1962

1964

1966

1967

1968

1969

1970

1971

1. Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos

Besuch einer Delegation der IBK beim Okumenischen Pa-
triarchat in Konstantinopel

3. Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos (Beschluss der Bil-
dung einer Interorthodoxen Theologischen Kommission fir
das aufzunehmende Gesprdach mit der altkatholischen Seite)
1.Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
fiir den Dialog mit den Altkatholiken in Belgrad (Erstellung
einer langen Liste von Ubereinstimmungen und Differenzen
zwischen orthodoxer und altkatholischer Lehre)
Zusammenkunft altkatholischer Bischéfe und Theologen in
Bonn (vorldufige Bildung einer altkatholischen Theologischen
Unionskommission, Entwurf eines Arbeitsprogramms fir den
gemeinsamen Dialog)

4. Panorthodoxe Konferenz in Chambésy/Genf (wiederholt
Wunsch nach einem altkatholischen Glaubensbekenntnis)
(Im Einvernehmen mit der IBK erfolgte) Veroffentlichung ei-
nes Memorandums von Bischof Urs Kiiry «Zum gegenwirti-
gen Stand der orthodox-altkatholischen Beziehungen» zuhan-
den der Haupter aller orthodoxen Kirchen!

Ubergabe von offiziellen Erklirungen durch eine Delegation
der IBK an den Okumenischen Patriarchen durch eine altka-
tholische Delegation («Glaubensbrief», « Erkldrung zur Filio-
que-Frage»)

2.Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
fiir den Dialog mit den Altkatholiken in Chambésy/Genf (re-
duzierte Liste von ungekladrten Fragen)

Konstituierung der Internationalen Kommission der Utrech-
ter Union fiir den Orthodox-Altkatholischen Dialog und Be-
statigung durch die IBK in Bonn

Urs Kiiry (vgl. Anm. 13) findet sich in: I. Kalogirou, Enémeratikai eiségéseis
kata tén B’ Diaskepsin tés Diorthodoxou Theologikés Epitropés epi tou Dialo-
gou meta ton Palaoikatholikon kai nedtata synaphé palaiokatholika keimena
(Orientierende Referate tiber die 2. Konferenz der Interorthodoxen Theologi-
schen Kommission fiir den Dialog mit den Altkatholiken und neuere diesbe-
ziigliche altkatholische Texte), Thessaloniki 1971, 47-67.

12 Generell sei auf die dokumentierte Berichterstattung in der IKZ verwie-
sen. Zur Penteli/Athen-Sitzung vgl. IKZ 63 (1973) 182-192.

13 Abgedruckt in: IKZ 59 (1969) 89-99.

17



3.Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
fir den Dialog mit den Altkatholiken in Bonn (Empfehlung
fiir gemeinsame Sitzungen der beiden Kommissionen)

1973 1.Sitzung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theolo-
gischen Kommission in Penteli/Athen (Feststellung des Ab-
schlusses der getrennt durchgefiihrten Vorbereitungen, Festle-
gung von Methode und Umfang des theologischen Dialogs)

So konnte der offizielle Dialog zwischen den 14 orthodoxen Kir-
chen und den 8 altkatholischen Kirchen der Utrechter Union — mit der
ersten Vollversammlung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission 1975 — beginnen.

Nach anfédnglichen Schwierigkeiten spielte sich ein dreistufiges Ver-
fahren fir den Fortgang des Dialogs ein: einzelne Theologen jeder
Seite wurden beauftragt, einen Textentwurf zu einem bestimmten Be-
reich der 1973 festgelegten Thematik des Dialogs — sie umfasst die tra-
ditionellen Gebiete der christlichen Glaubenslehre — zuhanden einer
Gemischten Subkommission einzureichen; die Subkommission er-
stellte daraufhin einen gemeinsamen Textentwurf, der der spéter ta-
genden Vollversammlung der Gemischten Kommission unterbreitet
wurde; diese diskutierte und modifizierte gegebenenfalls den Entwurf
und verabschiedete den endgiiltigen Text, der — von allen Kommis-
sionsmitgliedern unterschrieben — den Kirchenleitungen beider Seiten
zugestellt wurde. Jeder Text lag jeweils in zwei offiziellen sprachli-
chen Fassungen (griechisch und deutsch) vor, die beide von allen
Kommissionsmitgliedern unterschrieben wurden.

Auch dazu eine chronologische Ubersicht:

1974 1.Sitzung eines gemischten Koordinierungsausschusses in

Penteli/Athen

Arbeitstagung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission in Morschach/Schweiz (Prisen-
tation und Diskussion von Textentwiirfen)

1975 2.Sitzung eines gemischten Koordinierungsausschusses in Zii-
rich
1. Vollversammlung der Gemischten Orthodox-Altkatholi-
schen Theologischen Kommission in Chambésy/Genf (Verab-
schiedung der Texte I/1-3; I1/1-2)

1976 Sitzung der Gemischten Subkommission in Penteli/Athen

1977 2.Vollversammlung der Gemischten Kommission in Cham-
bésy/Genf (11/3; T11/1)

1978 Sitzung der Gemischten Subkommission in Penteli/Athen

18



1979 3.Vollversammlung der Gemischten Kommission in Bonn
(I11/2-3)

1981 Sitzung der Gemischten Subkommission in Bern
4. Vollversammlung der Gemischten Kommission in Zagorsk
bzw. Moskau (111/4-7)

1983 Sitzung der Gemischten Subkommission in Penteli/Athen
5.Vollversammlung der Gemischten Kommission in Cham-
bésy/Genf (I11/8; IV/1-2)

1984 Sitzung der Gemischten Subkommission auf Thassos/Grie-
chenland

1985 6. Vollversammlung der Gemischten Kommission in Amers-
foort/Holland (V/1-4)

1986 Sitzung der Gemischten Subkommission in Minsk

1987 7.Vollversammlung der Gemischten Kommission in Kavala/
Griechenland (V/5-8; V1/1; VII)

Besuch einer Delegation der IBK beim Okumenischen Pa-
triarchat in Konstantinopel

Es ist jetzt an den orthodoxen und altkatholischen Kirchenleitun-

gen, die Arbeit der Gemischten Kommission, die in den 26 Texten den
weitgehenden Konsens von altkatholischer und orthodoxer Glaubens-
lehre in den behandelten Punkten feststellte, zu bewerten und bei de-
ren allfdlligen Rezeption die entsprechenden Folgerungen hinsichtlich
kirchlicher Einheit und Gemeinschaft zu ziehen 4.

4 a) Eine vorldufige gesamtorthodoxe Bewertung des Dialogs, wie er sich
1986 prisentierte, nahm die 1986 in Chambésy/Genf tagende 3. Vorkonziliare
Panorthodoxe Konferenz vor (vgl. Una Sancta 42 [1987] 4-28, bes. 9f.).

Die bisherigen (1976, 1982 und 1986 in Chambésy zusammengetretenen)
Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenzen sind wie die vier Panorthodoxen
Konferenzen von 1961-1968 als Etappen auf dem Weg zu einem gesamtortho-
doxen Konzil zu verstehen — dem «Heiligen und Grossen Konzil», wie es
heute heisst (frither sprach man von der «Prosynode»). Nur ein solches Konzil
kann wohl heute auf orthodoxer Seite bei einem erfolgreichen Abschluss eines
theologischen Dialogs die kirchliche Gemeinschaft mit einer andern Kirche
beschliessen. Da dessen Zusammentreten von der Natur der Sache her nicht
im voraus festgelegt werden kann, dréngt sich dem altkatholischen Beobachter
unwillkiirlich die Frage auf, ob der 1987 zu Ende gegangene Dialog etwa das-
selbe Schicksal erleidet wie die Bonner Unionskonferenz von 1931, deren posi-
tiven Ergebnisse u.a. deshalb nicht in eine kirchliche Realitdt umgesetzt wer-
den konnten, weil auf orthodoxer Seite die dafiir vorgesehene Prosynode nie
zusammentrat ... Freilich gibt es auch heute noch andere Faktoren, welche das
primidre Ziel des Dialogs, die Einheit und Gemeinschaft der orthodoxen und
der altkatholischen Kirche, erschweren: die verschiedenen lokalen 6kumeni-

19



Abschliessend sind zur erfolgreichen Beendigung des altkatholisch-
orthodoxen Dialogs auf Kommissionsebene noch folgende Bemer-
kungen zu machen:

— Von allen bilateralen theologischen Dialogen, welche die ortho-
doxe Kirche mit anderen Kirchen fiihrt'®, ist der orthodox-altkatholi-

schen Situationen, in welche die einzelnen altkatholischen und die orthodoxen
Kirchen je eingebunden sind, und welche die Praxis der Ekklesiologie beein-
flussen (in diesem Zusammenhang ist auch die anglikanisch-altkatholische Sa-
kramentsgemeinschaft eigens zu erwdhnen); die verschiedenen (librigens auch
innerhalb der altkatholischen Kirche geteilten) Auffassungen iiber die grund-
sdatzliche Moglichkeit und Notwendigkeit der Einbeziehung der Frau in das
priesterliche Amt; dann aber auch eine Reihe anderer Faktoren, die in der
lange getrennt verlaufenen Geschichte der abend- und morgenldndischen Kir-
che begriindet sind.

b) Eine offizielle gesamtaltkatholische Ausserung zum Dialog — also von
der IBK - gibt es bisher nicht. Da ist die Rezeption der Ergebnisse auf ver-
schiedenen Ebenen abzuwarten.

Der Dialog wurde zweimal zum Gegenstand von Beratungen der Internatio-
nalen Altkatholischen Theologenkonferenz gemacht: 1976 von der 17. Konfe-
renz in Salzburg und 1988 von der 27.Konferenz in Innsbruck (vgl. die Be-
richte und Referate in: IKZ 67 (1977) 30-52; 79 (1989) 29-79). Diese (seit 1950
stattfindenden) Studientagungen sind freie, nicht-offizielle Zusammenkiinfte
von altkatholischen Theologen, die der Meinungsbildung in der Utrechter
Union dienen und insofern von Gewicht sind.

'S Die orthodoxe Kirche fiihrt heute mit folgenden weiteren Kirchen offi-
zielle theologische Dialoge:

a) mit der anglikanischen Kirche(ngemeinschaft): Dieser Dialog hat eine dhn-
lich lange Vorgeschichte wie der mit den Altkatholiken, und es war — wie im
Fall des Dialogs mit der altkatholischen Kirche — dieselbe 3. Panorthodoxe
Konferenz auf Rhodos 1964, welche die Aufnahme eines theologischen Dia-
logs mit den Anglikanern beschloss. Nach getrennten Vorbereitungen (Ortho-
doxe Kommission: Belgrad 1966, Chambeésy/Genf 1970, Helsinki 1971,
Chambeésy/Genf 1972; Anglikanische Kommission: [Oxford 1968] Jerusalem
1969, Haywards Heath 1970 und 1971) wurde nach einer gemeinsamen Sitzung
eines Koordinierungsausschusses in Chambeésy 1972 der Dialog mit der
1. Vollversammlung der Anglican-Orthedex Joint Doctrinal Commission in
Oxftord 1973 eroffnet. Die in der Folge von drei gemischten Subkommissionen
erarbeiteten Texte (Kreta 1974/Truro 1975, Rimnicu Vilcea/Ruménien
1974/St. Albans 1975, Garden City NY 1974/London 1975) wurden auf der
2.Vollversammlung 1976 in Moskau als «The Moscow Agreed Statement» ver-
abschiedet (I The Knowledge of God, Il The Inspiration and Authority of
Holy Scripture, 11 Scripture and Tradition, 1V The Authority of the Councils,
V The Filioque Clause, VI The Church as the Eucharistic Community, VII The
Invocation of the Holy Spirit in the Eucharist).

Der vorgesehene Gang der Arbeit wurde wegen der Verstimmung, welche
die in der Anglikanischen Kirchengemeinschaft vorgenommenen Ordinatio-

20



nen von Frauen zum Priesteramt bei den orthodoxen Kommissionsmitgliedern
ausloste und die auf der 3. Vollversammlung in Cambridge 1977 voll durch-
schlug, unterbrochen. Die 4. Vollversammlung in Athen 1978 verabschiedete in
«The Athens Report» orthodoxe und anglikanische Positionen zur Frage der
Frauenordination.

Zwei Jahre spiter setzte die Gemischte Kommission ihre Arbeit wieder fort,
und nach verschiedenen Vollversammlungen — an denen auch die Subkommis-
sionen bei Bedarf zusammentraten — (Llandaff 1980, Chambésy/Genf 1981,
Canterbury 1982, Odessa 1983) wurden die dabei erarbeiteten Texte auf der
Sitzung in Bellinter bei Dublin 1984 als «The Dublin Agreed Statement» ver-
abschiedet (I The Mystery of the Church: Approaches to the Mystery; The
Marks of the Church; Communion and Intercommunion; Wider Leadership
within the Church; Witness, Evangeiism and Service; II Faith in the Trinity,
Prayer and Holiness: Participation in the Grace of the Holy Trinity; Prayer;
Holiness; The Filioque; II1 Worship and Tradition: Paradosis — Tradition;
Worship and the Maintenance of the Faith; The Communion of Saints and the
Departed; Icons. In einem Epilogue werden riickblickend Ubereinstimmun-
gen oder Differenzen zu folgenden Punkten festgehalten: The Knowledge of
God; Scripture and Tradition; The Holy Trinity; The Church; Councils; Faith
and Worship, Church and Eucharist). Vgl. zum Ganzen Anglican-Orthodox
Dialogue — The Moscow Agreed Statement, ed. K. Ware/C. Davey, London
1977; Anglican-Orthodox Dialogue — The Dublin Agreed Statement 1984,
London 1985.

Erst 1989 kam die Gemischte Kommission in verkleinerter Zusammenset-
zung in Valamo/Finnland wieder zu einer Vollversammlung zusammen und
legte die — ekklesiologische — Thematik fiir die kommende Arbeit fest.

b) mit den altorientalischen Kirchen: Nach einer entsprechenden Willensdus-
serung der 1. Konferenz der Hiaupter der vorchalzedonischen Kirchen in Addis
Abeba 1966 beschloss die 4.Panorthodoxe Konferenz in Chambésy/Genf
1968, auch mit diesen fiinf Kirchen in einen theologischen Dialog einzutreten.
Die dafiir eingesetzte Interorthodoxe Theologische Kommission konnte auf
threr 1.Sitzung in Addis Abeba 1971 feststellen, dass fiir diesen Dialog keine
getrennten Vorbereitungen mehr zu treffen waren. Sie versammelte sich zu ei-
ner 2. Sitzung in Chambésy 1979. Auf altorientalischer Seite war 1972 eine ent-
sprechende Kommission eingesetzt worden. 1973 in Penteli/Athen und 1975
in Addis Abeba kam es zu einem Treffen von orthodoxen und altorientali-
schen Subkommissionen, wobei das Thema des kiinftigen Dialogs «Die Per-
son Christi nach der orthodoxen Lehre» vereinbart wurde. Erst 1985 konnte
der Dialog mit der 1. Vollversammlung der «Gemischten Kommission der or-
thodoxen Kirche und der orientalisch-orthodoxen Kirchen» — so lautet der
Name der Kommission heute — in Chambeésy eroffnet werden. Als vordringli-
ches Thema wurde die Christologie und damit zusammenhangende terminolo-
gische Fragen in Angriff genommen und einer 1987 in Korinth zusammentre-
tenden Subkommission zur Behandlung iibergeben. Die 2. Vollversammlung
im Kloster Amba Bisoi/Agypten 1989 verabschiedete eine diesbeziigliche
kurze gemeinsame Erklirung und setzte eine weitere Subkommission zum Stu-
dium gemeinsamer pastoraler Fragen ein.

Nicht-offizielle theologische Gespriche zwischen Theologen beider Kir-

21



chen hatten freilich schon frither begonnen und zu Zusammenkiinften in Aar-
hus 1964, Bristol 1967, Genf 1970 und Addis Abeba 1971 gefiithrt (vgl. The
Greek Orthodox Theological Review 10 (1964/65) Heft 2; 13 (1968) Heft 2; 16
(1971) Heft 1-2.

c¢) mit der romisch-katholischen Kirche: Der Dialog wurde nach entsprechen-
der Vorbereitung (Interorthodoxe Kommission: Chambésy/Genf im Juni und
im November 1977, sowie 1978; Romisch-Katholische Kommission: Rom
1976 und 1978; gemeinsamer Koordinierungsausschuss: Rom 1978) 1979 ge-
meinsam angekiindigt und mit der l.Vollversammlung der Gemischten Kom-
mission auf Patmos und Rhodos 1980 ertffnet. Der drei gemischten Subkom-
missionen — die sich in Belgrad 1981, Rom 1980 und Chevetogne 1980 trafen —
gegebene Auftrag fithrte nach einer Sitzung des gemeinsamen Koordinierungs-
ausschusses in Venedig 1981 zur Verabschiedung eines gemeinsamen Textes
«Le Mystere de ’Eglise et de I’Eucharistie a la lumiere du Mystere de la Sainte
Trinité» durch die 2. Vollversammlung in Miinchen 1982.

Der Text zum nédchsten Thema «Foi, Sacrements et Unité de I'Eglise»
wurde von den drei Subkommissionen in Wien, Chambésy/Genf und Vriac/
Jugoslawien (alle 1982) und vom Koordinierungsausschuss in Nikosia/Zypern
1983 vorbereitet, konnte aber auf der 3. Vollversammlung in Gonia/Kreta 1983
nicht endgiiltig verabschiedet werden, sondern erst wihrend der 2. Phase der
4.Vollversammlung in Bari 1987.

Unterdessen hatten die Subkommissionen in Oppeln/Polen, Rom (beide
1984) und Bari 1985 ein weiteres Thema in Angriff genommen: «Le Sacrement
de I’Ordre dans la structure sacramentelle de I’Eglise, en particulier I'impor-
tance de la succession apostolique pour la sanctification et I'unité du peuple
de Dieu». Der Koordinierungsausscinuss in Oppeln 1985 bereitete den entspre-
chenden Text wie auch den noch hingigen iiber «Glaube, Sakramente und
Einheit der Kirche» fiir die 4. Vollversammlung in Bari 1986 vor. Auf der kri-
senhaft verlaufenen Sitzung (= 1. Phase der 4. Vollversammlung) kam es aber
zu keinem definitiven Ergebnis: der dltere Text wurde — wie erwdhnt — ein Jahr
danach in Bari (= 2. Phase der 4. Vollversammlung) verabschiedet, der jiingere
von der 5.Vollversammlung in Valamo/Finnland 1988. Zugleich wurde eine
Subkommission fiir die Uniatenfrage eingesetzt.

d) mit der evangelisch-lutherischen Kirche: Nach entsprechenden getrennten
Vorbereitungssitzungen (Interorthodoxe Kommission: Sigtuna/Schweden
1978, Amelungsborn/BRD 1979, Skalholt/Island 1980; Kommission des lu-
therischen Weltbundes: Chambésy/Genf 1978, Gonia/Kreta 1980) wurde der
theologische Dialog mit der 1.Vollversammlung der Gemischten Orthodox-
Lutherischen Kommission in Espoo/Finnland 1981 erdffnet. Als Thema der
kiinftigen Arbeit wurde «Teilhabe am Mysterium der Kirche» bestimmt. Die
von einer gemischten Subkommission in Penteli/Athen 1982 erstellten Text-
vorlagen zum Unterthema «Das Wesen der Kirche» konnte aber auf der
2. Vollversammlung der Gemischten Kommission in Limassol/Zypern 1983
nicht zu einem gemeinsamen Text gedeihen, weshalb das ekklesiologische
Thema vertagt wurde.

Die 3. Vollversammlung in Allentown PA/USA 1985 verabschiedete einen
ersten gemeinsamen Text iiber «Divine Revelation», die 4. Vollversammlung
in Gonia/Kreta 1987 (nach einer Subkommissionssitzung in Bossey/Schweiz

22



sche Dialog bislang der einzige, der gemdss vereinbartem Plan zu
Ende gebracht werden konnte. Er kdnnte damit fiir den west-0stlichen
Dialog im allgemeinen eine Pionierfunktion bekommen, und zwar im
Positiven wie im Fragwiirdigen.

— Der Dialog ist auch insofern einzigartig, als jeder Text nach Mei-
nung der orthodoxen und altkatholischen Kommissionsmitglieder
«die Lehre der Orthodoxen und Altkatholischen Kirche» wiedergibt.
Es handelt sich also grundsétzlich um Konsenstexte im Blick auf die
dogmatische Tradition beider Kirchen, auch wenn in den Texten gele-
gentlich Differenzen (vor allem in der Praxis) notiert werden.

— Der Umfang der erkannten Ubereinstimmung geht betrichtlich
iiber das hinaus, was bei fritheren Gelegenheiten als gemeinsame dog-
matische Grundlage ausdriicklich festgestellt wurde 6.

— Der mit den Orthodoxen gefiihrte Dialog zur Herstellung kirchli-
cher Gemeinschaft ist zurzeit der einzige, zu dem sich alle altkatholi-
schen Kirchen (und damit die Utrechter Union als ganze) verpflichtet
und engagiert haben!’.

1986) einen weiteren iiber «Scripture and Tradition» und die 5. Vollversamm-
lung in Bad Segeberg/BRD 1989 (nach einer Subkommissionssitzung in Vene-
dig 1988) einen dritten iiber «Canon and Inspiration of Holy Scripture».

e) mit der evangelisch-reformierten Kirche: Nach vorbereitenden Zusammen-
kiinften von Vertretern der orthodoxen Kirche und des reformierten Weltbun-
des (Konstantinopel 1979, Chambeésy/Genf 1981 und 1983) wurde 1986 in
Chambésy der offizielle Dialog erotfnet; es wurde eine Gemischte Kommis-
sion eingesetzt und das Thema des kiinftigen Dialogs vereinbart: «The Doc-
trine of the Trinity on the basis of the Nicene-Constantinopolitan Creed».

Die I.Vollversammlung der Gemischten Kommission auf dem Leuenberg/
Schweiz 1988 diskutierte Texte und setzte eine Subkommission fiir die Erar-
beitung von Textvorlagen zu schwerpunktmassigen Unterthemen ein.

e Die festgestellte Ubereinstimmung geht auch weit iiber das hinaus, was
1931 in Bonn als mogliche und darum hinreichende Grundlage fiir die altka-
tholisch-anglikanische Interkommunionsvereinbarung betrachtet wurde.

'7 Die anglikanisch-altkatholische Vereinbarung von Bonn 1931, die in einer
textlich modifizierten Fassung von der IBK desselben Jahres ratifiziert wurde
(vgl. IKZ 21[1931] 161f. — in der Folge wurde aber auf altkatholischer Seite
stets der Text der gemischten Kommission zitiert), ist grundsitzlich auch ein
alle altkatholische Kirchen verpflichtendes Abkommen. Freilich verlief die
Rezeption der Bonner Vereinbarung in den USA und in Kanada anders als in
Europa: Zu einer Vereinbarung zwischen der (anglikanischen) Episkopalkir-
che der USA und der (altkatholischen) Polnischen Nationalen Katholischen
Kirche kam es erst 1946, wobei die Bonner Vereinbarung als Grundlage
diente, aber restriktiver interpretiert wurde als in Europa. 1958 gab es eine
analoge Vereinbarung fiir Kanada. Wegen der in den anglikanischen Kirchen-

23



— Von altkatholischer Seite bekommt man 6fters zu horen, dass das
Gesprach mit den Orthodoxen seit iiber 100 Jahren im Gang sei und
immer wieder zu denselben Feststellungen von besonderer Nihe oder
gar Einheit im Glauben fihre, ohne dass daraus irgendwelche konkre-

provinzen von Nordamerika eingefiihrten Frauenordination hat die PNCC die
1946 bzw. 1958 geschlossene Vereinbarung 1978 gekiindigt.

Zur Vertiefung der bestehenden altkatholisch-anglikanischen Kirchenge-
meinschaft dienen die seit 1957 in regelméssigen Abstinden einberufenen An-
glikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen (Rheinfelden 1957, Oxford
1960, Amersfoort 1961, Oxford 1966, Bern 1972, Oxford 1973, Luzern 1974,
Chichester 1977, Trier 1980, Wien 1982, Chichester 1985, Toronto 1987)

Nach dem Vorgang der Bonner Vereinbarung von 1931 hat 1965 die IBK
(ohne ihre Kirchen vorgingig zu informieren) eine analoge Vereinbarung mit
der Spanisch-Reformierten Episkopalkirche, der Lusitanisch-Katholischen
Kirche Portugals — beide Kirchen gehoren seit 1980 zur Anglican Communion
— und der Philippinischen Unabhingigen Katholischen Kirche getroffen.

Dialoge mit anderen Kirchen haben dagegen keinen gesamtaltkatholischen
Charakter. Das gilt auch fiir die seit 1964 bzw. 1966 in Holland, 1966 in der
Schweiz, 1967 in Deutschland und 1968 in Osterreich mit der Bildung von ge-
mischten Kommissionen in Gang gekommenen Gespridche zwischen der ro-
misch-katholischen Kirche und den einzelnen altkatholischen Kirchen
(1972/3 kam es in Europa zu «internationalen» Sitzungen der lokalen Ge-
sprichskommissionen). Sie drehten sich u.a. um die Frage einer auf bestimmte
Situationen beschrinkten Sakramentsgemeinschaft und zielten auf Pastora-
tionsvereinbarungen zu gegenseitiger seelsorgerlicher Hilfeleistung in Notfil-
len. Dabei spielte die sog. Ziircher Nota von 1968, eine von réomisch-katholi-
scher Seite erarbeitete Rahmenregelung, eine gewisse Rolle. Aus verschiede-
nen Griinden sind solche lokalen Pastorationsvereinbarungen — welche die
IBK fiir die altkatholischen Kirchen von Holland, Deutschland und der
Schweiz zum selben Zeitpunkt in Kraft gesetzt haben wollte — nicht zustande
gekommen. In Europa bestehen die gemischten Gesprachskommissionen nur
noch in Holland und der Schweiz (wo sie regelmédssig zusammentritt). Offi-
zielle Gespriche zwischen der Polnischen Nationalen Katholischen Kirche in
Nordamerika und der romisch-katholischen Kirche bestehen seit 1981 bzw.
1984.

Dic «Vercinbarung iiber cine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der
Feier der Eucharistie», welche von einer von der Evangelischen Kirche in
Deutschland und dem Katholischen Bistum der Altkatholiken eingesetzten ge-
mischten Kommission erarbeitet worden ist und welche die Grundlage dar-
stellte fiir einen entsprechenden Beschluss der deutschen altkatholischen Syn-
ode von 1985, einer solchen gegenseitigen Einladung zuzustimmen, betrifit nur
die altkatholische Kirche Deutschlands. Die IBK hat 1988 diese Vereinbarung,
deren die altkatholische Seite verpflichtende Zielsetzung ohne vorherige ge-
meinschaftliche Beratungen mit den iibrigen Bischofen der IBK zustandege-
kommen war - so verlangt es die «Vereinbarung der in der Utrechter Union
vereinigten altkatholischen Bischofe» von 1974 (Art. 10,1) —, nicht gebilligt.

24



ten Folgen resultierten, und das werde auch in Zukunft so bleiben.
Das ist zumindest im Blick auf die Vergangenheit zu modifizieren: ei-
nen Dialog mit der Gesamtheit der Orthodoxie gibt es erst in den Jah-
ren nach 1961, und die nach 1973 begonnene und in systematischer
Weise durchgefiihrte Arbeit der gemischten Kommission ist in 12 Jah-
ren beendet worden. Gewiss wire das nicht moglich gewesen ohne
den Einsatz zahlreicher Mitarbeiter an diesem Dialog in seinen friihe-
ren Phasen, in dessen Verlauf auch immer wieder wichtige personliche
Freundschaften geschlossen wurden '8. Mit dem Abschluss des theolo-
gischen Dialogs besteht eine Situation, die es in der wechselvollen Ge-
schichte der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen so bisher nicht ge-
geben hat.

- Die eigentliche Herausforderung fiir die altkatholischen und or-
thodoxen Kirchen ist m. E. weniger die Rezeption der gemeinsamen
Texte und ihre hermeneutisch reflektierte Vermittlung an die Glaubi-
gen als vielmehr die Aufgabe, die angestrebte Einheit und Gemein-
schaft «vor Ort» einzuiiben und zu leben — also dort, wo es in der
westlichen Diaspora der Orthodoxie altkatholische Lokalkirchen gibt.
Hier sind realistische, kreative Losungen im Geist der altkirchlichen
Tradition gefragt.

Die folgende Bibliographie von ausgewihlter Literatur aus neuerer
Zeit soll den interessierten Lesern und Leserinnen weiterhelfen:

a) altkatholisch

C. Oeyen, Chronologisch-bibliographische Ubersicht der Unions-
verhandlungen zwischen der orthodoxen Kirche des Ostens und der
altkatholischen Kirche der Utrechter Union, IKZ 57 (1967) 29-51

W. Kiippers, Stand und Perspektiven des altkatholisch-orthodoxen
Dialogs, IKZ 62 (1972) 87-114 (griechisch in: Gregorios Palamas 56
[1973] 8-24. 109-123)

U. Kiiry, Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre,
thre Anliegen (2. mit Nachtragen versehene Auflage hg. v. C.Oeyen),
KW 3, Stuttgart 1978 (eine im Text nicht verdnderte 3.Auflage er-
schien 1982)

'® Das markanteste Beispiel ist die Freundschaft zwischen General A. Kire-
jev (1832-1910) und Professor E.Michaud, vgl. Quelques lettres du général
Alexandre Kiréeff au professeur Michaud sur I'ancien-catholicisme, publi¢es
par O. Novikoff-Kiréeff, Paris-Neuchatel o.J.; dies., Le général Alexandre Ki-
réeff et I’ancien-catholicisme, Bern 21914; R. Dederen, Un réformateur catho-
lique au XIX¢ siécle: Eugéne Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme -
Oecumeénisme, Genéve 1963, 26-27. 226-245.

25



C. Aldenhoven, 17.Internationale Altkatholische Theologenkonfe-
renz, IKZ 67 (1977) 30-52 (Berichterstattung zum Konferenzthema
«Orthodox-Altkatholischer Dialog»)

Bericht liber die 27. Internationale Altkatholische Theologenkonfe-
renz in Innsbruck vom 5. bis 10. September 1988, IKZ 79 (1989) 29-79
(mit Referaten von H.Aldenhoven, D.Papandreou, U. von Arx,
P. Amiet, sowie einer Erkldrung der Theologenkonferenz zum Thema
«Orthodox-Altkatholischer Dialog»)

b) orthodox

Maximos (Christopoulos), Metropolit von Sardes, Palaiokatholikis-
mos kai Orthodoxia (Altkatholizismus und Orthodoxie), Athen 1966

I. Karmiris, Orthodoxia kai Palaiokatholikismos (Orthodoxie und
Altkatholizismus), Heft 1-10, Athen 1966-1979 (Sonderdrucke aus
verschiedenen griechischen Zeitschriften)

J. Kalogirou, Der altkatholisch/orthodoxe Dialog, IKZ 60 (1970)
322-347

Th. Nikolaou, Gesamtwiirdigung der Methode und der Ergebnisse
der bilateralen Dialoge, in: Les dialogues cecuméniques hier et au-
jourd’hui, Etudes théologiques de Chambésy 5, Chambésy/Genf
1985, 207-232

G. N. Lemopoulos, Le dialogue théologique entre I’Eglise orthodoxe
et I'Eglise des vieux-catholiques, IKZ 76 (1986) 161-190 (mit zahlrei-
chen bibliographischen Hinweisen auf Arbeiten orthodoxer Theolo-
gen wie Karmiris, Kalogirou u.a.).

Damaskinos (Papandreou), Metropolit der Schweiz, Theologikoi
Dialogoi. Mia Orthodoxos Prooptiké (Theologische Dialoge. Eine or-
thodoxe Perspektive), Thessaloniki 1986 (mit der griechischen Origi-
naifassung der Dialogtexte von 1975-1985 auf den Seiten 241-285)

Ders., Der orthodox-altkatholische Dialog, IKZ 78 (1988) 79-89

c) romisch-katholisch

Dom C. Lialine, Vieux-Catholiques et Orthodoxes en quéte d'union
depuis trois-quarts de siécle, Istina 5 (1958) 22-64

Weitere orthodoxe und andere Literatur und Berichterstattung ist
verzeichnet in: J. F. Puglisi/S.J. Voicu (Hg), A Bibliography of Inter-
church and Interconfessional Theological Dialogues, Centro Pro Uni-
one, Roma 1984, 193-199, sowie in den Nachtrdgen des vom Centro
Pro Unione herausgegebenen Bi-annual Bulletin: Nr.28/Fall 1985,
31; Nr.30/Fall 1986, 36; Nr.31-32/Spring-Fall 1987, 37f.; Nr.34/Fall
1988, 38.

Urs von Arx

26



	Kurze Einführung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen Dialogs

