
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: [4]: Koinonia auf altkirchlicher Basis

Artikel: Kurze Einführung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen
Dialogs

Autor: Arx, Urs von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurze Einführung in die Geschichte des

orthodox-altkatholischen Dialogs

«Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der griechisch-orientalischen

und russischen Kirche, deren Trennung ohne zwingende Ursachen

erfolgte und in keinen unausgleichbaren dogmatischen
Unterschieden begründet ist.

Wir erwarten unter Voraussetzung der angestrebten Reformen und
auf dem Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen
Cultur allmälig eine Verständigung mit den protestantischen und den
bischöflichen Kirchen.»

Mit diesen, im «Programm des Katholiken-Congresses in
München» von 1871 festgehaltenen Worten wurde - noch vor der
Konstituierung von altkatholischen Kirchen im Gefolge der Ablehnung der
beiden Papstdogmen des 1. Vatikanischen Konzils - die Zielsetzung
ökumenischer Arbeit umschrieben, der sich die entstehende altkatholische

Kirchengemeinschaft verpflichtet wusste. Obwohl die
bemerkenswerte Differenzierung zwischen «Wiedervereinigung» mit den

orthodoxen Kirchen und allmählicher «Verständigung» mit den
protestantischen und bischöflichen anglikanischen) Kirchen in den
späteren Absichtserklärungen zu altkatholischen ökumenischen
Bestrebungen nicht typisch wurde1, ist die obige programmatische Erklärung

insofern grundlegend geworden, als für die Altkatholiken die

Beziehungen mit der Orthodoxen Kirche und Gespräche mit dem Ziel
kirchlicher Einheit und Gemeinschaft, trotz Rückschlägen und
enttäuschten Hoffnungen in der Vergangenheit, immer an vorderster
Stelle ökumenischen Wollens und Hoffens standen. Sie waren, wie
auch die Beziehungen mit der Anglikanischen Kirche - die seit 1931

freilich auf einer in Bonn geschlossenen Vereinbarung über eine sog.
Interkommunion (nach damaligem Sprachgebrauch2) beruhen - so

1 Vergleichbar ist die Aussage der 5. Resolution des 3. Internationalen
Altkatholikenkongresses von 1894 in Rotterdam, wonach «dem Altkatholizismus
vor allem die Verpflichtung» obliege, «die nötigen Schritte zu tun, damit,
unbeschadet der gegenseitigen Selbständigkeit, die Wiedervereinigung jener beiden

(der morgen- und der abendländischen, U.v. A.) Kirchen möglichst gefördert

und verwirklicht werde.»
2 Auf Vorschlag der Lambeth-Konferenz von 1958 stimmte 1961 die

Internationale Altkatholische Bischofskonferenz (IBK) einer Umbenennung von
«intercommunion» in «full communion» («volle Sakramentsgemeinschaft»)
zu. Diese Umbenennung steht in Zusammenhang mit der von der 3.Weltkir-

II



etwas wie ein Identität stiftendes Markenzeichen für die Zielrichtung
der altkatholischen Arbeit im Rahmen der grossen Aufgabe der

Einigung aller christlichen Kirchen3. Dabei war es die - auch für
innerkirchliche Reformen bedeutsame - Orientierung an der Lehre und
Praxis der Alten Kirche (der Ökumenischen Konzilien und der
Kirchenväter), die dazu führte, dass sich für die Altkatholiken relativ bald
die orthodoxe und die anglikanische Kirche als die beiden Kirchen
herausstellten, mit denen die Herstellung von Einheit und Gemeinschaft

im Glauben und im Leben der Kirche als am aussichtsreichsten
erachtet wurde. Erst in der allerjüngsten Vergangenheit scheint - in
den westeuropäischen altkatholischen Kirchen - das Bewusstsein von
der Wichtigkeit des altkatholisch-orthodoxen Dialogs, der die Trennung

zwischen West- und Ostkirche ein Stück weit heilen will und
damit Pionierfunktion hat, ziemlich geschwunden zu sein. Das ist in
verschiedenem Ausmass und aus verschiedenen Gründen, die hier nicht
zu erörtern sind, der Fall. Es kontrastiert mit dem Umstand, dass
nunmehr Voraussetzungen für das lang erstrebte Ziel einer kirchlichen
Gemeinschaft zwischen Altkatholiken und Orthodoxen vorliegen, wie
sie bisher nicht vorhanden waren: die 26 Konsenstexte, die in den

Jahren 1975-1987 von der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission erarbeitet worden sind.

Über Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte orientiert der
Beitrag von H.Aldenhoven (vgl.S.27). Im folgenden geht es darum,
diese Texte in der Geschichte der altkatholisch-orthodoxen Bemühungen

um Einheit etwas zu situieren.
Man kann in dieser Geschichte vier Phasen (mit mehr oder weniger

zwingenden zeitlichen Abgrenzungen) unterscheiden:

chenkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung in Lund 1952 erarbeiteten
Begriffsskala für die unterschiedlichen, in der Praxis vorhandenen Abstufungen

von eucharistischer Gemeinschaft zwischen getrennten Kirchen. Inwieweit
damii eine sachliche Ausweitung der Vereinbarung von 1931 verbunden war,
ist altkatholischerseits umstritten.

3 Diese Aussage ist für die altkatholischen Kirchen ausserhalb von Westeuropa

insofern zu modifizieren, als bei ihnen die Beziehungen zu den anglikanischen

Kirchen aus verschiedenen Gründen einen geringeren Stellenwert
haben.

Die Einwurzelung der altkatholischen Kirche in der katholischen Tradition
des Westens gibt natürlich auch der Beziehung zur römisch-katholischen Kirche

eine ganz besondere Stellung. Aus theologischen, historischen und
psychologischen Gründen hat das nicht in entsprechenden Dialogen seinen
Niederschlag gefunden.

12



a) Erste Phase (1871-1888)

Sie ist geprägt durch die von Ignaz von Döllinger einberufenen und

geführten Bonner Unionskonferenzen von 1874 und 1875, an denen

altkatholische, anglikanische, orthodoxe und protestantische Theologen

teilnahmen, ohne freilich dabei ihre Kirchen in offiziellem Auftrag

zu vertreten. Auf beiden Konferenzen wurden Thesen verabschiedet,

welche bestimmte theologische Auffassungen über Lehre und
Praxis der Kirche, die sich in der späteren westlichen katholischen
Kirche herausgebildet hatten und zum Teil seit der Reformation im
Westen kontrovers wurden, im Licht der Tradition der alten Kirche
des ersten Jahrtausends korrigieren; die zweite Konferenz beschäftigte

sich dabei mit der sog. Filioque-Frage4.
Ein unmittelbares Ergebnis zeitigten die Bonner Unionskonferenzen,

die weitherum beachtet wurden, nicht. Sie wiesen aber für die
folgenden Jahrzehnte die Richtung, in der die Altkatholiken ihrem
ökumenischen Auftrag gerecht zu werden suchten; insbesondere ist der
Rekurs auf die sog. alte und ungeteilte Kirche des ersten Jahrtausends
als ein Grundkriterium für altkatholische Fragestellungen im
ökumenischen Diskurs wirksam geworden5. Dabei macht es den Anschein,
dass dieses Kriterium in den allmählich sich getrennt entwickelnden
Beziehungen zur Anglikanischen und zur Orthodoxen Kirche
teilweise mit verschiedener Konsequenz angewendet wurde.

b) Zweite Phase (1889-1919)

Sie ist bestimmt durch den offiziellen Dialog zwischen der Russisch-
Orthodoxen Kirche und der 1889 ins Leben gerufenen Utrechter

4 Vgl. F. H. Reusch (Hg.), Bericht über die am 14., 15. und lO.September zu
Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1874; ders., Bericht über die vom
10. bis 16. August 1975 zu Bonn gehaltenen Unions-Conferenzen, Bonn 1875.

Die Thesen der beiden Unionskonferenzen sind auch abgedruckt in U. Küry,
Die altkatholische Kirche (s. unten «Bibliographie») 462^165.

1874 nahmen 5 Orthodoxe (Russland 4, Griechenland 1), 1975 22 Orthodoxe

(Konstantinopel 3, Russland 8, Serbien 3, Rumänien 2, Griechenland 4,

sowie zwei «Westler») teil.
5 Vgl. auch den Passus in der Einladung zur ersten Unionskonferenz von

1874: «Als Grundlage und Massstab des Erreichbaren und zu Erstrebenden
sind die Bekenntnissformeln der ersten kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen

Lehren und Institutionen zu betrachten, welche in der allgemeinen Kirche
des Ostens wie des Westens vor den grossen Trennungen als wesentlich und
unentbehrlich gegolten haben.»

13



Union der ihre Kirchen repräsentierenden altkatholischen Bischöfe

(zunächst von Holland, Deutschland und der Schweiz; ihnen schloss
sich bald der österreichische Bistumsverweser an6).

Geführt wurde der Dialog von zwei Kommissionen: der 1893 vom
Heiligen Synod eingesetzten St. Petersburger Kommission und der
1894 von der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

(IBK) ernannten Rotterdamer Kommission. Die beiden Gruppen
kamen nie zu einer gemeinsamen Sitzung zusammen, sondern führten
1894—1913 einen Schriftwechsel (mit vier orthodoxen und drei
altkatholischen Gutachten7. Wiederholt behandelte Fragen waren das filioque

als allenfalls zulässiges Theologumenon, die Terminologie für die

«Wandlung» der eucharistischen Gaben und der Status der Utrechter
Hierarchie, von der die übrigen altkatholischen Kirchen und Bischöfe
die apostolische Sukzession empfingen. Das letzte orthodoxe Schrei-

6 Die Utrechter Union vereinigt heute die Bischöfe der altkatholischen
Kirchen in Holland, Deutschland, der Schweiz, Österreich, der Tschechoslowakei
(Sitz zurzeit vakant), den USA und Kanada, Polen, Kroatien/Jugoslawien
(Sitz zurzeit vakant). Vgl. dazu K. Stalder. Der ekklesiologische und
kirchenrechtliche Gehalt der Utrechter Union der Altkatholischen Kirchen, ÖAKR 31

(1980) 367-400. 470-477, wiederabgedruckt in: Die Wirklichkeit Christi erfahren.

Ekklesiologische Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz
von Kirche heute, Zürich-Köln 1984, 193-238.

7 Die Chronologie des Schriftwechsels der beiden Kommissionen sieht so

aus:
1893/1894 1. Schreiben der St. Petersburger Kommission
1896 1. Schreiben der Rotterdamer Kommission
1897 2. Schreiben der St. Petersburger Kommission
1898 2. Schreiben der Rotterdamer Kommission
1907 3. Schreiben der St. Petersburger Kommission
1908 3.Schreiben der Rotterdamer Kommission
1912/1913 4. Schreiben der St. Petersburger Kommission
Veröffentlicht wurden zur damaligen Zeit nur die ersten vier Dokumente,

davon in einer westlichen Sprache die beiden ersten Schreiben der Rotterdamer

Kommission (vgl. RITh 5 [1897] 1-7: 7 [1899] 1-11). Das 4. Schreiben der
St. Petersburger Kommission - mit einer Zusammenfassung des je S.Schrei¬
bens der beiden Kommissionen - ist herausgegeben worden von: U. Küry. Die
letzte Antwort der orthodoxen Petersburger Kommission an die altkatholische
Rotterdamer Kommission, überreicht am lO.September 1913 am IX.Interna¬
tionalen Altkatholiken-Kongress in Köln, IKZ 58 (1968) 29-47. 81-108, hier
30-47.

Laut einer mündlichen Mitteilung von Prof. V. Borovoj (Moskau) vom
5.12.1988 in Bern hat die St. Petersburger Kommission während des Ersten
Weltkriegs noch ein weiteres Gutachten erarbeitet, es aber nicht veröffentlicht.

14



ben äusserte sich optimistisch im Blick auf eine baldige kirchliche
Einigung, doch ein unmittelbares Ergebnis des Schriftwechsels blieb aus
und die Ereignisse des Ersten Weltkriegs setzten dem Dialog ein
Ende.

Zwei weitere Formen der Begegnung zwischen altkatholischen und
orthodoxen Christen waren die seit 1890 in regelmässigen Abständen
stattfindenden Internationalen Altkatholikenkongresse und die 1893

gegründete «Revue internationale de Théologie» (ab 1911 «Internationale

Kirchliche Zeitschrift»).

c) Dritte Phase (1920-1960)

Sie ist gekennzeichnet durch eine neue Initiative zur Wiederaufnahme
der Bemühungen um eine orthodox-altkatholische Kirchengemeinschaft,

die orthodoxerseits vom Ökumenischen Patriarchat von
Konstantinopel ausging. Sie führte im Herbst 1931 - fast vier Monate nach
der schon erwähnten Vereinbarung mit den Anglikanern - zu einer
altkatholisch-orthodoxen Unionskonferenz in Bonn, an der neun
orthodoxe Kirchen - es fehlte u. a. die russische - vertreten waren. Nach
einer zweitägigen, etwas summarischen Diskussion über 13 Themen
der kirchlichen Lehre und Praxis stellten beide Seiten faktische
Übereinstimmung fest, was als hinreichende Basis für eine Interkommunion

bzw. eine Union erachtet wurde8. Die Altkatholiken und zum
Teil auch die interessierten Orthodoxen rechneten mit ihrer baldigen
Verwirklichung. Dass dies nicht geschah (neben anderen Gründen
weil eine angekündigte orthodoxe Prosynode, die sich darüber hätte
offiziell aussprechen sollen, nie zusammentrat, vermutlich aber auch
schon wegen der altkatholischen Interkommunion mit den Anglika-

8 Vgl. A. Küry, Bericht über die Verhandlungen der altkatholischen und der
orthodoxen Kommission in Bonn am 27. und 28. Oktober 1931, IKZ 22(1932)
18-27 (leicht gekürzt auch in U. Küry. Die altkatholische Kirche, 479-484). Die
griechische Übersetzung des Protokolls findet sich in: Orthodoxia 7(1932) 156

-162. 210-211. Eine von Metropolit Germanos (Strinopoulos) von Thyateira,

dem damaligen Vorsitzenden der orthodoxen Kommission, gebilligte
englische Übersetzung erschien in: The Christian East 13 (1932) 91-98.

Vertreten waren die Patriarchate und Kirchen von Konstantinopel,
Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, Serbien, Rumänien, Zypern, Griechenland
und Polen. Nicht vertreten war das russische Patriarchat sowie die Kirchen
von Bulgarien, Georgien, der Tschechoslowakei, Finnland (und damals noch
Albanien), was teilweise auch mit ihrem (ungeklärten) Status als autokephale
bzw. autonome Kirchen zusammenhängen mag.

15



nem bzw. der von den Orthodoxen als problematisch erachteten

Glaubensgrundlage, auf der sie beruhte9), löste bei vielen Altkatholiken

in der Folge Gefühle der Enttäuschung und der Resignation aus.

d) Vierte Phase (seit 1961)

Als Auftakt zu einem neuen Abschnitt der orthodox-altkatholischen
Beziehungen stellte sich - nach entsprechenden altkatholischen
Verstössen10 - die erste gesamtorthodoxe Äusserung zum Dialog mit den
Altkatholiken auf der 1. Panorthodoxen Konferenz auf Rhodos 1961

heraus: zum Verhältnis «Orthodoxie und Altkatholizismus» wird die

«Förderung ihrer gegenseitigen Beziehungen im Geist der bisherigen
theologischen Gespräche und des von ihnen bekundeten Strebens
nach Einheit mit der orthodoxen Kirche» als eine alle orthodoxen
Kirchen verpflichtende Aufgabe festgehalten.

In der Folge trafen beide Seiten in getrenntem Vorgehen ihre
Vorbereitungen. Dazu gehört, dass sich die altkatholische Kirche einem
wiederholt vorgebrachten Wunsch der orthodoxen Seite nach einem
offiziellen altkatholischen Glaubensbekenntnis insofern öffnete, als
die IBK 1970 dem Ökumenischen Patriarchen zwei Erklärungen zu
bestimmten Fragen der Glaubenslehre überreichen Hess".

9 Vgl. den schon 1932 erschienenen, altkatholischerseits kaum beachteten
Artikel von Metropolit Germanos (Strinopoulos), Mystëriakë koinonia metaxy
Palaiokatholikön kai Agglikanön (Sakramentsgemeinschaft zwischen
Altkatholiken und Anglikanern), in: Orthodoxia 7(1932) 82-88. 117-121.

10 Zu erwähnen sind das Engagement und die Initiativen des damaligen
Erzbischofs von Utrecht, Andreas Rinkel (1889-1979, Erzbischof 1937-1970), und
des damaligen Inhabers des Lehrstuhls für altkatholische Theologie an der
Universität Bonn, Werner Küppers (1905-1980, Professor 1939-1972), sowie
die «Botschaft der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz an die
Erste Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos» vom Jahr 1961 (vgl. den Text in:
U.Küry, Die altkatholische Kirche, 485f.).

11 Es handelt sich einmal um den «Glaubensbrief», der die Themen «Die
Offenbarung und ihre Überlieferung», «Die Kirche und die Sakramente» und
«Das Prinzip der Einheit» aufgreift, sowie die «Erklärung zur Filioque-
Frage». Die beiden Texte finden sich in: IKZ 61 (1971) 65-70, der zweite auch
bei U. Küry, Die altkatholische Kirche, 487 f.

Bei den Orthodoxen fand auch die Erklärung der Altkatholischen Bischöfe
zum 18.Juli 1970 «Der Primat in der Kirche» Beachtung (in: IKZ 60 [1970]
57-59; U.Küry. Die altkatholische Kirche, 458-460).

Eine griechische Übersetzung von Glaubensbrief, Erklärung zur Filioque-
Frage, Erklärung zum Primat in der Kirche und Memorandum von Bischof



Die folgende Übersicht veranschaulicht die Stationen des Weges
getrennter Vorbereitungen seit 1961 bis zu dessen Abschluss 197312:

1961 1. Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos
1962 Besuch einer Delegation der IBK beim Ökumenischen Pa¬

triarchat in Konstantinopel
1964 3. Panorthodoxe Konferenz auf Rhodos (Beschluss der Bil¬

dung einer Interorthodoxen Theologischen Kommission für
das aufzunehmende Gespräch mit der altkatholischen Seite)

1966 1. Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken in Belgrad (Erstellung
einer langen Liste von Übereinstimmungen und Differenzen
zwischen orthodoxer und altkatholischer Lehre)

1967 Zusammenkunft altkatholischer Bischöfe und Theologen in
Bonn (vorläufige Bildung einer altkatholischen Theologischen
Unionskommission, Entwurf eines Arbeitsprogramms für den

gemeinsamen Dialog)
1968 4. Panorthodoxe Konferenz in Chambésy/Genf (wiederholt

Wunsch nach einem altkatholischen Glaubensbekenntnis)
1969 (Im Einvernehmen mit der IBK erfolgte) Veröffentlichung ei¬

nes Memorandums von Bischof Urs Küry «Zum gegenwärtigen

Stand der orthodox-altkatholischen Beziehungen» zuhanden

der Häupter aller orthodoxen Kirchen13
1970 Übergabe von offiziellen Erklärungen durch eine Delegation

der IBK an den Ökumenischen Patriarchen durch eine
altkatholische Delegation («Glaubensbrief», «Erklärung zur
Filioque-Frage»)

2. Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken in Chambésy/Genf
(reduzierte Liste von ungeklärten Fragen)

1971 Konstituierung der Internationalen Kommission der Utrech¬

ter Union für den Orthodox-Altkatholischen Dialog und
Bestätigung durch die IBK in Bonn

Urs Küry (vgl. Anm. 13) findet sich in: I.Kalogirou, Enemerötikai eisëgêseis
kata tën B' Diaskepsin tes Diorthodoxou Theologikês Epitropës epi tou Dialo-
gou meta tön Palaoikatholikön kai neötata synaphë palaiokatholika keimena
(Orientierende Referate über die 2. Konferenz der Interorthodoxen Theologischen

Kommission für den Dialog mit den Altkatholiken und neuere
diesbezügliche altkatholische Texte), Thessaloniki 1971, 47-67.

12 Generell sei auf die dokumentierte Berichterstattung in der IKZ verwiesen.

Zur Penteli/Athen-Sitzung vgl. IKZ 65(1973) 182-192.
13 Abgedruckt in: IKZ 59 (1969) 89-99.

17



3.Sitzung der Interorthodoxen Theologischen Kommission
für den Dialog mit den Altkatholiken in Bonn (Empfehlung
für gemeinsame Sitzungen der beiden Kommissionen)

1973 1. Sitzung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theolo¬

gischen Kommission in Penteli/Athen (Feststellung des

Abschlusses der getrennt durchgeführten Vorbereitungen, Festlegung

von Methode und Umfang des theologischen Dialogs)
So konnte der offizielle Dialog zwischen den 14 orthodoxen

Kirchen und den 8 altkatholischen Kirchen der Utrechter Union - mit der

ersten Vollversammlung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission 1975 - beginnen.

Nach anfänglichen Schwierigkeiten spielte sich ein dreistufiges
Verfahren für den Fortgang des Dialogs ein: einzelne Theologen jeder
Seite wurden beauftragt, einen Textentwurf zu einem bestimmten
Bereich der 1973 festgelegten Thematik des Dialogs - sie umfasst die
traditionellen Gebiete der christlichen Glaubenslehre - zuhanden einer
Gemischten Subkommission einzureichen; die Subkommission
erstellte daraufhin einen gemeinsamen Textentwurf, der der später
tagenden Vollversammlung der Gemischten Kommission unterbreitet
wurde; diese diskutierte und modifizierte gegebenenfalls den Entwurf
und verabschiedete den endgültigen Text, der - von allen
Kommissionsmitgliedern unterschrieben - den Kirchenleitungen beider Seiten

zugestellt wurde. Jeder Text lag jeweils in zwei offiziellen sprachlichen

Fassungen (griechisch und deutsch) vor, die beide von allen
Kommissionsmitgliedern unterschrieben wurden.

Auch dazu eine chronologische Übersicht:
1974 1. Sitzung eines gemischten Koordinierungsausschusses in

Penteli/Athen
Arbeitstagung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission in Morschach/Schweiz (Präsentation

und Diskussion von Textentwürfen)
1975 2. Sitzung eines gemischten Koordinierungsausschusses in Zü¬

rich
1. Vollversammlung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen

Theologischen Kommission in Chambésy/Genf
(Verabschiedung der Texte 1/1-3; 11/1-2)

1976 Sitzung der Gemischten Subkommission in Penteli/Athen
1977 2. Vollversammlung der Gemischten Kommission in Cham¬

bésy/Genf (II/3; III/l)
1978 Sitzung der Gemischten Subkommission in Penteli/Athen

18



1979 3.Vollversammlung der Gemischten Kommission in Bonn
(III/2-3)

1981 Sitzung der Gemischten Subkommission in Bern
4. Vollversammlung der Gemischten Kommission in Zagorsk
bzw. Moskau (III/4-7)

1983 Sitzung der Gemischten Subkommission in Penteli/Athen
5. Vollversammlung der Gemischten Kommission in
Chambésy/Genf (III/8; IV/1-2)

1984 Sitzung der Gemischten Subkommission auf Thassos/Grie-
chenland

1985 O.Vollversammlung der Gemischten Kommission in Amers-
foort/Holland (V/l-4)

1986 Sitzung der Gemischten Subkommission in Minsk
1987 7. Vollversammlung der Gemischten Kommission in Kavala/

Griechenland (V/5-8; VI/1; VII)
Besuch einer Delegation der IBK beim Ökumenischen
Patriarchat in Konstantinopel

Es ist jetzt an den orthodoxen und altkatholischen Kirchenleitungen,

die Arbeit der Gemischten Kommission, die in den 26 Texten den

weitgehenden Konsens von altkatholischer und orthodoxer Glaubenslehre

in den behandelten Punkten feststellte, zu bewerten und bei
deren allfälligen Rezeption die entsprechenden Folgerungen hinsichtlich
kirchlicher Einheit und Gemeinschaft zu ziehen14.

14 a) Eine vorläufige gesamtorthodoxe Bewertung des Dialogs, wie er sich
1986 präsentierte, nahm die 1986 in Chambésy/Genf tagende 3. Vorkonziliare
Panorthodoxe Konferenz vor (vgl. Una Sancta 42 [1987] 4—28, bes. 9 f.).

Die bisherigen (1976, 1982 und 1986 in Chambésy zusammengetretenen)
Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenzen sind wie die vier Panorthodoxen
Konferenzen von 1961-1968 als Etappen auf dem Weg zu einem gesamtorthodoxen

Konzil zu verstehen - dem «Heiligen und Grossen Konzil», wie es

heute heisst (früher sprach man von der «Prosynode»). Nur ein solches Konzil
kann wohl heute auf orthodoxer Seite bei einem erfolgreichen Abschluss eines
theologischen Dialogs die kirchliche Gemeinschaft mit einer andern Kirche
beschliessen. Da dessen Zusammentreten von der Natur der Sache her nicht
im voraus festgelegt werden kann, drängt sich dem altkatholischen Beobachter
unwillkürlich die Frage auf, ob der 1987 zu Ende gegangene Dialog etwa
dasselbe Schicksal erleidet wie die Bonner Unionskonferenz von 1931, deren
positiven Ergebnisse u.a. deshalb nicht in eine kirchliche Realität umgesetzt werden

konnten, weil auf orthodoxer Seite die dafür vorgesehene Prosynode nie
zusammentrat... Freilich gibt es auch heute noch andere Faktoren, welche das

primäre Ziel des Dialogs, die Einheit und Gemeinschaft der orthodoxen und
der altkatholischen Kirche, erschweren: die verschiedenen lokalen ökumeni-

19



Abschliessend sind zur erfolgreichen Beendigung des altkatholisch-
orthodoxen Dialogs auf Kommissionsebene noch folgende
Bemerkungen zu machen:

- Von allen bilateralen theologischen Dialogen, welche die orthodoxe

Kirche mit anderen Kirchen führt15, ist der orthodox-altkatholischen

Situationen, in welche die einzelnen altkatholischen und die orthodoxen
Kirchen je eingebunden sind, und welche die Praxis der Ekklesiologie
beeinflussen (in diesem Zusammenhang ist auch die anglikanisch-altkatholische
Sakramentsgemeinschaft eigens zu erwähnen); die verschiedenen (übrigens auch
innerhalb der altkatholischen Kirche geteilten) Auffassungen über die
grundsätzliche Möglichkeit und Notwendigkeit der Einbeziehung der Frau in das

priesterliche Amt; dann aber auch eine Reihe anderer Faktoren, die in der
lange getrennt verlaufenen Geschichte der abend- und morgenländischen Kirche

begründet sind.
b) Eine offizielle gesamtaltkatholische Äusserung zum Dialog - also von

der IBK - gibt es bisher nicht. Da ist die Rezeption der Ergebnisse auf
verschiedenen Ebenen abzuwarten.

Der Dialog wurde zweimal zum Gegenstand von Beratungen der Internationalen

Altkatholischen Theologenkonferenz gemacht: 1976 von der 17. Konferenz

in Salzburg und 1988 von der 27. Konferenz in Innsbruck (vgl. die
Berichte und Referate in: IKZ 67(1977)30-52; 79(1989)29-79). Diese (seit 1950

stattfindenden) Studientagungen sind freie, nicht-offizielle Zusammenkünfte
von altkatholischen Theologen, die der Meinungsbildung in der Utrechter
Union dienen und insofern von Gewicht sind.

15 Die orthodoxe Kirche führt heute mit folgenden weiteren Kirchen
offizielle theologische Dialoge:

a) mit der anglikanischen Kirche(ngemeinschaft): Dieser Dialog hat eine ähnlich

lange Vorgeschichte wie der mit den Altkatholiken, und es war - wie im
Fall des Dialogs mit der altkatholischen Kirche - dieselbe 3. Panorthodoxe
Konferenz auf Rhodos 1964, welche die Aufnahme eines theologischen Dialogs

mit den Anglikanern beschloss. Nach getrennten Vorbereitungen (Orthodoxe

Kommission: Belgrad 1966, Chambésy/Genf 1970, Helsinki 1971,

Chambésy/Genf 1972; Anglikanische Kommission: [Oxford 1968] Jerusalem
1969, Haywards Heath 1970 und 1971) wurde nach einer gemeinsamen Sitzung
eines Koordinierungsausschusses in Chambésy 1972 der Dialog mit der
1. Vollversammlung der Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission in
Oxford 1973 eröffnet. Die in der Folge von drei gemischten Subkommissionen
erarbeiteten Texte (Kreta 1974/Truro 1975, Rimnicu Vilcea/Rumänien
1974/St. Albans 1975, Garden City NY 1974/London 1975) wurden auf der
2. Vollversammlung 1976 in Moskau als «The Moscow Agreed Statement»
verabschiedet (I The Knowledge of God, II The Inspiration and Authority of
Holy Scripture, III Scripture and Tradition, IV The Authority of the Councils,
V The Filioque Clause, VI The Church as the Eucharistie Community, VII The
Invocation of the Holy Spirit in the Eucharist).

Der vorgesehene Gang der Arbeit wurde wegen der Verstimmung, welche
die in der Anglikanischen Kirchengemeinschaft vorgenommenen Ordinatio-

20



nen von Frauen zum Priesteramt bei den orthodoxen Kommissionsmitgliedern
auslöste und die auf der 3. Vollversammlung in Cambridge 1977 voll
durchschlug, unterbrochen. Die 4. Vollversammlung in Athen 1978 verabschiedete in
«The Athens Report» orthodoxe und anglikanische Positionen zur Frage der
Frauenordination.

Zwei Jahre später setzte die Gemischte Kommission ihre Arbeit wieder fort,
und nach verschiedenen Vollversammlungen - an denen auch die Subkommis-
sionen bei Bedarf zusammentraten - (Llandaff 1980, Chambésy/Genf 1981,

Canterbury 1982, Odessa 1983) wurden die dabei erarbeiteten Texte auf der
Sitzung in Bellinter bei Dublin 1984 als «The Dublin Agreed Statement»
verabschiedet (I The Mystery of the Church: Approaches to the Mystery; The
Marks of the Church; Communion and Intercommunion; Wider Leadership
within the Church; Witness, Evangelism and Service; II Faith in the Trinity,
Prayer and Holiness: Participation in the Grace of the Holy Trinity; Prayer;
Holiness; The Filioque; III Worship and Tradition: Paradosis - Tradition;
Worship and the Maintenance of the Faith; The Communion of Saints and the
Departed; Icons. In einem Epilogue werden rückblickend Übereinstimmungen

oder Differenzen zu folgenden Punkten festgehalten: The Knowledge of
God; Scripture and Tradition; The Holy Trinity; The Church; Councils; Faith
and Worship, Church and Eucharist). Vgl. zum Ganzen Anglican-Orthodox
Dialogue - The Moscow Agreed Statement, ed. K. Ware/C. Davey, London
1977; Anglican-Orthodox Dialogue - The Dublin Agreed Statement 1984,
London 1985.

Erst 1989 kam die Gemischte Kommission in verkleinerter Zusammensetzung

in Valamo/Finnland wieder zu einer Vollversammlung zusammen und
legte die - ekklesiologische - Thematik für die kommende Arbeit fest.

b) mit den altorientalischen Kirchen: Nach einer entsprechenden Willensäus-
serung der 1. Konferenz der Häupter der vorchalzedonischen Kirchen in Addis
Abeba 1966 beschloss die 4. Panorthodoxe Konferenz in Chambésy/Genf
1968, auch mit diesen fünf Kirchen in einen theologischen Dialog einzutreten.
Die dafür eingesetzte Interorthodoxe Theologische Kommission konnte auf
ihrer 1. Sitzung in Addis Abeba 1971 feststellen, dass für diesen Dialog keine
getrennten Vorbereitungen mehr zu treffen waren. Sie versammelte sich zu
einer 2. Sitzung in Chambésy 1979. Auf altorientalischer Seite war 1972 eine
entsprechende Kommission eingesetzt worden. 1973 in Penteli/Athen und 1975

in Addis Abeba kam es zu einem Treffen von orthodoxen und altorientalischen

Subkommissionen, wobei das Thema des künftigen Dialogs «Die Person

Christi nach der orthodoxen Lehre» vereinbart wurde. Erst 1985 konnte
der Dialog mit der 1. Vollversammlung der «Gemischten Kommission der
orthodoxen Kirche und der orientalisch-orthodoxen Kirchen» - so lautet der
Name der Kommission heute - in Chambésy eröffnet werden. Als vordringliches

Thema wurde die Christologie und damit zusammenhängende terminologische

Fragen in Angriff genommen und einer 1987 in Korinth zusammentretenden

Subkommission zur Behandlung übergeben. Die 2. Vollversammlung
im Kloster Amba Bisoi/Ägypten 1989 verabschiedete eine diesbezügliche
kurze gemeinsame Erklärung und setzte eine weitere Subkommission zum
Studium gemeinsamer pastoraler Fragen ein.

Nicht-offizielle theologische Gespräche zwischen Theologen beider Kir-

21



chen hatten freilich schon früher begonnen und zu Zusammenkünften in Aar-
hus 1964, Bristol 1967, Genf 1970 und Addis Abeba 1971 geführt (vgl. The
Greek Orthodox Theological Review /0(1964/65) Heft 2; 13 (1968) Heft 2; 16

(1971) Heft 1-2.
c) mit der römisch-katholischen Kirche: Der Dialog wurde nach entsprechender

Vorbereitung (Interorthodoxe Kommission: Chambésy/Genf im Juni und
im November 1977, sowie 1978; Römisch-Katholische Kommission: Rom
1976 und 1978; gemeinsamer Koordinierungsausschuss: Rom 1978) 1979
gemeinsam angekündigt und mit der I.Vollversammlung der Gemischten
Kommission auf Patmos und Rhodos 1980 eröffnet. Der drei gemischten Subkom-
missionen - die sich in Belgrad 1981, Rom 1980 und Chèvetogne 1980 trafen-
gegebene Auftrag führte nach einer Sitzung des gemeinsamen Koordinierungsausschusses

in Venedig 1981 zur Verabschiedung eines gemeinsamen Textes
«Le Mystère de l'Eglise et de l'Eucharistie à la lumière du Mystère de la Sainte
Trinité» durch die 2. Vollversammlung in München 1982.

Der Text zum nächsten Thema «Foi, Sacrements et Unité de l'Eglise»
wurde von den drei Subkommissionen in Wien, Chambésy/Genf und Vrsac/
Jugoslawien (alle 1982) und vom Koordinierungsausschuss in Nikosia/Zypern
1983 vorbereitet, konnte aber auf der 3. Vollversammlung in Gonia/Kreta 1983

nicht endgültig verabschiedet werden, sondern erst während der 2. Phase der
4. Vollversammlung in Bari 1987.

Unterdessen hatten die Subkommissionen in Oppeln/Polen, Rom (beide
1984) und Bari 1985 ein weiteres Thema in Angriff genommen: «Le Sacrement
de l'Ordre dans la structure sacramentelle de l'Eglise, en particulier l'importance

de la succession apostolique pour la sanctification et l'unité du peuple
de Dieu». Der Koordinierungsausschuss in Oppeln 1985 bereitete den
entsprechenden Text wie auch den noch hängigen über «Glaube, Sakramente und
Einheit der Kirche» für die 4. Vollversammlung in Bari 1986 vor. Auf der
krisenhaft verlaufenen Sitzung 1. Phase der 4. Vollversammlung) kam es aber
zu keinem definitiven Ergebnis : der ältere Text wurde - wie erwähnt - ein Jahr
danach in Bari 2. Phase der 4. Vollversammlung) verabschiedet, der jüngere
von der S.Vollversammlung in Valamo/Finnland 1988. Zugleich wurde eine
Subkommission für die Uniatenfrage eingesetzt.

d) mit der evangelisch-lutherischen Kirche: Nach entsprechenden getrennten
Vorbereitungssitzungen (Interorthodoxe Kommission: Sigtuna/Schweden
1978, Amelungsborn/BRD 1979, Skalholt/Island 1980; Kommission des

lutherischen Weltbundes: Chambésy/Genf 1978, Gonia/Kreta 1980) wurde der
theologische Dialog mit der 1. Vollversammlung der Gemischten Orthodox-
Lutherischen Kommission in Espoo/Finnland 1981 eröffnet. Als Thema der
künftigen Arbeit wurde «Teilhabe am Mysterium der Kirche» bestimmt. Die
von einer gemischten Subkommission in Penteli/Athen 1982 erstellten
Textvorlagen zum Unterthema «Das Wesen der Kirche» konnte aber auf der
2. Vollversammlung der Gemischten Kommission in Limassol/Zypern 1983

nicht zu einem gemeinsamen Text gedeihen, weshalb das ekklesiologische
Thema vertagt wurde.

Die 3. Vollversammlung in Allentown PA/USA 1985 verabschiedete einen
ersten gemeinsamen Text über «Divine Revelation», die 4. Vollversammlung
in Gonia/Kreta 1987 (nach einer Subkommissionssitzung in Bossey/Schweiz

22



sehe Dialog bislang der einzige, der gemäss vereinbartem Plan zu
Ende gebracht werden konnte. Er könnte damit für den west-östlichen

Dialog im allgemeinen eine Pionierfunktion bekommen, und zwar im
Positiven wie im Fragwürdigen.

- Der Dialog ist auch insofern einzigartig, als jeder Text nach

Meinung der orthodoxen und altkatholischen Kommissionsmitglieder
«die Lehre der Orthodoxen und Altkatholischen Kirche» wiedergibt.
Es handelt sich also grundsätzlich um Konsenstexte im Blick auf die

dogmatische Tradition beider Kirchen, auch wenn in den Texten
gelegentlich Differenzen (vor allem in der Praxis) notiert werden.

- Der Umfang der erkannten Übereinstimmung geht beträchtlich
über das hinaus, was bei früheren Gelegenheiten als gemeinsame
dogmatische Grundlage ausdrücklich festgestellt wurde16.

- Der mit den Orthodoxen geführte Dialog zur Herstellung kirchlicher

Gemeinschaft ist zurzeit der einzige, zu dem sich alle altkatholischen

Kirchen (und damit die Utrechter Union als ganze) verpflichtet
und engagiert haben17.

1986) einen weiteren über «Scripture and Tradition» und die S.Vollversamm¬
lung in Bad Segeberg/BRD 1989 (nach einer Subkommissionssitzung in Venedig

1988) einen dritten über «Canon and Inspiration of Holy Scripture».
e) mit der evangelisch-reformierten Kirche: Nach vorbereitenden Zusammenkünften

von Vertretern der orthodoxen Kirche und des reformierten Weltbundes

(Konstantinopel 1979, Chambésy/Genf 1981 und 1983) wurde 1986 in
Chambésy der offizielle Dialog eröffnet; es wurde eine Gemischte Kommission

eingesetzt und das Thema des künftigen Dialogs vereinbart: «The Doctrine

of the Trinity on the basis of the Nicene-Constantinopolitan Creed».
Die 1. Vollversammlung der Gemischten Kommission auf dem Leuenberg/

Schweiz 1988 diskutierte Texte und setzte eine Subkommission für die
Erarbeitung von Textvorlagen zu schwerpunktmässigen Unterthemen ein.

16 Die festgestellte Übereinstimmung geht auch weit über das hinaus, was
1931 in Bonn als mögliche und darum hinreichende Grundlage für die
altkatholisch-anglikanische Interkommunionsvereinbarung betrachtet wurde.

17 Die anglikanisch-altkatholische Vereinbarung von Bonn 1931, die in einer
textlich modifizierten Fassung von der IBK desselben Jahres ratifiziert wurde
(vgl. IKZ 21 [1931] 161 f. - in der Folge wurde aber auf altkatholischer Seite
stets der Text der gemischten Kommission zitiert), ist grundsätzlich auch ein
alle altkatholische Kirchen verpflichtendes Abkommen. Freilich verlief die
Rezeption der Bonner Vereinbarung in den USA und in Kanada anders als in
Europa: Zu einer Vereinbarung zwischen der (anglikanischen) Episkopalkirche

der USA und der (altkatholischen) Polnischen Nationalen Katholischen
Kirche kam es erst 1946, wobei die Bonner Vereinbarung als Grundlage
diente, aber restriktiver interpretiert wurde als in Europa. 1958 gab es eine

analoge Vereinbarung für Kanada. Wegen der in den anglikanischen Kirchen-

23



- Von altkatholischer Seite bekommt man öfters zu hören, dass das

Gespräch mit den Orthodoxen seit über 100 Jahren im Gang sei und
immer wieder zu denselben Feststellungen von besonderer Nähe oder

gar Einheit im Glauben führe, ohne dass daraus irgendwelche konkre-

provinzen von Nordamerika eingeführten Frauenordination hat die PNCC die
1946 bzw. 1958 geschlossene Vereinbarung 1978 gekündigt.

Zur Vertiefung der bestehenden altkatholisch-anglikanischen Kirchengemeinschaft

dienen die seit 1957 in regelmässigen Abständen einberufenen
Anglikanisch-Altkatholischen Theologenkonferenzen (Rheinfelden 1957, Oxford
1960, Amersfoort 1961, Oxford 1966, Bern 1972, Oxford 1973, Luzern 1974,
Chichester 1977, Trier 1980, Wien 1982, Chichester 1985, Toronto 1987)

Nach dem Vorgang der Bonner Vereinbarung von 1931 hat 1965 die IBK
(ohne ihre Kirchen vorgängig zu informieren) eine analoge Vereinbarung mit
der Spanisch-Reformierten Episkopalkirche, der Lusitanisch-Katholischen
Kirche Portugals - beide Kirchen gehören seit 1980 zur Anglican Communion

- und der Philippinischen Unabhängigen Katholischen Kirche getroffen.
Dialoge mit anderen Kirchen haben dagegen keinen gesamtaltkathoiischen

Charakter. Das gilt auch für die seit 1964 bzw. 1966 in Holland, 1966 in der
Schweiz, 1967 in Deutschland und 1968 in Österreich mit der Bildung von
gemischten Kommissionen in Gang gekommenen Gespräche zwischen der
römisch-katholischen Kirche und den einzelnen altkatholischen Kirchen
(1972/3 kam es in Europa zu «internationalen» Sitzungen der lokalen
Gesprächskommissionen). Sie drehten sich u.a. um die Frage einer auf bestimmte
Situationen beschränkten Sakramentsgemeinschaft und zielten auf
Pastorationsvereinbarungen zu gegenseitiger seelsorgerlicher Hilfeleistung in Notfällen.

Dabei spielte die sog. Zürcher Nota von 1968, eine von römisch-katholischer

Seite erarbeitete Rahmenregelung, eine gewisse Rolle. Aus verschiedenen

Gründen sind solche lokalen Pastorationsvereinbarungen - welche die
IBK für die altkatholischen Kirchen von Holland, Deutschland und der
Schweiz zum selben Zeitpunkt in Kraft gesetzt haben wollte - nicht zustande
gekommen. In Europa bestehen die gemischten Gesprächskommissionen nur
noch in Holland und der Schweiz (wo sie regelmässig zusammentritt).
Offizielle Gespräche zwischen der Polnischen Nationalen Katholischen Kirche in
Nordamerika und der römisch-katholischen Kirche bestehen seit 1981 bzw.
1984.

Die «Vereinbarung über eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der
Feier der Eucharistie», welche von einer von der Evangelischen Kirche in
Deutschland und dem Katholischen Bistum der Altkatholiken eingesetzten
gemischten Kommission erarbeitet worden ist und welche die Grundlage
darstellte für einen entsprechenden Beschluss der deutschen altkatholischen Synode

von 1985, einer solchen gegenseitigen Einladung zuzustimmen, betrifft nur
die altkatholische Kirche Deutschlands. Die IBK hat 1988 diese Vereinbarung,
deren die altkatholische Seite verpflichtende Zielsetzung ohne vorherige
gemeinschaftliche Beratungen mit den übrigen Bischöfen der IBK zustandegekommen

war - so verlangt es die «Vereinbarung der in der Utrechter Union
vereinigten altkatholischen Bischöfe» von 1974 (Art. 10,1) -, nicht gebilligt.

24



ten Folgen resultierten, und das werde auch in Zukunft so bleiben.
Das ist zumindest im Blick auf die Vergangenheit zu modifizieren:
einen Dialog mit der Gesamtheit der Orthodoxie gibt es erst in den Jahren

nach 1961, und die nach 1973 begonnene und in systematischer
Weise durchgeführte Arbeit der gemischten Kommission ist in 12 Jahren

beendet worden. Gewiss wäre das nicht möglich gewesen ohne
den Einsatz zahlreicher Mitarbeiter an diesem Dialog in seinen früheren

Phasen, in dessen Verlauf auch immer wieder wichtige persönliche
Freundschaften geschlossen wurden 18. Mit dem Abschluss des

theologischen Dialogs besteht eine Situation, die es in der wechselvollen
Geschichte der altkatholisch-orthodoxen Beziehungen so bisher nicht
gegeben hat.

- Die eigentliche Herausforderung für die altkatholischen und
orthodoxen Kirchen ist m.E. weniger die Rezeption der gemeinsamen
Texte und ihre hermeneutisch reflektierte Vermittlung an die Gläubigen

als vielmehr die Aufgabe, die angestrebte Einheit und Gemeinschaft

«vor Ort» einzuüben und zu leben - also dort, wo es in der
westlichen Diaspora der Orthodoxie altkatholische Lokalkirchen gibt.
Hier sind realistische, kreative Lösungen im Geist der altkirchlichen
Tradition gefragt.

Die folgende Bibliographie von ausgewählter Literatur aus neuerer
Zeit soll den interessierten Lesern und Leserinnen weiterhelfen:

a) altkatholisch
C Oeyen, Chronologisch-bibliographische Übersicht der

Unionsverhandlungen zwischen der orthodoxen Kirche des Ostens und der

altkatholischen Kirche der Utrechter Union, IKZ 57(1967) 29-51
W. Küppers. Stand und Perspektiven des altkatholisch-orthodoxen

Dialogs, IKZ 62 (1972) 87-114 (griechisch in: Gregorios Palamas 56

[1973] 8-24. 109-123)
U. Küry. Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte, ihre Lehre,

ihre Anliegen (2. mit Nachträgen versehene Auflage hg. v. C. Oeyen),
KW 3, Stuttgart 1978 (eine im Text nicht veränderte 3. Auflage
erschien 1982)

18 Das markanteste Beispiel ist die Freundschaft zwischen General A. Kire-
jev (1832-1910) und Professor E. Michaud, vgl. Quelques lettres du général
Alexandre Kiréeff au professeur Michaud sur l'ancien-catholicisme, publiées
par O.Novikoff-Kiréeff, Paris-Neuchâtel o.J.: dies., Le général Alexandre
Kiréeff et l'ancien-catholicisme, Bern 21914; R. Dederen, Un réformateur catholique

au XIXe siècle: Eugène Michaud (1839-1917). Vieux-catholicisme -
Oecuménisme, Genève 1963, 26-27. 226-245.

25



C.Aldenhoven, 17.Internationale Altkatholische Theologenkonferenz,

IKZ 67 (1977) 30-52 (Berichterstattung zum Konferenzthema
«Orthodox-Altkatholischer Dialog»)

Bericht über die 27. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz

in Innsbruck vom 5. bis lO.September 1988, IKZ 79(1989) 29-79

(mit Referaten von H.Aldenhoven, D.Papandreou, U. von Arx,
P. Amiet, sowie einer Erklärung der Theologenkonferenz zum Thema
«Orthodox-Altkatholischer Dialog»)

b) orthodox
Maximos (Christopoulos), Metropolit von Sardes, Palaiokatholikis-

mos kai Orthodoxia (Altkatholizismus und Orthodoxie), Athen 1966

/. Karmiris, Orthodoxia kai Palaiokatholikismos (Orthodoxie und
Altkatholizismus), Heft 1-10, Athen 1966-1979 (Sonderdrucke aus
verschiedenen griechischen Zeitschriften)

J. Kalogirou, Der altkatholisch/orthodoxe Dialog, IKZ 60 (1970)
322-347

Th. Nikolaou, Gesamtwürdigung der Methode und der Ergebnisse
der bilateralen Dialoge, in: Les dialogues œcuméniques hier et
aujourd'hui, Etudes théologiques de Chambésy 5, Chambésy/Genf
1985, 207-232

G. N. Lemopoulos. Le dialogue théologique entre l'Eglise orthodoxe
et l'Eglise des vieux-catholiques, IKZ 76(1986) 161-190 (mit zahlreichen

bibliographischen Hinweisen auf Arbeiten orthodoxer Theologen

wie Karmiris, Kalogirou u.a.).
Damaskinos (Papandreou), Metropolit der Schweiz, Theologikoi

Dialogoi. Mia Orthodoxos Prooptikë (Theologische Dialoge. Eine
orthodoxe Perspektive), Thessaloniki 1986 (mit der griechischen
Originalfassung der Dialogtexte von 1975-1985 auf den Seiten 241-285)

Ders., Der orthodox-altkatholische Dialog, IKZ 75(1988) 79-89

c) römisch-katholisch
Dom C. Lialine, Vieux-Catholiques et Orthodoxes en quête d'union

depuis trois-quarts de siècle, Istina 5(1958) 22-64
Weitere orthodoxe und andere Literatur und Berichterstattung ist

verzeichnet in: J. F. Puglisi/S.J. Voicu (Hg), A Bibliography of Inter-
church and Interconfessional Theological Dialogues, Centro Pro Unione,

Roma 1984, 193-199, sowie in den Nachträgen des vom Centro
Pro Unione herausgegebenen Bi-annual Bulletin: Nr.28/Fall 1985,

31; Nr.30/Fall 1986,36; Nr.31-32/Spring-Fall 1987, 37 f.; Nr.34/Fall
1988, 38.

Urs von Arx

26


	Kurze Einführung in die Geschichte des orthodox-altkatholischen Dialogs

