
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 3

Artikel: Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung

Autor: Visser, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung

Die letzte These der Bischofserklärung von 1889 ist nicht die am meisten

beachtete. Dort heisst es: Durch treues Festhalten an der Lehre
Jesu Christi, unter Ablehnung aller durch die Schuld der Menschen mit
derselben vermischten Irrtümer, aller kirchlichen Missbräuche und
hierarchischen Bestrebungen, glauben wir am erfolgreichsten dem Unglauben

und der religiösen Gleichgültigkeit, dem schlimmsten Übel unserer
Zeit, entgegenzuwirken^.

Diese These scheint eine mehr oder weniger obligate Aussage zu
enthalten, denn in allen Zeiten hört man Klagen über Unglauben und
religiöse Gleichgültigkeit meistens zur Legitimierung von Reformen
und Erneuerung. An und für sich ist das nichts Besonderes und ist
verständlich. Denn nie werden die hohen Ansprüche des Evangeliums
oder der Kirche völlig verwirklicht, und das führt dann zu der immer
wiederholten Feststellung, es sei mit dem Glauben schlimm bestellt.
Meistens geschieht dies gegen den Hintergrund eines neuformulierten
Ideales. Auch in unserm Fall lässt sich fragen, welches Ideal man bei
der Zurückweisung der Beschlüsse des Vatikanums I vor Augen hatte.

Nun bleibt es nicht bei Klage und Zurückweisung, es gibt eine klare
Anweisung, auf welche Weise man das konstatierte Übel überwinden
will: Durch eine christologische Konzentration. Denn es heisst: Durch
treues Festhalten an der Lehre Jesu Christi möchte man die religiöse
Gleichgültigkeit bekämpfen. Man kann sich fragen, ob dieses Festhalten

nicht zu konservativem Traditionalismus führt. Dies ist aber - wie
auch aus dem folgenden hervorgeht - nicht der Fall: Die Lehre Jesu

Christi wird als Prüfstein für die Richtigkeit kirchlicher Gewohnheiten

und Einrichtungen betrachtet. Sie sollen am Evangelium geprüft
werden, um dadurch die durch die Schuld der Menschen eingeschlichenen

Irrtümer, vor allem «hierarchische Bestrebungen» feststellen
und verbessern zu können2.

Nun stellen sich zwei Fragen: Was ist der Hintergrund dieser
These? Und zweitens: Was meinte man konkret mit den konstatierten
Irrtümern, Missbräuchen und hierarchischen Bestrebungen? Beim
Suchen einer Antwort wird deutlich, dass diese These nicht ein obligato-

1 U.Küry. Die Altkatholische Kirche, 19782, S.453.
2 Im deutschen Text der Bischofserklärung steht «hierarchische Bestrebungen»

was im holländischen Text übersetzt ist mit der weniger kirchlichen
Konnotation «herrschsüchtiges Bestreben».

174



rischer Schluss der Bischofserklärung ist, sondern einen Schlüssel zum
Verstehen des altkatholischen Anliegens darstellt. Gehen wir zuerst
auf die Frage nach dem Hintergrund ein.

Diese hat mehrere Dimensionen: Man kann die Frage im Lichte der

aus der Ablehnung des Vatikanums I hervorgegangenen offiziellen
altkatholischen Dokumente beantworten. Diese haben aber ihren

eigenen kirchlichen und kulturellen Hintergrund, der mit in Betracht

gezogen werden muss. Den Text versteht man am besten im Kontext. So

müssen wir die altkatholischen Dokumente im Lichte der kirchlichen
und kulturellen Situation befragen.

Es ist nicht schwer zu zeigen - obwohl man den Ursprung der

Bischofserklärung nicht genau reproduzieren kann3 -, dass die
Bischofserklärung inhaltlich mit den wichtigsten Dokumenten der noch jungen
altkatholischen Bewegung in Deutschland übereinstimmt. So finden
wir für die letzte These die Bausteine in der sog. Münchner Erklärung
von Pfingsten 1871, die gemäss Überlieferung von Ignaz von Döllinger

verfasst wurde4. Nachdem man mit theologischen Argumenten die
Beschlüsse des Vatikanums I abgelehnt hat, schliesst man mit der

Hoffnung, dass der jetzt angebrochene Kampf unter höherer Leitung
das Mittel sein wird, die längst ersehnte und unabweisbar gewordene
Reform der kirchlichen Zustände, sowohl in der Verfassung als auch im
Leben der Kirche, anzubahnen und zu verwirklichen. Dazu erwartet man
wenig von den vatikanischen Beschlüssen5. Das Programm des im

September 1871 abgehaltenen Katholikenkongresses, gleichfalls in

3 Wie wir aus dem Protokoll der ersten Bischofskonferenz wissen, hat Prof.
Reusch zusammen mit den Bischöfen Reinkens und Herzog in Bonn den
Entwurf der Erklärung fertiggestellt. Welche Vorlage und Quellen man dabei
benützte, müsste noch näher untersucht werden.

4 U.Küry. o.e. S.445.
5 Aus folgendem Zitat wird das deutlich: «Wenn uns gegenwärtig allenthalben

in der Kirche die überwuchernden Missbräuche begegnen, welche durch
den Sieg der vatikanischen Dogmen gestärkt und unantastbar gemacht, ja
schliesslich bis zur Vernichtung alles christlichen Lebens gesteigert werden
würden, wenn wir trauernd das Streben nach geistlähmender Zentralisation
und mechanischer Uniformität wahrnehmen, wenn wir die wachsende
Unfähigkeit der Hierarchie beobachten, welche die grossartige geistige Arbeit der
neuen Zeit nur mit dem Schellengeklingel altgewohnter Redensarten und
ohnmächtigen Verwünschungen zu begleiten oder zu unterbrechen vermag, so

ermutigt uns doch die Erinnerung an bessere Zeiten und die Zuversicht auf den

göttlichen Lenker der Kirche» (Küry, o.e. S.449).

175



München, konkretisiert die gewünschten Reformen: verfassungsmässig

geregelte Teilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten durch
das katholische Volk, wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der
Lehre, die nationalen Anschauungen und Bedürfnisse Berücksichtigung
finden können.

Gerade in diesen Dokumenten wird deutlich, dass es sich beim Protest

nicht nur um eine Ablehnung der päpstlichen Unfehlbarkeit und
Jurisdiktionsmacht an und für sich handelte, sondern dass der Grund
der Ablehnung eine völlig andere Beurteilung der Weise, mit der die
Kirche auf die moderne kulturelle Glaubensherausforderung antworten

sollte, war. Diese Herausforderung war nicht leicht: erstens hatte
die politische Wiederverteilung Europas nach 1817 eine fundamentale
Änderung im Verhältnis von Kirche und Staat verursacht. Kirchliche
Güter waren säkularisiert, alte Bistümer aufgehoben und neue kreiert,
vor allem in Deutschland konvergierten die neuen Landesgrenzen
nicht länger mit den konfessionellen Teilungen. Zudem kündigte sich
die Moderne mit Strömungen wie dem Liberalismus an, gefolgt von
Sozialismus und Kommunismus, die sowohl Äusserungen wie auch

Stimulierung zur Änderung der gesellschaftlichen Verhältnisse waren.
Nicht nur strukturell, sondern auch funktionell kam die Kirche durch
diese Entwicklungen in eine sehr schwierige Situation. Die Frage war,
auf welche Weise sie ihre gesellschaftliche Aufgabe erfüllen konnte,
da sie sich von den anderen Systemen der Lebensanschauung bedroht
sah. Man konnte auf verschiedene Weise reagieren: Entweder sich
den modernen Einflüssen und Strömungen verschliessen und eine

eigene Gegenwelt entwerfen oder auf die kulturelle und gesellschaftliche

Herausforderung durch Dialog und Befragung der eigenen Quellen

zur Neuorientierung eingehen. Welchen W7eg man auch wählte,
die sozialen und kulturellen Entwicklungen wurden immerhin erfahren

als ein Anwachsen der kirchlichen und religiösen Gleichgültigkeit:
der moderne Mensch glaubte entweder als liberales oder als soziales
und kommunales Wesen ohne Religion auskommen zu können, Religion

wurde als ein Hindernis zur totalen humanen Entwicklung
betrachtet. Damit stand die Kirche vor der wichtigen Frage, wie sie den
Prozess der Tradition, die Glaubensvermittlung zu gestalten habe.

Den kulturellen Kontext sowohl der römischen Orientierung als auch
der altkatholischen Reaktion haben wir damit kurz skizziert und
gezeigt, dass die letzte These der Bischofserklärung nicht eine obligatorische

Aussage ist, sondern die Aktualität der altkatholischen Reformen
begründet.

176



Unsere zweite Frage lautet: Was wollte man konkret, welche Reformen

wollte man durchführen? Antwort finden wir, wie bekannt, in der

Entwicklung der altkatholischen Kirche nach 1872. Nachdem man zur
Kirchenbildung entschlossen war, wobei man nicht Altar gegen Altar
stellen, jedoch Notkirche für die Katholiken, welche die vatikanischen
Beschlüsse als im Widerspruch mit der katholischen Tradition ablehnten

und ein geistliches Haus wünschten, sein wollte, wollte man eine

Kirche bilden, die der Herausforderung der Modernität gewachsen

war. Die altkatholische Kirche sollte ein Vorbild dafür sein, wie man
auf andere Weise als die Römische Kirche die Fortsetzung von Tradition

und Glaubensvermittlung ermöglichen könnte. So führte man
Änderungen durch, wie sie schon lange von bestimmten Gruppen von
Katholiken gefordert wurden, vor allem die Einrichtung einer Synode.
Darin kamen Geistliche und Laien als gewählte Vertreter der Gemeinden

unter Führung des Bischofs zusammen und bildeten die höchste
Behörde in der Kirche. In den ersten Sessionen führte man Reformen
wie die Aufhebung der obligatorischen Ohrenbeichte und der
Fastengesetze, die Einführung der Landessprache im Gottesdienst, die
Abschaffung der Privatmesse zugunsten der Gemeinschaftsfeier und
schliesslich die Aufhebung des Zwangszölibates durch.

Wenn man diese Massnahmen im historischen Kontext betrachtet,
ist es leicht zu konstatieren, dass sie ihre Wurzeln in der Reformfreudigkeit

des sog. Aufklärungskatholizismus haben6. Dieser war
gekennzeichnet durch gottesdienstliche Reformen mit dem Ziel, den
mechanischen Charakter der Liturgie zu eliminieren, um die
glaubensvermittelnden, pädagogischen und moralischen Elemente des

Gottesdienstes zu betonen. Dies führte zur Reduzierung der vielen Messen

zu einer Gemeinschaftsfeier, zur Betonung guter Predigt, zur Beteiligung

der Gläubigen an der Liturgie, Beschränkung der Messestipendien,

zur Zurückdrängung der Volksfrömmigkeit wie z.B. der auf
Mirakel gegründeten Heiligenverehrung, der prononcierten Mariendevotion,

Reliquienfrömmigkeit und bunten Wallfahrten. Man befürwortete

Schlichtheit und Massigkeit in der Ausstattung der Kirche und
eine grössere Klarheit bei der Spendung der Sakramente wie der
Taufe, der Busse und der Firmung. In allem wird deutlich, dass man
äusserliche Devotion mit abergläubischen und semi-abergläubischen
Zügen zurückdrängen wollte, um eine durchlebte Teilnahme der

6 L.Swidler, Aufklärungs-Catholicism 1780-1850. Liturgical and other
Reforms in the Catholic Aufklärung, 1978.

177



Gläubigen am Gottesdienst zu fördern und eine Frömmigkeit zu
bewirken, die ihre Inspiration in den klaren Glaubensquellen der heiligen

Schrift und der Kirchenväter fand. Neben einer Neugestaltung
der Liturgie befürwortete man die Beteiligung der Laien an der
Kirchenbehörde durch eine repräsentative Synode, eine verbesserte
Ausbildung der Pfarrer, Aufhebung des Zwangszölibates. Schliesslich
erhoffte man durch Bereinigung der Lehre und des kirchlichen Lebens
die Wiedervereinigung mit den reformatorischen Kirchen vorzubereiten.

Einer der wichtigsten Repräsentanten dieser Reformgesinnung
war der in seiner Zeit sehr bewunderte Bistumsverweser von
Konstanz, Ignaz H. von Wessenberg, dessen Massnahmen nicht nur die

Zustimmung vieler Geistlicher fand, sondern auch grosse Teile des

katholischen Volkes begeisterten. Es ist selbstverständlich, dass er als

Vorläufer des Altkatholizismus betrachtet wird7.
So verweist die letzte These der Bischofserklärung erstens auf den

Prozess der Säkularisierung und Modernisierung, der im ^.Jahrhun¬
dert die Position der Kirchen in der Gesellschaft stark relativiert hatte,
und zeigt zweitens eine qualifizierte Reaktion auf diese Entwicklung,
eine Reaktion, die sich klar unterschied von derjenigen, die man in
der römisch-katholischen Kirche befürwortete. Während die Altkatholiken

versuchten, das Reformprogramm des Aufklärungskatholizismus
durchzuführen, lehnte die römisch-katholische Kirche dieses Streben
ab und entschied sich für die entgegengesetzte Richtung8.

2. Die altkatholische Reaktion war eine auf dem Programm der
katholischen Aufklärung gegründete Kirchenerneuerung. Es gab
selbstverständlich andere Möglichkeiten, wie die Geschichte des deutschen
Katholizismus zeigt. Denn in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
wurde das Anliegen der Aufklärer zugunsten einer neuen auf Rom
orientierten Bewegung zurückgedrängt, die sich bis zum Vatikanum I

erfolgreich durchsetzte. Dabei ging es nicht wie bei den Aufklärern
um eine kritische Aufgeschlossenheit neuen kulturellen und politischen

Entwicklungen gegenüber, sondern um eine Ablehnung der auf
Aufklärung, Rationalität und Betonung der Ethik fundierten Bewe-

7 Angenommen wird, dass es vor allem der Arbeit Wessenbergs zu verdanken

ist, dass nach 1870 im Norden der Schweiz und in Süddeutschland spontan

viele altkatholische Gemeinden entstanden. Küry, o.e. S.43. Auch O. Gilg,
Die Seelsorgebedeutung LH. von Wessenbergs, in IKZ 50 (1960), S. 129-143.

8 Neben dem schon genannten Swidler auch Anton van Harskamp, Theologie:

Tekst in Kontext. Op zoek naar de méthode van ideologiekritische analyse
van de théologie geillustreerd aan het werk van Drey, Möhler en Stauden-
maier, Nijmegen, 1986.

178



gung. Ursache dieser Gegenbewegung war die unsichere Position der
Kirchen in den neuen Staaten. Denn eine positive Haltung gegenüber
Demokratie und Liberalismus brachte das Risiko mit sich, die Kirche
an die staatlichen Behörden auszuliefern. In dieser Hinsicht hatte man
das Schreckbild der französischen Kirche nach der Revolution vor
Augen. Die Aufgeschlossenheit Wessenbergs dem modernen Staat

gegenüber wurde die Achillesferse seiner Reformbewegung, wie sie auch

fortgesetzt und mitgetragen wurde von Theologen wie Sailer und
Hirscher.

Die meisten Katholiken Deutschlands waren politisch und staatlich
in eine ungünstige Situation gekommen, da sie in den neuen Staaten
vielfach eine Minderheitsposition unter protestantischen Behörden
einnehmen mussten. Zum Bewahren der kirchlichen Unabhängigkeit
wandte man sich um politische Hilfe nach Rom und förderte so den

Ultramontanismus. In Kombination mit einer antirevolutionären
Neigung und einer romantischen Wiederentdeckung des Mittelalters
entstand eine neue katholische vitale Strömung, die der aufklärerischen
Reform entgegengesetzt war. Diese wurde mehr und mehr verleumdet:

Man meinte, dass die Aufklärung den Glauben fast völlig moralisiert

und die Liturgie horizontalisiert, sie aber auf jeden Fall ihres
mystischen Glaubenscharakters beraubt hätte9. Die neue Bewegung
förderte die sog. Verkirchlichung des Christentums, indem sie die Autorität

in der Kirche formalisierte und zentralisierte, den Glauben der
traditionellen Volksfrömmigkeit stimulierte - die sog. Glaubenstradi-
tionalisierung -, und schliesslich eine charismatische Führerschaft
propagierte10. Im 19. Jahrhundert hatte die Kirche ihren Einfluss auf
dem politischen, ökonomischen und wissenschaftlichen Gebiet verloren.

Diese Situation zwang zu einer einschneidenden Neuorientierung,

in der man in der römischen Kirche drei Aspekte unterscheiden
kann. Es handelte sich um eine interne Reorganisation, eine Verteidi-

9 Neuere Untersuchungen zeigen, dass dies nicht der Fall ist. Katholische
Aufklärer wie Sailer und Wessenberg wollten sich überhaupt nicht der Modernität

ausliefern. Sie waren darauf bedacht, in der neuen Situation die katholische

Tradition auf plausible Weise weiterzuführen. Das zeigt ihre Anstrengung
für Katechetik, praktische Theologie und gute Predigt. Sie hatten dann auch
Erfolg vor allem bei von ihnen ausgebildeten Priestern wie auch bei vielen
Laien.

10 Michael N. Ebertz, Herrschaft in der Kirche. Hierarchie, Tradition und
Charisma im 19.Jahrhundert, in: Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz,
1980, S. 89-111. Auch L. Layendecker, De rooms katholieke kerk en de
moderne wereld, in: Praktische Theologie 15 (1988), S. 142-162.

179



gung der institutionellen Grenzen und eine Offensive, um die Gesellschaft

wieder unter kirchliche Verwaltung oder Kontrolle zu bringen.
Auffallend dabei ist die Zentralisierung der kirchlichen Autorität in

Rom, welche von den neuernannten Bischöfen mitgefördert wurde, da

sie gegen die staatliche Einmischung in die Kirche eine Stütze in Rom
suchten und fanden. Da diese Probleme sich nicht auf einen Staat
beschränkten, sondern übernational waren, mussten sie auch auf dieser
übernationalen Ebene gelöst werden. Diese Tendenz wurde von Papst
Pius IX., enttäuscht vom Liberalismus wie er war, durch Bischofsernennungen

und Eingriffe in den theologischen Unterricht kräftig
unterstützt. Das bedeutete, dass alle episkopalistischen Bestrebungen
und Ideen von nun an unterdrückt, das Abhalten von nationalen
Synoden entmutigt, die Behörden von Orden und Kongregationen nach
Rom verlegt wurden. Von Rom aus reorganisierte man das theologische

Studium mit Betonung der Priesterausbildung in Seminarien,
durch die man die zukünftigen Priester in einer bestimmten
gesellschaftlichen Isolation halten und die kirchliche Disziplin verschärfen
konnte. In der Theologie wurde vor allem die neuscholastische
Methode als normativ eingeführt. Davon abweichende Meinungen wurden

bald nicht mehr geduldet. Für die Bindung des Volkes an die nun
zentralisierte Kirche folgte man der Traditionalisierung der Frömmigkeit.

Das heisst, man stimulierte die Volksreligiosität, die sich in
Mariendevotion, Heiligenverehrung, und vor allem Wallfahrten äusserte,
die stark propagiert wurden. Weiter wurde die Liturgie mit Betonung
des Mysteriums des Heiligen romantisiert und eine aus dem Mittelalter

sich inspirierende liturgische Erneuerung, die sich z.B. in der
«romantischen» Restauration der Gregorianik äusserte, unterstützt.
Schliesslich errichtete man für sozialkirchliche Aktivitäten Selbstorganisationen,

in denen die Gläubigen vor kirchenfremden Einflüssen
geschützt wurden. Layendecker betont, dass diese Förderung der Volks-
devotionalität und des Vereinigungswesens die Beziehung zwischen
einfachen Gläubigen und den kirchlichen höheren und niedrigen
Funktionären verstärkte, wodurch ein einflussreicher Faktor im
kirchlichen Leben, nämlich die katholische Intelligenz, neutralisiert
wurde, die mit ihrer Orientierung an der modernen Wissenschaft und
Kultur und ihrer Aufgeschlossenheit für sie ein Risiko für die
gewählte kirchliche Strategie mit sich brachte. Dies alles führte zu der

sog. «Versäulung»11, wodurch das alte Ideal, das menschliche Leben

11 In den Niederlanden bestanden auf konfessioneller Grundlage nicht nur
Bildungsstätten, Wohlfahrtseinrichtungen, Krankenhäuser, politische Par-

180



wieder unter den Anspruch der kirchlichen Tradition zu führen, unter
neuen Bedingungen realisiert wurde. Diese Kirchenverwaltung konnte
man erfolgreich durchführen, weil man von den einfachen katholischen

Leuten, Bauern, Mittelständlern und Handarbeitern gestützt
wurde, da diese sich durch die neuen gesellschaftlichen und politischen

Entwicklungen benachteiligt fühlten. Ausserdem waren sie

meistens in den neugebildeten Staaten eine Minorität.
Schliesslich vollzog sich eine Charismatisierung der Führung und

im besonderen des Papsttums. Pius IX. wurde als ein Opfer der
italienischen politischen Entwicklung betrachtet und sogar mit dem leidenden

Christus identifiziert. Weil der Papst nicht national gebunden

war, wurde er als ein Ausgleich gegenüber den nationalen staatlichen

Eingriffen betrachtet und als ein Garant der kirchlichen Freiheit
gewürdigt. Seine Autorität wurde deshalb gestärkt und mitgetragen von
der Persönlichkeit von Pius IX., der seine charismatische Ausstrahlung

zur Stärkung des Papsttums einsetzte12. Es dürfte deutlich sein,
dass diese Kirchenpolitik Erfolg hatte dank der gesellschaftlichen
Bedingungen, unter denen viele Katholiken in Europa lebten, eine Politik,

die für sie den Weg zur gesellschaftlichen Emanzipation eröffnete.
Zwei einander ausschliessende kirchliche Reaktionen auf die

Modernität kann man so unterscheiden. Diese Reaktionen führten zu
unterschiedlichen Modellen der Kirche. Es handelt sich um gegensätzliche

Typen. Auf der einen Seite sieht man die Stärkung der formellen
Autorität, auf der anderen Betonung der nationalen Eigenständigkeit
und Verteilung der Autorität auf mehrere kirchliche Schichten. Auf
der einen Seite eine Betonung der Volksreligiosität, die sogar nach Urteil

mancher Historiker zu Kitsch neigte, auf der anderen Seite

teien, Massenmedien und Vereine, sondern auch Wirtschaftsorganisationen,
Gewerkschaften, Arbeitgeberverbände, Handelsgenossenschaften und
Sparkassen, die für einen Uneingeweihten kaum mit Religion zu verbinden sein
dürften. Alle diese Organisationen meinen die Niederländer, wenn sie von den
«Säulen» ihrer Gesellschaft reden, die zusammen wie ursprünglich gedacht
eine «christliche Kuppel» tragen sollten. Diese «Säulen» sind nicht identisch
mit den Konfessionen und auch nicht notwendige Bestandteile von Kirchen.
Der Begriff «Versäulung» - Stichwort für das soziologische Thema der
Niederländer schlechthin - bezieht sich auf die Organisationsformen des
politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Lebens, wie sie sich im
20. Jahrhundert entwickelt haben. So: Ernest Zahn, Das unbekannte Holland,
Berlin 1984, S. 158.

12 J.B. Hasler, Wie der Papst unfehlbar wurde, 1981. Dieser Prozess der
Charismatisierung und der Einsatz Pius IX. ist in diesem Buch ausgiebig
belegt.

181



Schlichtheit des Gottesdienstes und christologische Einfachheit, auf
der einen Seite Charismatisierung des Amtes, demgegenüber aber
Einführung einer synodalen Struktur. Darauf weist die letzte These der

Bischofserklärung hin, wenn man sie in den breiten Kontext der
kirchlichen Entwicklung stellt. Einerseits handelt es sich um den kleinen

Mann, Bauern und Kleinbürger, anderseits um den intellektuell
geformten Gläubigen, einen Bürger, der für die neuen politischen,
wissenschaftlichen und kulturellen Änderungen aufgeschlossen ist. Es

wäre nicht nur interessant, sondern auch wichtig, zur besseren
Beurteilung der Entstehung der altkatholischen Bewegung genau zu
untersuchen, zu welcher sozialen Schicht diejenigen Laien gehörten, die
gegen die vatikanischen Beschlüsse protestierten. Wer schloss sich in der
Schweiz, wo der Protest stark politisch bestimmt war, der Bewegung
an, welche gesellschaftliche Position hatten die Laienführer in
Deutschland? Man könnte dann genau angeben, welche gesellschaftlichen

und kulturellen Bedingungen mitbestimmend waren für die
Entstehung der jungen altkatholischen Kirche13.

3. Man kann nach hundert Jahren fragen, welche Entscheidung für
die Bewältigung der Probleme der Modernität in der Kirche den
besten Erfolg hatte. Zuerst muss man feststellen, dass der römische
Verwaltungskurs für die Glaubensvermittlung und Bewahrung am
erfolgreichsten war. Nicht nur blieb der altkatholische Protest auf eine
Minorität beschränkt, sondern die offensive Haltung der Kirche
verstärkte auch die innerliche Kohäsion und gab ihr eine grosse
gesellschaftliche Ausstrahlung. Auf die skeptische und ermüdete Intelligenz
übte sie, vor allem im «fin de siècle» und zur Zeit des Ersten Weltkrieges,

der dem Entwicklungsoptimismus ein Ende setzt, eine deutliche
Anziehungskraft aus und bewirkte wichtige Konversionen aus deren
Reihen. Sie bot überdies Sicherheit und für die zweifelnde Ratio die
Ruhe des Glaubens14. Vor und nach dem Zweiten Weltkrieg jedoch
büsste diese Strategie an Kraft ein. Gerade in den Niederlanden war
die katholische Minorität soweit in der gesellschaftlichen Emanzipation

fortgeschritten, dass die kirchliche Sonderstellung und in gewissem

Sinne Isolation nicht länger einen positiven Beitrag zum gesell-

13 Jedenfalls ist klar, dass das holländische Schisma von 1723 vor allem
mitgetragen wurde von den führenden Geistlichen, die am meisten mit den
vermögenden katholischen Schichten verwandt waren.

14 H. M. M. Fortmann beschreibt dies klar in seinen wichtigsten
religionspsychologischen Studien, wo er über den Zusammenhang von Dogma und autoritärer

Persönlichkeit schreibt: Als Ziende de Onzienlijke 3b, 1969, S.240.

182



schaftlichen Einfluss leistete15. Politische Zusammenarbeit ohne
kirchliche Obhut war jetzt geboten, und so begann die katholische
gesellschaftliche Säule zu wackeln und war die Zeit reif für die Erneuerung

des Vatikanums IL Es war nicht länger opportun, das Ziel, dem

man nachstrebte, mittels kirchlicher Isolation zu erreichen. So wurde
man für die moderne kulturelle Entwicklung aufgeschlossen und
entdeckte die inzwischen verdrängten und vergessenen Ideale des

Aufklärungskatholizismus wieder16. Auf diesem Konzil verwirklichte man
zum Teil, sei es auch unter völlig anderen sozialen und kulturellen
Bedingungen, die alten Aufklärungsideale wie die Befürwortung einer
mehr synodalen Behörde, ökumenische Aufgeschlossenheit, biblische
Konzentration in der Theologie, Schlichtheit und Einführung der
Muttersprache in die Liturgie, eine Hervorhebung des Episkopates
gegenüber dem Papst, eine Befürwortung der relativen Autonomie der
lokalen Kirchen. Es ist nicht erstaunlich, dass dies eine Annäherung
an die altkatholischen Kirchen bewirkte17.

Das bringt uns zu der Frage, ob diese sich so glücklich entwickelt
hatten und ob der von ihnen gewählte Kurs grossen Erfolg hatte. Man
muss konstatieren, dass dies nicht der Fall gewesen ist. Obwohl der
altkatholischen Bewegung das Schicksal des Deutschkatholizismus
des 19. Jahrhunderts erspart geblieben ist, blieb man doch eine Minorität,

die sehr viel Mühe hatte, sich organisatorisch zu gestalten.
Wahrscheinlich brauchte man viel Energie, um die kirchlichen Gemeinden
und die gegenseitigen Beziehungen zu gestalten. Vor allem hatte die
stark nationale Orientierung der Altkatholiken in der Geschichte
Deutschlands nicht immer eine positive Auswirkung. Wenn es ausserdem

stimmt, dass die Altkatholiken ihre Mitglieder vor allem aus dem
Kreis der aufgeschlossenen Bürger rekrutierten, ist es wahrscheinlich,
dass für sie die folgende religionssoziologische These gilt. Es wäre zu

15 J.M. G. Thürlings. De wankele zuil. Nederlandse katholieken tussen
assimilane en en pluralisme. Nijmegen 1971. Vermeerderte druk. Deventer 1978.

16 Es führte zu weit, diese Konstatierung mit sowohl theologischen als
gesellschaftlichen Entwicklungen zu belegen. Man denke nur an die wichtigsten
Dekrete des Vatikanums II über die Kirche und ihre Position in der modernen
Gesellschaft. Vor allem wird dies deutlich an der Neubelebung der pastoralen
und praktischen Theologie, welche ihre Wurzel in der theresianischen Reform
in Österreich wiederentdeckte.

17 Man kann nun feststellen, dass man seit Papst Johannes Paul IL in Rom
zum «alten» Kurs des Vatikanums I zurückgekehrt ist.

183



untersuchen, inwieweit das Ausscheiden aus der katholischen Bastion

wegen der Aufgeschlossenheit für die moderne Kultur eine Vorstufe
zur weiteren Säkularisation ist. Man bleibt dann, wenn auch in anderer

Form, dem Ziel der Kirche treu, obwohl man ihre konkrete
Gemeinschaft verlässt, oder man bleibt ihrer Gemeinschaft noch treu,
ohne sich völlig mit ihrer Lehre zu identifizieren18. Eine aufgeschlossene

ökumenische Haltung, die als Erbe des Aufklärungskatholizismus
den Altkatholizismus kennzeichnet, führt zu einer Relativierung

der kirchlichen Identität. Offenheit für die moderne Kultur und Betonung

der persönlichen Gewissensfreiheit und Verantwortlichkeit führten

nicht zu einem kräftigen kirchlichen Zusammenschluss. Wenn es

in intellektuellen Kreisen beim Fortschritt der Säkularisation zum
«bon ton» gehörte, die Kirche zu verlassen, ist es wahrscheinlich,
dass, wenn die Altkatholiken der ersten Stunde zur Intelligenz gehörten,

man sich in der zweiten und dritten Generation der kirchlichen
Institution entfremdete. Es forderte grosse Anstrengung, die
Kirchengemeinschaft zu pflegen, und es ist darum nicht überraschend, dass

man vor allem in Deutschland und Österreich nach 1918 immer
bestrebt war, gesellschaftliche Anknüpfungspunkte entweder mit Hilfe
sozialer oder nationalsozialer Bewegungen zu finden. So scheint die
altkatholische Bewegung der Gefahr, die Peter Berger in seiner Bewertung

der kirchlichen Reaktion auf die Modernität angibt, erlegen zu
sein: dass man sich nämlich in seiner Aufgeschlossenheit zu weit mit
dem Modernen identifizierte, so dass es zur Reduktion der kirchlichen
Inhalte und damit zum Verlust der gesellschaftlichen Identität
kommt19. Es ist jedenfalls deutlich, dass man sich in der Schweiz als

Reaktion auf liberale Einflüsse theologisch inspirieren liess von der
dialektischen Theologie20. Man muss sich hinsichtlich einer Auswer-

18 Diese These wird vertreten im Buch von J. T. Borhek und C. T. Curtiss, A
Sociology of Belief, N.Y. 1975 und von H. D. de Loor angewandt zur Erklärung

der Entstehung und des Niedergangs der sog. Oxfordbewegung in den
Niederlanden: Nieuw Nederland loopt van Stapel, Kampen, 1986.

19 P. Berger, The Heretical Imperative - Contemporary Possibilities of
Religious Affirmation, N.Y. 1980. - Auch G. Dekker, Oude wijn in nieuwe zak-
ken - Over de christelijke godsdienst in de moderne samenleving, Baarn, 1983,
und idem, Godsdienst en Samenleving, Kampen, 1987.

20 P. Amiet, Old Catholics since World War II, in: Huelin, P. (Ed.), Old
Catholics and Anglicans, 1931-1981, Oxford, 1983, S.28. Amiet meint, dass die
Diasporasituation wie auch die Entwicklung der Geburtenbeschränkung, welche

in altkatholischen Kreisen zur kleinen Familie führte, den Zuwachs der
Altkatholiken verhinderte.

184



tung der altkatholischen Kirchenentwicklung in bezug zur
Glaubensvermittlung mit auf allgemeinen Eindrücken fundierten Hypothesen
begnügen. Es ist wünschenswert, in dieser Richtung auf Grund von
Quellenforschung weitere Untersuchungen anzustellen21.

Jedenfalls kann man nach einem Jahrhundert feststellen, dass weder

die eine noch die andere kirchliche Reaktion auf die Herausforderung

der Modernität das beabsichtigte Ziel, nämlich eine kreative
Fortsetzung der katholischen Tradition, die Schaffung einer lebendigen

und für die Zeit adäquaten Kirchengemeinschaft, die zu einer
erfolgreichen Glaubensvermittlung führt, erreichte. Die römisch-katholische

Entscheidung berücksichtigte nicht den inzwischen emanzipierten

Gläubigen, die altkatholische Entscheidung hatte wahrscheinlich
zu wenig Kraft, die Gläubigen in einer Gemeinschaft zu binden22.

Man muss aber konstatieren, dass es keiner Kirchengemeinschaft
gelungen ist, auf erfolgreiche Weise der gesellschaftlichen Herausforderung

zu antworten. Zumindest in Westeuropa befinden sich alle
Kirchen in einer gesellschaftlich-institutionellen Krise. Wenn die letzte
These der Bischofserklärung, wie wir zu zeigen versuchten, ein

Programm zur Bewältigung dieser Problematik der Glaubensvermittlung
enthält, lässt sich fragen, ob sie an Aktualität eingebüsst hat.

4. Peter Berger weist daraufhin, dass die Kirchen auf drei Arten der

Herausforderung der Modernität begegnet sind. Die erste sei die der

Deduktion, d.h. man betont die Autorität der religiösen Tradition
gegenüber der modernen Säkularität, die zweite ist die der Reduktion, in
der man die Tradition reinterpretiert in Begriffen der modernen
Säkularität, die dritte ist nach seiner Meinung der einzig gangbare Weg, die
der Induktion, in der man sowohl die eigene Erfahrung der Modernität

wie die der Tradition ernst nimmt. Auf globale auswertende Weise
kann man feststellen, dass die zwei oben beschriebenen katholischen
Reaktionen der ersten und zweiten Möglichkeit entsprechen. Beide
hatten keinen Erfolg. Die erste nicht, weil man, wie dies auch in der
römischen Kirche der Fall war, sich nicht völlig von der Gesellschaft
isolieren kann. Man bediente sich immerhin zur Ausführung des Pro-

21 Ein erster Versuch war die Studie von Paul F. Pfister. Was wollte die
Katholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB) im Dritten Reich? Erwägungen
und Lehren für die Zukunft aller christlichen Kirchen, IKZ 60 (1980), 1-63.

Die von ihm herausfordernd und ein wenig einseitig gestellte Frage hatte eine
Reaktion der Redaktion zur Folge, führte aber leider nicht zu einer
wünschenswerten inneraltkatholischen Diskussion. IKZ 60 (1980), 65-67.

22 J. Visser, de kandelaar van het licht, Utrecht 1976, 18-20.

185



gramms moderner Mittel, wie es z. B. die Zentralisierung der Bürokratie

und modernen Kommunikation ermöglichen. Aus diesem Grunde
bleibt man doch den Einflüssen der Modernität unterworfen. So war
es auch nicht möglich, sich den wissenschaftlichen Entwicklungen in
der Theologie zu entziehen, was sich vor allem in der Bibelwissenschaft

zeigte. Man kann sich in Auseinandersetzung mit der Gesellschaft

deren Einflüssen nicht entziehen. Man sollte sich dann völlig
isolieren, um eine auf einen historischen Moment fixierte Identität zu
bewahren23.

Gleichfalls ist es unmöglich, sich zu konformieren. Zu grosse
Nachgiebigkeit an die Modernität führt zum Verlust der Glaubwürdigkeit
und kirchlichen Identität. Wer sich nicht mehr auf eine bestimmte
funktionale Weise unterscheidet, verliert seine gesellschaftliche Identität

und wird im allgemeinen absorbiert.
Aus diesem Grunde sollte man die dritte der von Berger angegebenen

Möglichkeiten untersuchen, wobei man die Spannung zwischen
überlieferter Religion und sich verändernden gesellschaftlichen
Bedingungen aushält. Man kann versuchen anzugeben, was das konkret
bedeutet24. Dabei muss man bedenken, dass jede kirchliche und
religiöse Tradition datiert ist, d.h. sie ist immer das Resultat der
Auseinandersetzung von christlich tradiertem Inhalt mit jeweiligen
gesellschaftlichen Situationen. Diese hermeneutische Position markiert die
Problematik: es handelt sich nicht um den Gegensatz von christlichem
Inhalt und moderner Gesellschaft, sondern um eine an eine bestimmte
Zeit gebundene Formgebung des Christseins und der heutigen kontex-
tuellen Situation. Dabei ist der Inhalt des Christseins nicht gebunden
an die relative historische Form. Gerade der Prozess der Glaubensvermittlung

fordert Neuinterpretation, damit sich der Gehalt des christlichen

Glaubens in der neuen Situation bewährt. Dieser Traditionspro-
zess vollzieht sich, wenn man unbefangen zuschaut, mehr oder weniger

spontan über die Kirchengrenzen hinweg. Man kann dabei an eine

«Ökumenisierung» der Liturgie und Glaubenserfahrung denken, d. h.

inoffiziell vollziehen sich in den Kirchen auf mehreren Ebenen parallele

Erneuerungen. Dies wird durch die notwendige Neubesinnung

23 Nur wenn man sich völlig isoliert und auch moderne Mittel ablehnt, ist es

möglich, die eigene Tradition unversehrt zu bewahren, wie im Fall der
süddeutschen/schweizerischen Mennoniten, die am Ende des 18.Jahrhunderts
nach Amerika auswanderten und dort als sog. «Amish» noch immer ihre
damalige Lebensweise in Isolation aufrechterhalten.

24 G. Dekker, Godsdienst en Samenleving, S.201 ff.

186



auf die Glaubensquellen gefördert, da man nicht mehr selbstverständliche

Unterstützung vom Staat und der Gesellschaft empfängt. Diese

Reorientierung zur Feststellung der Identität zeigt, dass geschichtlich
bestimmte kirchliche Abgrenzung relativ ist25.

Wie findet man diese neuen Formen? Inhaltliche Voraussagen sind
schwer zu machen, man kann nur skizzieren, welchen Weg man gehen
kann. Berger weist darauf hin, dass die Kirche an Glaubwürdigkeit
gewinnen wird, wenn sie die Erfahrungen der modernen Menschen ernst
nimmt und diese zu ihrer Tradition in Beziehung bringt. Anders
gesagt: Man prüft die Tradition an der Erfahrung und die Erfahrung an
der Tradition26. Neubesinnung auf die Quellen ist notwendig, damit
man nicht nur datierten kirchlichen Formen und theologischen Inhalten

auf die Spur kommt, sondern auch entdeckt, wie man die Tradition

im neuen Kontext fortsetzen kann27. Zwar kann man schon angeben,

dass in einer Gesellschaft, in der keine Autorität ausgeübt wird
ohne irgendeine Kontrolle der Gemeinschaft, es keine Kirche geben
kann, in der diese Form von Verwaltung abgelehnt wird. Ausserdem
wird der Glaube nicht mehr erlebt werden in uniforme Patronen,
sondern wegen der unterschiedenen Situationen, in denen Personen und

Gruppen sich befinden, reiche pluriformen verbalen und nicht
verbalen Äusserungen erfordern28. In dieser Pluriformität ist die Beziehung

zum und Konzentration auf das ursprüngliche apostolische
Zeugnis von Jesus Christus das, was verbindet. Dies verpflichtet zur
ständigen Wahrheitsfindung und zum Glaubenskonsensus. Man muss
bereit sein, im ständigen Dialog zu Aussagen zu kommen, in denen
viele ihren Glauben wiedererkennen und so sich selbst in ihrem Glauben

von anderen anerkannt wissen. Der gemeinschaftliche Prozess der

Wahrheitsfindung und die dazu geforderte Bereitschaft zu guten,
qualifizierten Beziehungen könnte dabei als zusammenbindendes
Element wichtiger sein als schon vorgegebene Lehraussagen29.

25 A. T. Hanson and R. P. C. Hanson, The Identity of the Church, A Guide to
Recognizing the Contemporary Church, London, 1987.

26 Auch David Tracy, Blessed Rage for Order, N.Y. 1978, in dem er die von
Berger skizzierten Modelle im Prinzip übernimmt und nuanciert bis auf fünf.
Siehe auch sein The Analogical Imagination, N.Y. 1981.

27 Ein theologisches Beispiel sind die christologischen Studien von Edward
Schillebeeckx.

28 E.Schreiter, Constructing Local Theologies, N.Y. 1985.
29 Man kann als Beispiel an den sog. Limareport denken, in dem ein

weltweiter Konsensus über die Lehre von Taufe, Abendmahl und Amt angestrebt
wird.

187



Auf Grund dieser kurzen Zusammenfassung von Prognosen kann
man davon ausgehen, dass die letzte These der Bischofserklärung im
formellen Sinn noch immer aktuell ist. Obwohl man die damals auf
Grund dieser These vollzogenen Konkretisierungen in unserer Situation

nicht ohne weiteres wiederholen kann, muss man für die
Glaubensvermittlung und Fortsetzung des Traditionsprozesses noch immer
von dem in ihr angegebenen hermeneutischen Prinzip ausgehen. Was

bedeutet das nun konkret für die altkatholischen Kirchen?
5. Obwohl religionssoziologische Arbeiten zurückhaltend sind in

einer Prognose über die Zukunft der Kirche und des Christentums, stellen

sie doch fest, dass weder Ablehnung der modernen Entwicklung
noch Nachgiebigkeit zum guten Erfolg führen. Sie meinen, dass man
nach einer Synthese der christlichen Werte mit denen der modernen
Zeit streben soll. Das Schaffen einer kirchlichen Eigenwelt im Sinne
einer Verkirchlichung des Christentums ist ein irreführender Weg.
Man muss mit der Umwelt rechnen, obwohl man sich ihr nicht ausliefern

soll30. Nur als Teilsystem einer grösseren Gesellschaft kann man
Einfluss haben auf das Ganze. Die Entscheidung, um als Kontrastgesellschaft

eine gesellschaftliche Musterfunktion auszuüben, wird das

Ziel der Beeinflussung des Ganzen nicht erreichen, da man sich zu
sehr anstrengen muss, die eigene innere Kommunikation auf qualitativ

höherer Ebene zu gestalten, und deshalb wenig Möglichkeit hat,
mit der Umwelt zu kommunizieren31. Anpassung an die Gesellschaft
hat, wie oben schon gesagt, auch keinen Erfolg, da man seine Identität
verliert und sich nicht mehr von anderen gesellschaftlichen Institutionen

unterscheidet32.
Das Ziel der Glaubensvermittlung ist die Fortsetzung des mit Jesus

Christus angefangenen Traditionsprozesses. Es handelt sich, wie
Schillebeeckx modern sagt, um die Jesusbewegung durch die Zeit: die

Sammlung derjenigen, die sich um Jesus und die Zeichen seiner
Präsenz sammeln, wie man vom Begriff ekklèsia ableiten kann. Lehre und

30 F.X.Kaufmann. Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen

Verfassung des Christentums, 1979. Auch F.X.Kaufmann und
J. B. Metz. Zukunftsfähigkeit. Bewegungen im Christentum. 1986.

31 So überzeugend H.J.Höhn. Kirche und kommunikatives Handeln, 1985,
S. 259 ff.

32 In der Mitte der sechziger Jahre haben sich in Holland kirchliche Gruppen

formiert, die sich mit alternativer Sozialhilfe beschäftigten. Jetzt haben sie
sich derart mit anderen Hilfsorganen konformiert, dass ihre kirchliche Identität

verloren gegangen ist. G. Dekker. Oude Wijn, o.e. S. 107ff.



Gemeinschaftshandlungen haben die Präsenz seiner Person zu
kommunizieren. Diese Präsenz einer Person ist der Kern der christlichen
Lehre, deren Wahrheit nicht in eine einzige Lehre gefasst werden

kann, sondern die persönlich bleibt. Die Wahrheit des Christentums
ist eine Person; so ist die wahre Lehre immer an glaubwürdige persönliche

Beziehungen gebunden. Die Qualität der zwischenpersönlichen
Beziehungen ist der Inhalt der Botschaft. Deshalb ist die Art der

Glaubensvermittlung, auf welcher Ebene auch immer, wesentlich für
die Akzeptierung des Inhaltes: die Art der menschlichen Beziehungen
formt den Inhalt des christlichen Zeugnisses. Deshalb ist es nicht
gleichgültig, wie Verhältnisse in der Kirche strukturiert sind. Dabei ist
das hermeneutische Modell der zwischenmenschlichen Kommunikation

ein wichtiger Schlüssel für die konkrete Praxis und die kirchlichen

Strukturen. Einen wichtigen aktuellen Beitrag auf der Basis einer

Neubesinnung auf die Quellen in bezug zu heutigen Fragen leistet
Kurt Stalder mit seiner Studie über die Autorität im Neuen
Testament33. Die Betonung dessen, dass Jesus nicht aus formellem Grund
Autorität erlangte, sondern durch die Weise, in der er in Begegnung
mit dem andern eine neue Wirklichkeit definieren konnte, so dass

man eine überraschende neue Sicht auf seine Lebenswirklichkeit
bekam. Modern gesagt: Jesus achtete die Subjektivität desjenigen, der
ihm begegnete, wobei er jedoch eine neue Wirklichkeitsdefinition
übermittelte, die das Leben änderte und zu neuen Formen der
Gemeinschaft führte. Sowohl das Modell der Glaubensvermittlung wie
der Erfolg werden hier skizziert: einerseits das Ernstnehmen der
Subjektivität, andererseits die Einführung in gemeinschaftliches Leben:
zwei Elemente, die als Grundlinien gelten für eine Neugestaltung des

kirchlichen Christentums34. Folgerichtig zeigt Stalder, dass dieses

ekklesiologische Grundprinzip zu einer synodalen Verwaltungsform, in

33 Kurt Stalder. Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische
Untersuchungen und ihre Bedeutung für die Existenz von Kirche heute, Zürich,
1984, S. 142-189.

34 G. Dekker. Godsdienst, o.e. S.227. «Processen als subjeetivering en indivi-
dualisering drukken hun Stempel op de wijze waarop godsdienst en kerk
gestalte aannemen, ook in de toekomst. De persoonlijke ervaring en situatie
heeft bijvoorbeeld een niet meer weg te denkende plaats in de christelijke
godsdienst... En de kerken zullen ook niet ontkomen aan de gevolgen van de-

moeratisering en het anti-institutionele denken waardoor er ook in de
toekomst informele godsdienstige groepsvorming (ter 'linker' én ter' rechter 'zijde
van de kerken) zal zijn.

189



der solche Prozesse von Glaubensvermittlung und menschlicher

Begegnung möglich sind, führt. Das heisst m.E. konkret, dass in der Kirche

je nach den Umständen differenzierte Möglichkeiten von
Kommunikation und Begegnung ermöglicht werden sollen. Wenn dann

notwendigerweise überlokale Verwaltungsformen entstehen, weil die
Kirche notwendigerweise sich auch auf allgemein gesellschaftlichem
Niveau manifestieren muss, sollte man darauf achten, dass diese
Institutionen nicht eine Dynamik entwickeln, die sich nicht mehr auf das

Basisgeschehen bezieht. Deshalb müssen Verwaltungsformen nach

synodalem Prinzip in der Kirche von der Gemeinschaft kontrollierbar
sein. Und genau das wird in unserer These in der Ablehnung
hierarchischer Herrschsucht konstatiert. Es spricht für sich, dass dabei die
katholische Lehre der Lokalkirche wichtig ist, wobei sie jedoch für die
heutige Situation adäquate Kommunikationsformen entwickeln sollte.

Zweitens ist vor allem wichtig, wie man den Inhalt der christlichen
Botschaft in dem, was spezifisch kirchlich ist, nämlich in der Liturgie,
gestaltet. Die vom Aufklärungskatholizismus erstrebte Schlichtheit
hatte zur Folge, dass der Gottesdienst zu einem moralisierenden und
verbalen Charakter neigte, der dann von der romantischen kirchlichen
Reaktion kritisiert worden ist. Die in unserer These geforderte Ablehnung

der kirchlichen Missbräuche birgt das Risiko in sich, gleichfalls
zur Verbalisierung und Moralisierung der Liturgie zu führen, was man
auch heute in der liturgischen Reform nach dem Vatikanum II
feststellen kann35. Es ist eine wichtige Aufgabe, einerseits gottesdienstliche

Schlichtheit zu verwirklichen, ohne den transzendenten Gehalt
der Feier zu verlieren. Denn gerade das Transzendieren der vorhandenen

Wirklichkeit in der Hoffnung auf die Zukunft ist ein wesentliches
Element der liturgischen Feier36. Nicht nur hat der Gottesdienst die

Aufgabe, Menschen in der Aussicht auf eine neue Welt zu trösten und

zu ermutigen, sondern sie kann sowohl persönlich wie auch
gesellschaftlich zur Änderung der gesellschaftlichen Verhältnisse inspirieren.

In diesem Sinne behält die Kirche eine notwendige Distanz zu
den gesellschaftlichen Systemen, von der aus sie Missverhältnisse
kritisieren und eine unverfremdete gesellschaftliche Funktion ausüben

kann.

35 J.A. van de Ven, OP weg naar een empirische ekklesiologie, in: H. CA.
Ernst, e.a. Theologie en kerkvernieuwing. Generatieve thema's voor kerkelijk
beleid, 1984, S.71 ff.

36 J. Moltmann, Die ersten Freigelassenen der Schöpfung, 1971.

190



Zum Schluss sollte deutlich sein, dass die Glaubensvermittlung von
der Art der Präsenz der Kirche in der Gesellschaft und ihrer
kommunikativen Struktur bestimmt wird. Die altkatholischen Kirchen haben

versucht, dazu einen eigenen Beitrag zu leisten, wobei sie die in
innerkirchlichen Kontroversen auseinandergefallenen Elemente wie die
episkopale Autorität und die synodale Verwaltung, die persönliche
Verantwortlichkeit und den Gemeinschaftssinn, Wort und Liturgie,
Schrift und Tradition zur Vermittlung des Glaubens versuchten
zusammenzuhalten. Es ist nach hundert Jahren altkatholischer kirchlicher

Union unsere Aufgabe, kritisch zu prüfen, wie wir dieses Erbe
verwaltet haben, aus der Perspektive, auf welche Weise die Kirche
nicht nur am erfolgreichsten dem Unglauben und religiöser Gleichgültigkeit

entgegenwirken kann, sondern positiv den christlichen Glauben so

vermittelt, dass er den heutigen oft wurzellosen Menschen einen
Zusammenhang bietet, der weiter reicht als das Gegenwärtige und ihm
eine Identität verspricht. Die dazu in der Bischofserklärung niedergelegten

hermeneutischen Prinzipien müssen in der heutigen Situation
nach Kirchenstruktur, gegenseitiger Kommunikation, Liturgiefeier
und Pastorat ausgearbeitet werden.

Zeist (Holland) Jan Visser

191


	Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung

