Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 3

Artikel: Kirchenstruktur und Glaubensvermittiung
Autor: Visser, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung

Die letzte These der Bischofserkldrung von 1889 ist nicht die am mei-
sten beachtete. Dort heisst es: Durch treues Festhalten an der Lehre
Jesu Christi, unter Ablehnung aller durch die Schuld der Menschen mit
derselben vermischten Irrtiimer, aller kirchlichen Missbrduche und hier-
archischen Bestrebungen, glauben wir am erfolgreichsten dem Unglau-
ben und der religiosen Gleichgiiltigkeit, dem schlimmsten Ubel unserer
Zeit, entgegenzuwirken'.

Diese These scheint eine mehr oder weniger obligate Aussage zu
enthalten, denn in allen Zeiten hért man Klagen iiber Unglauben und
religiose Gleichgiiltigkeit meistens zur Legitimierung von Reformen
und Erneuerung. An und fiir sich ist das nichts Besonderes und ist
verstdndlich. Denn nie werden die hohen Anspriiche des Evangeliums
oder der Kirche vollig verwirklicht, und das fiihrt dann zu der immer
wiederholten Feststellung, es sei mit dem Glauben schlimm bestelit.
Meistens geschieht dies gegen den Hintergrund eines neuformulierten
Ideales. Auch in unserm Fall ldsst sich fragen, welches Ideal man bei
der Zuriickweisung der Beschliisse des Vatikanums I vor Augen hatte.

Nun bleibt es nicht bei Klage und Zuriickweisung, es gibt eine klare
Anweisung, auf welche Weise man das konstatierte Ubel iiberwinden
will: Durch eine christologische Konzentration. Denn es heisst: Durch
treues Festhalten an der Lehre Jesu Christi méchte man die religiose
Gleichgiiltigkeit bekdmpfen. Man kann sich fragen, ob dieses Festhal-
ten nicht zu konservativem Traditionalismus fithrt. Dies ist aber — wie
auch aus dem folgenden hervorgeht — nicht der Fall: Die Lehre Jesu
Christi wird als Priifstein fiir die Richtigkeit kirchlicher Gewohnhei-
ten und Einrichtungen betrachtet. Sie sollen am Evangelium gepriift
werden, um dadurch die durch die Schuld der Menschen eingeschli-
chenen Irrtiimer, vor allem «hierarchische Bestrebungen» feststellen
und verbessern zu kénnen?2.

Nun stellen sich zwei Fragen: Was ist der Hintergrund dieser
These? Und zweitens: Was meinte man konkret mit den konstatierten
Irrtiimern, Missbrdauchen und hierarchischen Bestrebungen? Beim Su-
chen einer Antwort wird deutlich, dass diese These nicht ein obligato-

I U. Kiiry, Die Altkatholische Kirche, 19782, S.453.

2 Im deutschen Text der Bischofserkldrung steht «hierarchische Bestrebun-
gen» was im holldndischen Text {ibersetzt ist mit der weniger kirchlichen Kon-
notation «herrschsiichtiges Bestreben».

174



rischer Schluss der Bischofserkldrung ist, sondern einen Schliissel zum
Verstehen des altkatholischen Anliegens darstellt. Gehen wir zuerst
auf die Frage nach dem Hintergrund ein.

Diese hat mehrere Dimensionen: Man kann die Frage im Lichte der
aus der Ablehnung des Vatikanums I hervorgegangenen offiziellen
altkatholischen Dokumente beantworten. Diese haben aber ihren ei-
genen kirchlichen und kulturellen Hintergrund, der mit in Betracht ge-
zogen werden muss. Den Text versteht man am besten im Kontext. So
miissen wir die altkatholischen Dokumente im Lichte der kirchlichen
und kulturellen Situation befragen.

Es ist nicht schwer zu zeigen — obwohl man den Ursprung der Bi-
schofserkldrung nicht genau reproduzieren kann? —, dass die Bischofs-
erkldrung inhaltlich mit den wichtigsten Dokumenten der noch jungen
altkatholischen Bewegung in Deutschland iibereinstimmt. So finden
wir fiir die letzte These die Bausteine in der sog. Miinchner Erklidrung
von Pfingsten 1871, die gemiss Uberlieferung von Ignaz von Déllin-
ger verfasst wurde *. Nachdem man mit theologischen Argumenten die
Beschliisse des Vatikanums I abgelehnt hat, schliesst man mit der
Hoffnung, dass der jetzt angebrochene Kampf unter hoherer Leitung
das Mittel sein wird, die ldngst ersehnte und unabweisbar gewordene Re-
form der kirchlichen Zustdinde, sowohl in der Verfassung als auch im Le-
ben der Kirche, anzubahnen und zu verwirklichen. Dazu erwartet man
wenig von den vatikanischen Beschliissen®. Das Programm des im
September 1871 abgehaltenen Katholikenkongresses, gleichfalls in

3 Wie wir aus dem Protokoll der ersten Bischofskonferenz wissen, hat Prof.
Reusch zusammen mit den Bischéfen Reinkens und Herzog in Bonn den Ent-
wurf der Erkldarung fertiggestellt. Welche Vorlage und Quellen man dabei be-
niitzte, miisste noch niher untersucht werden.

4 U.Kiiry, o.c. S.445.

> Aus folgendem Zitat wird das deutlich: « Wenn uns gegenwirtig allenthal-
ben in der Kirche die iiberwuchernden Missbrdauche begegnen, welche durch
den Sieg der vatikanischen Dogmen gestirkt und unantastbar gemacht, ja
schliesslich bis zur Vernichtung alles christlichen Lebens gesteigert werden
wiirden, wenn wir trauernd das Streben nach geistiihmender Zentralisation
und mechanischer Uniformitit wahrnehmen, wenn wir die wachsende Unfa-
higkeit der Hierarchie beobachten, welche die grossartige geistige Arbeit der
neuen Zeit nur mit dem Schellengeklingel altgewohnter Redensarten und ohn-
machtigen Verwiinschungen zu begleiten oder zu unterbrechen vermag, so er-
mutigt uns doch die Erinnerung an bessere Zeiten und die Zuversicht auf den
gottlichen Lenker der Kirche» (Kiiry, o.c. S.449).

175



Miinchen, konkretisiert die gewiinschten Reformen: verfassungsmas-
sig geregelte Teilnahme an den kirchlichen Angelegenheiten durch
das katholische Volk, wobei, unbeschadet der kirchlichen Einheit in der
Lehre, die nationalen Anschauungen und Bediirfnisse Beriicksichtigung
finden konnen.

Gerade in diesen Dokumenten wird deutlich, dass es sich beim Pro-
test nicht nur um eine Ablehnung der pdpstlichen Unfehlbarkeit und
Jurisdiktionsmacht an und fiir sich handelte, sondern dass der Grund
der Ablehnung eine vollig andere Beurteilung der Weise, mit der die
Kirche auf die moderne kulturelle Glaubensherausforderung antwor-
ten sollte, war. Diese Herausforderung war nicht leicht: erstens hatte
die politische Wiederverteilung Europas nach 1817 eine fundamentale
Anderung im Verhiltnis von Kirche und Staat verursacht. Kirchliche
Giter waren sdkularisiert, alte Bistiimer aufgehoben und neue kreiert,
vor allem in Deutschland konvergierten die neuen Landesgrenzen
nicht langer mit den konfessionellen Teilungen. Zudem kiindigte sich
die Moderne mit Stromungen wie dem Liberalismus an, gefolgt von
Sozialismus und Kommunismus, die sowohl Ausserungen wie auch
Stimulierung zur Anderung der gesellschaftlichen Verhiltnisse waren.
Nicht nur strukturell, sondern auch funktionell kam die Kirche durch
diese Entwicklungen in eine sehr schwierige Situation. Die Frage war,
auf welche Weise sie ihre gesellschaftliche Aufgabe erfiillen konnte,
da sie sich von den anderen Systemen der Lebensanschauung bedroht
sah. Man konnte auf verschiedene Weise reagieren: Entweder sich
den modernen Einfliissen und Strdmungen verschliessen und eine ei-
gene Gegenwelt entwerfen oder auf die kulturelle und gesellschaftli-
che Herausforderung durch Dialog und Befragung der eigenen Quel-
len zur Neucrientierung eingehen. Welchen Weg man auch wihlte,
die sozialen und kulturellen Entwicklungen wurden immerhin erfah-
ren als ein Anwachsen der kirchlichen und religiosen Gleichgiiltigkeit:
der moderne Mensch glaubte entweder als liberales oder als soziales
und kommunales Wesen ohne Religion auskommen zu kénnen, Reli-
gion wurde als ein Hindernis zur totalen humanen Entwicklung be-
trachtet. Damit stand die Kirche vor der wichtigen Frage, wie sie den
Prozess der Tradition, die Glaubensvermittlung zu gestalten habe.
Den kulturellen Kontext sowohl der romischen Orientierung als auch
der altkatholischen Reaktion haben wir damit kurz skizziert und ge-
zeigt, dass die letzte These der Bischofserkldrung nicht eine obligatori-
sche Aussage ist, sondern die Aktualitdt der altkatholischen Reformen
begriindet.

176



Unsere zweite Frage lautet: Was wollte man konkret, welche Refor-
men wollte man durchfithren? Antwort finden wir, wie bekannt, in der
Entwicklung der altkatholischen Kirche nach 1872. Nachdem man zur
Kirchenbildung entschlossen war, wobei man nicht Altar gegen Altar
stellen, jedoch Notkirche fiir die Katholiken, welche die vatikanischen
Beschliisse als im Widerspruch mit der katholischen Tradition ablehn-
ten und ein geistliches Haus wiinschten, sein wollte, wollte man eine
Kirche bilden, die der Herausforderung der Modernitit gewachsen
war. Die altkatholische Kirche sollte ein Vorbild dafiir sein, wie man
auf andere Weise als die Romische Kirche die Fortsetzung von Tradi-
tion und Glaubensvermittlung ermdéglichen konnte. So fithrte man
Anderungen durch, wie sie schon lange von bestimmten Gruppen von
Katholiken gefordert wurden, vor allem die Einrichtung einer Synode.
Darin kamen Geistliche und Laien als gewihlte Vertreter der Gemein-
den unter Fihrung des Bischofs zusammen und bildeten die hochste
Behorde in der Kirche. In den ersten Sessionen fithrte man Reformen
wie die Aufhebung der obligatorischen Ohrenbeichte und der Fasten-
gesetze, die Einfithrung der Landessprache im Gottesdienst, die Ab-
schaffung der Privatmesse zugunsten der Gemeinschaftsfeier und
schliesslich die Aufhebung des Zwangszdlibates durch.

Wenn man diese Massnahmen im historischen Kontext betrachtet,
ist es leicht zu konstatieren, dass sie ihre Wurzeln in der Reformfreu-
digkeit des sog. Aufkldrungskatholizismus haben®. Dieser war ge-
kennzeichnet durch gottesdienstliche Reformen mit dem Ziel, den me-
chanischen Charakter der Liturgie zu eliminieren, um die glaubens-
vermittelnden, padagogischen und moralischen Elemente des Gottes-
dienstes zu betonen. Dies fithrte zur Reduzierung der vielen Messen
zu einer Gemeinschaftsfeier, zur Betonung guter Predigt, zur Beteili-
gung der Glaubigen an der Liturgie, Beschrankung der Messestipen-
dien, zur Zuriickdrangung der Volksfrommigkeit wie z. B. der auf Mi-
rakel gegriindeten Heiligenverehrung, der prononcierten Mariendevo-
tion, Reliquienfrommigkeit und bunten Wallfahrten. Man befiirwor-
tete Schlichtheit und Missigkeit in der Ausstattung der Kirche und
eine grossere Klarheit bei der Spendung der Sakramente wie der
Taufe, der Busse und der Firmung. In allem wird deutlich, dass man
dusserliche Devotion mit abergldubischen und semi-abergldubischen
Zigen zurlickdringen wollte, um eine durchlebte Teilnahme der

¢ L. Swidler, Aufkldarungs-Catholicism 1780-1850. Liturgical and other Re-
forms in the Catholic Aufkldrung, 1978.

177



Gldubigen am Gottesdienst zu fordern und eine Frommigkeit zu be-
wirken, die ihre Inspiration in den klaren Glaubensquellen der heili-
gen Schrift und der Kirchenviter fand. Neben einer Neugestaltung
der Liturgie befiirwortete man die Beteiligung der Laien an der Kir-
chenbehorde durch eine reprisentative Synode, eine verbesserte Aus-
bildung der Pfarrer, Aufhebung des Zwangszolibates. Schliesslich er-
hoffte man durch Bereinigung der Lehre und des kirchlichen Lebens
die Wiedervereinigung mit den reformatorischen Kirchen vorzuberei-
ten. Einer der wichtigsten Reprasentanten dieser Reformgesinnung
war der in seiner Zeit sehr bewunderte Bistumsverweser von Kon-
stanz, Ignaz H. von Wessenberg, dessen Massnahmen nicht nur die
Zustimmung vieler Geistlicher fand, sondern auch grosse Teile des ka-
tholischen Volkes begeisterten. Es ist selbstverstindlich, dass er als
Vorldufer des Altkatholizismus betrachtet wird’.

So verweist die letzte These der Bischofserkldrung erstens auf den
Prozess der Séakularisierung und Modernisierung, der im 19.Jahrhun-
dert die Position der Kirchen in der Gesellschaft stark relativiert hatte,
und zeigt zweitens eine qualifizierte Reaktion auf diese Entwicklung,
eine Reaktion, die sich klar unterschied von derjenigen, die man in
der romisch-katholischen Kirche befiirwortete. Wiahrend die Altkatho-
liken versuchten, das Reformprogramm des Aufkldrungskatholizismus
durchzufiihren, lehnte die romisch-katholische Kirche dieses Streben
ab und entschied sich fiir die entgegengesetzte Richtung?.

2. Die altkatholische Reaktion war eine auf dem Programm der ka-
tholischen Aufkldrung gegriindete Kirchenerneuerung. Es gab selbst-
verstdndlich andere Moglichkeiten, wie die Geschichte des deutschen
Katholizismus zeigt. Denn in der zweiten Hélfte des 19.Jahrhunderts
wurde das Anliegen der Aufkldrer zugunsten einer neuen auf Rom
orientierten Bewegung zuriickgedringt, die sich bis zum Vatikanum I
erfolgreich durchsetzte. Dabei ging es nicht wie bei den Aufkldrern
um eine kritische Aufgeschlossenheit neuen kulturellen und politi-
schen Entwicklungen gegeniiber, sondern um eine Ablehnung der auf
Aufkldarung, Rationalitdt und Betonung der Ethik fundierten Bewe-

7 Angenommen wird, dass es vor allem der Arbeit Wessenbergs zu verdan-
ken ist, dass nach 1870 im Norden der Schweiz und in Siiddeutschland spon-
tan viele altkatholische Gemeinden entstanden. Kiiry, o.c. S.43. Auch O. Gilg,
Die Seelsorgebedeutung I. H. von Wessenbergs, in IKZ 50 (1960), S.129-143.

8 Neben dem schon genannten Swidler auch Anton van Harskamp, Theolo-
gie: Tekst in Kontext. Op zoek naar de methode van ideologiekritische analyse
van de theologie geillustreerd aan het werk van Drey, Mohler en Stauden-
maier, Nijmegen, 1986.

178



gung. Ursache dieser Gegenbewegung war die unsichere Position der
Kirchen in den neuen Staaten. Denn eine positive Haltung gegeniiber
Demokratie und Liberalismus brachte das Risiko mit sich, die Kirche
an die staatlichen Behorden auszuliefern. In dieser Hinsicht hatte man
das Schreckbild der franzosischen Kirche nach der Revolution vor
Augen. Die Aufgeschlossenheit Wessenbergs dem modernen Staat ge-
geniiber wurde die Achillesferse seiner Reformbewegung, wie sie auch
fortgesetzt und mitgetragen wurde von Theologen wie Sailer und Hir-
scher.

Die meisten Katholiken Deutschlands waren politisch und staatlich
in eine ungiinstige Situation gekommen, da sie in den neuen Staaten
vielfach eine Minderheitsposition unter protestantischen Behorden
einnehmen mussten. Zum Bewahren der kirchlichen Unabhingigkeit
wandte man sich um politische Hilfe nach Rom und férderte so den
Ultramontanismus. In Kombination mit einer antirevolutiondren Nei-
gung und einer romantischen Wiederentdeckung des Mittelalters ent-
stand eine neue katholische vitale Stromung, die der aufkldrerischen
Reform entgegengesetzt war. Diese wurde mehr und mehr verleum-
det: Man meinte, dass die Aufklirung den Glauben fast vollig morali-
siert und die Liturgie horizontalisiert, sie aber auf jeden Fall ihres my-
stischen Glaubenscharakters beraubt hitte®. Die neue Bewegung for-
derte die sog. Verkirchlichung des Christentums, indem sie die Autori-
tdt in der Kirche formalisierte und zentralisierte, den Glauben der
iraditionellen Voiksfrommigkeit stimulierte — die sog. Giaubenstradi-
tionalisierung —, und schliesslich eine charismatische Fiihrerschaft
propagierte'. Im 19.Jahrhundert hatte die Kirche ihren Einfluss auf
dem politischen, 6konomischen und wissenschaftlichen Gebiet verlo-
ren. Diese Situation zwang zu einer einschneidenden Neuorientie-
rung, in der man in der romischen Kirche drei Aspekte unterscheiden
kann. Es handelte sich um eine interne Reorganisation, eine Verteidi-

® Neuere Untersuchungen zeigen, dass dies nicht der Fall ist. Katholische
Aufkléarer wie Sailer und Wessenberg wollten sich {iberhaupt nicht der Moder-
nitdt ausliefern. Sie waren darauf bedacht, in der neuen Situation die katholi-
sche Tradition auf plausible Weise weiterzufithren. Das zeigt ihre Anstrengung
fiir Katechetik, praktische Theologie und gute Predigt. Sie hatten dann auch
Erfolg vor allem bei von ihnen ausgebildeten Priestern wie auch bei vielen
Laien.

10 Michael N.Ebertz, Herrschaft in der Kirche. Hierarchie, Tradition und
Charisma im 19.Jahrhundert, in: Zur Soziologie des Katholizismus, Mainz,
1980, S.89-111. Auch L. Layendecker, De rooms katholieke kerk en de mo-
derne wereld, in: Praktische Theologie 15 (1988), S.142-162.

179



gung der institutionellen Grenzen und eine Offensive, um die Gesell-
schaft wieder unter kirchliche Verwaltung oder Kontrolle zu bringen.
Auffallend dabei ist die Zentralisierung der kirchlichen Autoritit in
Rom, welche von den neuernannten Bischofen mitgefordert wurde, da
sie gegen die staatliche Einmischung in die Kirche eine Stiitze in Rom
suchten und fanden. Da diese Probleme sich nicht auf einen Staat be-
schrankten, sondern iibernational waren, mussten sie auch auf dieser
iibernationalen Ebene geldst werden. Diese Tendenz wurde von Papst
Pius IX., enttduscht vom Liberalismus wie er war, durch Bischofser-
nennungen und Eingriffe in den theologischen Unterricht kréaftig un-
terstiitzt. Das bedeutete, dass alle episkopalistischen Bestrebungen
und Ideen von nun an unterdriickt, das Abhalten von nationalen Syn-
oden entmutigt, die Behérden von Orden und Kongregationen nach
Rom verlegt wurden. Von Rom aus reorganisierte man das theologi-
sche Studium mit Betonung der Priesterausbildung in Seminarien,
durch die man die zukiinftigen Priester in einer bestimmten gesell-
schaftlichen Isolation halten und die kirchliche Disziplin verschirfen
konnte. In der Theologie wurde vor allem die neuscholastische Me-
thode als normativ eingefiihrt. Davon abweichende Meinungen wur-
den bald nicht mehr geduldet. Fiir die Bindung des Volkes an die nun
zentralisierte Kirche folgte man der Traditionalisierung der Frommig-
keit. Das heisst, man stimulierte die Volksreligiositit, die sich in Ma-
riendevotion, Heiligenverehrung, und vor allem Wallfahrten dusserte,
die stark propagiert wurden. Weiter wurde die Liturgie mit Betonung
des Mysteriums des Heiligen romantisiert und eine aus dem Mittelal-
ter sich inspirierende liturgische Erneuerung, die sich z.B. in der
«romantischen» Restauration der Gregorianik &dusserte, unterstiitzt.
Schliesslich errichtete man fiir sozialkirchliche Aktivitdten Selbstorga-
nisationen, in denen die Glaubigen vor kirchenfremden Einfliissen ge-
schiitzt wurden. Layendecker betont, dass diese Férderung der Volks-
devotionalitdt und des Vereinigungswesens die Beziehung zwischen
einfachen Gldubigen und den kirchlichen héheren und niedrigen
Funktiondren verstirkte, wodurch ein einflussreicher Faktor im
kirchlichen Leben, ndmlich die katholische Intelligenz, neutralisiert
wurde, die mit ihrer Orientierung an der modernen Wissenschaft und
Kultur und ihrer Aufgeschlossenheit fiir sie ein Risiko fir die ge-
wihlte kirchliche Strategie mit sich brachte. Dies alles flihrte zu der
sog. «Versdulung» ', wodurch das alte Ideal, das menschliche Leben

"' In den Niederlanden bestanden auf konfessioneller Grundlage nicht nur
Bildungsstiatten, Wohlfahrtseinrichtungen, Krankenhduser, politische Par-

180



wieder unter den Anspruch der kirchlichen Tradition zu fiihren, unter
neuen Bedingungen realisiert wurde. Diese Kirchenverwaltung konnte
man erfolgreich durchfithren, weil man von den einfachen katholi-
schen Leuten, Bauern, Mittelstindlern und Handarbeitern gestiitzt
wurde, da diese sich durch die neuen gesellschaftlichen und politi-
schen Entwicklungen benachteiligt fithlten. Ausserdem waren sie mei-
stens in den neugebildeten Staaten eine Minoritét.

Schliesslich vollzog sich eine Charismatisierung der Fithrung und
im besonderen des Papsttums. Pius IX. wurde als ein Opfer der italie-
nischen politischen Entwicklung betrachtet und sogar mit dem leiden-
den Christus identifiziert. Weil der Papst nicht national gebunden
war, wurde er als ein Ausgleich gegeniiber den nationalen staatlichen
Eingriffen betrachtet und als ein Garant der kirchlichen Freiheit ge-
wiirdigt. Seine Autoritdt wurde deshalb gestdrkt und mitgetragen von
der Personlichkeit von Pius IX., der seine charismatische Ausstrah-
lung zur Stirkung des Papsttums einsetzte 2. Es diirfte deutlich sein,
dass diese Kirchenpolitik Erfolg hatte dank der gesellschaftlichen Be-
dingungen, unter denen viele Katholiken in Europa lebten, eine Poli-
tik, die fiir sie den Weg zur gesellschaftlichen Emanzipation eroffnete.

Zwei einander ausschliessende kirchliche Reaktionen auf die Mo-
dernitdt kann man so unterscheiden. Diese Reaktionen fiithrten zu un-
terschiedlichen Modellen der Kirche. Es handelt sich um gegensétzli-
che Typen. Auf der einen Seite sieht man die Starkung der formellen
Autoritiit, auf der anderen Betonung der nationalen Eigenstidndigkeit
und Verteilung der Autoritidt auf mehrere kirchliche Schichten. Auf
der einen Seite eine Betonung der Volksreligiositit, die sogar nach Ur-
teil mancher Historiker zu Kitsch neigte, auf der anderen Seite

teien, Massenmedien und Vereine, sondern auch Wirtschaftsorganisationen,
Gewerkschaften, Arbeitgeberverbinde, Handelsgenossenschaften und Spar-
kassen, die fiir einen Uneingeweihten kaum mit Religion zu verbinden sein
diirften. Alle diese Organisationen meinen die Niederldnder, wenn sie von den
«Sdulen» ihrer Gesellschaft reden, die zusammen wie urspriinglich gedacht
eine «christliche Kuppel» tragen sollten. Diese «Sédulen» sind nicht identisch
mit den Konfessionen und auch nicht notwendige Bestandteile von Kirchen.
Der Begriff «Versdulung» — Stichwort fiir das soziologische Thema der Nie-
derldnder schlechthin — bezieht sich auf die Organisationsformen des politi-
schen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Lebens, wie sie sich im
20. Jahrhundert entwickelt haben. So: Ernest Zahn, Das unbekannte Holland,
Berlin 1984, S.158.

12 J. B. Hasler, Wie der Papst unfehlbar wurde, 1981. Dieser Prozess der
Charismatisierung und der Einsatz Pius IX. ist in diesem Buch ausgiebig be-
legt.

181



Schlichtheit des Gottesdienstes und christologische Einfachheit, auf
der einen Seite Charismatisierung des Amtes, demgegeniiber aber Ein-
fiihrung einer synodalen Struktur. Darauf weist die letzte These der
Bischofserkldarung hin, wenn man sie in den breiten Kontext der
kirchlichen Entwicklung stellt. Einerseits handelt es sich um den klei-
nen Mann, Bauern und Kleinbiirger, anderseits um den intellektuell
geformten Gldubigen, einen Biirger, der fiir die neuen politischen,
wissenschaftlichen und kulturellen Anderungen aufgeschlossen ist. Es
wire nicht nur interessant, sondern auch wichtig, zur besseren Beur-
teilung der Entstehung der altkatholischen Bewegung genau zu unter-
suchen, zu welcher sozialen Schicht diejenigen Laien gehorten, die ge-
gen die vatikanischen Beschliisse protestierten. Wer schloss sich in der
Schweiz, wo der Protest stark politisch bestimmt war, der Bewegung
an, welche gesellschaftliche Position hatten die Laienfithrer in
Deutschland? Man kdnnte dann genau angeben, welche gesellschaftli-
chen und kulturellen Bedingungen mitbestimmend waren fiir die Ent-
stehung der jungen altkatholischen Kirche 3.

3. Man kann nach hundert Jahren fragen, welche Entscheidung fiir
die Bewiltigung der Probleme der Modernitit in der Kirche den be-
sten Erfolg hatte. Zuerst muss man feststellen, dass der rdmische Ver-
waltungskurs fiir die Glaubensvermittlung und Bewahrung am erfolg-
reichsten war. Nicht nur blieb der altkatholische Protest auf eine Mi-
noritdt beschrinkt, sondern die offensive Haltung der Kirche ver-
starkte auch die innerliche Kohédsion und gab ihr eine grosse gesell-
schaftliche Ausstrahlung. Auf die skeptische und ermiidete Intelligenz
iibte sie, vor allem im «fin de siecle» und zur Zeit des Ersten Weltkrie-
ges, der dem Entwicklungsoptimismus ein Ende setzt, eine deutliche
Anziehungskratt aus und bewirkte wichtige Konversionen aus deren
Reihen. Sie bot tiberdies Sicherheit und fiir die zweifelnde Ratio die
Ruhe des Glaubens'*. Vor und nach dem Zweiten Weltkrieg jedoch
biisste diese Strategie an Kraft ein. Gerade in den Niederlanden war
die katholische Minoritidt soweit in der gesellschaftlichen Emanzipa-
tion fortgeschritten, dass die kirchliche Sonderstellung und in gewis-
sem Sinne Isolation nicht ldnger einen positiven Beitrag zum gesell-

13 Jedenfalls ist klar, dass das holldndische Schisma von 1723 vor allem mit-
getragen wurde von den fiilhrenden Geistlichen, die am meisten mit den ver-
mogenden katholischen Schichten verwandt waren.

4 H .M. M. Fortmann beschreibt dies klar in seinen wichtigsten religionspsy-
chologischen Studien, wo er iiber den Zusammenhang von Dogma und autori-
tarer Personlichkeit schreibt: Als Ziende de Onzienlijke 3b, 1969, S.240.

182



schaftlichen Einfluss leistete!s. Politische Zusammenarbeit ohne
kirchliche Obhut war jetzt geboten, und so begann die katholische ge-
sellschaftliche Saule zu wackeln und war die Zeit reif fiir die Erneue-
rung des Vatikanums II. Es war nicht ldnger opportun, das Ziel, dem
man nachstrebte, mittels kirchlicher Isolation zu erreichen. So wurde
man fiir die moderne kulturelle Entwicklung aufgeschlossen und ent-
deckte die inzwischen verdringten und vergessenen Ideale des Auf-
klarungskatholizismus wieder'®. Auf diesem Konzil verwirklichte man
zum Teil, sei es auch unter véllig anderen sozialen und kulturellen Be-
dingungen, die alten Aufkldrungsideale wie die Befiirwortung einer
mehr synodalen Behorde, 6kumenische Aufgeschlossenheit, biblische
Konzentration in der Theologie, Schlichtheit und Einfiihrung der
Muttersprache in die Liturgie, eine Hervorhebung des Episkopates ge-
geniiber dem Papst, eine Befiirwortung der relativen Autonomie der
lokalen Kirchen. Es ist nicht erstaunlich, dass dies eine Anndherung
an die altkatholischen Kirchen bewirkte!".

Das bringt uns zu der Frage, ob diese sich so gliicklich entwickelt
hatten und ob der von ihnen gewihlte Kurs grossen Erfolg hatte. Man
muss konstatieren, dass dies nicht der Fall gewesen ist. Obwohl der
altkatholischen Bewegung das Schicksal des Deutschkatholizismus
des 19.Jahrhunderts erspart geblieben ist, blieb man doch eine Mino-
ritdt, die sehr viel Miihe hatte, sich organisatorisch zu gestalten. Wahr-
scheinlich brauchte man viel Energie, um die kirchlichen Gemeinden
und die gegenseitigen Beziehungen zu gestaiten. Vor allem hatte die
stark nationale Orientierung der Altkatholiken in der Geschichte
Deutschlands nicht immer eine positive Auswirkung. Wenn es ausser-
dem stimmt, dass die Altkatholiken ihre Mitglieder vor allem aus dem
Kreis der aufgeschlossenen Biirger rekrutierten, ist es wahrscheinlich,
dass fiir sie die folgende religionssoziologische These gilt. Es wére zu

15 J. M. G. Thurlings, De wankele zuil. Nederlandse katholieken tussen assi-
milatie en en pluralisme. Nijmegen 1971. Vermeerderte druk. Deventer 1978.

16 Es fiihrte zu weit, diese Konstatierung mit sowohl theologischen als ge-
sellschaftlichen Entwicklungen zu belegen. Man denke nur an die wichtigsten
Dekrete des Vatikanums II iiber die Kirche und ihre Position in der modernen
Gesellschaft. Vor allem wird dies deutlich an der Neubelebung der pastoralen
und praktischen Theologie, welche ihre Wurzel in der theresianischen Reform
in Osterreich wiederentdeckte.

17 Man kann nun feststellen, dass man seit Papst Johannes Paul II. in Rom
zum «alten» Kurs des Vatikanums I zuriickgekehrt ist.

183



untersuchen, inwieweit das Ausscheiden aus der katholischen Bastion
wegen der Aufgeschlossenheit fiir die moderne Kultur eine Vorstufe
zur weiteren Sdkularisation ist. Man bleibt dann, wenn auch in ande-
rer Form, dem Ziel der Kirche treu, obwohl man ihre konkrete Ge-
meinschaft verldsst, oder man bleibt ihrer Gemeinschaft noch treu,
ohne sich vollig mit ihrer Lehre zu identifizieren '8. Eine aufgeschlos-
sene Okumenische Haltung, die als Erbe des Aufkldarungskatholizis-
mus den Altkatholizismus kennzeichnet, fiihrt zu einer Relativierung
der kirchlichen Identitdt. Offenheit fiir die moderne Kultur und Beto-
nung der personlichen Gewissensfreiheit und Verantwortlichkeit fiihr-
ten nicht zu einem kréaftigen kirchlichen Zusammenschluss. Wenn es
in intellektuellen Kreisen beim Fortschritt der Sidkularisation zum
«bon ton» gehorte, die Kirche zu verlassen, ist es wahrscheinlich,
dass, wenn die Altkatholiken der ersten Stunde zur Intelligenz gehor-
ten, man sich in der zweiten und dritten Generation der kirchlichen
Institution entfremdete. Es forderte grosse Anstrengung, die Kirchen-
gemeinschaft zu pflegen, und es ist darum nicht tberraschend, dass
man vor allem in Deutschland und Osterreich nach 1918 immer be-
strebt war, gesellschaftliche Ankniipfungspunkte entweder mit Hilfe
sozialer oder nationalsozialer Bewegungen zu finden. So scheint die
altkatholische Bewegung der Gefahr, die Peter Berger in seiner Bewer-
tung der kirchlichen Reaktion auf die Modernitdt angibt, erlegen zu
sein: dass man sich namlich in seiner Aufgeschlossenheit zu weit mit
dem Modernen identifizierte, so dass es zur Reduktion der kirchlichen
Inhalte und damit zum Verlust der gesellschaftlichen Identitat
kommt'®. Es ist jedenfalls deutlich, dass man sich in der Schweiz als
Reaktion auf liberale Einfliisse theologisch inspirieren liess von der
dialektischen Theoiogie?*. Man muss sich hinsichtlich einer Auswer-

'® Diese These wird vertreten im Buch von J. T. Borhek und C. T. Curtiss, A
Sociology of Belief, N.Y. 1975 und von H.D. de Loor angewandt zur Erkla-
rung der Entstehung und des Niedergangs der sog. Oxfordbewegung in den
Niederlanden: Nieuw Nederland loopt van stapel, Kampen, 1986.

' P. Berger, The Heretical Imperative — Contemporary Possibilities of Re-
ligious Affirmation, N.Y.1980. — Auch G. Dekker, Oude wijn in nieuwe zak-
ken — Over de christelijke godsdienst in de moderne samenleving, Baarn, 1983,
und idem, Godsdienst en Samenleving, Kampen, 1987.

20 P. Amiet, Old Catholics since World War 11, in: Huelin, P. (Ed.), Old Ca-
tholics and Anglicans, 1931-1981, Oxford, 1983, S.28. Amiet meint, dass die
Diasporasituation wie auch die Entwicklung der Geburtenbeschrinkung, wel-
che in altkatholischen Kreisen zur kleinen Familie fihrte, den Zuwachs der
Altkatholiken verhinderte.

184



tung der altkatholischen Kirchenentwicklung in bezug zur Glaubens-
vermittlung mit auf allgemeinen Eindriicken fundierten Hypothesen
begniigen. Es ist wiinschenswert, in dieser Richtung auf Grund von
Quellenforschung weitere Untersuchungen anzustellen?!.

Jedenfalls kann man nach einem Jahrhundert feststellen, dass we-
der die eine noch die andere kirchliche Reaktion auf die Herausforde-
rung der Modernitdt das beabsichtigte Ziel, nidmlich eine kreative
Fortsetzung der katholischen Tradition, die Schaffung einer lebendi-
gen und fir die Zeit addquaten Kirchengemeinschaft, die zu einer er-
folgreichen Glaubensvermittlung fiihrt, erreichte. Die romisch-katho-
lische Entscheidung bertiicksichtigte nicht den inzwischen emanzipier-
ten Gldubigen, die altkatholische Entscheidung hatte wahrscheinlich
zu wenig Kraft, die Gldubigen in einer Gemeinschaft zu binden?.
Man muss aber konstatieren, dass es keiner Kirchengemeinschaft ge-
lungen ist, auf erfolgreiche Weise der gesellschaftlichen Herausforde-
rung zu antworten. Zumindest in Westeuropa befinden sich alle Kir-
chen in einer gesellschaftlich-institutionellen Krise. Wenn die letzte
These der Bischofserkldrung, wie wir zu zeigen versuchten, ein Pro-
gramm zur Bewdltigung dieser Problematik der Glaubensvermittlung
enthdlt, lasst sich fragen, ob sie an Aktualitdt eingebiisst hat.

4. Peter Berger weist darauf hin, dass die Kirchen auf drei Arten der
Herausforderung der Modernitdt begegnet sind. Die erste sei die der
Deduktion, d.h. man betont die Autoritidt der religidsen Tradition ge-
geniiber der modernen Sdkularitét, die zweite ist die der Reduktion, in
der man die Tradition reinterpretiert in Begriffen der modernen Saku-
laritét, die dritte ist nach seiner Meinung der einzig gangbare Weg, die
der Induktion, in der man sowohl die eigene Erfahrung der Moderni-
tat wie die der Tradition ernst nimmt. Auf globale auswertende Weise
kann man feststellen, dass die zwei oben beschriebenen katholischen
Reaktionen der ersten und zweiten Mdoglichkeit entsprechen. Beide
hatten keinen Erfolg. Die erste nicht, weil man, wie dies auch in der
romischen Kirche der Fall war, sich nicht vollig von der Gesellschaft
isolieren kann. Man bediente sich immerhin zur Ausfithrung des Pro-

21 Ein erster Versuch war die Studie von Paul F. Pfister. Was wollte die Ka-
tholisch-Nationalkirchliche Bewegung (KNB) im Dritten Reich? Erwiégungen
und Lehren fiir die Zukunft aller christlichen Kirchen, IKZ 60 (1980), 1-63.
Die von ihm herausfordernd und ein wenig einseitig gestellte Frage hatte eine
Reaktion der Redaktion zur Folge, fithrte aber leider nicht zu einer wiin-
schenswerten inneraltkatholischen Diskussion. IKZ 60 (1980), 65-67.

22 J. Visser, de kandelaar van het licht, Utrecht 1976, 18-20.

185



gramms moderner Mittel, wie es z. B. die Zentralisierung der Biirokra-
tie und modernen Kommunikation erméglichen. Aus diesem Grunde
bleibt man doch den Einfliissen der Modernitdt unterworfen. So war
es auch nicht moglich, sich den wissenschaftlichen Entwicklungen in
der Theologie zu entziehen, was sich vor allem in der Bibelwissen-
schaft zeigte. Man kann sich in Auseinandersetzung mit der Gesell-
schaft deren Einfliissen nicht entziehen. Man sollte sich dann véllig
isolieren, um eine auf einen historischen Moment fixierte Identitdt zu
bewahren 3.

Gleichfalls ist es unmdglich, sich zu konformieren. Zu grosse Nach-
giebigkeit an die Modernitét fithrt zum Verlust der Glaubwiirdigkeit
und kirchlichen Identitdt. Wer sich nicht mehr auf eine bestimmte
funktionale Weise unterscheidet, verliert seine gesellschaftliche Iden-
titdt und wird im allgemeinen absorbiert.

Aus diesem Grunde sollte man die dritte der von Berger angegebe-
nen Moglichkeiten untersuchen, wobei man die Spannung zwischen
iiberlieferter Religion und sich verdndernden gesellschaftlichen Be-
dingungen aushédlt. Man kann versuchen anzugeben, was das konkret
bedeutet?*. Dabei muss man bedenken, dass jede kirchliche und reli-
giose Tradition datiert ist, d. h. sie ist immer das Resultat der Ausein-
andersetzung von christlich tradiertem Inhalt mit jeweiligen gesell-
schaftlichen Situationen. Diese hermeneutische Position markiert die
Problematik: es handelt sich nicht um den Gegensatz von christlichem
Inhalt und moderner Gesellschaft, sondern um eine an eine bestimmte
Zeit gebundene Formgebung des Christseins und der heutigen kontex-
tuellen Situation. Dabei ist der Inhalt des Christseins nicht gebunden
an die relative historische Form. Gerade der Prozess der Glaubensver-
mittlung fordert Neuinterpretation, damit sich der Gehait des christli-
chen Glaubens in der neuen Situation bewidhrt. Dieser Traditionspro-
zess vollzieht sich, wenn man unbefangen zuschaut, mehr oder weni-
ger spontan iiber die Kirchengrenzen hinweg. Man kann dabei an eine
«Okumenisierung» der Liturgie und Glaubenserfahrung denken, d.h.
inoffiziell vollziehen sich in den Kirchen auf mehreren Ebenen paral-
lele Erneuerungen. Dies wird durch die notwendige Neubesinnung

2 Nur wenn man sich vollig isoliert und auch moderne Mittel ablehnt, ist es
moglich, die eigene Tradition unversehrt zu bewahren, wie im Fall der siid-
deutschen/schweizerischen Mennoniten, die am Ende des 18.Jahrhunderts
nach Amerika auswanderten und dort als sog. «Amish» noch immer ihre da-
malige Lebensweise in Isolation aufrechterhalten.

34 G. Dekker, Godsdienst en Samenleving, S.201 ff.

186



auf die Glaubensquellen geférdert, da man nicht mehr selbstverstind-
liche Unterstiitzung vom Staat und der Gesellschaft empfangt. Diese
Reorientierung zur Feststellung der Identitit zeigt, dass geschichtlich
bestimmte kirchliche Abgrenzung relativ ist .

Wie findet man diese neuen Formen? Inhaltliche Voraussagen sind
schwer zu machen, man kann nur skizzieren, welchen Weg man gehen
kann. Berger weist darauf hin, dass die Kirche an Glaubwiirdigkeit ge-
winnen wird, wenn sie die Erfahrungen der modernen Menschen ernst
nimmt und diese zu ihrer Tradition in Beziehung bringt. Anders ge-
sagt: Man priift die Tradition an der Erfahrung und die Erfahrung an
der Tradition?®. Neubesinnung auf die Quellen ist notwendig, damit
man nicht nur datierten kirchlichen Formen und theologischen Inhal-
ten auf die Spur kommt, sondern auch entdeckt, wie man die Tradi-
tion im neuen Kontext fortsetzen kann?’. Zwar kann man schon ange-
ben, dass in einer Gesellschaft, in der keine Autoritdt ausgeiibt wird
ohne irgendeine Kontrolle der Gemeinschaft, es keine Kirche geben
kann, in der diese Form von Verwaltung abgelehnt wird. Ausserdem
wird der Glaube nicht mehr erlebt werden in uniforme Patronen, son-
dern wegen der unterschiedenen Situationen, in denen Personen und
Gruppen sich befinden, reiche pluriformen verbalen und nicht ver-
balen Ausserungen erfordern?®. In dieser Pluriformitit ist die Bezie-
hung zum und Konzentration auf das urspriingliche apostolische
Zeugnis von Jesus Christus das, was verbindet. Dies verpflichtet zur
stindigen Wahrheitsfindung und zum Glaubenskonsensus. Man muss
bereit sein, im stdndigen Dialog zu Aussagen zu kommen, in denen
viele ithren Glauben wiedererkennen und so sich selbst in ihrem Glau-
ben von anderen anerkannt wissen. Der gemeinschaftiiche Prozess der
Wahrheitsfindung und die dazu geforderte Bereitschaft zu guten, qua-
lifizierten Beziehungen konnte dabei als zusammenbindendes Ele-
ment wichtiger sein als schon vorgegebene Lehraussagen ?°.

3 4. T. Hanson and R. P. C. Hanson, The Identity of the Church, A Guide to
Recognizing the Contemporary Church, London, 1987.

26 Auch David Tracy, Blessed Rage for Order, N.Y. 1978, in dem er die von
Berger skizzierten Modelle im Prinzip iibernimmt und nuanciert bis auf fiinf.
Siehe auch sein The Analogical Imagination, N.Y. 1981.

27 Ein theologisches Beispiel sind die christologischen Studien von Edward
Schillebeeckx.

28 E. Schreiter, Constructing Local Theologies, N.Y. 1985.

2 Man kann als Beispiel an den sog. Limareport denken, in dem ein welt-
weiter Konsensus iiber die Lehre von Taufe, Abendmahl und Amt angestrebt
wird.

187



Auf Grund dieser kurzen Zusammenfassung von Prognosen kann
man davon ausgehen, dass die letzte These der Bischofserkldrung im
formellen Sinn noch immer aktuell ist. Obwohl man die damals auf
Grund dieser These vollzogenen Konkretisierungen in unserer Situa-
tion nicht ohne weiteres wiederholen kann, muss man fiir die Glau-
bensvermittlung und Fortsetzung des Traditionsprozesses noch immer
von dem in ihr angegebenen hermeneutischen Prinzip ausgehen. Was
bedeutet das nun konkret fiir die altkatholischen Kirchen?

5. Obwohl religionssoziologische Arbeiten zurtickhaltend sind in ei-
ner Prognose iiber die Zukunft der Kirche und des Christentums, stel-
len sie doch fest, dass weder Ablehnung der modernen Entwicklung
noch Nachgiebigkeit zum guten Erfolg fithren. Sie meinen, dass man
nach einer Synthese der christlichen Werte mit denen der modernen
Zeit streben soll. Das Schaffen einer kirchlichen Eigenwelt im Sinne
einer Verkirchlichung des Christentums ist ein irrefithrender Weg.
Man muss mit der Umwelt rechnen, obwohl man sich ihr nicht auslie-
fern soll3°. Nur als Teilsystem einer grosseren Gesellschaft kann man
Einfluss haben auf das Ganze. Die Entscheidung, um als Kontrastge-
sellschaft eine gesellschaftliche Musterfunktion auszuiiben, wird das
Ziel der Beeinflussung des Ganzen nicht erreichen, da man sich zu
sehr anstrengen muss, die eigene innere Kommunikation auf quali-
tativ hoherer Ebene zu gestalten, und deshalb wenig Moglichkeit hat,
mit der Umwelt zu kommunizieren?®'. Anpassung an die Gesellschaft
hat, wie oben schon gesagt, auch keinen Erfolg, da man seine Identitét
verliert und sich nicht mehr von anderen gesellschaftlichen Institutio-
nen unterscheidet?3?.

Das Ziel der Glaubensvermittlung ist die Fortsetzung des mit Jesus
Christus angefangenen Traditionsprozesses. Es handelt sich, wie
Schillebeeckx modern sagt, um die Jesusbewegung durch die Zeit: die
Sammlung derjenigen, die sich um Jesus und die Zeichen seiner Pri-
senz sammeln, wie man vom Begriff ekklesia ableiten kann. Lehre und

3 F. X Kaufmann, Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaft-
lichen Verfassung des Christentums, 1979. Auch F X Kaufmann und
J. B. Metz, Zukunftsfahigkeit. Bewegungen im Christentum. 1986.

31 So iiberzeugend H.J. Héhn, Kirche und kommunikatives Handeln, 1985,
S. 259,

32 In der Mitte der sechziger Jahre haben sich in Holland kirchliche Grup-
pen formiert, die sich mit alternativer Sozialhilfe beschiftigten. Jetzt haben sie
sich derart mit anderen Hilfsorganen konformiert, dass ihre kirchliche Identi-
tdt verloren gegangen ist. G. Dekker, Oude Wijn, o.c. S. 107 {f.

188



Gemeinschaftshandlungen haben die Priasenz seiner Person zu kom-
munizieren. Diese Pridsenz einer Person ist der Kern der christlichen
Lehre, deren Wahrheit nicht in eine einzige Lehre gefasst werden
kann, sondern die personlich bleibt. Die Wahrheit des Christentums
ist eine Person; so ist die wahre Lehre immer an glaubwiirdige person-
liche Beziehungen gebunden. Die Qualitdt der zwischenpersonlichen
Beziehungen ist der Inhalt der Botschaft. Deshalb ist die Art der
Glaubensvermittlung, auf welcher Ebene auch immer, wesentlich fiir
die Akzeptierung des Inhaltes: die Art der menschlichen Beziehungen
formt den Inhalt des christlichen Zeugnisses. Deshalb ist es nicht
gleichgiiltig, wie Verhiltnisse in der Kirche strukturiert sind. Dabei ist
das hermeneutische Modell der zwischenmenschlichen Kommunika-
tion ein wichtiger Schliissel fiir die konkrete Praxis und die kirchli-
chen Strukturen. Einen wichtigen aktuellen Beitrag auf der Basis einer
Neubesinnung auf die Quellen in bezug zu heutigen Fragen leistet
Kurt Stalder mit seiner Studie iiber die Autoritdt im Neuen Testa-
ment??. Die Betonung dessen, dass Jesus nicht aus formellem Grund
Autoritit erlangte, sondern durch die Weise, in der er in Begegnung
mit dem andern eine neue Wirklichkeit definieren konnte, so dass
man eine iliberraschende neue Sicht auf seine Lebenswirklichkeit be-
kam. Modern gesagt: Jesus achtete die Subjektivitdt desjenigen, der
ihm begegnete, wobei er jedoch eine neue Wirklichkeitsdefinition
{ibermittelte, die das Leben dnderte und zu neuen Formen der Ge-
meinschaft fiihrte. Sowohl das Modell der Glaubensvermittlung wie
der Erfolg werden hier skizziert: einerseits das Ernstnehmen der Sub-
jektivitdt, andererseits die Einfithrung in gemeinschaftliches Leben:
zwei Elemente, die als Grundlinien gelten fiir eine Neugestaltung des
kirchlichen Christentums3¢. Folgerichtig zeigt Stalder, dass dieses ek-
klesiologische Grundprinzip zu einer synodalen Verwaltungsform, in

33 Kurt Stalder, Die Wirklichkeit Christi erfahren. Ekklesiologische Unter-
suchungen und ihre Bedeutung fiir die Existenz von Kirche heute, Ziirich,
1984, S.142-189.

33 G. Dekker, Godsdienst, o.c. S.227. «Processen als subjectivering en indivi-
dualisering drukken hun stempel op de wijze waarop godsdienst en kerk ge-
stalte aannemen, ook in de toekomst. De persoonlijke ervaring en situatie
heeft bijvoorbeeld een niet meer weg te denkende plaats in de christelijke
godsdienst... En de kerken zullen ook niet ontkomen aan de gevolgen van de-
mocratisering en het anti-institutionele denken waardoor er ook in de toe-
komst informele godsdienstige groepsvorming (ter ’linker’ én ter’ rechter ’zijde
van de kerken) zal zijn.

189



der solche Prozesse von Glaubensvermittlung und menschlicher Be-
gegnung moglich sind, fithrt. Das heisst m. E. konkret, dass in der Kir-
che je nach den Umstdnden differenzierte Moglichkeiten von Kom-
munikation und Begegnung ermdglicht werden sollen. Wenn dann
notwendigerweise iiberlokale Verwaltungsformen entstehen, weil die
Kirche notwendigerweise sich auch auf allgemein gesellschaftlichem
Niveau manifestieren muss, sollte man darauf achten, dass diese Insti-
tutionen nicht eine Dynamik entwickeln, die sich nicht mehr auf das
Basisgeschehen bezieht. Deshalb miissen Verwaltungsformen nach
synodalem Prinzip in der Kirche von der Gemeinschaft kontrollierbar
sein. Und genau das wird in unserer These in der Ablehnung hierar-
chischer Herrschsucht konstatiert. Es spricht fiir sich, dass dabei die
katholische Lehre der Lokalkirche wichtig ist, wobei sie jedoch fiir die
heutige Situation addquate Kommunikationsformen entwickeln sollte.

Zweitens ist vor allem wichtig, wie man den Inhalt der christlichen
Botschaft in dem, was spezifisch kirchlich ist, namlich in der Liturgie,
gestaltet. Die vom Aufkldrungskatholizismus erstrebte Schlichtheit
hatte zur Folge, dass der Gottesdienst zu einem moralisierenden und
verbalen Charakter neigte, der dann von der romantischen kirchlichen
Reaktion kritisiert worden ist. Die in unserer These geforderte Ableh-
nung der kirchlichen Missbriduche birgt das Risiko in sich, gleichfalls
zur Verbalisierung und Moralisierung der Liturgie zu fithren, was man
auch heute in der liturgischen Reform nach dem Vatikanum II fest-
stellen kann?3®. Es ist eine wichtige Aufgabe, einerseits gottesdienstli-
che Schlichtheit zu verwirklichen, ohne den transzendenten Gehalt
der Feier zu verlieren. Denn gerade das Transzendieren der vorhande-
nen Wirklichkeit in der Hoffnung auf die Zukunft ist ein wesentliches
Element der liturgischen Feier?¢. Nicht nur hat der Gottesdienst die
Aufgabe, Menschen in der Aussicht auf eine neue Welt zu trésten und
zu ermutigen, sondern sie kann sowohl personlich wie auch gesell-
schaftlich zur Anderung der gesellschaftlichen Verhiltnisse inspirie-
ren. In diesem Sinne behilt die Kirche eine notwendige Distanz zu
den gesellschaftlichen Systemen, von der aus sie Missverhiltnisse kri-
tisieren und eine unverfremdete gesellschaftliche Funktion ausiiben
kann.

33 J.A. van de Ven, OP weg naar een empirische ekklesiologie, in: H. C. 4.
Ernst, e.a. Theologie en kerkvernieuwing. Generatieve thema’s voor kerkelijk
beleid, 1984, S.71 ff.

3% J. Moltmann, Die ersten Freigelassenen der Schopfung, 1971.

190



Zum Schluss sollte deutlich sein, dass die Glaubensvermittlung von
der Art der Priasenz der Kirche in der Gesellschaft und ihrer kommu-
nikativen Struktur bestimmt wird. Die altkatholischen Kirchen haben
versucht, dazu einen eigenen Beitrag zu leisten, wobeli sie die in inner-
kirchlichen Kontroversen auseinandergefallenen Elemente wie die
episkopale Autoritit und die synodale Verwaltung, die personliche
Verantwortlichkeit und den Gemeinschaftssinn, Wort und Liturgie,
Schrift und Tradition zur Vermittlung des Glaubens versuchten zu-
sammenzuhalten. Es ist nach hundert Jahren altkatholischer kirchli-
cher Union unsere Aufgabe, kritisch zu priifen, wie wir dieses Erbe
verwaltet haben, aus der Perspektive, auf welche Weise die Kirche
nicht nur am erfolgreichsten dem Unglauben und religioser Gleichgiiltig-
keit entgegenwirken kann, sondern positiv den christlichen Glauben so
vermittelt, dass er den heutigen oft wurzellosen Menschen einen Zu-
sammenhang bietet, der weiter reicht als das Gegenwirtige und ihm
eine Identitdt verspricht. Die dazu in der Bischofserkldrung niederge-
legten hermeneutischen Prinzipien miissen in der heutigen Situation
nach Kirchenstruktur, gegenseitiger Kommunikation, Liturgiefeier
und Pastorat ausgearbeitet werden.

Zeist (Holland) Jan Visser

191



	Kirchenstruktur und Glaubensvermittlung

