Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 79 (1989)

Heft: 1

Artikel: Bericht Uber die 27. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
in Innsbruck vom 5. bis 10. September 1988

Autor: Lauber, Roland / Aldenhoven, Herwig / Papandreou, Damaskinos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bericht iiber die
27. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
in Innsbruck vom 5. bis 10. September 1988

Zur 27. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz waren
die Teilnehmer diesmal in die Tiroler Landeshauptstadt Innsbruck
eingeladen. Aus neun Staaten (A, BRD, Can, CH, DDR, CSSR, NL,
PL, USA) stammten die 49 altkatholischen Teilnehmer(innen), welche
Katharina Nickel zusammen mit drei Gésten aus der anglikanischen
Kirche in GB begriissen konnte, zu denen sich am Freitag noch Me-
tropolit Damaskinos von Chambeésy, Genf/CH, und Prof. Dr. Kallis
von der Universitdt Miinster/D geseliten. Als Sekretdrin hatte sie wie
schon seit einigen Jahren die Konferenz administrativ und organisato-
risch bestens vorbereitet. Im Haus der Begegnung, das von einer
Frauengemeinschaft gefiihrt wird, waren wir herzlich aufgenommen
und bestens untergebracht. Dort fiihlten wir uns in jeder Hinsicht
wohl. Die dusserst angenehme Atmosphidre der Tagungsstétte trug si-
cher dazu bei, dass sich die Teilnehmer «Auf dem Weg vom Dialog
zur Gemeinschaft» — so lautete das Thema —, der behutsam angegan-
gen wurde, auch begegnen konnten.

Wie gewohnt hatte auch diese Konferenz verschiedene Schwer-
punkte. Mit einer Eucharistiefeier begann jeder Tag und mit der Ves-
per schloss der Nachmittag. Die Gottesdienste wurden abwechselnd
nach dem Ritus der einzelnen Kirchen gehalten. Wir freuten uns be-
sonders, dass Bischof Dr. Josef Nieminski aus Toronto am Samstag
die Liturgie (proposed order of mass) nach dem Ritus der Polnischen
Nationalen Katholischen Kirche Kanadas feierte, teils auf englisch,
teils auf polnisch. Einen andern Schwerpunkt bilden selbstverstiand-
lich jeweils die Referate und Diskussionen. Geschitzt werden auch
stets die Berichte aus der IBK, welche, in viterlichem Vertrauen und
briiderlichem Geist vorgetragen, die Teilnehmer der Konferenz an der
Arbeit und den Sorgen der Bischofe teilhaben lassen. Bischof Dr. Si-
gisbert Kraft, Bonn, breitete diesmal einiges davon aus und legte die
Anliegen dar, da Erzbischof Antonius Jan Glazemaker nicht anwe-
send sein konnte. Bischof Hans Gerny, Bern, berichtete eindriicklich
iiber die Besuche in Canterbury (Lambethkonferenz) und in Konstan-
tinopel. Zu den Schwerpunkten zdhle ich aber auch das Gesellige. Es
gehorte ebenfalls zur Begegnung, zum Auf-dem-Weg-Sein vom Dialog
zur Gemeinschaft, dass sich kleinere und grossere Gruppen abends in

29



den gemiitlichen Wirtschaften der Innsbrucker Altstadt zusammenfan-
den. Dort konnten manches hitzige Streitgespriach des Tages etwas
aufgefangen werden und die zum Teil so verschiedenen Briider auch
briiderliche Gemeinsamkeiten wieder entdecken. Der Halbtagesaus-
flug fiihrte zu einer kleinen Marienwallfahrtskirche und ins Zisterzien-
serstift Stams mit dem bekannten Sportgymnasium, wo wir allerdings
erfahren mussten, dass wir nicht iiberall herzlich aufgenommen wer-
den und die Vesper bloss sozusagen auf Distanz mitanhéren, aber ja
nicht mitsingen durften. Beim anschliessenden Nachtessen in einem
Gasthof begegneten wir uns wirklich nahe, in Tuchfiihlung, bis der
Car die singende Schar wieder nach Innsbruck brachte.

Im Herbst 1987 hatte die Gemischte Orthodox-Altkatholische Theo-
logenkommission ihre Arbeit abgeschlossen. Thre in 7 Abschnitte mit
25 Kapiteln aufgeteilten Texte, welche nach der Auffassung dieser
Kommission «die Lehre der Orthodoxen und der Altkatholischen Kir-
che wiedergeben», lagen den Teilnehmern der Theologenkonferenz in
einem 60seitigen Vorabdruck vor. Fiir deren Verdffentlichung wird
noch ein Vorwort geschrieben sowie ein Anhang mit Verstindnishil-
fen. Die im folgenden erwdhnten romischen und arabischen Ziffern
beziehen sich auf die offizielle Reithenfolge und Numerierung dieser
Texte im Vorabdruck. Es wurde betont, dass die Kommission nichts
mehr zu diesen Texten sagen kann, da sie thre Arbeit abgeschlossen
hat. Nun muss der Rezeptionsprozess beginnen, wozu auch diese
Theologenkonferenz beitragen sollte. Klar wurde auch, dass diese
Texte nicht einfach so unter die Gemeinden gebracht werden kdénnen,
das wire eine Uberforderung. Die Texte sind fiir die Gemeindearbeit
umzusetzen. Uberhaupt ist jetzt Interpretation nétig. Denn die Texte
selber kdnnen das nicht. Sie stellen fest. Sie weisen z. B. im Text tiber
die Eucharistie v/4.8 in bezug auf den Ausschluss «von der Teilhabe
am Sakrament» darauf hin, was in der alten Kirche eine nicht geringe
Rolle spielte. Eine sehr wichtige Frage ist es nun, was das fiir uns
heute bedeutet. Dariiber nachzudenken, sind wir herausgefordert.
Auch mit diesem Thema war angesprochen, was stindig mehr oder
weniger stark hervorbrach. Wegen der Vereinbarung der altkatholi-
schen Kirche Deutschlands mit der evangelischen Kirche Deutsch-
lands in bezug auf die gegenseitige Einladung zum Abendmahl war
ein Teil der Konferenzteilnehmer stets in einer mehr oder weniger
starken Verteidigungsposition, wihrend sich ein anderer Teil eher an-
griffig zeigte. Nicht zuletzt hat auch Metropolit Damaskinos deswe-
gen etliche Fragen gestellt. Hiniiber und heriiber wurden im Gespréch

30



mit ihm und Prof. Kallis in einer sehr offenen Aussprache auch be-
treffs dieser Vereinbarung, aber nicht nur dazu, harte Fragen gestellt
und deutliche Voten abgegeben. Leider kann ich nicht wie vorgesehen
Niheres tiber die diversen Diskussionen berichten. Wegen eines dum-
men Manipulationsfehlers blieben meine Tonbandkassetten unbe-
spielt. Notizen hatte ich praktisch keine gemacht. Deshalb kann ich
lediglich einiges Allgemeines schreiben. So etwa, dass viele Fragen ge-
stellt, Wiinsche gedussert und deutliche Voten abgegeben wurden ei-
nerseits aus Sorge um die Gemeinschaft der orthodoxen und altkatho-
lischen Kirchen. Andrerseits wurde auch immer wieder darauf hinge-
wiesen, dass die full communion mit der anglikanischen Kirche auf-
rechtzuerhalten ist.

Verschiedentlich wurde auch gefragt, ob nicht einzelne Texte und
Abschnitte neu geschrieben oder erginzt werden miissten und kénn-
ten. Davor wurde ausdriicklich gewarnt. Einerseits gibt es Leute, die
auf viele Einwidnde warten, um dann ihrerseits die Arbeit zu torpedie-
ren. Andrerseits briachte eine Neuschreibung z. B. des Abschnitts VI/1
iiber die Eschatologie kaum wesentlich Besseres. Zudem stiinden die
textlichen Verbesserungen sicher in keinem verniinftigen Verhiltnis
zum Aufwand.

Eine Frucht der Diskussionen an der Theologenkonferenz ist die
Erklirung, welche in diesem Heft abgedruckt ist. Zu den im folgenden
abgedruckten Referaten sind noch zwei Bemerkungen zu machen: Es
konnen hier nur die Referate wiedergegeben werden, die ich bis zuin
hinausgeschobenen Redaktionsschluss erhalten habe. Sie stehen nicht
in der Reihenfolge, wie sie gehalten wurden. Auf das in die Texte ein-
fiihrende Referat folgt das Grundsitzliche aus orthodoxer Sicht.
Daran schliessen sich dann die Referate in der numerischen Reihen-
folge der behandelten Abschnitte an.

Trimbach/CH Pfr. Roland Lauber

Charakter, Bedeutung und Ziel der Dialogtexte'

Der Charakter dieser Texte ist vom Ziel bestimmt, und das Ziel des
Dialogs ist die Gemeinschaft und Einheit der orthodoxen und alt-
katholischen Kirche. Gemeinschaft und Einheit sind dabei nicht

' Uberarbeitete Fassung des auf der Theologenkonferenz in Innsbruck ge-
haltenen Referates.

31



zwei verschiedene Dinge, sondern ein und dasselbe, denn die Einheit
wird von uns verstanden als volle Gemeinschaft, und nicht als eine
zentrale Einheits-Organisation. Die gemeinsamen Texte sollen diesem
Ziel dienen, und sie sind auch nur im Hinblick auf dieses Ziel zu
verstehen.

Wire aber eine so lange Reihe von Texten {iber das ganze Gebiet
der Glaubenslehre fiir dieses Ziel notig gewesen? Von altkatholischer
Seite wurde von Anfang an die Auffassung vertreten, dass man mit ei-
ner viel kleineren Reihe von gemeinsamen Aussagen dieses Ziel errei-
chen konnte. Aber bei den Orthodoxen herrschte die Meinung vor,
dass nur Texte von der Art der jetzt vorliegenden als eine geniigende
Grundlage fiir die Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft
dienen kdnnen. Dagegen kann man auch vom orthodoxen Standpunkt
einwenden, dass dieses Vorgehen nicht dem Verfahren entspricht, wie
es in der alten Kirche bei der Beilegung von Kirchentrennungen ange-
wandt wurde. Aber die bei den Orthodoxen vorherrschende Meinung
ist doch nicht ganz unverstdndlich, wenn man bedenkt, wie lange Zeit
sich Ost- und Westkirche auseinanderentwickelt haben. Bei der Beile-
gung von Kirchentrennungen in der alten Kirche ging es um Spaltun-
gen, die nicht so lange gedauert hatten. Bei einer so langen Auseinan-
derentwicklung hingegen ist es verstdndlich, dass der Wunsch be-
stand, in gemeinsamen Texten iiber das ganze Gebiet der Glaubens-
lehre gewissermassen zu erproben, ob man fihig ist, gemeinsame Aus-
sagen zu machen, und das heisst, den Inhalt des gemeinsamen Glau-
bens auch gemeinsam zu formulieren. Es wire also vom altkatholi-
schen Standpunkt her nicht nétig gewesen, ist aber doch verstindlich,
dass Texte dieser Art als Grundlage fiir die Wiederherstellung der Ge-
meinschaft hergestellt wurden.

Wenn man so lange gemeinsame Texte macht, die ja offiziellen
Charakter haben, stellen sich Fragen, vor allem die Frage: welchen
Stellenwert haben diese Texte? Haben sie den Charakter einer Be-
kenntnisschrift? Und was bedeutet das?

Bei der Planung des kommenden Grossen Heiligen Konzils der or-
thodoxen Kirche lag am Anfang ein Vorschlag vor, dieses Konzil solle
auch eine einzige und universale orthodoxe Konfession abfassen und
herausgeben. Zu diesem Plan nahm dann bald der bedeutende und so-
wohl in der orthodoxen Kirche wie unter westlichen Theologen hoch
angesehene, 1985 verstorbene russisch-orthodoxe Erzbischof von
Briissel und Belgien, Wassilij Kriwoschein kritisch Stellung. Er
schrieb unter anderem: «Man muss allgemein sagen, dass der Ge-

32



danke eines <einzigen> und universalen Bekenntnisses dem orthodo-
xen kirchlichen Bewusstsein eher fremd ist. Die Tendenz, alles zu de-
finieren und alle Glaubensgegenstinde genau zu formulieren, verletzt
das wesentliche Prinzip der theoiogischen und kirchiichen Freiheit in
der Einheit und der Liebe...

Die Abfassung eines einzigen Bekenntnisses des orthodoxen Glau-
bens, das dieses Namens wiirdig wire, ist vom praktischen Stand-
punkt schwer zu verwirklichen. Denn miisste ein solches Bekenntnis
nicht die ganze Fiille der orthodoxen kirchlichen Tradition ausdriik-
ken? ... Sie diirfte indessen auch nicht mechanisch wiederholen, was
schon gesagt worden ist, noch ein Mosaik von patristischen Texten
und Zitaten sein; sie miisste eine schopferische Synthese und Anwen-
dung derselben auf unsere Zeit sein... Nun, der Zeitpunkt fiir eine sol-
che, ihrem Geist nach den Vitern treue und gleichzeitig freie und voll-
stindige Synthese ist noch nicht gekommen... Man kann ... be-
fiirchten, dass die Abfassung einer vollstindigen orthodoxen Konfes-
sion gegenwadrtig nicht ganz im Rahmen der Moglichkeiten unserer
orthodoxen Theologen liegen wiirde. Oder vielmehr, man wiirde ris-
kieren, eine Konfession abzufassen, deren Text, wenn nicht sofort, so
doch in einigen Jahrzehnten als ungeniigend und verfehlt empfunden
wiirde, da er zu sehr den Zustand der theologischen Wissenschaft und
des theologischen Denkens seiner Zeit mit dessen Mingeln und Be-
grenzungen wiedergibt. Das wiirde nicht hindern, dass er, wenn er
konziliar approbiert wiirde, ein Ballast wire, der auf dem freicn und
schopferischen theologischen Denken lége, dass er diesem Fesseln an-
legen und es behindern wiirde, statt ihm als Wegweiser zu dienen. Der
Heilige Geist wiirde gewiss einen solchen Konzilstext vor Glaubens-
irrtimern bewahren. Aber da der menschliche Faktor ebenfalls in der
Kirche wirkt, und der Heilige Geist der menschlichen Freiheit nicht
Gewalt antut, wiirde sich die Schwéiche der Menschen in all ihrer Be-
dirftigkeit bei der Abfassung des Textes einer einzigen orthodoxen
Konfession ebenfalls zeigen.» ?

2 Archevéque Basile, La composition et la publication d’une confession uni-
que de la foi orthodoxe, in: Messager de I'Exarchat du Patriarche Russe en
Europe Occidentale 54-3535 (1966), 71-74: «Il faut dire en général que I'idée
d'une confession de foi <unique> et universelle est plutot étrangeére a la cons-
cience ecclésiale orthodoxe. La tendance a tout définir et a formuler avec
exactitude touts les objets de la foi viole le principe essentiel de la liberté théo-
logique et ecclésiastique dans 'unité et 'amour, ce qu'exprime avec tant de re-
lief 1a formule célébre de saint Augustin: <In necessariis unitas, in dubiis liber-

33



Der Plan, eine einzige und universale orthodoxe Konfession her-
auszugeben, ist dann tatsdchlich vom Programm des Grossen Ortho-
doxen Konzils gestrichen worden. Aber bestehen solche Gefahren,
wie Wassilij Kriwoschein sie fiir den Fall der Abfassung einer einheit-
lichen, umfassenden orthodoxen Konfession befiirchtet, nicht auch
bei unseren Texten? Man konnte Beispiele dafiir anfiihren, dass in
diesen Texten biblische und patristische Texte angefiihrt und aneinan-
dergereiht werden, ohne dass geleistet wiirde, was Kriwoschein gewiss
zu Recht fordert, ndmlich dass eine Synthese geschaffen wiirde, in der
aus dem Geist biblischer und patristischer Theologie heraus auch auf
die Fragen unserer Zeit geantwortet wiirde. Man konnte in den Texten
auch aufzeigen, dass die Grenzen des theologischen Denkens, wie sie
bei den vertretenen Kirchen in unserer Zeit bestehen, sich hier sehr
deutlich zeigen.

Soll man daraus nun den Schluss ziehen, dass man solche Texte
tiberhaupt nicht hitte abfassen diirfen? Hitte man das Risiko von
Mingeln auf die Art vermeiden miissen, dass man sich von vornherein
nicht auf das Unternehmen gemeinsamer Texte eingelassen hitte?
Das wire eine voreilige Schlussfolgerung. Bei aller Kritik, die Kriwo-
schein am Plan einer orthodoxen Konfession anbringt, weiss er auch

tas, in omnibus caritas>...» (p. 72). «...la composition d’une Confession de foi
orthodoxe unique digne effectivement de ce nom est difficilement réalisable
au point de vue pratique. Une telle Confession, ne doit-elle pas, en effet, ex-
primer toute la plénitude de la Tradition ecclésiale orthodoxe...? Elle ne
devrait, cependant, ni répéter mécaniquement ce qui a déja eté dit, ni étre une
mosaique de textes et de citations patristiques; elle devrait en étre une syn-
these créatrice et une application a notre époque... Or, le moment n’est pas en-
core venu pour une telle synthese, fidele par son esprit aux saints peres et en
méme temps libre et compléte ... On peut craindre ... que la composition d'une
Confession orthodoxe compléte risquerait de ne pas étre tout a fait a la mesure
de nos théologiens orthodoxes en ce moment. Ou plutét on risquerait de com-
poser une Confession dont ie iexie serait ressenti, sinon de suite, du moins
dans quelques décades, comme insuffisant et manqué, reflétant trop I’état de
la science et de la pensée théologiques de son époque avec ses défauts et ses li-
mitations. Cela n’empécherait pas, s’il est conciliairement approuvé, d’étre un
poids mort pesant sur la pensée théologique libre et créatrice, de lui créer des
entraves et de la géner au lieu de iui servir de direction et d’indication.
L'Esprit Saint préserverait certainement un tel texte conciliaire d’erreurs dans
la foi. Mais, puisque le facteur humain agit également dans I'Eglise et que le
Saint Esprit ne fait pas violence a la liberté humaine, I'infirmité des hommes
dans toute son indigence ne manquerait pas de se manifester dans la redaction
du texte d’'une Confession orthodoxe unique» (p.74).

34



von der Notwendigkeit, in bestimmten Situationen offizielle Texte,
unter Umstidnden auch ausfiihrlichere, iiber die Glaubenslehre abzu-
fassen. Gerade wenn Kirchen nach einem Jahrtausend getrennter Ent-
wicklung sich fragen, ob sie in threm Glauben so eins sind, dass sie
die kirchliche Gemeinschaft und damit die Einheit nach unserem Ver-
stindnis herstellen konnen, kann diese Situation dazu nétigen, als
Grundlage fiir eine solche Entscheidung Texte dieser Art abzufassen
und ihnen dann auch den entsprechenden Stellenwert zu geben. Das
haben wir gesehen. In dem Sinn, dass sich in einer bestimmten Situa-
tion eine solche Notwendigkeit ergibt, kann Wassilij Kriwoschein
auch den sogenannten orthodoxen Konfessionen des 17.Jahrhunderts
trotz ihrer Méangel eine positive Bedeutung zuschreiben. Von den so-
genannten «orthodoxen Bekenntnis-Schriften» und insbesondere de-
nen des 17.Jahrhunderts sagt er in einer andern Arbeit: «Sie haben
keinen allgemein-kirchlichen Charakter, sie entfernen sich oft von der
patristischen und liturgischen Tradition und sind in ihrer Form und
manchmal sogar in ihrem Sinn von der rémisch-katholischen Theolo-
gie gekennzeichnet. Sie haben nur Bedeutung als historische Zeug-
nisse des kirchlichen und theologischen Bewusstseins und seiner Be-
staindigkeit im wesentlichen durch die ganze Geschichte der Kirche
hindurch. Unter diesem Gesichtspunkt verdienen sie, geachtet und
studiert zu werden. Dies umso mehr, als sie im wesentlichen dem or-
thodoxen Glauben stets treu waren, sogar wenn sie auf ungeschickte
Weise andersgidubige Kleider trugen ».

Wenn wir unsere Dialogtexte mit den sogenannten orthodoxen
Konfessionen des 17.Jahrhunderts vergleichen, werden wir unbestreit-
bar finden, dass sie viel weniger von der rédmisch-katholischen schola-
stischen oder neuscholastischen Theologie beeinflusst sind und dass
sie sicher nicht in dem Ausmass, wie das bei jenen Schriften der Fall

3 Archevéque Basile, Les textes symboliques dans I’Eglise orthodoxe, in:
Messager ... (wie Fn.3), 48 (1964), 197-217; 49 (1965), 10-23; 50 (1965), 71-82;
die zitierten Stellen 50 (1965), 81: «...ils ne sont pas revétus d’un caractére ec-
clésial général, ... ils se détachent souvent de la tradition patristique et liturgi-
que et ... ils sont marqués par I'influence de la théologie catholique-romaine
dans leur forme et parfois méme dans leur sens. Ils n’ont d’importance qu’en
tant que témoignages historiques de la conscience ecclesiastique et théologi-
que et de sa constance dans l'essentiel tout au long de I'histoire de I'Eglise.
C’est a ce point de vue qu’ils méritent d’étre respectes et étudiés. Ceci d’autant
plus que dans I'essentiel ils furent toujours fidéles a la foi orthodoxe, la méme
s’ils revétaient maladroitement de vétements hétérodoxes.»

35



ist «auf ungeschickte Weise andersgldubige Kleider» tragen. Ander-
seits wird ein Studium unserer Texte die meisten altkatholischen Leser
wohl dazu fithren zu merken, dass die Bemithungen der Kommission,
sich bei der Formulierung der Texte den scholastischen Einfliissen zu
entziehen, nur teilweise Erfolg hatten.

Da stellt sich wieder die Frage: wie sind die Texte zu verstehen? An
dieser Stelle ist es angezeigt, die allgemeine Frage der kirchlichen For-
mulierung der Wahrheit etwas nidher zu eroértern. Dabei mdochte ich
wieder von Ausfithrungen eines der angesehensten orthodoxen Theo-
logen unserer Zeit ausgehen, diesmal eines Griechen. Es handelt sich
um Johannes Zizioulas, der als Theologieprofessor schon lange einen
grossen Namen hatte, vor wenigen Jahren vom 6kumenischen Patriar-
chat zum Titularmetropoliten von Pergamon erhoben und vor noch
nicht langer Zeit zum orthodoxen Ko-Présidenten der Dialogkommis-
sion mit den Anglikanern ernannt wurde. In einer Arbeit mit dem Ti-
tel « Wahrheit und Gemeinschaft» fithrt er aus, dass «die dogmati-
schen Definitionen» nicht «systematische Darlegungen der Wahrheit»
sind, «die zu einer besseren Gotteserkenntnis fiihren sollen», sondern
«Zeichen und Hinweise, die auf Christus — die Wahrheit — hinzeigen
mittels historischer und kultureller Formen einer bestimmten Zeit und
eines bestimmten Ortes... Man muss die ganze Frage des Dogmas in
der Perspektive von Wahrheit und Gemeinschaft situieren... Wenn die
Wahrheit als Gemeinschaft nicht von der Ontologie des Lebens ge-
trennt werden darf, dann sind die Dogmen in erster Linie soteriologi-
sche Aussagen; ihr Ziel ist es, das urspriingliche Bild Christi, der
Wabhrheit, von den Verzerrungen bestimmter Héresien zu befreien, um
der Gemeinschaft der Kirche zu helfen, die rechte Sicht Christi, der
Wabhrheit, zu bewahren und in und durch diese Gegenwart der Wahr-
heit in der Geschichte zu leben.»*

4 Veérité et communion, in: Jean Zizioulas, 1’étre ecclésial, Genéve 1981,
57-110 (vom Autor durchgesehene Fassung einer erstmais in Irénikon 4 [1977]
veroffentlichten Arbeit), die zitierten Stellen S. 104f.: «(c) ... Les définitions
dogmatiques peuvent étre comprises de deux manieres difféerentes: 1. Comme
des exposés systématiques de la Vérité pour que I'on puisse étre conduit a une
meilleure connaissance de Dieu: ou bien,

2. Comme des signes et des indicateurs orientés vers le Christ-Vérité par ie
moyen de formes historiques et culturelles d'une époque et d’un lieu particu-
liers. Si on tient ici la theése fondamentale que la Vérité ne peut pas étre «com-
prise>, la premiére maniére d’entendre les définitions dogmatiques est a reje-
ter. Si on accepte la seconde, on doit situer tout le probléme du dogme dans la
perspective de la Vérité et de la communion...

36



In einem anderen Beitrag unter dem Titel «Die pneumatologische
Dimension der Kirche» erklirt derselbe Autor: «Man kann also sa-
gen, dass die bekenntnishaften Formulierungen nicht in sich selbst
eine Beziehung zur Wahrheit besitzen, sondern nur als doxologische
Akklamationen der Kultgemeinschaft». Und in derselben Arbeit
schreibt er an anderer Stelle: «Da sie, die Wahrheit, nicht etwas Be-
griffliches und Fassbares ist, ldsst sich Wahrheit im Geist nicht in For-
mulierungen zwingen. Dogmendefinitionen sind nicht systematische
Wahrheitsformulierungen... Im Geist sind Dogmen geschichtlich-kul-
turelle Formen, die geheiligt sind als Bestandteil des Communioge-
schehens, wodurch das urspriingliche eikon Christi, die Wahrheit, das
durch héretische Entstellungen verunstaltet war, wieder hergestellt
wird, damit es in der Gemeinde als Wahrheit wiedererkannt und in
Ehren gehalten werde... Die Wahrheit ist epikletisch bedingt und ladsst
sich nicht losgel6st von der Gemeinde entweder durch Einzelpersonen
oder Gedankensysteme objektivieren und tibermitteln. Um zur Wahr-
heitssdule zu werden, bedarf die Kirche fortwidhrend des Pfingstereig-
nisses... Wahrheit wird im Geist vom Verstand ins Herz, ins Zentrum
der Liebe verlagert. Weil der Geist nur im Communiogeschehen zu
der Wahrheit hinfiihrt, ist das Wahrheitsbekenntnis Sache des Her-
zens, das so eine eigene Rationalitdt erlangt...».’

Was Zizioulas hier von Dogmenformulierungen sagt, gilt mutatis
mutandis natiirlich auch fiir unsere Texte, insofern sie kirchliche For-
iuiierung von Wahrheit sein sollen. Sie sind das natiirlich auf einem
niedrigeren Niveau als dogmatische Konzilsdefinitionen, aber unter
dem genannten Gesichtspunkt muss doch dasselbe von ihnen gelten.
Die Texte erheben den Anspruch, Ausdruck der Lehre der Kirche zu
sein. Das heisst selbstverstindlich nicht, dass sie in jeder Hinsicht un-
bedingt der beste und geschickteste Ausdruck dieser Lehre zu sein be-
anspruchen. Ob sie ein guter oder weniger guter, geschickter oder we-
niger geschickter Ausdruck dieser Lehre sind, dariiber kann man von
Fall zu Fall diskutieren. Allgemein kann man hdchstens sagen, dass

Si la Vérité comme Communion ne doit pas étre séparée de 'ontologie de la
vie, les dogmes sont alors principalement des affirmations sotériologiques; leur
objet et de libérer I’eikon originelle du Christ, la Vérité, des distortions de cer-
taines hérésies pour aider la communauté de I’Eglise a8 maintenir la juste vi-
sion du Christ-Vérité et a vivre dans et par cette présence de la Vérité dans
I’'Histoire.»

5 J. D. Zizioulas, Die pneumatologische Dimension der Kirche, in: Com-
munio (1973), 133-147, die zitierten Stellen 143f.

37



sie der beste Ausdruck der Lehre der Kirche sind, der in der konkre-
ten Situation der Kommissionsarbeit mdglich war, mit all den Begren-
zungen, die durch verschiedene Faktoren gegeben waren.

Aber der Ausdruck der Lehre der Kirche ist nicht Ausdruck eines
systematischen, abstrakten Gedankensystems, sondern der Ausdruck
der Lehre der Kirche muss sich immer auf Personengemeinschaft be-
ziehen, auf die Gemeinschaft mit Gott durch Jesus Christus im Heili-
gen Geist, auf das, was in Person und Werk Jesu Christi geoffenbart
ist, nicht in einem Gedankensystem, und was dann in der Gemein-
schaft der Kirche weiter geschieht.

Damit verlieren die Formulierungen nicht ihre Bedeutung. Sie ha-
ben natiirlich auch einen rationalen Charakter, dieser rationale Cha-
rakter ist von Jesus Christus als «der Wahrheit» und von der Gemein-
schaft der Kirche her zu verstehen. Die rationalen Formulierungen
sind nur dann richtig verstanden, wenn man sieht, dass sie thre Funk-
tion im Communiogeschehen haben. Darauf weist Zizioulas meines
Erachtens mit vollem Recht hin, und wenn man unsere Texte richtig
wiirdigen will, darf man das nicht ausser acht lassen. Sonst muss man
sie missverstehen, aber sonst muss man auch jede andere Lehrformu-
lierung missverstehen.

Ausgangspunkt der gemeinsamen Texte war — das wurde von An-
fang an grundsétzlich festgehalten — der Glaube der alten Kirche, die
sich in einer gemeinsamen Tradition in westlicher und 0Ostlicher Aus-
pragung findet. Dieser Glaube der alten Kirche muss in unserer Zeit
immer wieder auf neue Fragen hin interpretiert werden. Sicher werden
viele altkatholische Leser der Texte — wahrscheinlich die meisten — zu-
ndchst enttduscht sein, weil sie in ithnen kaum etwas von einer solchen
Interpretation auf unsere heutigen Fragen hin finden. Ich will nicht sa-
gen, dass das vollig fehlt. Ab und zu findet man wohl etwas davon, aber
im grossen und ganzen ist das eine Aufgabe, die diese Texte nicht lei-
sten konnen. Und es war eigentlich von Anfang an klar, dass sie das nicht
werden leisten kénnen. — Es gab zwar in der ersten Sitzung des Dia-
loges von russisch-orthodoxer Seite einen Versuch, diese Aufgabe stir-
ker zu berticksichtigen. Es zeigte sich aber, dass sich das aus verschie-
denen Griinden in diesen Texten nicht machen liess. Das heisst nicht,
dass die Kommission diese Aufgabe nicht sah, oder nicht fiir wichtig
hielt, aber sie musste sich sagen, dass das eine Aufgabe fiir spéter
ist und, wenn die Gemeinschaft hergestellt werden kann, eine Aufgabe
die dann auch gemeinsam geldst werden muss. Die Dialogtexte aber
miissen sich damit begniigen, die gemeinsame altkirchliche Tradition

38



gemeinsam auszusprechen als Grundlage fiir die Arbeit an der Inter-
pretation fiir unsere Zeit. Diese Arbeit selbst ist noch zu leisten.

Weil der Glaube der alten Kirche als Grundlage galt, war es der alt-
katholischen Seite in der Komimission auch moglich, liber gewisse
Punkte Aussagen zu machen und zu unterschreiben, {iber die in der
altkatholischen Theologie seit dem 1.vatikanischen Konzil, aber auch
in den Niederlanden seit der Trennung zwischen der Utrechter Kirche
und Rom, kaum bestimmte Aussagen gemacht wurden, weil diese
Themen bisher bei uns noch gar nicht als Fragen deutlich hervorgetre-
ten sind. Die altkatholische Seite hat den Standpunkt vertreten, dass
grundsitzlich der Glaube der alten Kirche auch in solchen Fillen die
altkatholische Auffassung ist. Was solche Aussagen in der heutigen
Zeit fir uns bedeuten und was fir praktische Folgen sie haben, muss
allerdings noch herausgearbeitet werden. Das steht weiterhin als Auf-
gabe vor uns.

Es gibt einzelne Punkte und vor allem einen bestimmten Fragen-
komplex, wo zwischen den Aussagen der Texte und der bisherigen alt-
katholischen Praxis ein Gegensatz besteht. Ich meine die Initiations-
sakramente: Taufe, Firmung und Erstkommunion. Wir wissen z.B.,
dass in den altkatholischen Kirchen die Firmung im Normalfall zeit-
lich von der Taufe getrennt ist, und zwar durch einen langen Zeit-
raum. Zwar wird in neuerer Zeit der innere Zusammenhang von Taufe
und Firmung wieder stdrker betont, aber in der Praxis hat das ausser
bei der Erwachsenentaufe keinen zeitlichen Zusammenhang zur
Folge. In den Dialogtexten wird von der altkirchlichen theologischen
Uberlieferung her die Einheit der Initiation betont und auch gesagt,
dass diese Einheit an sich auch die zeitliche Einheit erfordert. Die alt-
katholische Seite in der Kommission ging davon aus, dass dort, wo die
bisherige altkatholische Praxis mit der theologischen Auffassung der
alten Kirche in Konflikt steht, die theologische Auffassung der alten
Kirche dennoch die Lehre der altkatholischen Kirche wiedergibt,
auch wenn die Praxis aus verschiedenen Griinden dieser Lehre nicht
ganz entspricht. Gewisse Diskrepanzen zwischen Lehre und Praxis
gibt es ja in allen Kirchen. Daraus ergeben sich natiirlich Fragen.
Diese miissen zwar nicht sofort eine Anderung der Praxis nach sich
ziehen, aber jedenfalls muss man sich fragen, ob nicht an dieser Praxis
etwas zu dndern wire, wobei gewiss nicht nur die Lehre zu beriick-
sichtigen ist, sondern auch andere Faktoren; besonders pastoraler Art.

Dass die Texte vom Glauben der alten Kirche ausgehen, bringt fiir
uns Altkatholiken gewisse Schwierigkeiten mit sich, obwohl wir uns ja

39



immer wieder auf den Glauben der alten Kirche berufen. Und zwar
bringt es deshalb Schwierigkeiten mit sich, weil die Auseinanderset-
zung mit den Aussagen der Kirchenviter bei uns ganz allgemein unge-
niigend ist. Was die Orthodoxen betrifft, haben wir gesehen, dass Erz-
bischof Wassilij Kriwoschein dhnliches beklagt. Allerdings tritt dieses
Ungeniigen bei uns und bei den Orthodoxen in ganz verschiedener
Weise in Erscheinung. Wihrend bei den Orthodoxen eher die Gefahr
besteht, dass die alten Aussagen bloss mechanisch wiederholt werden,
wie auch Kriwoschein andeutet, liegt das Ungeniigen bei uns eher
darin, dass man viele von diesen Aussagen liberhaupt nicht kennt oder
nur aus mehr oder weniger verstindnislosen und daher verzerrenden
Darstellungen. Natiirlich gibt es bei den Altkatholiken wie bei den Or-
thodoxen Theologen, auf die das nicht zutrifft. Aber als allgemeine
Tendenz scheint es mir unbestreitbar zu sein. Wir kénnen dieses Pro-
blem im Augenblick nur feststellen. Es ist wichtig, dass wir es immer-
hin als Problem erkennen.

Ein anderes Problem sind die Angste, und zwar sowohl auf ortho-
doxer wie auf altkatholischer Seite. Auf orthodoxer Seite sind sie je
nach Personen verschieden. Bei den einen ist es die Angst, etwas vom
Glauben der Kirche aufzugeben oder zu gefahrden. Bei anderen ist es
die Befiirchtung, die 6stliche Tradition und die ganze orthodoxe-ost-
kirchliche Denkweise werde von den Westlern nicht ernstgenommen.
Auf altkatholischer Seite besteht einerseits die Angst, man werde als
kleine Kirche von der grossen Kirche vereinnahmt, und anderseits die
Angst, man akzeptiere nicht geniigend gekldrte Aussagen, bei denen
man dann von den Orthodoxen auf eine Weise behaftet wiirde, die
man nicht akzeptieren konnte. Ich meine, dass diese Angste zwar ei-
nen gewissen Grund haben, sowohl bei den Orthodoxen wie auch bei
uns, dass man sich aber davor hiiten muss, diesen Grund grisser zu
machen als er tatsdchlich ist. Die Angst ist sicher ein schlechter Weg-
weiser. Und es ist wichtig zu sehen, dass die Angst auf beiden Seiten
besteht, wenn auch in verschiedener Weise.

Zwar sind in der Formulierung der Texte die orthodoxen Angste
aufs ganze gesehen stdrker beriicksichtigt worden als die altkatholi-
schen. Das war den altkatholischen Kommissionsmitgliedern durch-
aus bewusst. Sie steliten aber die Uberlegung an, dass wir in der wesi-
lichen theologischen Welt viel mehr gewohnt sind differenziert mit
Texten umzugehen. Wir sind gewdhnt zu fragen, was fiir einen Sinn
eine Aussage in einem bestimmten Zusammenhang hat, und sollten
fahig sein, auch in ungewohnten oder sogar ungeschickten Ausdrucks-

40



formen unseren Glauben wiederzuerkennen. Wir sind also im allge-
meinen viel flexibler im Umgang mit Texten als die stdrker an kultu-
relle und sprachliche Traditionen gebundenen Orthodoxen. Und die
Altkatholiken sollten auch besser mit ihren eigenen Angsten umgehen
konnen, da die westliche Zivilisation, die heute alle Kulturen zu ver-
driangen droht, ihnen von ihren Urspriingen her nicht fremd ist. Bei
den Orthodoxen steht es damit ganz anders. Das Ubergewicht der ih-
nen von den Urspriingen her fremden westlichen Zivilisation, zu der
kulturgeschichtlich in einem gewissen Sinn ja auch die Altkatholiken
gehoren, muss ihnen den Umgang mit den eigenen Angsten erschwe-
ren. Ich kann nur hoffen, dass die altkatholischen Kommissionsmit-
glieder die Fahigkeit der Altkatholiken, mit Texten und mit eigenen
Angsten umzugehen, nicht zu hoch eingeschitzt haben.

Die Qualitdt der Texte ist verschieden. Einige kdnnen iiber ihre Be-
deutung als gemeinsame Texte hinaus auch als eine Bereicherung der
altkatholischen Theologie betrachtet werden, andere sind, ohne etwas
der Lehre der Kirche Widersprechendes zu behaupten, theologisch
wenig befriedigend. In manchen Texten gibt es Partien der einen und
solche der anderen Art. Und natiirlich finden wir verschiedene Zwi-
schenstufen. Auch theologisch gut gelungen und wertvoll scheinen
mir z.B. grosse Teile der ekklesiologischen Texte, besonders 1I1/2
iiber die Einheit der Kirche und die Ortskirchen, und der Text 1V/2
liber das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche und die Aneig-
nung des Heils. Als Beispiel fiir einen Text mit qualitativ sehr vei-
schiedenen Partien betrachte ich V/4 «Die heilige Eucharistie». Im
einzelnen wird im Verlauf dieser Konferenz bei der Behandlung eini-
ger ausgewihlter Texte ja noch von diesen Fragen die Rede sein. Da-
bei ist zu beachten, dass die bereits 1975 von der Kommission verab-
schiedeten Texte Uber Theologie und Christologie bereits auf der In-
ternationalen Altkatholischen Theologenkonferenz 1976 in Salzburg
besprochen wurden.

Beim Lesen der Texte konnte ein abendldndischer Christ zunéchst
den Eindruck haben, dass die heutige orthodoxe Praxis als Modell
hingestellt werde. Bei ndherem Hinsehen wird er aber merken, dass
dem nicht so ist. Eine Reihe von grundsétzlichen Aussagen der Texte
steht in einem kritischen Spannungsverhéltnis zu manchen Erschei-
nungen der orthodoxen Praxis. Ich denke dabei z.B. an die Beteili-
gung der Laien an kirchlichen Entscheidungsprozessen, an das Ver-
hiltnis von Ordination und Ehe und an die Definition des Haupt-
zweckes der Ehe. Und dort, wo die orthodoxe Praxis das Modell zu

41



sein scheint, ist es in Wirklichkeit die altkirchliche Praxis, wobei im
allgemeinen offengelassen wird, wie eine den altkirchlichen Grundsiit-
zen treue und zugleich der heutigen abendldndischen Situation ent-
sprechende praktische Losung aussehen konnte.

Die Bedeutung der Dialogtexte liegt darin, dass es nach einer prak-
tisch 1000jdhrigen verschiedenen und zum Teil entgegengesetzten Ent-
wicklung in Ost und West tiberhaupt moglich war, gemeinsame Texte
in diesem Umfang abzufassen und zu verabschieden. Das ist bisher
noch nirgends anderswo geschehen. Orthodox-romisch-katholische
Texte sind erst in kleinem Umfang gemacht worden, und dort gibt es
natiirlich andere Schwierigkeiten.

Eine wichtige Frage ist die der Rezeption. Die Texte konnen ja ihr
Ziel nur erreichen, wenn sie von den beteiligten Kirchen rezipiert wer-
den. Es ist vorgesehen, dass die einzelnen altkatholischen Kirchen
jetzt die Texte entgegennehmen, dass sie zuhanden der Internationa-
len Bischofskonferenz (IBK) ihre Bemerkungen dazu machen, und
dass die IBK das weitere Vorgehen beschliesst. Am Ende dieses Re-
zeptionsprozesses muss jedenfalls ein Beschluss der IBK stehen, der
aber auch von den einzelnen Kirchen mitgetragen wird.

Wie soll das vor sich gehen? Es ist sicher nicht sinnvoll, die Dialog-
texte allen Glaubigen vorzulegen, denn sie setzen doch eine gewisse
theologische Schulung voraus. Das heisst aber nicht, dass sie fiir die
Gldubigen tiberhaupt keine Bedeutung haben. Ich meine, es ist unsere
Aufgabe, den wesentlichen Inhalt der gemeinsamen Texte in einer ein-
fachen, fiir die Gemeindeglieder verstindlichen Form auch ihnen zur
Kenntnis zu bringen.

Eine andere Frage ist, was mit den Bemerkungen geschehen soll,
die von den einzelnen Kirchen kommen. Es ist anzunehmen, dass im
grossen und ganzen die Texte bejaht werden. Diese Tendenz scheint
schon ziemlich allgemein zu sein. Aber es ist durchaus zu erwarten,
dass zu einzelnen Sdtzen oder Ausdrucksweisen oder auch zu der Art,
wie etwas in einen bestimmten Zusammenhang gestellt wird, kritische
Bemerkungen kommen. Die Frage ist, ob solche Stellen in den Texten
neu formuliert werden miissen. Das wird von manchen vertreten, aber
die altkatholischen Kommissionsmitglieder — jedenfalls die iiberwilti-
gende Mehrheit von ihnen — ist der Auffassung, man solle die Texie
nicht umformulieren. Dort, wo die einzelnen Kirchen es fiir nétig hal-
ten, sollen sie Bemerkungen machen, die dann zu einer gesamt-altka-
tholischen Stellungnahme fiithren. Diese wiirde aus einem allgemeinen
Teil und aus Anmerkungen zu einzelnen Stellen bestehen. Die Anmer-

42



kungen wiirden prézisieren, wie die betreffenden Stellen von altkatho-
lischer Seite verstanden werden. Natiirlich diirfte das nur an den
Punkten geschehen, wo es fiir wirklich nétig erachtet wird, aber sollte
nicht an den Texten selbst gedndert werden. Und zwar vor allem aus
zwei Griinden. Einerseits um aus den Texten nicht doch eine «Kon-
fessionsschrift» im engeren Sinn zu machen. Gerade das Letztere
wiirde ndmlich geschehen, wenn man an jedem Satz, bei dem man et-
was nicht gut findet oder bei dem man Missverstindnisse befiirchtet,
eine Anderung verlangte. Wenn dagegen Anmerkungen in der oben
dargelegten Weise gemacht werden, verhindert dies eben, dass die
Texte als Konfessionsschrift im engeren Sinn betrachtet werden. Der
zweite Grund ist praktischer Natur. Wenn ndmlich Neuformulierun-
gen der Texte verlangt werden, beginnt der ganze Dialog- und Formu-
lierungsprozess von vorne. Und damit wird auch das ganze Storpoten-
tial der Ultrakonservativen, die den Dialog torpedieren mdochten, wie-
der in Gang gesetzt.

Wir wissen natiirlich auch noch nicht, wie der Rezeptionsprozess
auf orthodoxer Seite verlduft. Auch dort werden zunidchst die einzel-
nen Kirchen Stellung nehmen. Nach meinen Informationen bestehen
gute Griinde zur Hoffnung, dass der Dialog positiv bewertet und
keine Neuformulierungen verlangt, sondern nur Bemerkungen der
oben angegebenen Art gemacht werden. Wenn das so geschieht, wenn
die altkatholischen Kirchen ebenso verfahren und wenn die Bemer-
kungen zu den Texten auf der anderen Seite keinen Widerspruch aus-
16sen, kann der Dialog als erfolgreich abgeschlossen und rezipiert be-
trachtet werden. Damit wére die Grundlage fiir die Wiederherstellung
der Gemeinschaft gegeben. Diese Wiederherstellung wiirde allerdings
erst durch einen besonderen kirchenamtlichen Akt geschehen, der je-
denfalls voraussetzen wiirde, dass die geschichtlich und pastoral be-
dingten Abweichungen der altkatholischen Praxis von einzelnen alt-
kirchlichen Kanones von orthodoxer Seite kat’ oikonomian akzeptiert
wirden.

Oberdiessbach BE Herwig Aldenhoven

43



Theologischer Konsens und kirchliche Gemeinschaft

Die Einheit zwischen der Orthodoxen und der Altkatholischen Kirche

Mit der VII. Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kom-
mission fiir den Orthodox-altkatholischen Dialog in Kavala
(12.-19.Oktober 1987) hat eine theologische Begegnung, die mit Un-
terbrechungen iiber ein Jahrhundert lang gedauert hat, ithren vorldufi-
gen Abschluss gefunden.

Wer die Geschichte dieses theologischen Ringens um die Wieder-
herstellung der Gemeinschaft zwischen der Orthodoxen und der Alt-
katholischen Kirche tiberblickt, stellt fest, dass, wihrend der theologi-
sche Konsens relativ leicht erreicht wurde, die daraus abzuleitende
Konsequenz der kirchlichen Gemeinschaft auf Skepsis und Zuriick-
haltung stiess. Dies hat gliicklicherweise nicht zu einer Dauerresigna-
tion gefiihrt, so dass wir heute am Ende eines segenreichen theologi-
schen Dialogs bzw. am Anfang der Umsetzung unserer theologischen
Erkenntnisse in die zwischenkirchliche Wirklichkeit stehen.

Die Bedeutung des Orthodox-altkatholischen Dialogs fiir die Uber-
windung der kirchlichen Spaltung — nicht nur zwischen der Orthodo-
xen und der Altkatholischen Kirche, sondern zwischen Abendland
und Morgenland {iberhaupt — habe ich bei einer anderen Gelegenheit
im Rahmen einer Gastvorlesung an der Universitit Bern am 4. Fe-
bruar 1988 dargelegt'.

Heute mochte ich den Blick nach vorne richten, auf die Arbeit, die
vor uns liegt. Dabei setze ich voraus, dass Thnen die theologischen Be-
gegnungen zwischen orthodoxen und altkatholischen Theologen seit
1874 und die spéteren offiziellen theologischen Gespriche der Ge-
mischten Theologischen Kommission beider Kirchen sowie ihre Er-
gebnisse bekannt sind.

Das weitere Vorgehen der Orthodoxen Kirche ist durch den Be-
schluss der III. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz von Cham-
bésy (1986) festgelegt: «Der offizielle Abschluss jedes einzelnen theo-
logischen Dialogs ist zugleich auch das Ende der Arbeiten der zustén-
digen gemischten theologischen Kommission. Der Vorsitzende der in-
terorthodoxen Kommission erstattet hierauf dem Okumenischen Pa-

' Vgl. Papandreou D., Der orthodox-altkatholische Dialog. Ein Modell fir
die Uberwindung der kirchlichen Spaltung zwischen Abendland und Morgen-
land? In: IKZ 78 (1988) 79-89.

e



triarchen Bericht. Dieser verkiindet dann mit der Zustimmung der
Oberhdaupter der Orthodoxen Lokalkirchen den Abschluss des Dia-
logs. Kein Dialog wird als beendet betrachtet, solange nicht sein Ab-
schluss durch einen solchen panorthodoxen Beschluss bekanntgege-
ben worden ist2.»

In dieser Ubergangsphase, in der Zeit der Voriiberlegungen zu den
nachsten Schritten, die wir tun miissen, mochte ich die zwei wichtigen
Hinweise derselben Panorthodoxen Konferenz hinsichtlich der Aus-
wertung des Orthodox-altkatholischen Dialogs in Erinnerung bringen:
«Unsere Konferenz ist der Meinung, dass fiir eine umfassendere Aus-
wertung der Dialogergebnisse zwei wesentliche Aspekte nicht ausser
acht gelassen werden diirfen:

a) die Aufrechterhaltung der alten Interkommunionspraxis der Alt-
katholischen Kirche mit der Anglikanischen Kirche sowie die neueren
Tendenzen zu einer dhnlichen Praxis mit der Evangelischen Kirche in
Deutschland. Diese Tendenzen schwichen die Bedeutung der gemein-
sam unterzeichneten ekklesiologischen Texte ab;

b) die Schwierigkeiten, die die Altkatholische Kirche hat, die Theo-
logie der gemeinsam unterzeichneten Lehrtexte voll in ihr Leben ein-
zufiihren und in die Praxis umzusetzen?.»

Im Vertrauen auf unsere briuderliche Gesinnung und in Aufrichtig-
keit zueinander mochte ich eindringlich auf die Bedeutung dieser Be-
schliisse hinweisen, denn die Panorthodoxe Konferenz bringt den
Konsens alier Orthodoxen Kirchen zum Ausdruck, wenn sie meint:
«Diese zwei Fragen miissen von den zustdndigen Stellen der Orthodo-
xen Kirche auf mogliche ekklesiale und ekklesiologische Konsequen-
zen geprift werden, damit die ekklesiologischen Bedingungen fiir die
Wiederherstellung der vollen kirchlichen Gemeinschaft mit den Altka-
tholiken so bald wie moglich festgelegt werden konnen*.»

Der panorthodoxe Beschluss, dass nach dem positiven Ausgang des
theologischen Dialogs die kirchliche Gemeinschaft wiederhergestellt
werden soll, muss auf der Einstimmigkeit aller orthodoxen Lokalkir-
chen beruhen, die entsprechende Zeichen und Entscheidungen seitens
der Altkatholischen Kirche erwarten. Die Themenliste wurde erstellt,
um die grundlegenden Fragen des Glaubens und der kirchlichen Ord-
nung festzulegen, die nicht nur das gemeinsame Festhalten an der

2 Una Sancta 42 (1987) 8f.
3 Ebd. 10.
4 Ebd.

45



kirchlichen Tradition der ersten Jahrhunderte im Sinne einer akade-
mischen Erkenntnis, sondern auch die Umsetzung dieser Tradition im
Leben der Kirche heute nachweisen sollten.

In aller Niichternheit konnen wir sagen, dass die Gemischte Theo-
logische Kommission, die im Geist der Aufrichtigkeit und der Liebe
gearbeitet hat, mit grosstmoglicher kirchlicher Konsequenz und mit
ekklesialem Verantwortungsbewusstsein die iiberlieferten theologi-
schen Fragen behandelt und durch die gemeinsam verabschiedeten
Texte eine solide theologische Grundlage fiir die Forderung der Wie-
derherstellung der kirchlichen Gemeinschaft zwischen der Altkatholi-
schen und der Orthodoxen Kirche geliefert hat.

Die unseren Kirchen nun vorliegenden Texte, die von der Gemisch-
ten Theologischen Kommission entworfen und nach eingehender Dis-
kussion verabschiedet wurden, fixieren trotz ihrer Knappheit die theo-
logische Ubereinstimmung der Dialogpartner auf der Grundlage der
Patristik unter Berlicksichtigung der legitimen unterschiedlichen Ent-
wicklungen im Leben und in der Theologie des Ostens und des We-
stens. Die Texte stellen kein dogmatisches Lehrbuch dar, sondern sie
geben vielmehr eine Antwort auf entstandene Unsicherheiten und
Zweifel hinsichtlich der Ubereinstimmung in bestimmten theologi-
schen Fragen und in der Handhabung des kirchlichen Lebens. Durch
diese Texte haben die Bedenken keine theologische Grundlage mehr.

Die Bedeutung der verabschiedeten Dokumente fiir die angestrebte
Gemeinschaft zwischen der Orthodoxen und der Altkatholischen Kir-
che habe ich in meiner Schlussansprache auf der letzten Vollversamm-
lung der Gemischten Kommission in Kavala zu skizzieren versucht:

«Die Gemischte Theologische Kommission, die in sieben Vollver-
sammlungen zusammengekommen ist, hat in der Tat mit grossem Ei-
fer, mit hohem Verantwortungsbewusstsein, mit ungeheuchelter Liebe
und beispielhaftem Vermdgen, sich in die Schwierigkeiten einzufiih-
len, gearbeitet, so wie es ihr die den Dialog fithrenden Kirchen aufge-
tragen haben. Die génaue Kenntnis der Mitglieder der Gemischten
Theologischen Kommission iiber die bestehenden theologischen
Differenzierungen in den konkreten Fragen wurde auch durch die
Auswertung der fritheren theologischen Gespriache zwischen der Alt-
katholischen und der Orthodoxen Kirche bestitigt, welche das ge-
meinsame Bewusstsein einer moglichen Ubereinkunft in den wesentli-
chen Fragen des Glaubens verdeutlichte...

Die in der Gemischten Theologischen Kommission gefiithrten theo-
logischen Gespriche ... konzentrierten sich vor allem auf die umstrit-

46



tenen Punkte der Themenliste, da die Mitglieder der Kommission das
klare Bewusstsein hatten, dass ihre Aufgabe die Klarung theologischer
Unterschiede und die Aufhebung festgestellter theologischer Differen-
zen und nicht die erschdopfende Niederschrift einer Art gemeinsamen
«Glaubensbekenntnisses> zu jedem Thema war...

Dieses Kriterium, das sich auch als tibereinstimmend mit der patri-
stischen Tradition und Praxis erwies, war das unverriickbare Prinzip
nicht nur bei den gefiihrten theologischen Diskussionen, sondern
auch bei der Erstellung der gemeinsamen Texte zu jedem Thema; des-
halb bestimmte es auch die gesamte Methodik der Durchfithrung des
theologischen Dialogs. Aus diesem Geist muss auch die Knappheit
der theologischen Texte verstanden werden, welche eine kurze Be-
schreibung der theologischen Grundlage zum Ziel hatten, durch die
die Uberwindung oder die Aufhebung einer konkreten theologischen
Differenz moglich erschien...

Durch die objektive Anwendung dieses Kriteriums auf die tberlie-
ferten theologischen Differenzen verloren die Diskussionen der Ge-
mischten Theologischen Kommission sich nicht in unendliche subjek-
tive Erorterungen, sondern konzentrierten sich auf die Suche des Kri-
teriums der patristischen Tradition bei jeder einzelnen theologischen
Differenz. Die aufrichtige und in briiderlichem Geist gesuchte Riick-
kehr zu den Vitern der gemeinsamen Tradition, damit die Schwierig-
keiten bei der Erstellung der gemeinsamen theologischen Texte iliber-
wunden werden konnten, erwics sich als der einzige sichere und zii-
gige Weg zur Einheit, denn nur so lisst sich die horizontale Uberein-
kunft ohne Aufgabe der authentischen Kontinuitdt des in der Kirche
rettenden Glaubens absichern...

Gewiss sind wihrend der Durchfithrung des theologischen Dialoges
Schwierigkeiten festgestellt worden, von denen einige sogar ernster
Natur waren, aber auch diese wurden wiederum unter das objektive
Kriterium der gemeinsamen patristischen Tradition gestellt und im
Geiste der Liebe, des gegenseitigen Verstdndnisses und des Respektes
fiir die authentische Kontinuitdt des in der Kirche iiberlieferten Glau-
bens behandelt. In den gemeinsamen theologischen Texten spiegelt
sich dieses Bemiihen der Gemischten Theologischen Kommission
vollkommen wider-...

Die Gemischte Theologische Kommission, die in diesem Geist gear-
beitet hat, ist sich dabei bewusst, dass sie mit ihren schwachen Kréften
der ihr aufgetragenen Aufgabe bestmdglich entsprach, indem sie ge-
meinsame theologische Texte vorbereitete, welche das hohe Mass an

47



theologischer Ubereinstimmung sowohl in grundsitzlichen Fragen des
Glaubens als auch in den tberlieferten Streitpunkten zum Ausdruck
bringen, wie diese in der Themenliste des offiziellen theologischen
Dialogs beschrieben worden sind. Ausserdem beweist die Erhebung
der gemeinsamen kirchlichen Tradition der ersten Jahrhunderte zum
Kriterium unseres gemeinsamen Glaubens die prinzipiell implizierte
Ubereinstimmung auch in nicht ausreichend besprochenen Fragen
oder in vielleicht unklaren Formulierungen in den gemeinsamen theo-
logischen Texten. Eventuelle derartige Feststellungen witrden keines-
wegs eine Tendenz der Verdeckung oder des Ausweichens vor einer
bestimmten theologischen Problematik oder gar die Unmoglichkeit ei-
ner theologischen Ubereinkunft in einem festgestellten theologischen
Problem bedeuten, da eine derartige Perspektive sowohl vom gewéhl-
ten objektiven Kriterium der gemeinsamen patristischen Tradition als
auch vom rein theologischen Ziel des Dialogs her ausgeschlossen war.

Gerade im Gegenteil hat die Gemischte Theologische Kommission
eine bezeichnende Sensibilitdt an den Tag gelegt, was die Beurteilung
der Kongruenz zwischen dem Inhalt der gemeinsamen theologischen
Texte und gleichzeitiger Initiativen, z. B. der Problematik der gemein-
samen Abendmahlsvereinbarung zwischen der Altkatholischen und
der Evangelischen Kirche in Deutschland, betrifft, obwohl sie diese
einfach als klare Inkongruenz zum theologischen Inhalt der unter-
schriebenen gemeinsamen Texte hitte aufzeigen kénnen...

Die Kommission hat nunmehr die ihr aufgetragene theologische Ar-
beit zu einem gliicklichen Abschluss gebracht. Sie kann aber nicht
tiber diese oder jene kirchliche Bewertung dieser Arbeit entscheiden.
Verantwortlich fiir diese Bewertung der theologischen Arbeit der
Kommission sind jeweils die zustindigen kirchlichen Gremien der
den Dialog fiihrenden Kirchen...

Auf (die) Fragen, (die im Laufe der Zeit entstanden waren), wurden
von der Gemischten Theologischen Kommission Antworten in den
unterzeichneten gemeinsamen Texten gegeben, aber die Frage nach
der Art und Weise, in welcher die theologischen Antworten der Kom-
mission in die Lehre und das Leben unserer Kirchen organisch hinein-
wachsen konnen, bleibt nach wie vor offen...°.»

Daher soilten wir uns nicht mehr mit eventuellen theologischen Un-
zuldnglichkeiten bzw. fehlenden Einzelheiten befassen, sondern den
Rezeptionsprozess vorantreiben, wenn wir dem Dialogauftrag bzw.

> Ebd. 335-337.

48



dem Einheitswillen unserer Kirchen gerecht werden wollen. Dabei
sollten einige Prinzipien besondere Beachtung finden, die ich bereits
in Kavala aufgefiihrt habe. Nicht nur bei der Abfassung der Berichte
der Kommissionen iliber die Arbeit des theologischen Dialogs, son-
dern auf allen Rezeptionsebenen sollte:

«a) auf Grund der Themenliste die gesamte theologische Arbeit der
Kommission mit besonderer Betonung der gemeinsamen Positionen in
den uberlieferten theologischen Unterschieden, so wie sie in den ge-
meinsamen Texten behandelt wurden, dargelegt werden;

b) der theologische Inhalt der gemeinsamen Texte in Hinblick auf
das Ziel des offiziellen theologischen Dialogs, ndmlich die Wiederher-
stellung der kirchlichen Gemeinschaft zwischen der Altkatholischen
und der Orthodoxen Kirche, systematisch ausgewertet werden;

c) das patristische Fundament der gesamten Methodik der Arbeit
der Kommission und die auf Grund dieses Fundamentes vorgenom-
mene theologische Ausarbeitung gemeinsamer theologischer Texte zu
jedem einzelnen Thema unterstrichen werden;

d) die Notwendigkeit der Integration der Theologie der gemeinsa-
men Texte in die offizielle Lehre und in das Leben der Kirche, also in
die Katechese, den Gottesdienst usw., aufgezeigt werden und dahinge-
hende Vorschldge gemacht werden...;

e) die unmittelbare und erforderliche Notwendigkeit der Anpassung
der kirchlichen Praxis an die in den gemeinsamen Texten erzielten
theologischen Ubereinstimmungen aufgezeigt werden, damit es keine
Inkongruenz zwischen der Theologie der gemeinsamen Texte und den
theologischen Voraussetzungen einer eventuell gegensétzlichen
kirchlichen Praxis gibt;

f) die jenseits der gemeinsamen theologischen Texte vorhandenen
kirchlichen Schwierigkeiten bei der Wiederherstellung der kirchlichen
Gemeinschaft zwischen der Altkatholischen und der Orthodoxen Kir-
che klar ausgesprochen werden, wie z. B. die sakramentale Interkom-
munion der Altkatholischen Kirche mit den Anglikanern usw.;

g) das gemeinsame Bewusstsein und der gemeinsame Wunsch aller
Mitglieder der Gemischten Theologischen Kommission zum Aus-
druck gebracht werden, iiber die Méglichkeit unserer Kirchen, die po-
sitive theologische Arbeit der Kommission zur Wiederherstellung der
kirchlichen Gemeinschaft zu nutzen, welche die geistliche Erfahrung
beider Kirchen bereichern wird®.»

¢ Ebd. 338.

49



Die Grundprinzipien der Einheitsvision hat die Gemischte Theolo-
gische Kommission in threr letzten Sitzung in Kavala entworfen:

«Jede Ortskirche hat thre Mitte in der heiligen Eucharistie. Es ist
Christus, der zu diesem seinem Mahl einlddt. Deshalb wird es von sei-
ner Kirche unter der Leitung des Bischofs oder eines von ithm beauf-
tragten Priesters gefeiert... Weil es Christus ist, der einlddt, 1ddt die
Kirche zur Teilhabe an der Mahlgemeinschaft ein. Diese schliesst die
Teilhabe an der Aufgabe der Kirche ein, das Evangelium zu verkiin-
den, den Leib Christi aufzubauen und seine Einheit im wahren Glau-
ben und in der Liebe zu bewahren.

Wie die Aufnahme in die Kirche nicht ohne das Bekenntnis des
wahren Glaubens geschieht, so ldsst sich auch das Abendmahl als die
Mitte der Kirche nicht ohne den wahren Glauben feiern. Der Christus
des Sakramentes ist kein anderer als der des Glaubens, den die Kirche
aller Zeiten und Orte einmiitig bekennt...

Wo die Gemeinschaft zerbrochen ist, da kann auch das Herrenmahl
nicht mehr gemeinsam gefeiert werden. Die Wiederherstellung der
Eucharistiegemeinschaft bei fortdauernder Getrenntheit im Glauben
ist in sich ein Widerspruch, weil man dann trotz gemeinsamem Eucha-
ristieempfang in weiterhin voneinander getrennten Kirchen lebt. Ein
solches Handeln nimmt die Existenz getrennter Kirchen als normal
hin und kann dazu fiihren, dass Trauer und Reue, die doch zur Uber-
windung der Spaltung notwendig sind, als iiberfliissig erscheinen. Die
Eucharistiegemeinschaft ist vielmehr der Ausdruck der Glaubensge-
meinschaft der einen Kirche...

Folge und Ausdruck der gemeinsam erkannten Glaubensgemein-
schaft ist die volle, liturgisch-kanonische Gemeinschaft der Kirchen,
die Verwirklichung der organischen Einheit in dem einen Leib Christi.
Die liturgischen und die kanonischen Folgen, die sich aus der kirchli-
chen Gemeinschaft ergeben, werden von der Kirche auf Grund der
Uberlieferung der ungeteilten Kirche geklirt und geregelt. Diese Ge-
meinschaft bedeutet keine Uniformitdt in der liturgischen Ordnung
und in den kirchlichen Gebriduchen, sondern kommt darin zum Aus-
druck, dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene le-
gitime Entfaltung des einen Glaubens der Alten und ungeteilten Kir-
che bewahren. Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwer-
fung der einen Kirche mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies
wiirde der Wirklichkeit der Gemeinschaft gerade widersprechen’.»

7 Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgerungen. Gemeinsamer
Text der VII. Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kommission

50



Im Kontext dieser Struktur einer pluriformen Gemeinschaft muss in
der Orthodoxen Kirche iiber unterschiedliche Entwicklungen in der
Altkatholischen Kirche nachgedacht werden, wie z. B. der Zusammen-
hang der [nitiationsriten, die Ehe der Bischéfe und der Priester nach
der Weihe, das ungesduerte eucharistische Brot usw.

An die Altkatholische Schwesterkirche gewandt, mochte ich die
Frage richten: Fiihren die gemeinsamen Uberlegungen und unter-
schriebenen Vereinbarungen liber die Voraussetzungen und Folgerun-
gen der Kirchengemeinschaft nicht zu einer Uberpriifung der Inter-
kommunion, angefangen mit der Anglikanischen Kirche, zumal in An-
betracht der letzten Entwicklungen?

Dies wiirde die Einlésung eines dlteren Versprechens bedeuten, das
(1969) Bischof Urs Kiiry offensichtlich zur Beruhigung der Orthodo-
xen nach seinem Besuch bei den Orthodoxen Kirchen Bulgariens und
Serbiens in einem Memorandum gab, das den Vorstehern aller Ortho-
doxen Kirchen zugestellt und in Absprache mit der Internationalen
Altkatholischen Bischofskonferenz publiziert wurde®. Denn ich gehe
davon aus, dass es im Sinne der gemeinsam verabschiedeten Texte in-
konsequent wére, die dogmatischen Unterschiede in der Einheit der
Kirche als bedeutungslos abtun zu wollen, mit der Begriindung, dass
jede Kirche, insofern sie die Eucharistie feiert, nicht aufhort, eine Kir-
che Gottes zu sein, wenn auch isoliert und von den iibrigen Kirchen
getrennt. Fiir die vollkommene Gemeinschaft, die vor uns liegt, genligt
ndmlich nicht die Eucharistie; auch die Ubereinstimmung in der
Lehre, die unsere Dokumente belegen, ist dafiir erforderlich.

Wenn man aber statt eines Signals, das einen Versuch der Anpas-
sung der kirchlichen Wirklichkeit an die verabschiedeten Texte an-
kiindigte, hort, dass man z.B. in der Bundesrepublik Deutschland
tiber die bekannte «Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung
zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» zwischen der Evangeli-
schen Kirche in Deutschland einerseits und dem katholischen Bistum
der Altkatholiken in Deutschland andererseits erwégt, bald Frauen
zum Priesteramt zuzulassen und dies von der Entscheidung eines Bi-
stums abhingig macht®, miissen wir befiirchten, dass der kostbare

fiir den Orthodox-altkatholischen Dialog in Kavala / Griechenland (12.-
19.Oktober 1987).

¢ Kiiry U., Der bisherige Verlauf der orthodox-altkatholischen Gespriche.
In: IKZ 59 (1969) 89-99, bes. 96.

° Vgl. den Bericht in der Deutschen Tagespost vom 11. August 1988, 2.
Anmerkung des Berichterstatters: Unmittelbar anschliessend ans Referat ha-

51



Schatz, den uns Gott als Frucht unserer langjdhrigen, intensiven theo-
logischen Arbeit anvertraut hat, in Gefahr gerit.

Gott, unseren Kirchen und der ganzen christlichen Welt gegeniiber
haben wir eine Verantwortung iibernommen, die ungeheuer gross ist.
Wiirde uns gelingen, die Gemeinschaft zwischen unseren Kirchen auf
der Grundlage der theologischen Arbeit zu verwirklichen, kénnte un-
ser Vorgehen eine paradigmatische Bedeutung fiir die Einheitsbemii-
hungen aller Kirchen bekommen. Gelingt es uns aber nicht, den theo-
logischen Konsens in die kirchliche Wirklichkeit umzusetzen, wage
ich es nicht, die begriindete Resignation, die unser Versagen hervorru-
fen wiirde, hier auszumalen. Gott mdge mit unseren Kirchen sein und
das Werk ihrer Einheitsbemiihungen segnen.

Chambesy/GE Damaskinos Papandreou

Die Autoritét der Kirche und in der Kirche / Die Synoden der Kirche

Hinfiihrung zu den Texten 11174 und 1116 der Gemischten Orthodox-
Altkatholischen Theologischen Kommission

A

Zum Thema der Autoritdt der Kirche haben sich in den vergangenen
zwanzig Jahren eine ganze Reihe von d0kumenisch erarbeiteten Dia-
logtexten gedussert. Ich denke hier an die Konsens- und Konvergenz-
texte bilateraler Kirchengespriache auf Weltebene, wie sie bis 1982 im
Band «Dokumente wachsender Ubereinstimmung» ' gesammelt vor-
liegen.

ben die anwesenden zwei Mitglieder der Synodalivertretung des Kathoiischen
Bistums der Altkatholiken in Deutschland erklirt, dass in diesem Bericht in
der Deutschen Tagespost falsche Meldungen stehen, so insbesondere die betr.
Zulassung von Frauen zum Priesteramt und eine diesbeziigliche Entscheidung
durch ein einzelnes Bistum. Der Referent hat von dieser wichtigen Korrektur
dankbar Kenntnis genommen.

' H. Meyer/H. J. Urban/L. Vischer (Hg.), Dokumente wachsender Uberein-
stimmung — Samtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespré-
che auf Weltebene 1931-1982, Paderborn/Frankfurt 1983. Zu nennen sind in
unserem Zusammenhang etwa der «Pullach-Bericht» 1972 (§§ 17-50) des An-

5



Es geht dabei um die alle Kirchen bewegende Frage, die man viel-
leicht so formulieren kann: Wo und wie kommt es zu fiir die Kirche
verbindlichen Ausserungen, die ihr als Glaubens- und Lebensgemein-
schaft Identitit und Kontinuitit verleihen? Ausserungen also, die ein
Wirklichkeitsverstindnis auf Grund der Offenbarung Gottes in Jesus
Christus und im Heiligen Geist erschliessen und zugleich eine entspre-
chende Praxis im Gotteslob, im Zeugnis in eine konkrete gesellschaft-
lich-kulturelle Umwelt hinein und in der Diakonie an Mensch und
Schopfung in Gang setzen koénnen:; Ausserungen, die im besten Fall
sich als eine Orientierungshilfe fiir ein Leben aus dem Glauben erwei-
sen und damit ihre Autoritit und Plausibilitit in sich tragen; Ausse-
rungen, die aber auch nach eingehender Konfrontation mit der eige-
nen Uberzeugung einem fremd bleiben und damit Gewissenskonflikte
provozieren kdnnen.

Wie und wo kommen solche Ausserungen der Autoritit der Kirche
und in der Kirche zur Geltung? Ich kann hier keine Ubersicht {iber
die verschiedenen in Betracht fallenden Abschnitte der 6kumenischen
Dialogtexte geben. Nur soviel sei gesagt: es werden meist dieselben
Elemente und Aspekte genannt, die zum komplexen Phidnomen der
Autoritdt in der Kirche beitragen: die Heilige Schrift, die in einem ein-
zigartigen Verhiltnis zur Offenbarung Gottes in Jesus Christus und im
Heiligen Geist steht; die Tradition, die wieder in einem besonderen
Verhiltnis zur Schrift steht und sich in der Liturgie, in den Ausserun-
gen von Synoden, in Glaubensbekenntnissen und Bekenntnisschriften
konfessioneller Selbstdarstellung und -abgrenzung, in der Theologie
anerkannter Lehrer niederschlagen mag; das kirchliche Amt mit sei-
nen Strukturierungen und den verschiedenen Formen von synodaler
und primatialer Autoritét.

Es herrscht weitgehender Konsens, dass alles verbindliche Reden
und Tun Antwort und Reflex auf die Offenbarung Gottes ist, d. h. dass
alle Autoritdt der Kirche in der Autoritédt Jesu Christi griindet und von
ihr gedeckt sein muss. Alles Reden und Tun der Kirche hat das zur

glikanisch-lutherischen Dialogs, der «Denver-Bericht» 1971 (§§ 99-118) des
Methodistisch-rémisch-katholischen Dialogs, der Schlussbericht (§§ 24-42)
des Reformiert-romisch-katholischen Dialogs, die «Venedig-Erklarung» 1976
(8§ 1-26) und die «Windsor-Erkldrung» 1981 (§§ 1-33) des Anglikanisch-ro-
misch-katholischen Dialogs.

Zu nennen ist jetzt auch der « Woking-Bericht» 1984 (§§ 73-97) des Anglika-
nisch-reformierten Dialogs, vgl. God’s Reign and Our Unity, London/Edin-
burgh 1984,

53



Sprache und zur Geltung zu bringen, was sich als Wille Gottes, als
Ruf ins Leben, als Einweisung in die Verséhnung und die Erneuerung
der Schopfung erkennen lidsst. Wie die oben genannten Elemente und
Aspekte von Autoritdtsdusserungen dieser Grundaufgabe zugeordnet
und in eine innere Hierarchie gebracht werden, féllt freilich in den
verschiedenen Dialogen verschieden aus, je nachdem welche Kirchen
an einem solchen Dialog beteiligt sind und welche geschichtlichen Er-
fahrungen sie davon haben, wie die Autoritit Jesu Christi zur Geltung
zu bringen und gegen Missbrauch zu schiitzen ist.

In allen Dialogen wird der Schrift eine vorziigliche Stellung im
komplexen Gefilige von Autoritidtsdusserungen in der Kirche zugewie-
sen. Verschieden ist die Situierung der Schrift in der Kirche — biswei-
len entsteht der Eindruck, sie stehe gewissermassen auf der Seite Got-
tes im Gegeniiber zur Kirche -, verschieden wird auch die Tradition
und ihr Verhéltnis zur Schrift bestimmt. In den Dialogen, wo die ro-
misch-katholische Kirche einer der Partner ist, nimmt die Frage nach
dem Primat des Papstes naturgemdss eine besondere Stellung ein, so
vor allem in den beiden Erkldrungen liber die «Autoritédt in der Kir-
che» der Anglikanisch-Romisch-katholischen Gesprichskommission
(ARCIC I)2. Die altkatholischen Auseinandersetzungen mit dem
Thema der Autoritdt sind bisher vor allem durch die ARCIC-Thema-
tik veranlasst’.

Im folgenden geht es mir darum zu zeigen, wie die Aspekte und Ele-
mente von Autorititsdusserungen, die im Text [I11/4 tberhaupt ge-
nannt werden, einander zugeordnet werden.

? Die «Venedig-Erklarung» 1976 erortert die Funktion von episkopé im
Rahmen einer als koinonia verstandenen Kirche; diese Koinonia wird im
iberlokalen Zusammenhang von Synoden bzw. primatialen Amtstrdagern gelei-
stet bis hin zum universalen Konzil mit dem universalen Primas. Der Text be-
miiht sich, so gut es geht, um eine Ausgewogenheit zwischen Konziliaritdt und
Primatialitit als den beiden Aspekten der einen Episkope in der Universalkir-
che.

Die «Windsor-Erklarung» 1981 befasst sich speziell mit den sog. petrini-
schen Texten, dem Wesen des ius divinum, der Jurisdiktion und der Unfehlbar-
keit.

3 Ich erinnere an die 16. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz
1975 mit den Referaten von Chr. Oeyen und K. Stalder, vgl. 1IKZ 66 (1976)
99-119. 163-175.224-236; 67 (1977) 1-29. Ferner widmeten sich die 9., 10. und
11. Anglikanisch-altkatholische Theologenkonferenz in Trier 1980, Wien 1982
und Chichester 1985 diesem Thema, wobei 1985 ein lingerer — durch ein Ver-
sehen bislang in der IKZ nicht veroffentlichter — gemeinsamer Text liber «Au-
toritit und Primat in der Kirche» verabschiedet wurde.

54



Kirchliche Autoritdt ist grundlegend auf die Autoritdt Jesu Christi
verwiesen und in der Kirche situiert. Die primdre Autoritit Christi, in
dem der dreieine Gott sich mit seinem bleibenden Ja den Menschen
und der ganzen Schoépfung zu ihrer Reitung und Erneuerung im Heili-
gen Geist zuwendet, begegnet in der Kirche. Die Kirche, welche in ge-
schichtlicher Kontinuitidt die Autoritdt Jesu Christi zur Geltung zu
bringen hat, ist auf die Gabe des Heiligen Geistes verwiesen, der nicht
nur die Kirche in der Wahrheit hilt, sondern sie auch die Autoritit
Christi wahrnehmen und annehmen ldsst.

Die Autoritdtsausiibung in der Kirche ist an das dienende Beispiel
Jesu gebunden (vgl. auch Abschnitt [V/2) und kommt nur in der Kraft
des Heiligen Geistes zum Ziel. Das schliesst bei der Durchsetzung der
Autoritdt dussere Zwangsmittel aus. Was aber bei Konfliktfillen ge-
schieht, wird nicht ausgefiihrt®.

Abschnitt 4 fiihrt aus, wie sich die Autoritdt der Kirche, deren Tra-
ger die ganze Kirche ist, im Lauf der Geschichte als identitétsstiftende
Referenzgedsse entfaltet hat. Genannt werden der Kanon der Schrift
als Ergebnis eines Traditionsprozesses in der Kirche, der auch in der
Bewahrung, Aktualisierung und Weitergabe des Glaubens zur Gel-
tung kommt, das Glaubensbekenntnis, das Amt, die Liturgie und das
ganze kirchliche Leben. Alles erscheint mit allem verbunden.

Abschnitt 5 widmet sich im besonderen der Stellung der Bibel. Dass
die Schrift nicht iiber der Kirche steht, ist so zu verstehen, dass die
Kirche als eine Gemeinschaft von Menschen gesehen wird, die nicht
losgelost vom Wirken des Geistes und der dadurch geschenkten Ge-
genwart Jesu Christi gedacht werden kann. Die Schrift ist iiberdies
nicht als eine Quelle des Glaubens von der Tradition als einer anderen
Quelle unterschieden; diese Unterscheidung des Konzils von Trient,

* Der Verzicht auf dussere Machtmittel ist sicher eine Folge der Ausrichtung
kirchlicher Autoritdtsausitbbung an Jesus, dem solche Mittel auch nicht zur
Verfiigung standen. Seine Autoritdt war — in der Terminologie von Max Weber
- eine charismatische: sie musste als Sinn stiftende, Orientierung gebende,
Wirklichkeit er6ffnende Weise, sich zu dussern und zu verhalten, ihre Plausibi-
litdt in sich selbst tragen. Was aber geschieht, wenn die legale und traditionale
Autoritit, die es in der Kirche ja auch gibt, sich dussert, ohne diese Plausibili-
tdt zu haben, welche ihre Annahme leicht macht? Die Verantwortung fiir Iden-
titdt, Einheit und Kontinuitdt der Kirche, die den rechtmissig beauftragten
Autoritdtstragern aufgegeben ist, kann mit dem Gewissen von Einzelnen
durchaus so in Konflikt geraten, dass sich die Frage nach der méglichen
Durchsetzung von Autoritdt schwierig darstellt. Fiir die Altkatholiken spielt
hier der Gewissensentscheid des Einzelnen eine wichtige Rolle.

55



die sich einer Frontstellung gegen reformatorischen Aussagen iiber
das Sola-scriptura-Prinzip verdankt, darf hier nicht eingetragen wer-
den. Uber das Verhiiltnis von Schrift und Tradition ist der Text 1/1
«Die gottliche Offenbarung und ihre Uberlieferung» zu vergleichen:
es handelt sich um zwei Aspekte der einen und selben apostolischen
Uberlieferung, wobei die Schrift mit der Uberlieferung, d.h. in der
Kirche ausgelegt wird, die Schrift aber auch das Kriterium der Wahr-
heit der Uberlieferung ist®. Da die Schrift das Primirzeugnis der Of-
fenbarung Gottes ist, gehort die Auslegung der Schrift zu einer steten
und vordringlichen Aufgabe der Kirche, damit eben die Menschen der
Autoritat Jesu Christi begegnen, d.h. dem, was sich von ihm her als
Weg zum Leben, zur Verséhnung und zur Erneuerung der Gemein-
schaft mit Gott erschliesst.

In Abschnitt IT1 wird der Grundsatz, dass die Kirche als ganze Tri-
gerin der Autoritédt ist, die immer auf Jesus Christus zuriickweist und
in ihm griindet, entfaltet. Als Organe der Autoritit werden genannt
der Bischof (in seiner Eigenschaft als Leiter der Ortskirche und in sei-
ner Verbindung mit dem Presbyterium) und die Synoden als Bischofs-
versammlungen.

Abschnitt 1V/1-2 erwdhnt auch das gemeinsame Glaubensbe-
wusstsein der Kirche (sensus fidelium), nicht als ein Organ der Autori-
tat, sondern als (nicht rechtlich institutionalisierter) Ort der Rezeption
oder Nichtrezeption der von den Organen der Autoritit verantworte-
ten Wahrnehmung und Aktualisierung der Autoritdt der Kirche. Wie
sich solche Rezeption (etwa auch als entscheidendes Kriterium fiir die
Anerkennung eines Konzils) als Akt der Verantwortung von Klerus
und Volk fiir den Glauben dussert, wird nicht ndaher ausgefiihrt, weil
hier eben kein vorgezeichneter Kompetenzenweg vorliegt.

In unserem Text erscheinen also die Autoritdtsdusserungen als ein
vielféltiger, sich auf verschiedenen Ebenen vollziehender, letztlich nie
abgeschlossener Prozess von Tradition (mit der Schrift als Mitte) und
Rezeption dessen, was sich im Licht der Offenbarung Gottes in Doxo-
logie, Lehre und Zeugnis vor der Welt entfaltet. Verbindlichkeit von
Ausserungen ist das Ergebnis eines solchen Prozesses und nicht Sache
einer hochsten Instanz; der Text erwdhnt deswegen in diesem Zusam-
menhang auch keine Primatsfunktionen.

5 Vgl. die etwas genaueren Ausfithrungen in der «Moskau-Erkldrung» 1976
(§ 9) des Anglikanisch-orthodoxen Dialogs (wiederabgedruckt in: Anglican-
Orthodox Dialogue — The Dublin Agreed Statement 1984, London 1984).

56



Weitere Ausserungen iiber Elemente und Aspekte von Autoritiit in
der Kirche finden sich noch in 1/1 «Die gottliche Offenbarung und
ihre Uberlieferung» ¢, 111/5 «Die Unfehlbarkeit (Untriiglichkeit) der
Kirche», I11/6 «Die Synoden der Kirche»’, 111/7 «Die Notwendig-
keit der apostolischen Sukzession» und I1I1/8 «Das Haupt der Kir-
che» (auch zu Fragen des Ehrenvorrangs bzw. der Primatialfunktion
innerhalb des einen Episkopats)?.

B

Der Text I11/6 setzt wieder mit einer ekklesiologischen Perspektive
ein, wo die Kirche nicht als getrennt von Gottes Sohn und Geist ge-
dacht wird. Der dreieine Gott in der Gemeinschaft und Einheit der
drei Personen ist gewissermassen das Urbild der konziliaren Struktur
der Kirche. Die Kirche bringt dies zur Geltung in der Gemeinschaft
von Ortskirchen und der sie reprdasentierenden Bischofe; diese werden
in ihrer Eigenschaft als Reprdsentanten der Ortskirchen grundsitzlich
als gleichen Ranges angesehen, wie auch die Ortskirchen in ihrer
«vertikalen» Katholizitdt theologisch grundsétzlich identisch sind,
niamlich Repridsentationen der einen und ganzen Kirche, nicht Teile
einer Summe”’.

Die grundsitzliche konziliare bzw. synodale Struktur der Kirche
tritt bei Versammlungen von Bischofen in Sicht, die sich zur Beratung
und Entscheidung von Fragen des Glaubens und der Ordnung zusam-
menfinden; sie kommt aber auch zur Geltung im damit verbundenen
Prozess der Rezeption oder Nichtrezeption ihrer Beschliisse durch die
Ortskirchen '°.

6Vgl. dazu aus dem Anglikanisch-orthodoxen Dialog: «Moskau-Erkla-
rung» 1976 (§§ 1-12); «Dublin-Erklarung» 1984 (§§ 47-52).

"Vgl. dazu «Moskau-Erklirung» 1976 (§§ 13-18); «Dublin-Erkldrung»
1984 (§§ 104-107).

8 Vgl. dazu «Dublin-Erklarung» 1984 (§§ 21-30).

® Wie diese Sicht sich in der altkatholischen Kirche immer mehr durch-
setzte, zeigt H. Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverstindnis der Altka-
tholischen Kirchen, OAKR 31 (1980) 401-430.

"9 Auf diesem Hintergrund ist die Formulierung zu verstehen, dass die 6ku-
menischen Konzile nicht iiber der Kirche als Ganzes stehen, sondern in ihr;
vgl. analoge Formulierungen hinsichtlich der Schrift in 111/4 bzw. des Bi-
schofs von Rom in I11/8.

Wenn II1/6 nichts iiber Synoden der Ortskirche ausfiihrt, so u.a. deswegen,
weil hier die Synoden primir als Orte der Glaubensbewahrung und -aktuali-
sierung in den Blick genommen sind.

57



Ein Konzil erweist sich im nachhinein als 6kumenisch durch die
Rezeption seitens der ganzen Kirche!'. Es ist ein Zeichen der aner-
kannten und aufrechterhaltenen Rezeption, wenn der Text sieben
Konzile als 6kumenisch aufzihlt; die Rede von der «unbedingten Au-
toritdt» und vom «verpflichtenden Charakter» der Glaubensentschei-
dungen der anerkannten 6kumenischen Konzile, die «nicht verdndert
oder aufgehoben werden konnen», darf man nicht anders verstehen.

Mit der Aufzdhlung der sieben namentlich genannten 6kumeni-
schen Konzile spricht damit der Text aus, was die Utrechter Erkldrung
wohl immer impliziert hat und was als altkatholischer Konsens gelten
darf 2.

Kriterium fiir die Okumenizitit eines Konzils ist also — neben der
moglichst repriasentativen Teilnahme der Ortskirchen bzw. Ortskir-
chengruppierungen in der Person der Bischodfe — die Rezeption durch
die ganze Kirche, worin sie sich als Tragerin der kirchlichen Autoritit
erweist. Diese Rezeption ist freilich nicht ein vom Konzil abgehobe-
ner, identifizierbarer Rechtsakt, sondern ein sich allmédhlich durchset-
zender Prozess, der wohl faktisch, aber nicht grundsitzlich, einmal ab-
geschlossen ist. Man mag vermissen, dass der Text nicht sagt, dass in
der Rezeption eines Konzils durch die Kirche die beiden Kriterien
sich bewidhren, die nach einer verbreiteten altkirchlichen Auffassung
tiber das Wesen eines allgemeinen Konzils unabdingbar sind, ndmlich

' Zur altkatholischen Auffassung der Rezeption vgl. zuletzt H. Aldenhoven,
a.a.0. (Anm.9) 415ff.

12 Die Utrechter Erklarung sagt in § 1: «Wir halten darum fest an dem Glau-
ben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen Symbolen und in den allge-
mein anerkannten dogmatischen Entscheidungen der 6kumenischen Synoden
der ungeteilten Kirche des 1.Jahrtausends ausgesprochen ist.» Gemdiss dem
«Bericht tiber die Verhandlungen der orthodoxen und der altkatholischen
Kommission in Bonn vom 27. und 29. Oktober 1931» bekunden die Altkatholi-
ken ihre Absicht, in dem Artikel | der Utrechter Erkldrung die Zahl «sieben»
zu «dkumenischen Synoden» zu ecrgénzen {vgl. U. Kiiry, Die altkatholische
Kirche — Ihre Geschichte, ihre Lehre, thr Anliegen, KW 3, Stuttgart 31982,
480). Das ist aber offensichtlich nie durchgefiihrt worden. Der Anlass fiir die
Diskussion iiber die Zahl der 6kumenischen Konzile waren wohl altkatholi-
sche Ausserungen in dem Sinn, dass vor allem die vier ersten von Wichtigkeit
seien, vgl. z. B. den Bischof von Deventer (H.J. Berends) gegeniiber den Angli-
kanern in Bonn im Sommer 1931 (vgl. U. Kiiry, a.a.O. 475). Liegt hier ein ge-
wisses Entgegenkommen ihnen gegeniiber vor? Vgl. dazu die anglikanisch-or-
thodoxen Differenzen in «Moskau-Erkldarung» 1976 (§ 14); «Dublin-Erkli-
rung» 1984 (§ 105). Die 1.Schweizerische Nationalsynode sprach schon 1876
eindeutig von 7 6kumenischen Konzilen (vgl. U. Kiiry, a.a. 0. 455).

58



die antiguitas und die universalitas — so im Anschluss an Vinzenz von
Lerin. Gemeint ist die «vertikale» geschichtliche Kontinuitdt von Ver-
gangenheit und Gegenwart und die «horizontale» Ubereinstimmung
(consensus omnium) in der Gegenwart. Rezeption voilzieht sich als
ein universales Wiedererkennen des iiberlieferten Glaubens in einer
neuen Situation '’

Die Kommission hatte keinen Anlass, auf Fragen einzugehen, wel-
che die romisch-katholische Theologie und Kanonistik bis vor kurzem
beschiftigten, namlich inwiefern die Mitwirkung des Papstes am Kon-
zil durch Einberufung, Leitung (durch Legaten) und Bestdtigung die-
sem den Charakter von Okumenizitit und Unfehlbarkeit verleiht. .
Ebensowenig bestand die Notwendigkeit, sich iiber die Frage der Irr-
tumslosigkeit oder Irrtumsfihigkeit von kumenischen Synoden aus-
zulassen'*. Das diirfte dann ein Problem sein, wenn man aprioristi-
sche Kriterien wie etwa die Einberufung oder Bestdtigung eines Kon-
zils durch den Papst zu einem Verbindlichkeitskriterium macht und
nicht die geschehene und aufrechterhaltene Rezeption durch die Kir-
che.

Liebefeld/BE Urs von Arx

Zum Text iiber «Das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche und die
Aneignung des Heils».

Mit dem Text tiber «Das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche
und die Aneignung des Heils» hat die orthodox-altkatholische Dia-
logkommission im Jahr 1983 einen Text erarbeitet und genehmigt, der,
was seine Aussagen betrifft, von einem heutigen altkatholischen Theo-
logen auch allein so hétte erstellt werden kénnen.

Was die Form betrifft, so ist allerdings deutlich, dass diese dem Stil
der andern Dialogtexte entspricht, welcher Stil bekanntlich ein eige-

3 Vel. dazu H. J. Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche, Paderborn 1979,
S11ff. Wenn unser Text I11/6 im Blick auf ein (potentiell) 6kumenisches Kon-
zil von «allen Ortskirchen» redet, so steht er darin der «neueren» altkirchli-
chen Konzilstheorie nédher als der «élteren», die die ganze Kirche durch die
Mitwirkung der finf alten Patriarchate geniigend reprédsentiert sah, vgl.
H. J.Sieben, a.a.0. 306 ff.

'“Vgl. dazu H.J. Sieben, a.a.0O. (Anm. 13) 1ff.

> Vgl. z.B. Art.21 der anglikanischen Articles of Religion von 1562.

59



nes Problem darstellt, ist er doch sowohl fiir orthodoxe wie fiir altka-
tholische Theologen ungewohnt.

Achten wir nun bloss auf den Inhalt, so werden sich uns keine ech-
ten Probleme ergeben. Dass ein waschechter Theologe auch hier in
Versuchung ist, seine Fihigkeit damit unter Beweis zu stellen, dass er
Probleme zu entdecken weiss, sei mit dieser Bemerkung selbstver-
stiandlich nicht ausgeschlossen.

Vielleicht denkt er z.B. daran, dass Urs Kiiry Miihe hatte mit der
Beziehung des HI. Geistes als der Seele der Kirche — wobei es ihn tro-
sten mag), dass es im Text nur heisst, er sei «gleichsam» die Seele der
Kirche, was sich wohl damit vertrdgt, was Kiiry meint, wenn er
schreibt «Nur in einem eingeschridnkten Sinn kann der HI. Geist als
die Seele des Leibes Christi, der Kirche, bezeichnet werden,» wobei
Kiiry weiss, dass die Kirchenviter diesen Ausdruck hdufig brauchten
und dass er insofern auch sinnvoll ist, als er aussagt, dass der HI. Geist
der Kirche dauernd verbunden ist, in ithr Leben schafft und erhilt und
sie zu einem nach aussen geschlossenen Organismus zusammen-
schliesst — was alles dem Dialogtext entspricht, wobei Kiiry allerdings
warnt vor Missverstindnissen wie dem, Geist und Kirche seien natur-
haft unpersonlich verbunden, so dass die personliche Entscheidung
der Kirchenglieder zu kurz kiime — welcher Gefahr der Dialogtext klar
widerspricht u.a. mit dem Satz: «Gott rettet den Menschen, ohne sei-
nen freien Willen zu vergewaltigen», was noch mit einem Chrystomos-
Zitat bekriftigt wird. Oder eine andere Gefahr, die Kiiry sieht, wire
die eines ekklesiologischen Nestorianismus, wie Kiiry sie nennt, wo-
nach der Geist als Seele der Kirche diese bloss anregte, aber von ihr
getrennt bliebe, was wiederum durch den Dialogtext abgewiesen wird
durch die deutliche Betonung dessen, dass das Wirken des Geistes
und der Kirche untrennbar sind.

Es diirfte allgemein leichter sein, altkatholische Texte zu finden,
z.B. bei Rinkel oder bei Stalder oder in Katechismen, die mit dem
Dialogtext iibereinstimmen, als solche, die ihm nicht entsprechen, sei
es, was das Verhiltnis des HI. Geistes zur Kirche oder was die Frage
von Rechtfertigung und Heiligung betrifft. « Neualtkatholisch» ist die
Betonung der nicht individualistischen, sondern ekklesialen Dimen-
sion der Rechtfertigung und der Heiligung.

Vielleicht ist es fiir unser Thema noch interessant, auf die folgenden
zwel Fragen hinzuweisen: 1. Zwischen Rechtfertigung und Heiligung
ist bei uns wie anderswo nicht immer klar unterschieden worden und
2. unter protestantischem Einfluss (spez. durch die Theologie des jiin-

60



geren Karl Barth) ist es gelegentlich zu einer Uberakzentuierung der
Rechtfertigung allein aus Gnade gegeniiber der Heiligung gekommen.

Was die zweite Frage betrifft, so ist sie nicht nur, aber vor allem ein
schweizerisches Problem. Noch immer gibt es in der Christkatholi-
schen Kirche der Schweiz Pfarrer und Laien, die die Heiligung zu sehr
im Licht einer Rechtfertigungslehre sola gratia sehen. Mit diesem Fra-
genkomplex hat sich besonders Kurt Stalder beschéftigt, der in seinen
jingeren Jahren sehr von der Theologie Barths bestimmt war, sich mit
ihr auseinandergesetzt, sie verarbeitet und iberwunden hat, wofiir be-
reits seine Dissertation von 1961 (er war damals 49) Zeugnis ablegt. In
ihr wird des Paulus Lehre von Rechtfertigung und Heiligung mit ei-
nem betont synergistischen Akzent verstanden: Die Rechtfertigung
selber als Gottes initiierender Akt ist ein Akt sola gratia, aber bereits
sie ist kein Akt ohne uns. Sie ist die Grundlage unserer Heiligung. Sie
macht unser ganzes Sein aus, so dass wir real als Heilige leben diirfen
und kénnen. Wir kdnnen bereits jetzt das eschatologische Leben ha-
ben und fithren. Wir selbst diirfen und konnen wahrhaftig das Werk
unserer Heiligung vollziehen. — Die innere Ndhe zum Dialogtext ist
deutlich sichtbar.

Was die erste Frage betrifft, die, dass Rechtfertigung und Heiligung
nicht als klare Begriffe, die Verschiedenes meinen, verstanden sind, so
handelt es sich nicht nur um ein Problem der altkatholischen Viter,
sondern allgemein um ein theologiegeschichtliches. Das Wort Recht-
fertigung wurde hdufig auch fiir Heiligung gebraucht, so vor aliem im
katholischen und orthodoxen Raum (dort seit der Auseinandersetzung
mit der protestantischen Theologie im Zusammenhang mit Kyrill Lu-
karis und dem Jerusalemerkonzil des 17.Jh.). So hat es auch Déllinger
und in seinem Gefolge wahrscheinlich die 1. Bonner-Konferenz von
1874 verstanden.

Wenn man das Wort Rechtfertigung so gebraucht, wird man kaum
Verstidndnis fiir Luthers sola gratia aufbringen. Dabei ist immerhin zu
beachten, dass bei den Reformatoren dieser Begriff manchmal eben-
falls die Heiligung teilweise mitmeint und so dem Missverstindnis
Vorschub leistet.

Was in dieser Frage der beiden Themen, die mit den Begriffen
Rechtfertigung und Heiligung gemeint sind, unseren Dialogtext be-
trifft, so ist er sachlich korrekt, terminologisch unscharf: Er hilt fest,
dass in der Initiative des Heiles, in der Rechtfertigung also, es Gott,
der HI. Geist, ist, der die Berufung, die Erleuchtung, die Umkehr, die
Rechtfertigung und die Wiedergeburt wirkt, der aber auch in der Hei-

61



ligung die Initiative hat. Der Mensch seinerseits nimmt die bereits
dargebotene Gnade an und wirkt dann in Freiheit durch den Glauben
mit.

Das Verhiltnis Gottes zum geheiligten Menschen ist im ganzen als
eines der gegenseitigen partnerschaftlichen Liebe gesehen, da nie-
mand vergewaltigt wird, sondern da gilt, dass man nicht sagen kann,
der Mensch verhalte sich in irgendeinem Akt des Glaubens — und
wire es auch der erste — rein passiv.

Dieses «und wire es auch der erste» mag nach der Intention einzel-
ner Kommissionsmitglieder einen kontroverstheologischen Rest ent-
halten, muss aber nicht so verstanden werden; es wére ja wenig sinn-
voll, von einem Akt des Glaubens zu sagen, dass er passiv, also gar
kein Akt wire. Deutlicher kontroverstheologisch ist aber die Betonung
des freien Willens.

Vielleicht ist noch ein Hinweis auf die Frage der Priddestination zu
geben: Dass wir die doppelte Pradestination zum Heil und zum Un-
heil ablehnen, versteht sich. Nun haben aber die Jansenisten z. T. die
Priddestination zum Heil gelehrt. Diese Lehre war zwar durch calvini-
stischen Einfluss bedingt, wurde aber nicht im Sinn einer Leugnung
der Synergie verstanden, sondern im Sinn eines Lobpreises der Liebe
Gottes, die unbesiegbar ist. Dass dadurch eine Spannung paradoxer
Art zur Lehre von der Willensfreiheit entsteht, war den Jansenisten
manchmal jedenfalls bewusst, dann konnten sie in barocker Freude an
Paradoxien diese Spannung bejahen. Das jansenistische Anliegen ist
im Text beriihrt mit dem Zitat aus 1.Tim 2,4 «Gott will, dass alle
Menschen gerettet werden,» wobel allerdings die jansenistische Frage
nach der Stiarke dieses Willens fehlt.

Da letztes Jahr die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz
beschlossen hat, die Moglichkeit eines Dialoges mit den Protestanten
zu priifen, stellt sich bei unserem Text mit seinem Thema besonders
die Frage, wie er sich zu einem solchen Dialog verhalte. Ich teile Dol-
lingers betreffend das Thema der Rechtfertigung in seinen Vortrdgen
iiber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen gedusserten Op-
timismus, allerdings nicht deshalb, weil sich die Protestanten dem
iiberméchtigen Zeugnis der alten Kirche zu beugen hitten, wie Dollin-
ger meint, sondern weil m.E. das reformatorische Anliegen — von
durch die kontroverstheologische Situation bedingten Einseitigkeiten
gereinigt — sich sowohl in der Bibel wie bei den Kirchenvétern findet
und im Prinzip auch in unserem Text. Eher Schwierigkeiten sidhe ich
bei der Frage der Einwohnung des HI. Geistes in der Kirche, weil sich

62



bei Evangelischen Neigungen finden, wie sie Kiiry als ekklesiologi-
schen Nestorianismus bezeichnet hat.

Unser Dialogtext behandelt kein zwischen Orthodoxen und Altka-
tholiken kontroverses Thema. Wie weit er sich in einen Dialog mit
Evangelischen einfiigt, muss sich fiir uns erst zeigen und sollte wohl
im orthodox-protestantischen Dialog bereits jetzt untersucht werden.

Wettingen/AG Peter Amiet

Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen

Hinfiihrung zum abschliessenden Text VII der Gemischten Orthodox-
Altkatholischen Theologischen Kommission *

Der letzte der 26 von der Gemischten Orthodox-Altkatholischen
Theologischen Kommission gemeinsam verabschiedeten Texte zeigt
schon im Titel das Ziel auf, um dessentwillen der ganze Dialog seit
19731 gefithrt wird: die Herstellung der vollen kirchlichen Gemein-

* Uberarbeitete Fassung eines Referats, gehalten an der 27. Internationalen
Altkatholischen Theologenkonferenz vom 5.-10.September 1988 in Innsbruck.

''Vgl. dazu W. Kiippers, Der orthodox-altkatholische Dialog nimmt Gestalt
an, IKZ 63 (1973) 182-192. Mit dem eben angelaufenen offiziellen orthodox-
altkatholischen Dialog befasste sich schon die 17. Internationale Altkatholi-
sche Theologenkonferenz 1976 in Salzburg, vgl. IKZ 67 (1977) 30-52.

Der aufgrund des dkumenischen Gesamtprogramms der 1. Panorthodoxen
Konferenz auf Rhodos 1961 erstmals mit allen 14 orthodoxen Kirchen ge-
fiihrte Dialog der altkatholischen Kirchen der Utrechter Union kann als die
vierte Phase der iiber 100jdhrigen altkatholischen Bemiihungen um die Her-
stellung der kirchlichen Gemeinschaft mit den orthodoxen Kirchen des Ostens
auf der Grundlage des Glaubens der alten Kirche aufgefasst werden. Dabei
fallt die zunehmende Beteiligung der orthodoxen Kirchen auf. In der ersten
Phase mit den von Déllinger initiierten Bonner Unionskonferenzen 1874/75
vertraten die teilnehmenden Theologen — darunter 5 bzw. 15-20 orthodoxe -
nicht offiziell ihre Kirchen. In der zweiten Phase, die gekennzeichnet ist durch
den Briefwechsel zwischen der Petersburger Kommission (1893 eingesetzt vom
Heiligen Synod der russischen Kirche) und der Rotterdamer Kommission
(1894 eingesetzt von der inzwischen konstituierten Internationalen altkatholi-
schen Bischofskonferenz), war die russisch-orthodoxe Kirche offiziell enga-
giert. An der altkatholisch-orthodoxen Konferenz in Bonn 1931, die das her-
ausragende Ereignis der dritten Phase ist, waren neun orthodoxe Kirchen
(ohne die Russen) vertreten. Vgl. dazu W. Kiippers, Stand und Perspektiven des

63



schaft zwischen der altkatholischen und der orthodoxen Kirche. In
diesem Kontext sind auch die grundsitzlichen Ausfithrungen iiber die
Voraussetzungen und Folgen der kirchlichen Gemeinschaft zu situie-
ren.

Auch in diesem Text wird eine bestimmte ekklesiologische Perspek-
tive eingenommen, die man sich bei seiner Beurteilung vergegenwiirti-
gen muss: Die Kirche wird von Gott her gesehen als eine Gemein-
schaft, in der durch das Wirken des Heiligen Geistes Menschen Anteil
bekommen an der in Jesus Christus initiierten Rettung und Erneuer-
ung der Schopfung. Als Leib Christi und Tempel des Heiligen Geistes
ist die Kirche bei aller Schwachheit und Offenheit auf die kiinftige
Vollendung hin letztlich Teilhabe an der trinitarischen Gemeinschaft
Gottes. Freilich ist das eine Sicht des Glaubens, nicht einer von einem
neutralen Standpunkt aus vorgenommenen phinomenologischen
Beschreibung, und sie muss von allen Tendenzen zu Triumphalismus
und Machtanspriichen rein gehalten werden. Die Kirche und ihre Ein-
heit als Gemeinschaft ist grundlegend eine Gabe Gottes, die von den
Menschen in der Kraft des Heiligen Geistes und in der Riickbindung
an Jesus Christus nachvollzogen und — wie Abschnitt | sagt — im Glau-
ben, im Gottesdienst und in der kirchlichen Ordnung bezeugt wird.

Die Kirche wird dariiber hinaus in der Perspektive einer Ortskir-
chentheologie gesehen. Eine Ortskirche reprdsentiert die eine, heilige,
katholische und apostolische Kirche des Glaubenssymbols an einem
bestimmten «Ort», wobel die ‘Einheit und Gemeinschaft mit den an-
deren Ortskirchen zum unabdingbaren Ausweis dieser Reprédsentation
gehort; eine fiir sich existierende, als selbstgeniigsame Monade le-
bende Ortskirche kann die Una Sancta nicht repriasentieren. Dabei be-
dingen Eucharistie und Amt mit dem Bischof als seiner Mitte einan-
der fiir die Bestimmung der «Ortskirche»: die Ortskirche hat ihre
Mitte in der Eucharistie, die vom Bischof bzw. in Verbindung mit ihm
gefeiert wird (vgl. Abschnitt 2). In den Texten ist die Ortskirche das
Bistum (mit seinen Pfarrgemeinden und synodalen Strukturen).

In unserem Text wird zundchst die Bedeutung der Eucharistie fir
die Kirche als eine von Gott her geschenkte und am Leben erhaltene
Gemeinschaft von Menschen akzentuiert. Im Herrenmahl wird die

altkatholisch-orthodoxen Dialogs, IKZ 62 (1972) 83-114; ferner Chr. Oeyen,
Chronologisch-bibliographische Ubersicht der Unionsverhandlungen zwi-
schen der orthodoxen Kirche des Ostens und der altkatholischen Kirche der
Utrechter Union, IKZ 57 (1967) 29-51.

04



Gemeinschaft und Einheit der Kirche konstituiert und manifestiert.
Jesus Christus ist als der Einladende der Ursprung dieser Gemein-
schaft und Einheit; er verbindet als Geber und als Gabe die an seinem
Leib und Blut Teithabenden zur Kircne als einer Gemeinschaft und
Einheit, die in ihm griindet.

Die Gemeinschaft und Einheit stiftende Dimension der Eucharistie
— andere, geistlich-personliche Aspekte des Herrenmahls werden im
Text tiber die Kirchengemeinschaft nicht aufgefiihrt, weil sie in den
Text Giber die Eucharistie (V/4) gehoren — wird in Abschnitt 2 mit zwei
Zitaten aus der gemeinsamen lateinischen und griechischen Uberliefe-
rung (Augustin und Johannes Chrysostomus) belegt. Sie kommentie-
ren die paulinischen Aussagen von 1 Kor 10,16f.

Ich mochte hier kurz auf die paulinischen Abendmahlstexte von
1 Kor 10,16f. und 11, 17-34 eingehen, weil sie uns etwas iiber den Ge-
meinschafts- und den damit verbundenen Verpflichtungscharakter der
Eucharistie zeigen konnen.

a) In 1 Kor 10, 16f. stellt Paulus, vielleicht mit dem von ihm einge-
brachten Interpretament koinonia® heraus, was im gemeinsamen Es-
sen des (einen) Brots und im Trinken aus dem (einen) Becher in Gang
kommt: ein durch Teilhabe an Leib und Blut Christi konstituiertes
Gemeinschaftsverhiltnis von Menschen. Im Begriff koinonia ist die
Gemeinschaftskomponente Konsequenz eines Partizipationsvorgangs
(nicht einer zwischen Menschen getroffenen freien Vereinbarung);
Partner, die an einem Dritten gemeinsam teilhaben, treten in ein Ge-
meinschaftsverhiltnis und werden so eins. Dieses Dritte ist hier das
Brot, das mit dem Leib Christi identisch ist®. Dabei steht 1 Kor
10,16f. in einem zweiten Argumentationsgang (10, 14-22), in dem es
Paulus darum geht, die Korinther von der Teilnahme an heidnischen
Gotzenopfermahlzeiten abzuhalten®. Allem Anschein nach setzt Pau-

?Vgl. dazu J. Hainz, Koinonia — «Kirche» als Gemeinschaft bei Paulus,
BU 16, Regensburg 1982, 22-24.

31 Kor 10,16 wire etwa so zu iibersetzen: «Der Kelch des Segens, den wir
segnen, bewirkt/erschliesst er nicht ein Gemeinschaftsverhiltnis aufgrund der
gemeinsamen Teilhabe am Blut Christi? Das Brot, das wir brechen, bewirkt/
erschliesst es nicht ein Gemeinschaftsverhiltnis aufgrund der gemeinsamen
Teilhabe am Leib Christi?»

* Der erste Argumentationsgang in 1 Kor 10, 1-13 zielt darauf, dass die Ko-
rinther, die dank Taufe und Herrenmahl in einer analogen Heilswirklichkeit
leben wie die Wiistengeneration Israels, nicht meinen sollen, sie seien deswe-
gen vor dem Verlust des Heils gefeit und konnten sich deshalb u.a. auch auf
die Teilnahme an Goétzenopfermahlzeiten einlassen.

65



lus hier voraus, dass die Korinther mit einer solchen Teilnahme an
Gotzenopfermahlzeiten in Gemeinschaftsverhiltnisse eingegliedert
werden, die durch eine Anerkennung von widergéttlichen Michten
bestimmt sind, egal ob der theologisch aufgekldrte Korinther sie fiir
ein Nichts hélt. Dadurch wird die Herrschaft und Segensmacht Jesu
Christi, die sich in der Gemeinschaft und Einheit der Vielen kundtut,
beeintriachtigt und desavouiert.

b) In 1 Kor 10, 17-34 wird die Gemeinschaftsdimension des Herren-
mahls in der korinthischen Praxis dadurch desavouiert, dass die sozia-
len Unterschiede in der Gemeinde auch bei der Feier des Abendmahls
durchschlagen — Hunger der einen und Ubergenuss (Trunkenheit) der
anderen weisen darauf hin —, auch wenn die Heiligkeit und «Sakra-
mentalitdt» des Herrenmahls anscheinend nicht bestritten wird. Da-
durch wird die gemeinschaftstiftende Kraft des Herrenmahls und
letztlich auch des Heilstodes Jesu «fiir uns» in Frage gestellt, denn
dieses «fiir uns» der Hingabe Jesu kommt eben auch dadurch zur Gel-
tung, dass in der Eucharistie Gemeinschaft und Einheit von Men-
schen?® ermoglicht und bewirkt wird. So erweist sich Jesu Tod als Ur-
sprung einer versOhnten und geheilten Menschheit.

c) Folgende Gesichtspunkte, die fiir unseren Dialogtext relevant
sind, kann man der paulinischen Sicht des Herrenmahls entnehmen:
l. Es gibt einen untrennbaren Zusammenhang zwischen eucharisti-
scher und ekklesialer Gemeinschaft und Einheit, da beide in der Hin-
gabe Jesu Christi bzw. in der Annahme der Hingabe durch den Vater
und in der Sendung des Geistes griinden. Freilich ist nicht zu {iberse-
hen, dass es fiir Paulus auch eine in der Taufe grundgelegte Einheit
und Gemeinschaft gibt (vgl. | Kor 12,12f.; Gal 3,26-29). 2. Die in der
Eucharistie begriindete und sich manifestierende Gemeinschaft und
Einheit hat auch einen Verpflichtungscharakter fiir die Gemein-
schaft®. 3. Der Zusammenhang von eucharistischer und ekklesialer
Gemeinschaft ist eingebunden in ein Verkiindigungsgeschehen (1 Kor

> Nédmlich als «Leib». «Séma» | Kor 11,29 hat wegen der Parallelitit zu
«ekklésia» 11,22 eine ekklesiale Dimension. Eine genauere exegetische Be-
griindung fiir die hier angedeuteten Zusammenhdnge kann an dieser Stelle
nicht gegeben werden.

¢In 1 Kor 10 verlangt der Zusammenhang von eucharistischer und ekklesia-
ler Gemeinschaft eine Distanz zu den Gotzenopfermahlzeiten; es liegt ein Ex-
klusivitdtserfordernis vor. In 1 Kor 11 verlangt derselbe Zusammenhang - zu-
mindest fiir die Feier des Herrenmahls — eine Aufhebung der sozialen Unter-
schiede in der Gemeinde; es liegt ein Integrationserfordernis vor.

66



10,26; vgl. Gal 3,26), in dem auch der gemeinsame Glaube im Blick
auf das, was im Heilswerk Jesu Christi alles impliziert ist, artikuliert
wird und zur Geltung kommt.

In der Alten Kirche wurde dieser Zusammenhang zwischen Eucha-
ristie und Kirche, der Verpflichtungscharakter der eucharistisch-ek-
klesialen Gemeinschaft und Einheit als auch die Verbindung mit dem
Bekenntnis des gemeinsamen Glaubens deutlich gesehen. Er be-
stimmte die verschiedenen Formen, in denen die Ortskirchen je fiir
sich und untereinander Gemeinschaft und Einheit lebten, aufrechter-
hielten und nach Beeintrachtigungen wieder heilten. Ich verweise hier
generell auf die Darstellung von W. Elert, Abendmahl und Kirchenge-
meinschaft in der alten Kirche hauptsédchlich des Ostens, Berlin 1954.
Was den Glaubensaspekt anbelangt, so ist daran zu erinnern, dass die
Eucharistiegebete mit ihrer trinitarischen Struktur die repridsentativ-
sten Glaubensartikulationen waren’.

Fir zwei Kirchen, die die Gemeinschaft auf dem Boden der alten
Kirche suchen, sind diese Zusammenhidnge und Aspekte verpflich-
tend. Unser Dialogtext setzt sie voraus. Abschnitt 3 handelt vom Ver-
pflichtungscharakter der Mahlgemeinschaft mit Christus: Es gibt eine
gemeinsame Verantwortung fiir die Aufgaben der Kirche, die freilich
in ungeniigender Weise umschrieben werden (fehlt doch ein so wichti-
ger Aspekt wie die Diakonie); dazu gehort aber auch die Wahrung
konkreter kirchlicher Einheit und Gemeinschaft. Abschnitt 4 kommt
auf den Glaubensaspekt unter dein Gesichitspunkt der Wahrheit zu
sprechen. Wahrheit des Glaubens ist aber nicht neutral feststellbar,
sondern muss im Dialog der Kirchen und im Gesprdch mit der Tradi-
tion gemeinsam erkannt werden. Abschnitt 5 will mit zwei Zitaten be-
legen, dass die in der Eucharistie gestiftete und sich manifestierende
Einheit der Kirche sich in allen Lebensvollziigen der Kirche zu entfal-
ten hat. Diese Zusammenhédnge von eucharistischer und ekklesialer
Einheit und Gemeinschaft, gemeinsamer Verpflichtung und gemeinsa-
mem Glauben werden allerdings nicht in systematischer Sicht entwik-
kelt (was man bedauern mag), sondern einfach nebeneinandergestellt.

Abschnitt 6 zieht nun eine Folgerung. Wo Eucharistiegemeinschaft
ohne bestehende oder darauffolgende Kirchengemeinschaft gefeiert

7 Vgl. dazu H.-J. Schulz, Okumenische Glaubenseinheit aus eucharistischer
Uberlieferung, KKTS 39, Paderborn 1976, 24ff. Erst spiter haben die Glau-
benssymbole, die einen andern Sitz im Leben haben, den Weg in die euchari-
stische Liturgie gefunden und fiir das allgemeine Bewusstsein die Funktion ei-
ner Glaubensartikulation iibernommen.

67



wird, liegt ein Widerspruch vor — denn der untrennbare Zusammen-
hang zwischen eucharistischer und ekklesialer Gemeinschaft und Ein-
heit kommt nicht zur Geltung. Nicht der gemeinsame Abendmahls-
empfang ist das Skandalon, sondern der Umstand, dass der gemein-
same Abendmahlsempfang mit seiner impliziten kirchlichen Gemein-
schaftsdimension, mit der Verpflichtung zum Eins-Sein nach dem Wil-
len Jesu (vgl. Joh 17,21), durch das Fortbestehen von getrennten Kir-
chen desavouiert wird®. Der etwas elliptisch formulierte zweite Satz®
setzt dabei voraus, dass eine Nichtiibereinstimmung in dem, was als
gemeinsamer Glaube zu gelten hat, der Grund ist fiir die Diskrepanz
zwischen eucharistischer und ekklesialer Gemeinschaft. Was aber zum
Wesentlichen des Glaubens gehort, bei dem Ubereinstimmung als
Ausdruck des einen und gemeinsamen Glaubens erforderlich ist, und
was zu den verschiedenen theologischen Sprachtraditionen gehort,
welche die Einheit des Glaubens nicht beriihren, wird hier nicht aus-
gefihrt. Im Blick auf den altkatholisch-orthodoxen Dialog bieten aber
die gemeinsam erstellten Texte die Grundlage dafiir, dass die beiden
Kirchen einander als im selben Glauben lebend erkennen konnen.
Werden diese Texte der Kommission, ungeachtet ihrer exegetischen
und systematischen Verbesserungsbediirftigkeit in manchen Details,
als Zeugnis des gemeinsamen Glaubens von den Kirchen rezipiert,
dann besteht um Jesu Christi willen auch die unabweisbare Verpflich-
tung, die eucharistische und ekklesiale Gemeinschaft aufzunehmen,
damit sich der Herr als der Ursprung dieser Einheit und Gemeinschaft
erweist (vgl. Abschnitt 7).

Der Abschnitt 6 wird hier auf der Konferenz sicher zu reden geben. -
Ist es wirklich eine Konsequenz des untrennbaren Zusammenhangs
zwischen eucharistischer und ekklesialer Gemeinschaft im Horizont
des Verpflichtungscharakters dieser Gemeinschaft und der notwendi-
gen gemeinsamen Glaubensartikulation, dass ein Widerspruch vor-
liegt, wenn gemeinsames Abendmahl'® von nicht-gemeinsamer Kirche
begleitet wird?

8 Vgl. dazu H. Aldenhoven, Einladung zur Eucharistie — Eucharistiegemein-
schaft — Kirchengemeinschaft, IKZ 77 (1987) 258.

* Eine weitere Kritik an den Formulierungen des Abschnitts 6 betrifft die
unqualifizierte Behauptung, dass das geriligte widerspriichliche Handeln die
Existenz getrennter Kirchen als normal hinnimmt; das ist eine, freilich immer
gegebene Moglichkeit.

1 Wenn hier nur von der Eucharistie die Rede ist — die miteinander zu
feiern bei kirchlicher Trennung ein Widerspruch ist —, so liegt gegeniiber der

68



Ein Widerspruch liegt dann vor, wenn man die in den Texten vor-
ausgesetzte nicht-spiritualisierende Ortskirchentheologie vertritt!'', wo
die Ortskirche die eine heilige, katholische und apostolische Kirche
reprasentiert ', wobe1 diese «vertikale» Katholizitdt der Ortskirche
sich auch «horizontal» in der Gemeinschaft und Einheit mit den an-
dern Ortskirchen zu bewahrheiten hat, was etwa in der Konsekration
des Bischofs der einen Ortskirche durch die Bischofe der benachbar-
ten Ortskirchen zum Ausdruck kommt.

Der Widerspruch ist viel weniger deutlich, wenn man statt dessen
eine Art von Universalkirchentheologie voraussetzt und die Sache
etwa so ansieht: Alle in getrennten konkreten (Konfessions-)Kirchen
lebenden Christen sind eigentlich und letztlich doch Glieder der einen
weltweiten Kirche Christi, die aber nur in einer zertrennten Gestalt
konkret existiert. Dann ist die Una Sancta des Glaubensbekenntnisses
entweder eine unsichtbare Grosse, ein Ideal oder etwas, das allenfalls
im Eschaton Wirklichkeit wird, oder die Summe aller Ortskirchen und
getrennten Konfessionskirchen. Ein gemeinsames Abendmahl bei
fortdauernd getrennten Kirchen kénnte dann als ein Zeichen fiir die
«letztliche» Zugehorigkeit zur einen Kirche und deren kommenden
Gestaltwerdung interpretiert werden. Diese im Westen weithin ver-
breitete Sicht ist die Folge einer Entwicklung, die sich von den patri-
stischen Wurzeln entfernt hat und in deren Konsequenz auch das 1.
Vatikanische Konzil steht, wo das Verhiltnis Kirche-Papst nach dem
Moaodell Ortskirche-Bischof bestimmt wird. Die Kirche als weitweite
(wie weit auch immer diese «Welt» jeweils reicht) Einheit und Ge-
meinschaft wird primir durch die Verbindung aller mit dem universa-
len Oberhaupt der Kirche konstituiert und manifestiert. Diese Sicht
lebt auch da weiter, wo man nicht mit dem Papst in Gemeinschaft
steht oder iiberhaupt Papsttum und manches andere ablehnt; sie hat
ihre eigene Dynamik entwickelt. Die Folge davon ist, dass fiir den hier
vertretenen unldsbaren Zusammenhang zwischen eucharistischer und
ekklesialer Gemeinschaft nur eine schwache theologische Sensibilitdt
vorliegt; die einheit- und gemeinschaftstiftende Dimension der Eu-

Praxis der Alten Kirche eine Reduktion vor; denn da war zwischen durch Hi-
resie oder Schisma getrennten Kirchen oft auch jeder Kontakt (wie gemeinsa-
mes Beten) verpont.

1Vgl. T11/1 «Wesen und Eigenschaften der Kirche»; I11/2 «Die Einheit
der Kirche und die Ortskirchen»; I11/3 «Die Grenzen der Kirche».

12 Zum Verstidndnis dieser Sichtweise vgl. die «Erklarung der Internationa-
len Altkatholischen Theologentagung 1981», IKZ 73 (1983) 68 Anm.9.

69



charistie wird im Blick auf die konkrete Kirche verdunkelt; man sehe
nur, wo in den herkdmmlichen Dogmatiken die Eucharistie abgehan-
delt wird: im Zusammenhang mit den anderen Sakramenten als Heils-
mitteln. Auf der anderen Seite wird auch die konkrete Kirche oft nur
unter dem Gesichtspunkt der Institution, der notwendigen Organisa-
tionsform einer menschlichen Vergemeinschaftung gesehen, deren so-
teriologische Relevanz im unklaren bleibt.

Elemente aus dieser ekklesiologischen Sicht bestimmen m. E. weit-
gehend in 6kumenisch engagierten Kreisen und Gremien die Forde-
rung nach und die Praxis von sog. «eucharistic sharing», von Abend-
mahlsgemeinschaft in welcher Form auch immer. Von daher machen
die Formulierungen in Abschnitt 6 wohl manchem Miihe, obwohl sie
m. E. durchaus der altkatholischen Position entsprechen.

Freilich ist fiir uns Altkatholiken damit noch eine andere Frage ver-
bunden: Welche von zwei moglichen 6kumenischen «Strategien» wol-
len wir im Blick auf die Forderung nach Abendmahlsgemeinschaft ge-
meinsam verfolgen? Die eine Strategie sieht die Aufnahme einer Form
von Abendmahlsgemeinschaft mit einer anderen Kirche erst dann als
sinnvoll an, wenn die beteiligten Kirchen sich im Wesentlichen des
Glaubens als identisch und damit als die selbe Kirche erkennen kon-
nen. Diese Erkenntnis ist dann in einer bestimmten Weise von Einheit
und Gemeinschaft umzusetzen, wobei man sich fragen kann, ob dafiir
etwas anderes als eben die volle kirchliche Gemeinschaft in Frage
kommt (nenne man sie «full communion» oder «intercommunion» '?).
Diese Strategie halte ich fiir die traditionelle altkatholische, wobei das
Wesentliche des Glaubens in durchgingigem Bezug auf den Glauben
der alten Kirche gemeinsam zu erkennen ist. Zeugen fiir diese Strate-
gie sind mir u.a. Erzbischof A. Rinkel', W. Kiippers' und Bischof
U. Kiiry in seiner auf der Schweizer Nationalsynode 1971 vorgetrage-
nen Grundsatzerkldrung. Sie ist deshalb von Bedeutung, weil er die
theologischen Grundlagen dieser Strategie nicht nur im Blick auf die
«Interkommunion» mit den Anglikanern darlegt, sondern auch ange-

3 Die Bezeichnung «Interkommunion» kann fiir ganz verschiedene Weisen
von gemeinsamem Abendmahlsempfang und gemeinsamer Abendmabhlsfeier
gebraucht werden. Deshalb miisste man jeweiis angeben, wie man das Wort
verwenden will.

4 4. Rinkel in seinem auf dem 16. Internationalen Altkatholikenkongress in
Miinchen 1953 gehaltenen Vortrag iiber die «Interkommunion», IKZ 43
(1953) 209-230.

15 Vgl. dazu H. Aldenhoven (Fn.8) 261 ff.

70



sichts neuer Entwicklungen in der westlichen Okumene'¢. Zeuge da-
fiir ist aber auch, bei aller Problematik, das Interkommunionsabkom-
men von 1931.

Eine andere Strategie sieht eine beschrinkte Weise von Abend-
mahlsgemeinschaft mit einer anderen Kirche auch da fiir sinnvoll an,
wo nur ein bestimmtes Mass von Ubereinstimmung im Glauben, aber
noch nicht in allem Wesentlichen, vorhanden ist. Man kann von ei-
nem «schrittweisen Hineinwachsen in die Einheit» reden: einer be-
grenzten Ubereinstimmung in Glaube, Lehre und Praxis entspricht
eine begrenzte Gemeinschaft im kirchlich-sakramentalen Leben.
Wenn in Zukunft noch mehr Ubereinstimmung in Glaube und Lehre
gefunden sein wird, so muss auch das Ausmass der «communio in
sacris» zunehmen!’. In diesen Rahmen wiirde ich auch die «Vereinba-

'8 Protokoll der Nationalsynode in Ziirich 1971, 36-39. Gegeniiber der For-
derung nach einer auf bestimmte Félle beschrinkten Abendmahlsgemein-
schaft, die von den beteiligten Kirchen irgendwie zu regeln und zu verantwor-
ten wéren, betont Kiiry, dass fiir eine Abendmahlsgemeinschaft — auch wenn
sie nicht eine Interkommunion im Sinn des anglikanisch-altkatholischen Ab-
kommens von 1931 intendiert — eine vorgingige kirchenamtliche Einigung
tiber die Glaubens- und Bekenntnisgrundlagen erzielt werden miisste. Er fithrt
weiter aus, dass die altkatholische Kirche in ihrem 6kumenischen Engagement
auf dem Boden des Glaubens der alten, ungeteilten Kirche steht und die Eini-
gung mit jenen Kirchen suche, deren katholischer Charakter ausser Zweifel
stehe. Er nennt die anglikanische, romisch-katholische und orthodoxe Kirche
und meint, eine beschrinkte Abendmahlsgemeinschaft — etwa in 6kumeni-
schen Abendmahlsfeiern — ohne diese altkirchliche Glaubensbasis wiirde die
bisherigen altkatholischen Wiedervereinigungsbestrebungen verleugnen.
Schliesslich weist er darauf hin, dass eine auf Abendmahlsgemeinschaft zie-
lende zwischenkirchliche Vereinbarung nur von der IBK getroffen werden
konnte. — Was Bischof Kiiry ein Jahr spiter an der Synode von Rheinfelden
ausfihrt, bezieht sich auf die sog. Gastkommunion, d.h. die gelegentliche
Spendung des Abendmahls an bekenntnisverschiedene Einzelpersonen, deren
Kommunion auf eigene Verantwortung geschieht, ohne dass eine von zwei
Kirchen verantwortete Vereinbarung vorliegt. Insofern ist die Ausserung von
Kiiry 1972 keine Korrektur an der Grundsatzerkldrung von 1971, sondern —
wie es im Synodeprotokoll S.37 richtig heisst — ein Nachtrag (gegen
Chr. Oeyen, [Fn. 8], 248).

7 Freilich kann diese grossere Gemeinschaft und Einheit nicht mehr in der
zentralen Dimension der gemeinsamen Eucharistie — der Gabe Jesu Christi —
zur Geltung kommen, sondern im Bereich der gemeinsamen Zelebration von
Amtstrigern, der Teilnahme von Amtstridgern an Ordinationen, in organisato-
rischen Zusammenschliissen u.dgl. Sollten hier vielleicht Klerikalismus und
Biirokratie lauern?

71



rung iiber eine gegenseitige Einladung zur Teilnahme an der Feier der
Eucharistie» zwischen der altkatholischen Kirche und der evangeli-
schen Kirche in Deutschland einordnen'®. Ich erwidhne sie, weil hier
eine andere Okumenische Strategie in bezug auf ein zwischen zwei
Kirchen vereinbartes Tun, das die Eucharistie betrifft, sichtbar wird *°.
Das ist hier von Belang, weil die Vereinbarung zwischen AKD und
EKD und damit auch die theologischen Grundsitze des Vorgehens in-
neraltkatholisch auf Kritik gestossen sind und dadurch auch Unklar-
heiten und Misstrauen im altkatholisch-orthodoxen Dialog entstan-
den sind.

Nach dem Exkurs zu Abschnitt 6 ist jetzt noch kurz iiber den_Ab-
schnitt 8 zu referieren, der von den Auswirkungen der erkannten
Glaubensiibereinstimmung und der wiederherzustellenden eucharisti-

'3 Vgl. den Text und den Kommentar bei Chr. Oeyen, Auf dem Weg zu einer
evangelisch/alt-katholischen ~ Eucharistie-Vereinbarung, OR 34 (1985)
362-369.

19 Das ist hier der entscheidende Gesichtspunkt; selbstverstindlich ist die
Vereinbarung etwas anderes als das Interkommunionsabkommen mit den An-
glikanern. Das tertium comparationis bildet das Faktum, dass eine zwischen-
kirchlich verantwortete, die Eucharistie betreffende Regelung und gemein-
same Praxis vorliegt. Die von Qeyen (Fn. 16) 243 ff. angefiithrten Beispiele, wo
Altkatholiken bei Anglikanern und Anglikaner bei Altkatholiken kommuni-
zierten bzw. die Erlaubnis dazu erhielten, liegen insofern auf einer etwas ande-
ren Ebene, als diese Fille Einzelpersonen bzw. von einer einzelnen Kirche
ausgehende Erkldarungen betrafen. Wichtiger ist jedoch, dass damals sich noch
keine langere Praxis wie die oben geschilderte traditionell altkatholische her-
ausbilden konnte. Auf ihrem Hintergrund gibt ja die AKD-EKD-Vereinba-
rung zu Kritik Anlass, einmal abgesehen davon, dass sie unter Verletzung von
Art. 10.1 der «Vereinbarung der in der Utrechter Union vereinigten altkatholi-
schen Bischofe» vom 12.September 1974 zustande gekommen ist (vgl. IKZ 64
(1974) 244-250). Der entsprechende Passus lautet: «Die Bischofe gehen ande-
ren Kirchen gegeniiber keine Verpflichtung ein, ohne dass dies vorher in ge-
meinschaftiichen Beratungen besprochen und von der IBK gebilligt worden
ist.» Der Verpflichtungscharakter liegt darin - soll das ganze Rezeptionsver-
fahren in beiden Kirchen einen Sinn haben —, dass die beiden Kirchen sich
aufgrund der gemeinsam festgestellten Ubereinstimmung in grundlegenden
Aspekten von Glaube, Lehre und Praxis eben dazu verpflichten, die gegensei-
tige Einladung zur Teilnahme an der Eucharistie auszusprechen und aufrecht-
zuerhalten. Das ist fiir die Kirchen und die jeweiligen die Eucharistiefeier lei-
tenden Amtstriager verbindlich, auch wenn fiir den einzelnen Kommunikanten
daraus keine Verpflichtung entsteht, der Einladung zu folgen. — Vgl. zu dieser
«Strategie» auch Anglican-Orthodox Dialogue — The Dublin Agreed State-
ment 1984, London 1985, §§ 18-20.

72



schen und ekklesialen Gemeinschaft und Einheit handelt?°. Wie das
konkret aussieht dort, wo Altkatholiken und Orthodoxe am selben
«Ort» leben, wo also die Einheit und Gemeinschaft zwischen Altka-
tholiken und Orthodoxen sich so zu erweisen hat, dass es nicht zu ei-
nem beziehungslosen oder parallelen Nebeneinander von altkatholi-
scher und orthodoxer Ortskirche?! kommt, sagt der Text nicht. Es lie-
gen ja auch keine Modelle vor, auf die man einfach zuriickgreifen
konnte. Vielmehr muss hier alles Schritt fiir Schritt im gemeinsamen
Gesprédch geklart werden. So ist denn leichter per negationen davon
zu reden, wie es nicht sein darf: es geht beispielsweise nicht um einen
Anschluss der altkatholischen Kirche an die Orthodoxie, etwa im
Sinne einer Integration in das Okumenische Patriarchat, auch wenn
dieses wohl der wichtigste Gespriachspartner der Altkatholiken fiir die
Wahrnehmung von Einheit und Gemeinschaft sein wird. Wéren die
Altkatholiken so etwas wie westliche Uniaten, so wére der Vision der
Gemeinschaft und Einheit der Ost- und der Westkirche auf altkirchli-
cher Grundlage ein schlechter Dienst erwiesen. Positiv kann man sa-
gen, dass es auf der Ebene der Bischofe eine gegenseitige Teilnahme
an synodalen Versammlungen geben wird.

Es ist zu bedauern, dass iiber die konkreten Auswirkungen der eu-
charistisch-ekklesialen Gemeinschaft zwischen den beiden Kirchen
nichts Prédziseres gesagt werden kann. Das wiirde wohl die Gemeinden
und Gldubigen mehr interessieren als die meist nur Theologen zu-
ganglichen Texte der Gemischten Kommission. Hier steht noch eine
grosse Aufgabe bevor, soll die Rezeption der von der Kommission er-
kannten Glaubensiibereinstimmung in den beiden Kirchen in die
Breite dringen. Die Wahrung der inneren Autonomie der beteiligten
Kirchen und Wahrnehmung der Verantwortung fiir die kirchliche Ge-
meinschaft und Einheit erfordern Takt und Riicksichtnahme auf die
verschiedenen kulturellen und psychologischen Faktoren hier und
dort; die fiir die Einheit Verantwortlichen miissen sich in den Partner
hineindenken und -fithlen. Das ist auch wichtig angesichts von Ang-
sten, die ein kleiner Partner hat, wenn er sich auf Einheit und Gemein-
schaft mit einem zahlenmdissig weit grosseren Partner einlésst.

" Das ist mit der Formulierung «volle, liturgisch-kanonische Gemeinschaft
der Kirchen» gemeint. Es ist nicht eine fiir beide Kirchen gemeinsame Liturgie
oder ein einheitliches Kirchenrecht intendiert.

2 Die orthodoxe «Ortskirche» kommt wegen der vielen sich iiberschneiden-
den orthodoxen Jurisdiktionen in der westlichen Diaspora kaum in den Blick,
was ekklesiologisch unbefriedigend ist.

73



Zum Schluss mochte ich noch ein persdnliches Votum dariiber ab-
geben, warum mir der erfolgreiche Abschluss des Dialogs mit der or-
thodoxen Kirche fiir die altkatholische Seite von grundlegender Be-
deutung erscheint??.

a) Mir geht es hier primar um die Rechtfertigung der Eigenexistenz
unserer Kirche in ihrem Selbstverstdandnis®* und um ihre Identitét.
Die Altkatholiken beanspruchen, die alte katholische Kirche des
1.Jahrtausends fortzusetzen und zu reprédsentieren. Diese Behaup-
tung, soll sie nicht lacherlich sein, muss sich irgendwie auch bewéh-
ren. Sie bewihrt sich dort, wo es zu Einheit und Gemeinschaft mit an-
deren Kirchen auf dem Boden des Glaubens und der Ordnung der al-
ten Kirche kommt.

b) Von Kind auf hérte ich, dass die Altkatholiken mit den Anglika-
nern in kirchlicher Gemeinschaft stehen und solche Gemeinschaft mit
den Orthodoxen erstreben. Beides war mir ein Kennzeichen fiir altka-
tholische Identitit. Spéter erfuhr ich die Begriindung dafiir: Die Alt-
katholiken bemiihten sich von der ersten Stunde an um die Wiederver-
einigung mit den anderen Kirchen, freilich nach einem bestimmten
Kriterium, wie es dann auch in der Utrechter Erkldrung von 1889 nie-
dergelegt wurde. Es ist das Kriterium des Glaubens der alten, unge-
teilten Kirche des 1.Jahrtausends?!. Es fithrte faktisch zu einer Art
von Selektion, indem sich die altkatholische 6kumenische Sendung
vor allem auf die Wiederherstellung kirchlicher Gemeinschaft mit der
orthodoxen und anglikanischen Kirche richtete; hier konnte das

22 Dieses Votum wurde an der Theologentagung im Verlauf der Diskussion
iiber das Referat abgegeben.

B Vgl. die von Bischof U. Kiiry, Zum gegenwirtigen Stand der orthodox-alt-
katholischen Beziehungen, IKZ 59 (1969) 89-99, hier 89f., mit Zustimmung zi-
tierte Meinung von Bischof E. Herzog, die von den Altkatholiken angestrebte
und von vielen orthodoxen Theologen beflirwortete, aber noch nicht zustande
gekommene Union wire «in den Augen der Welt die bedeutendste Rechtferti-
guiig des Alikatholizismus gewesen».

2 Dieser in den Glaubenssymbolen, den dogmatischen Entscheidungen der
sieben 6kumenischen Konzile und der iibereinstimmenden Lehre der Viter be-
zeugte Glaube der Kirche des 1.Jahrtausends gehort mit der bischoéflich-syn-
odalen Ordnung (mit dem dreigegliederten Amt) und dem Gottesdienst (mit
der Eucharistie und den anderen Sakramenten) nach Kiiry zu den drei aposto-
lischen Grundordnungen, die von der alten Kirche her iiberliefert sind und die
Katholizitit einer Kirche ausmachen; vgl. U. Kiry (Fn.23) 93.— Zum Verstdnd-
nis der altkatholischen Berufung auf die Tradition der alten, ungeteilten Kir-
che des I.Jahrtausends vgl. auch die «Erkldrung der Internationalen Altkatho-
lischen Theologentagung 1981, IKZ 73 (1983) 68 Anm.&.

74



Zeugnis der altkatholischen Kirche in ihrer altkirchlich orientierten
Dimension zum Tragen kommen.

¢) Die 3. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz 1986 hat in ihrer
Bewertung des altkathoiisch-orthodoxen Dialogs u.a. festgestellt, dass
«die Aufrechterhaltung der alten Interkommunionspraxis der Alt-Ka-
tholischen Kirche mit der Anglikanischen Kirche sowie die neueren
Tendenzen zu einer dhnlichen Praxis mit der Evangelischen Kirche in
Deutschland» die Bedeutung der gemeinsam unterzeichneten ekkle-
siologischen Texte abschwédchen?. Wenn dies bedeuten sollte — wo-
von ich allerdings nicht iiberzeugt bin —, dass die Orthodoxen gewis-
sermassen als Preis fiir die Gemeinschaft und Einheit mit den Altka-
tholiken von diesen verlangen, die bisherige Gemeinschaft mit den
Anglikanern einfach aufzugeben, dann kénnten wir diesem Ansinnen
m. E. nicht Folge leisten. Die Gemeinschaft mit den Anglikanern ge-
hort irgendwie zu unserer Identitdt wie auch die Suche nach Gemein-
schaft und Einheit mit den Orthodoxen?¢. Das schliesst freilich nicht
aus, zu priifen, wie die altkirchlich orientierte Basis dieser Gemein-
schaft zu verbreitern und die Gemeinschaft selbst zu vertiefen wire. Zu-
dem ist auch einmal zu bedenken, was es bedeutet, dass die anglika-
nisch-altkatholische Dialogkommission von 1931 auf eine Umschrei-
bung des « Wesentlichen des christlichen Glaubens» verzichtete — liegt
der Grund dafiir wirklich nur in der Absicht, alles zu vermeiden, was
nach einem neuen Glaubensbekenntnis aussehen konnte??” —, wih-

23 Vgl. «Die Beschliisse der I11. Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz»,
US 42 (1987) 4-28, hier 9f.

** Man wird dies so sagen miissen, wenn es auch Indizien dafiir gibt, dass
aufgrund des altkatholischen Okumenekriteriums eigentlich zunichst die Her-
stellung kirchlicher Gemeinschaft mit der orthodoxen Kirche erfolgen miisste.
Vgl. etwa das Programm des Katholikenkongresses von Miinchen 1871: « Wie-
dervereinigung» mit den orthodoxen Kirchen; «Verstindigung» mit den bi-
schoflichen und protestantischen Kirchen (Text bei U. Kiiry, Die altkatholi-
sche Kirche — Ihre Geschichte, ihre Lehre, ihr Anliegen, KW 3, Stuttgart #1982,
451. In diesem Werk finden sich auch andere Dokumente wie etwa die Utrech-
ter Erkldrung von 1889); ferner U. Kiiry (Fn.23) 92 iiber die Angst vor einer
Isolation, die ein Faktor beim Interkommunionsabkommen mit den Anglika-
nern 1931 war. Man kann noch auf die Auffassung von I. von Déllinger hin-
weisen, dass eine Wiedervereinigung der getrennten Kirchen in der zeitlichen
Reihenfolge geschehen muss, in der die Spaltung der Kirche erfolgt sei und
somit die Orthodoxen fiir die Altkatholiken die erste Prioritdt haben — so nach
U. Kiiry (Fn.23) 89.

27 Vgl. U. Kiiry (Fn.26) 110. Dabei ist mit dem «Wesentlichen des christli-
chen Glaubens», von dem jede Kirche glaubt, die andere halte daran fest, die

75



rend die, freilich viel linger arbeitende, orthodox-altkatholische Dia-
logkommission doch eine breite Ubereinstimmung im Glauben und
der Praxis der alten Kirche belegen kann. Sicher ist auch die weitere
Entwicklung der anglikanischen Kirchengemeinschaft angesichts der
Zerreissprobe wegen der Frage der Frauenordination von der altka-
tholischen Kirche im Auge zu behalten. Grundsitzlich wird aber gel-
ten miissen, dass die Gemeinschaft mit den Anglikanern, wenn nicht
der Glaube der alten Kirche verlassen wird?®, ein Stiick der Identitit
der altkatholischen Kirche ausmacht.

Dasselbe ldsst sich m. E. nicht von der Vereinbarung zwischen der
altkatholischen und der evangelischen Kirche in Deutschland sagen,
auch wenn sie von vornherein nicht auf derselben Ebene steht wie die
Gemeinschaft mit den Anglikanern und die festgestellten Uberein-
stimmungen in Glaube, Lehre und Praxis der beiden Kirchen durch-
aus positiv zu werten sind *°. Die Art und Weise, wie sie zustande kam
- im Alleingang einer einzelnen altkatholischen Kirche —, und die
Grundlage, auf der sie ruht — nur partielle Ubereinstimmung im We-
sentlichen des Glaubens der alten Kirche als Voraussetzung fiir eine

«Lehre der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends» gemeint, wie Kiiry
(Fn.23) 92 festhédlt. Man lese etwa das Protokoll der Unionskonferenz vom
2.Juli 1931 in Bonn bei U. Kiiry (Fn.26) 468—-478. Immer noch unbeantwortet
ist die Frage, warum die IBK auf ihrer Sitzung vom 7. September 1931 in Wien
den von der anglikanisch-altkatholischen Kommission verabschiedeten Wort-
laut des Interkommunionsabkommens in einem Punkt (Anerkennung der Ka-
tholizitdt) nicht zu tibernehmen scheint (vgl. IKZ 27[1931] 161f., 263f.), in der
Folge aber immer der Wortlaut der Kommission zitiert wird und nicht der der
IBK, welche dem Abkommen erst rechtliche Kraft verlieh. Vgl. auch noch
M. F. G. Parmentier, Evangelical Anglicans and Old Catholics 1931, in: C. van
Kasteel/P.J. Maan/M. F. G. Parmentier (Hg.), Kracht in zwakheid van een
kleine wereldkerk — de Oud-Katholieke Unie van Utrecht, Amersfoort 1982,
125-144.

% Dass es keine automatische, tabuisierte Fortfiihrung der Gemeinschafi
mit der anglikanischen Kirche geben kann, bezeugt auch Bischof U.Kiiry im
Blick auf die problematische, freilich nicht zustande gekommene Union zwi-
schen Anglikanern und Methodisten, vgl. U. Kiiry (Fn.23) 95f. Es handelt sich
bei diesem Beitrag Kiirys um ein Memorandum aufgrund von Gesprédchen mit
orthodoxen Theologen in Sofia und Belgrad, das dann den Héduptern ailer or-
thodoxen Kirchen zugestellt wurde.

2 Kritisiert wird hier nur die Verbindung mit einer zwischenkirchlich ver-
antworteten Form von Abendmahlsgemeinschaft. Dafiir widre mehr als nur
eine partielle Ubereinstimmung im Glauben der alten Kirche des 1.Jahrtau-
sends notig.



Form von Abendmahlsgemeinschaft?® — verwehren es mir, zu sehen,
dass es hier um dieselbe Rechtfertigung der altkatholischen Eigenexi-
stenz und um die Identitit der altkatholischen Kirche und ihrer 6ku-
menischen Sendung geht. Man sagt bisweilen, die altkatholische Kir-
che hétte nach allen Seiten hin ihr Zeugnis abzugeben und Briicken-
kirche zu sein. Gewiss — wenn dabei das genannte Kriterium gewahrt
bleibt und die damit bisher erreichte kumenische Arbeit nicht desa-
vouiert wird. Es ist in diesem Zusammenhang an die Darlegungen von
U. Kiiry zu erinnern, wonach die altkatholische Kirche auf eine alt-
kirchlich orientierte Okumene verpflichtet ist, die sich von den Initia-
tiven und Methoden der «Genfer Okumene» unterscheiden mag?3!.
Uberdies sollte man bei der Rede von der altkatholischen Briicken-
funktion nicht in einem Anfall von provinziellem Gréssenwahn ver-
gessen, dass die anderen Kirchen schon ldangst auch Briicken zueinan-
der schlagen, ohne auf die Hilfe der Altkatholiken angewiesen zu sein.
Wie dem auch ist, vom Antrittsgesetz der altkatholischen Kirche her
gesehen hat die erstrebte Gemeinschaft mit der orthodoxen Kirche
Prioritdt. Sie sollte nicht durch andere Unternehmen in Frage gestellt
werden.

d) Ein seit Anfang der altkatholischen Kirche ins Auge gefasstes
Ziel ist jetzt so nahe geriickt wie noch nie zuvor. Die entscheidende
Frage wird sein: Kénnen wir uns mit diesem Ziel noch mit brennen-
dem Herzen identifizieren? Wollen wir die Gemeinschaft und Einheit
mit der orthodoxen Kirche? QOder sollte das Engagement fiir dieses
altkatholische Bemiihen der ersten Stunde nachgelassen haben, und
bieten die Kommissionstexte mit ihrer sicher nicht packenden Spra-
che und ihrer nicht bestrittenen Verbesserungsfidhigkeit in manchen
Details einen willkommenen Anlass, sich von diesem Ziel zu distan-
zieren — was etwas anderes ist als eine kritische Rezeption der Texte
im Blick auf ihre primére Funktion, die gemeinsame Basis zu bezeu-
gen, auf der gemeinsam Einheit und Gemeinschaft der Kirche gelebt
werden kann? Wie immer die Antwort ausfallen wird, so geht es dabei
auch um unsere Identitdt und damit um unsere Glaubwiirdigkeit in
unserem kirchlichen Selbstverstdandnis.

Liebefeld/BE Urs von Arx

0 Vgl. oben S.72 mit Fn. 9.
31 Vgl. U. Kiiry (Fn.26) 358 ff.

77



Erklarung

Die 27. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz begriisst
den Abschluss der Arbeiten der gemischten orthodox-altkatholischen
Dialogkommission und die von ihr erarbeiteten Texte als einen Aus-
druck der bestehenden vollen Glaubensiibereinstimmung zwischen
der orthodoxen Kirche des Ostens und der altkatholischen Kirche der
Utrechter Union.

Diese Texte bezeugen auch einen hohen Grad an Ubereinstimmung
im theologischen Ausdruck dieses gemeinsamen Glaubens, einem
Ausdruck, der sich jeweils in den verschiedenen legitimen Traditionen
des Ostens und des Westens entfaltet hat.

Wir sind zugleich der Meinung, dass zur Vermeidung von Missver-
stindnissen, vor allem im Hinblick auf die Besonderheiten der beiden
Traditionen, einige Stellen weiter erklart oder prazisiert werden soll-
ten. Wir schlagen der Internationalen Bischofskonferenz der Utrech-
ter Union vor, die Stellungnahmen der einzelnen Kirchen durch eine
Kommission untersuchen und einen entsprechenden Vorschlag erar-
beiten zu lassen.

Wir betrachten die erstrebte und erhoffte Gemeinschaft mit den or-
thodoxen Kirchen des Ostens auch als einen Dienst an der Einheit al-
ler christlichen Kirchen auf der Grundlage des Glaubens der alten,
ungeteilten Kirche. Diese Gemeinschaft ermutigt uns daher zur inten-
siven Weiterfihrung unserer Beteiligung am Skumenischen Dialog.
Wir erinnern in diesem Zusammenhang an die bisherige Arbeit der in-
ternationalen altkatholischen Theologenkonferenzen tiber okume-
nisch relevante Themen.

Wir bekennen unsere Uberzeugung, dass die bisher erreichte Ge-
meinschaft mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft erhalten blei-
ben muss. Wir meinen, dass sie kein Hindernis fiir die Gemeinschaft mit
der orthodoxen Kirche darstellt. Eine Vertiefung der Gemeinschaft
mit den anglikanischen Kirchen auf der Grundlage der alten, unge-
teilten Kirche ist fiir uns eine stindige Aufgabe. Die anwesenden Theo-
logen der polnischen nationalen katholischen Kirche der USA und
Kanadas machen auf ihre besonderen Schwierigkeiten aufmerksam.

Wir wiirden es schliesslich begriissen, wenn die von der IIl. Vor-
konzilidren Panorthodoxen Konferenz gedusserte Vermutung, die alt-
katholische Kirche habe Schwierigkeiten, die Theologie dieser Texte
voll in thr Leben einzufithren und in die Praxis umzusetzen, von or-
thodoxer Seite verbindlich prézisiert und erlautert wiirde.



Wir bitten die Internationale Bischofskonferenz, eine entspre-
chende Anfrage an den Sekretir fiir die Vorbereitung des Orthodoxen
Konzils zu richten.

Wir hoffen, mit diesen Anregungen zur baldigen Herstellung der
vollen kirchlichen Gemeinschaft zwischen unseren Kirchen in gegen-
seitiger Achtung und Liebe beizutragen.

19



	Bericht über die 27. Internationale Altkatholische Theologenkonferenz in Innsbruck vom 5. bis 10. September 1988

