Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 4

Artikel: Sexismus in der Kirche

Autor: Dunde, Siegfried R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sexismus in der Kirche

Die deutsche Politikerin Petra Kelly von der neuen Partei der «Grii-
nen» antwortete auf die Frage « Was verabscheuen Sie am meisten?»
unter anderem: « Frauenfeindlichkeit in der Religion»; dies sagte die-
selbe Frau, die mit zwolf Jahren eine «engagierte Nonne in der Drit-
ten Welt» hitte werden wollen (vgl. FAZ-Magazin, Heft 117 vom
22.Juli 1983, Fragebogen). Religiose Begeisterung und humanitéres
Engagement driicken sich hier aus, zugleich aber eine tiefe Enttiu-
schung iiber den Verlust der Wertschédtzung von Frauen in der Reli-
gion — gemeint ist wohl auch: in den Kirchen. Etwas weniger abstrakt
formuliert eine Betroffene ihre weibliche Klage iber Benachteiligung
im religidsen Leben folgendermassen: «Fiir einen Gottesdienst war
verabredet worden, dass derjenige, der zuerst in die Kirche kdme, die
Lesung tibernehmen wiirde. Ich bin daher absichtlich frither zur Kir-
che gegangen. Aber der Pfarrer war ganz enttduscht, dass eine Frau
als erste geckommen war. Als dann etwas spiter mein Freund kam, hat
der Pfarrer ihm die Lesung anvertraut. Ich durfte nur die Firbitten
vorlesen. Da habe ich mich sehr gedemiitigt gefiihlt und einen Neid
auf meinen Freund empfunden. Ich habe richtig gemerkt, dass es dar-
auf ankam, dass ein Mann die Lesung liest und nicht eine Frau» (Ton-
bandaufnahme, bei SRD).

Frauen schweigen nicht mehr, auch nicht mehr in der Kirche. Dies
konnte ein neues Kapitel in der Freiheitsgeschichte der Menschheit
einlduten. Die Reformation versuchte einst, den Wandel der Kirche zu
bewerkstelligen, die Revolutionen hatten eher eine gewaltsam gedn-
derte Macht- und Giiterverteilung im Sinn. Neben dem Typus der Re-
formation und dem Typus der Revolution tritt nun ein neuer Typ so-
zialen Wandels an, der alle gesellschaftlichen Bereiche, den Staat und
die Kirche einer neuen Werteordnung zu unterwerfen trachtet. Es
handelt sich um den Versuch einer auch in das Kleid «Frauenemanzi-
pation» gehiillten evolutiven ganzheitlichen Emanzipation des Men-
schen. Reformationsbewegungen waren typisch fiir das ausgehende
Mittelalter, «aber ein gewaltsamer Umsturz lag nicht im Bereich der
Moglichkeit, wie auch jeder revolutiondre Wille und jeder bewusste
Versuch der Verwirklichung einer neuen weltlichen Ordnung fehlte»
(van Diilmen, 1977, 17); das Mittel der Veranderung war nicht Gewalt,
sondern die Bekehrung der Christenheit. Zwar bahnten sich schon in
den Reformationsbewegungen revolutiondre Neuordnungsversuche
der Gesellschaft an ~ vor allem in den Revolutionen von Thomas

228



Miintzer und im Téduferreich von Miinster —, auch lassen sich Konver-
genzen zwischen theologischer Aussage und gesellschaftlichem Be-
diirfnis (Blickle, 1982, 128f.) nachweisen, aber der Schwerpunkt des
Wandels lag im Bereich der herrschenden religiosen Weltanschauung.
Revolutionen andererseits zogen auch Anderungen in der kirchlichen
Organisation, in der kirchlichen Lehre (z.B. in Form der Betonung
von Apologien gegen den Umsturz) nach sich, ihr Schwergewicht lag
aber eindeutig auf der gewaltsamen Abschaffung von Verhiltnissen
ungleicher Besitz- und Herrschaftsverteilung, also auf «weltlichem»
Gebiet, wobei das neidvolle Vergleichen der sich iibervorteilt Glau-
benden mit den als besser ausgestattet Wahrgenommenen («relative
Deprivation», Stouffer, 1962) das entscheidende Motiv zum Aufstand
darstellt.

Die «evolutive ganzheitliche Emanzipation des Menschen» zielt auf
die potentielle Zugénglichkeit aller gesellschaftlichen Positionen und
Lebenschancen durch alle Menschen ohne Unterschied des Ge-
schlechts, wobei der Wandel die physiologische, psychologische, so-
ziale und weltanschauliche Ebene umfassen wird, also eine neue Ein-
stellung zur Korperlichkeit, zum eigenen Ich, zu anderen Menschen
und zu Kollektiven, zu Institutionen sowie zu den Wertehierarchien
und religiosen Vorstellungen hervorbringt, bei denen dann auch die
Verteilung von Macht und Ressourcen neu geregelt werden muss.

Falls wir tatsdchlich einen neuen Typus des Wandels vor uns haben
und dieser umfassender als Reformation und Revolution sein sollte,
diirften wir vor einem epochalen Umsturz stehen. Widerstand und
Kampf gegen Sexismus, auch gegen Sexismus in der Kirche, betrachte
ich als eine (notwendige, allerdings fiir den Gesamtablauf nicht hinrei-
chende) Facette dieser Umwilzung. Das Wort «Sexismus» (vgl.
hierzu: Janssen-Jurreit, 1976; Mayer, 1983, 218ff.) meint als struktu-
rell-funktionaler Begriff folgende Einzelmerkmale: a) Geschlechtlich-
keit wird nur fiir die Zeugung anerkannt und nicht auch als Weg zur
gesamtmenschlichen Reife, b) Geschlechtlichkeit wird auf sexuelle
Normen eingeengt, c) beide Geschlechter werden nicht ebenbiirtig
einander zugeordnet, sondern eines dem anderen untergeordnet. Da
bei der Frage nach dem Sexismus die Verhiltnisse des Menschen zu
sich selbst, zu seinen Beziehungspartnern und Bezugsgruppen, zur
wahrgenommenen Welt sowie zu gesellschaftlichen Wert-, Norm- und
Religionsvorstellungen zur Debatte stehen, kann die Gleichberechti-
gungsproblematik weder von Frauen noch von Minnern ausgeklam-
mert werden, wenn sie sich an der Beforderung des Wandels in der

229



Gesellschaft in Richtung auf grossere gemeinsame Lebenschancen
verpflichtet wissen. Deshalb muss ich als Mann mich mit feministi-
schen Gedanken auseinandersetzen.

Ich mochte die Ergebnisse meiner Reflexion in zehn Thesen vortra-
gen:

These 1: Mit der Forderung nach Abschaffung des Sexismus stehen die
Freiheitsformen und das heisst zugleich: die Kommunikationsformen
von Gesellschaft und Kirche zur Debatte.

Freiheit ist immer zweibahnig, sie umfasst Selbstbestimmung und
Wirkmaéchtigkeit der Beziehung auf andere. «Fretheit von» und «Frei-
heit wozu» gehoren zusammen, daher ist die subjektive Freiheit Be-
standteil der umfassenderen sozialen Freiheit (Heinrichs, 1978, 15ff.).
Befreiung einerseits bedeutet Beschrankung und Begrenzung anderer-
seits. Damit Menschen iiberhaupt miteinander kommunizieren kon-
nen, bendtigen sie einen gemeinsamen Sinnraum. Dieser setzt aber die
Geltung von Normen voraus. Das utopische Ideal (ebd., 25) bestiinde
in der freien Verstiandigung aller Beteiligten iiber diese Normen, inso-
fern jeder in gleichem Mass an der Gestaltung des unendlichen Sinn-
raums menschlicher Kommunikation teilnehmen dirfte. Freiheit
zielte dann auf Selbstgestaltung und frei gestaltbare Kommunikation
durch alle — durch Ménner und Frauen. Ihr Ergebnis wiirde die noch
umfassendere Teilung von Macht sein. Dahinter steckt die Idee,
dass Kommunikation unter Menschen einer Metakommunikation
bedarf (soll diese Kommunikation freiheitsstiftend werden), in der
die Beteiligten sich iiber ihre Erwartungserwartungen verstindigen,
ihre Beziehung definieren und dadurch ein System bilden (ebd., 82},
was die gegenseitige Verdnderung und Einflussnahme gerade ein-
schliesst.

In Freiheit gesetzte Kommunikation — zwangfreie Kommunikation
— bedarf aber zu ihrer Verwirklichung ausserdem der Abschaffung von
Theorie/Praxis-Widerspriichen (gesetzliche Gleichberechtigung — tat-
sachliche Ungleichbehandlung bei der Gehilterzuweisung; behaup-
tete Gleichbewertung beider Geschlechter in kirchlichen Dokumenten
- tatsdchliche Ungleichbehandlung in der Ordinationsfrage) sowie ih-
rer Befreiung von Bevormundung durch andere Macht, also vom wirt-
schaftlichen, politischen oder Rechtssystem. Dann besteht die
Chance, dass Kommunikation zum Massstab und Inbegriff der Ver-
wirklichung humaner Werte wird: der Liebe in der Primédrsphére so-

230



zialer Beziehungen und sozialer Freiheit sowie Gerechtigkeit in threr
Sekundérsphére (ebd., 88).

Wer Emanzipation der Frau fordert, klagt ihre Anspriiche auf Frei-
heit und damit freien Zugang zu Kommunikation ein. Er wiinscht sich
die Beteiligung aller an der Entwicklung der Normen fiir gemeinsame
Sinn- und damit Handlungsrdume. Sexismus gilt ihm als Ausdruck
von Freiheitsbeschneidung und Kommunikationsverhinderung, aber
auch als Ausdruck von verhinderter Machtverteilung zugunsten einer
Machtkonzentration (etwa bei einem Geschlecht). Wenn auf dem
Deutschen Evangelischen Kirchentag 1983 in Hannover auf dem
Frauenfest von einer «wunderbaren Machtvermehrung» gesprochen
wurde, meinte dies genau jene Einforderung von Freiheit und zwang-
freier Kommunikation, die im Angriff auf Sexismus steckt. Hier haben
die christlichen Kirchen allen Anlass, diesen Anderungsimpetus nicht
auf andere gesellschaftliche Gruppen zu verweisen, sondern den Se-
xismus-Vorwurf erst einmal selbst, auf die eigenen Kommunikations-
und Freiheitsformen zu beziehen. Gleichberechtigung darf man nicht
nur von anderen fordern, man muss sich selber um sie abmiihen - ge-
meinsam mit denen, die betroffen sind, damit aus den Opfern jene
werden, die iiber ihr Schicksal mitzuentscheiden lernen. Die Kirchen
haben es in der Hand, ob sie Bremskraft oder blosser Anwalt nach
aussen fiir den sozialen Wandel im Geschlechterverhidltnis bleiben
oder zu seinen Promotoren werden wollen.

These 2: Als Ausdruck fiir die berechtigte Unzufriedenheit vieler Frauen
darf der auch in der Kirche vorkommende Symptomneid gewertet und
zugleich genutzt werden.

Man muss in der menschlichen Motivstruktur unterscheiden zwi-
schen einem «Destruktivneid», dessen Intention lediglich in der Zer-
storung von fremden Werten und Vorziigen liegt, und einem «Symp-
tomneid», der die Geltung von Werten — von Gerechtigkeit und Wert-
schdtzung — einklagt. Symptomneid betrifft unter anderem

a) den Bezug des Subjekts zu sich selbst; er ist dann Ausdruck fir
Selbstbild-Beschddigungen. Weil sich jemand wertlos und verachtens-
wert vorkommt, kein Selbstvertrauen besitzt, sieht er Vorzilige nur bei
anderen. In der Selbstdemiitigung, die etwas anderes ist als Demut,
liegt der Grund fiir die Abwertung des anderen mittels des Neides.
Dabei kann eine Selbstbildschiddigung allerdings ihre Ursache in einer
vorhergehenden Abwertung durch andere und erst recht durch gesell-

[§9]
(98]



schaftliche Abwertungsprozesse und Stindenbockmechanismen haben
(wer wollte dies gerade bei der Ungleichbewertung der Frauen in un-
serer Gesellschaft leugnen?);

b) den Bezug des Subjekts zu anderen Subjekten. Symptomneid
wird zum Ausdruck von Ungleichheit und Diskriminierung. Wenn
Frauen abgelehnt und missachtet, zumindest aber als weniger wertvoll
beurteilt werden, ist Symptomneid ein Protest gegen diese Ungerech-
tigkeit, ein Aufschrei dagegen, dass man jemandem nicht gibt, was
ihm zusteht. Es handelt sich nicht um einen Versuch zur Gleichmache-
rei, als diirfte es keine Unterschiede mehr zwischen den Menschen ge-
ben; vielmehr klagt Symptomneid ungerechte Ungleichmacherei an.
Diese Neidform scheint ein Widerstand zu sein dagegen, dass eine
Gruppe oder ein einzelner Mensch sein Weltbild verabsolutiert und
sich stets iiberlegen fiihlt, widhrend die anderen als Gegner oder
grundsitzlich Unterlegenere angesehen werden.

Eigentiimlicherweise wurde das Thema «Neid» in unserer Gesell-
schaft, auch in der Kirche tabuisiert (s. Schoeck, 1966, 15 u.a.). Neid
gehort ohnehin zu den schwer einzugestehenden Motiven. Wir wollen
nicht iiber unseren Neid sprechen, weil wir den Verlust des Schutzes
unserer Intimsphire fiirchten. Denn wer seinen Neid offenbart, zeigt
damit deutlich eine Schwiche, macht sich also verwundbar. Dies fallt
selbst dann schwer, wenn in der Entriistung seine Berechtigung er-
kannt wird. Vielleicht liegt dies auch daran, dass wir nach sozialer An-
erkennung suchen und dazu ein bestimmtes Mass an Vertrauenswiir-
digkeit erzeugen miissen. Allerdings kennt das Neidtabu ein bestimm-
tes Schlupfloch: den Neidvorwurf. In Form der Projektion etwa «ent-
deckt» der Neidische die Missgunst beim anderen, seinen eigenen
Neid meint er als Besitz des Gegeniibers ausmachen zu sollen. In ei-
nem anderen Modus wird der Neidvorwurf als Waffe geschmiedet,
um den Symptomneid zu bekdmpfen. Das Argument «Du bist ja bloss
neidisch» entmachtet die Entriistung und hebelt Kritik aus. Durch
Sprachverwirrung wird der Impuls zur Verdnderung gestoppt und mo-
ralisch disqualifiziert. Misstrauen ist aber immer angebracht, wenn ein
Neidvorwurf gedussert wird, um einen anderen mundtot zu machen,
der ein berechtigtes Anliegen vertritt.

Beziehen wir uns auf die Unterscheidung zwischen «Destruktiv-
neid» und «Symptomneid» (genaueres bei Dunde), dann kénnen wir
den letzteren als Anreiz zur Heilung unfreier und ungerechter Struktu-
ren begreifen. Er ruft auf zur ganzheitlichen Emanzipation des Men-
schen aus Zustidnden, die bestimmte Positionen und Lebenschancen

232



nur einem bestimmten Geschlecht zugidnglich und dem anderen min-
destens erschwert zugédnglich oder gar unzuginglich machen.

These 3: Die Abschaffung oder auch nur Verminderung von Sexismus
wird eine neue Wertehierarchie aufrichten.

Wiirden bisher als «weiblich» klassifizierte Werte (z. B. bei Gehlen,
1969, 60ff., 143 ff.) wie Friedlichkeit, Wohlleben, Sanftheit, Humani-
tat, Mitgefiihl fiir alle, Familienbezogenheit als allgemein geltend an-
erkannt und zugleich in der Rangordnung der Werte angehoben wer-
den, diirfte dies unsere bisherigen Hierarchien entscheidend dndern.
Wie es die Politikerin Maren-Grisebach (1982, 91f.) formuliert: «Das,
weshalb die Frauen verachtet wurden, das wird plétzlich hoch ge-
schatzt: Als rezeptiv und empfangend galten sie, und jetzt sollen alle
Menschen weniger aktiv, weniger leistungsbezogen und mehr be-
schaulich werden. Sensibel waren die Frauen, gefiihlvoll - nun sollen
Miénner und Frauen mehr Gefiihle dussern: Frauen galten als erdnah,
als reine Natur, Ménner vertraten den Geist. Jetzt, wo Natur knapp
wird, sollen alle mehr Nihe zu ihr hervorkehren.» Was die Antike mit
dem Bild der wie eine friedlich grasende Herde sich befindenden Ge-
sellschaft und Erich Fromm (1976) mit der Dichotomie «Haben» oder
«Sein», wobei die wertvollere Existenzweise das «Sein» ergreife, an-
sprechen wollten: die Umwertung der Werte und den Ausgleich zwi-
schen minnlichen und weiblichen Werten! Dies miisste erhebliche
Auswirkungen auf den Zustand von Kirche haben. Zur starken Ratio-
nalitdt in der Theologie z. B. trdten Phantasie und Emotionalitét in In-
teraktion. Gefiahrlich wire es nur, die als «weiblich» oder «mannlich»
bezeichneten Werte gegeneinander auszuspielen, statt die berechtigten
Forderungen und Interessen bei beiden zu erkennen.

These 4: Das Christentum bedarf der Bewusstmachung seiner verdrding-
ten Weiblichkeit.

In den néchsten Jahren wird man in den christlichen Kirchen die
«Weiblichkeit Gottes» (Mulack, 1983; s. auch: Zacharias, 1982), die
Frauenfreundlichkeit Jesu (Christ, 1970; Faxon, 1979; Halkes, 1982;
Mayer, 1983; Moltmann-Wendel, 1982; Russel, 1979) und die Ge-
schichte christlicher Frauenunterdriickung (Mayer, 1983; Moltmann-
Wendel, 1983) wiederentdecken miissen. Dies gehort zur Auseinander-
setzung und Aufarbeitung der eigenen Geschichte. Natiirlich wird es

233



dabei nicht ohne Trauerarbeit wegen der verpassten Chancen zur
Gleichbehandlung von Mann und Frau, der langen Unterdriickung
des sog. «schwachen Geschlechtes», dem grossen Verlust an christli-
cher Substanz bei beiden Geschlechtern, abgehen. Aber die Erkennt-
nis, dass in der Ausblendung des Weiblich-Gefiihlvollen und seiner
Verdriangung als Dunkel-Boses der tibergeschlechtliche Gott zu einem
médnnlichen Geschlechtsgott reduziert wurde, mag unsere Religion
vielleicht zu sich selber zu erlésen. Wenn dem maskulinen Gottesbild
femininer Widerstand entgegengehalten wird, konnte die Differenz
iiberwunden werden in einer neuen Einheit, die aber nicht Diffusitit
bedeutete, sondern Verléschen, d.h. Einswerden bisher getrennter
Prinzipien auf noch unbekanntem Niveau.

Dies wird dazu fithren, dass die Kirchengeschichte zum Teil umge-
schrieben werden muss. Denn die Geschichte christlicher Frauenun-
terdriickung deckt sich z. B. in vielen Teilen mit der Geschichte christ-
licher Ketzerunterdriickung. Vielleicht entdeckt man bei dieser Ver-
gangenheitsbewiltigung, dass Befreiung der Frau und Befreiung des
Denkens und Handelns (auch als Denken und Handeln im Wider-
spruch zur Kirche) ursédchlich zusammengehéoren.

These 5: Christliche Religion bedarf zur Bewusstmachung ihrer ver-
dringten Weiblichkeit auch einer « Mariologie von unten».

Statt der alten «Mariologie von oben» mit ihrer (mindestens in
Grenzbereichen) Vergotterung der Mutter Jesu muss eine neue «Ma-
riologie von unten» — die Begriffe orientieren sich an dem analogen
Gebrauch der bekannten Dichotomie «Christologie von oben oder
von unten» — entwickelt werden, die gerade das arme Méadchen Mir-
jam (vgl. Ben-Chorin, 1982) ins Zentrum stellt. Es geht nicht um eine
christliche Neuauflage heidnischer Muttergottheiten, als miissten sich
der patriarchalische Gott und eine Beinahe-Gottin in Balance halten,
denn die Miitterlichkeit, das Bergende und Néhrende, gehoren bereits
— auch nach den biblischen Zeugnissen — zu unseren Gottesbildern
dazu; so formuliert es z. B. Christa Mulack im Anschluss an die Abba-
Vorstellung Jesu (1983, 333): «Der Vater ist eins geworden mit der
Grossen Mutter... Auf diesen Zusammenhang verweisen auch die
Buchstabenwerte des Abba-Begriffs, ohne die nach kabbalistischer
Vorstellung der Sinngehalt eines Wortes nicht zu erfassen ist. Rein
dusserlich stellt <Abba» etwas Mainnliches dar, doch ist der innere
Wert weiblich: Das Mutterzeichen aleph umschliesst das doppelte,

34

D



durch und durch weibliche Zeichen beth./ Im <Abba> sind also zwei
Bewegungen enthalten: zum einen der aus weiblichen Buchstaben ent-
standene médnnliche Begriff <Abba», zum anderen das mit <Abba> be-
schriebene Mannliche, das zum Weiblichen geworden ist. Dies zu be-
wirken ist der Sinn des véterlichen Gottesbildes, das Jesus préagt.»

Die Figur Mariens konnte allerdings eine Identitdtshilfe fiir Mdnner
und Frauen werden, ihre eigene Einfachheit und Naivitdt anzuneh-
men, einen vertrauenden und zugleich kritischen Glauben zu bewah-
ren und Hoffnung wider aller Hoffnungslosigkeit zu entwickeln; hier
warten ineins die unentdeckte Mirjam und das unentdeckte Weibliche
auf ihre Befreiung. Hauptgebet in diesem Zusammenhang bleibt das
Magnifikat, das in allen Konfessionen gebetet werden kann und das
das Ave Maria als Botschaft weit tiberragt. Die Figur Maria muss von
allen Konfessionen neu entdeckt werden; romisch-katholische und or-
thodoxe Christen werden vor allem dieses lernen miissen: «Die Funk-
tion der Mutter war es, Jesus als Menschen zu gebdren und als Juden»
(Ben-Chorin, 1982, 155); das allein gentigt. Evangelische, freikirchli-
che, altkatholische Christen werden lernen miissen, dass eine Wieder-
entdeckung der Frauen im Alten und Neuen Testament nicht an Mir-
jam/Maria voriibergehen kann, nur weil sie mit Dogmen und Wall-
fahrtsorten belastet ist. Man wird Maria aber in voller Weiblichkeit,
als Mutter, Frau, Geliebte, Middchen, Braut, Prophetin ... sehen miis-
sen.

These 6: Das christliche Kirchenbild muss eher die Ziige einer/eines Ge-
liebten statt einer keuschen Mutter annehmen.

Gegen katholische «Mutter Kirche»-Vorstellungen und protestanti-
sche «Vater»-Religion kann ein neues (und zugleich altes!) Bild von
Kirche auftauchen. Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden, als
Gottesvolk darf nicht auf ein in der Eingeschlechtlichkeit noch einmal
eindimensionales Bild festgenagelt werden: Wenn schon die weibli-
chen Dimensionen von Kirche geschitzt werden, kann man neben der
Mutter auch die Geliebte, die Tochter und Frau erblicken, ebenso wie
im Bild des Vaters mehr an Minnlichkeit angedeutet sein sollte als
Kilte, Wort und Rationalitdt, ndmlich das Fiirsorgende, Beschiit-
zende, Starke usw.

Findet unser Kirchenbild zuriick zu der Qualitit einer oder eines
Geliebten, wird also der Wert von Subjektivitidt in der Gemeinschaft,
von Selbstverwirklichung bei Allgemeinheit ( Theunissen, 1982) wieder-

235



entdeckt, dann konnten zukiinftige Generationen von Christen einer-
seits einer unkritischen Fixierung an Kirche als Institution, anderer-
seits einer kalten Distanzierung von allem Kirchlich-Gemeinschaftli-
chen entgehen. «Liebe zur Kirche» mag fiir evangelische Ohren
ebenso horribile dictu sein wie fiir katholische die «Freiheit eines
Christenmenschen» — aber Liebe, verkniipft mit Freiheit, das ist es,
was eine Beziehung zu einem/einer Geliebten ausmacht. Hier gilt es
Briicken zu schlagen, alle Konfessionen ganzheitlich zu entwickeln,
statt in dichotomisierender Apologetik zu verharren.

These 7: An der Frage der Frauenordination entscheidet sich die Authen-
tizitdt kirchlichen Glaubens und Handelns: Treue zum Anliegen Jesu
Christi macht authentischer als eine juristisch verstandene Anbindung an
Vergangenheit.

Gegeniiber der Drohung von Kirchen, welche die Frauenordination
nicht zulassen, mit einer Abkiihlung des 6kumenischen Klimas gegen-
iber jenen Kirchen, die sie praktizieren, muss nach der Authentizitit
des christlichen Glaubens und Handelns gefragt werden. Yom Neuen
Testament her jedenfalls lisst sich nicht zeigen, dass Amter im Urchri-
stentum eine Doméne der Minner gewesen wiren, wie die feministi-
sche Theologie inzwischen festgestellt hat (Moltmann- Wendel, 1982;
Parrey, 1980; Russel, 1979; Schdfer, 1911; usw.). Jesus hatte eine Ge-
schichte der immer stiarkeren Akzeptierung und Wertschiatzung von
Frauen hinter sich. Man muss heute dem Geist und der Dynamik sei-
ner Botschaft folgen, nicht zufdlligen soziohistorischen Gegebenhei-
ten der ersten Jahrhunderte, in denen ja bereits die gesellschaftliche
Frauenunterdriickung kirchlich umgemiinzt worden war (Mayer, 1983,
218ff.). «Wie hiltst du’s mit den Frauen?» wird zur Frage nach dem
authentischen Glauben, nach der authentischen Praxis, nach dem
Sinn von Kirche. Treue zum Anliegen Jesu Christi mag eine Kirche
dann authentischer werden lassen als eine bloss juristisch verstandene
und verankerte Verkniipfung mit der Alten Kirche mittels apostoli-
scher Sukzession.

Das «Lima-Papier» des Oekumenischen Rates der Kirchen (Kon-
vergenzerkldrung, 1982, AMT 11, 18 D, 35f.) erklart zwar: «Eine zu-
nehmende Zahl von Kirchen hat entschieden, dass weder biblische
noch theologische Griinde gegen die Ordination von Frauen sprechen,
und viele von ihnen haben inzwischen Frauen ordiniert. Viele Kirchen
sind jedoch der Meinung, dass die Tradition der Kirche in dieser Hin-

236



sicht nicht gedndert werden darf.» Aber diese einfache Zustandsbe-
schreibung reicht nicht, ebensowenig wie das ungewichtete Nebenein-
anderstellen von Argumenten im Kommentar (ebd., 36): «Diejenigen
Kirchen, die Frauen ordinieren, tun dies aus ihrem Verstdndnis des
Evangeliums und des Amtes heraus. Es beruht fiir sie auf der tiefen
theologischen Uberzeugung, dass es dem ordinierten Amt der Kirche
an Fiille mangelt, wenn es auf ein Geschlecht beschridnkt ist.» — «Die-
jenigen Kirchen, die Frauen nicht ordinieren, meinen, dass die Macht
einer 1900jdhrigen Tradition, die gegen die Ordination der Frauen
spricht, nicht ausgeklammert werden darf... Sie glauben auch, dass es
theologische Gesichtspunkte gibt im Blick auf die Natur des Mensch-
seins und der Christologie, die ihren Uberzeugungen und ihrem Ver-
standnis fiir die Rolle der Frauen in der Kirche am Herzen liegen.»

Meines Erachtens muss man an die Adresse der einzelnen Kirchen
folgende kritische Anmerkungen richten:

a) an die evangelischen, die die Frauenordination bereits praktizie-
ren, dass sie nicht offensiv bei anderen Kirchen fiir diese Praxis ein-
treten und damit einen Legitimationsdruck vermeiden, der Anderun-
gen in anderen Konfessionen vorantreiben kdnnte; ausserdem, dass in
bestimmten Haltungen noch immer sexistische Reste bewahrt wurden
(was soll etwa folgende Pfarrergesetz-Formulierung: «Die Schwestern
sind Briider im Sinne des Gesetzes»?);

b) an die orthodoxen und altkatholischen, dass es nicht geniigt, histo-
risierend nach den Diakonissen des 4. bis 12. Jahrhunderts zu forschen
und sich um die Entscheidung tiber das Priestertum der Frau herum-
zudriicken (Oeyen, 1982, behauptet etwa, es ginge bei der Diakonin-
nen-Frage nicht um die «Vorwegnahme» einer solchen Entschei-
dung);

¢) an die romisch-katholische Kirche, dass es einen eklatanten Wider-
spruch darstellt, wie die deutschen Bischofe (21.September 1981,
II1.1, 19) zu fordern: «Die Kirche soll Modell fiir das gleichwertige
und partnerschaftliche Zusammenleben und -wirken von Minnern
und Frauen sein», aber im gleichen Atemzug Frauen nur zu solchen
Diensten zuzulassen, «die theologisch moglich, pastoral sinnvoll, an-
gemessen und notwendig sind», zu deutsch: vom Priestertum auszu-
schliessen. Ahnliche Widerspriiche finden sich in der «Erkldrung der
Kongregation fiir die Glaubenslehre zur Frage der Zulassung der
Frauen zum Priesteramt» (hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz, 15. Oktober 1976), die deutlich formuliert: «Die Kir-
che hilt sich aus Treue zum Vorbild ihres Herrn nicht dazu berechtigt,

237



die Frauen zur Priesterweihe zuzulassen» (5), andererseits im Kom-
mentar beklagt: « Wir sind leider noch weit davon entfernt, alle Be-
nachteiligungen liberwunden zu haben, deren Opfer die Frauen noch
immer sind...» (47). Aus der Menschwerdung des Wortes «in der
Form des minnlichen Geschlechts» (15) leitet man dann eben doch
den Ausschluss der Frau von der Ordination ab.

These 8: Die Frage nach der Gleichberechtigung von Frauen in der Kir-
che wird von immer mehr Menschen als «status confessionis» betrachtet
werden.

Wenn man unter «status confessionis» (vgl. dazu: Moderamen des
Reformierten Bundes, 1982, 14) eine unumgéngliche Herausforde-
rung, eine bestimmte Frage als eine Frage des Glaubens und des Ge-
horsams im Horen auf die Schrift und in der Bitte um die Leitung des
Geistes klar und verbindlich zu beantworten, versteht, also als eine
Entscheidung fiir Bekenntnis oder Verleugnung des Evangeliums,
dann erhebt sich die Frage, ob Sexismus in der Kirche ein peripheres
oder ein zentrales Problem fiir christlichen Glauben und christliches
Handeln ist. Ich bezweifle, dass Frauen (und Minner!) zukiinftig
gleichgiiltig gegeniiber einer Benachteiligung des einen Geschlechtes
im Volk Gottes bleiben werden. Es kann aber geschehen, dass manche
die Abschaffung christlicher Symbolik fordern werden wie die fiih-
rende amerikanische Feministin Mary Daly, wenn nicht endlich in
den Kirchen erkannt wird, dass wir es bei der Frage um den Men-
schen (eine bestimmte Anthropologie steckt ja schliesslich hinter dem
kirchlichen Sexismus) mit einer der brennendsten Entscheidungssitua-
tionen heutigen Christentums zu tun haben. Jetzt wird sich zeigen,
wieviel Verdnderungskraft und Umkehrfihigkeit noch in den alten
Kirchenmauern zu finden sind!

These 9: Frauenordination wird Kirche verwandeln.

Auf die Dauer wird der Anteil weiblicher Geistlicher in den evange-
lischen Kirchen Deutschlands steigen (vgl. hierzu folgende Statistik
des Kirchenamtes der EKD, zitiert in: Publik-Forum Nr.19 vom
7.0ktober 1983, 27: 1964 2%, 1983 8 % Pfarrerinnen unter allen Geist-
lichen, 1964 8%, 1983 32% Examenskandidatinnen unter allen Erst-
examenskandidaten). Damit erfahren vermutlich folgende Entwick-
lungen Auftrieb:

238



— die Frauenemanzipation erhilt auch in der Kirche Raum und eine
«berufene» Lobby;

- das Rollenvorbild der Pfarrersfamilie wandelt sich, statt der patriar-
chalischen wird die Partnerschaftsfamilie zum Modell;

— Frommigkeit bleibt nicht mehr verwortet, sondern erhidlt wieder
starker emotionalen Boden;

— eine Verdnderung der Frauenrolle in der gesamten Gesellschaft
wird unterstiitzt, weil die Frau im Sinnsystem Religion nicht mehr
als dem Mann unterlegene Dienerin betrachtet wird,

— andererseits diirfte es zu vermehrten Konflikten in den Gemeinden
kommen, die Pastorinnen evtl. kritischer gegeniiberstehen als Pasto-
ren (man denke z. B. an die Situation der zum zweiten Mal geschie-
denen Pastorin, die erheblich heftiger abgelehnt wird als der zum
zweiten Mal geschiedene Mitbruder). Konflikte sind allerdings
nicht schadlich. Sie konnten sogar zu einem neuen Umgang in der
Kirche und zum Umlernen fithren;

— Seelsorge wird sich verwandeln; es ist ja bekannt, dass in Psycho-
therapie und Beratung hdufig eine Therapeutin oder Beraterin be-
notigt wird; Seelsorge bekommt ein anderes Bild, wenn in Zukunft
nicht nur Méanner diese Funktion ausiiben;

— die Macht irrationaler Uber- und Unterordnungen wird geschwiicht
durch dieses Beispiel einer Abschaffung praktischer Ungleichbe-
wertung;

— der Auszug von Frauen aus der Kirche kdnnte aufgehalten werden
(in diesem Zusammenhang vergleicht der 6sterreichische Psychiater
Erwin Ringel das Abwandern der Frauen mit dem Verlust der Ar-
beiterschaft im 19.Jahrhundert; vgl. Publik-Forum Nr.19 vom
7.0ktober 1983).

Ahnliche Entwicklungen liessen sich auch fiir andere Kirchen vor-
hersagen, wiirden sie selber einmal zu einer solchen epochalen Um-
kehr ansetzen.

These 10: Die Abschaffung der Ungleichbehandlung der Geschlechter
wird gleichlaufen mit der Verwandlung der Persinlichkeiten und Bezie-
hungsformen der Menschen.

Ziel der Emanzipation ist der androgyne bzw. der gynandrische
Mensch. Jeder soll ein ganzer, ein integrierter Mensch werden. Dies
bedingt aber eine andere Art der Personlichkeitsstruktur, der Soziali-
sation und der Identitdtsbildung. Die verdnderten Rollenspiele zwi-

239



schen Miénnern und Frauen dirften ganz neue Beziehungsstrukturen
in Ehe, Familie und Partnerschaft erméglichen. Auch bisher nicht an-
erkannte oder nur stillschweigend geduldete Beziehungsmuster beki-
men Uberlebenschancen. Man denke etwa an homosexuelle Partner-
schaften oder ganz neue Formen des Zusammenlebens von Menschen,
auch an solche, die bisher noch niemand «entdeckt» hat.

Die Frau — der Mensch wird nicht mehr von der Ehe her definiert
werden, als wire er nur Mensch, insofern er zu zweit auftrite. Dies
war einst die positive Funktion des Zolibates. Der Mensch darf Zwei-
samkeit finden und geniessen: das war von allem Anfang an der posi-
tive Sinn von Ehe. Jeder Mensch ist aber auch zur Gemeinschaftlich-
keit befreit; darin lag einst der Wert des Ordenslebens und liegt heute
noch der Wert vieler christlicher Formen gemeinsamen Lebens. Aber
verdnderte Gesellschaften verdndern auch ihre Verkehrsformen, ihre
Formen der Geselligkeit und ihre Muster der Intimitidt. Gerade bei der
Frage der Geschlechtsrollen in bezug auf menschliche Beziehungen
kann man aber nicht deutlich genug vor dem naturalistischen Fehl-
schluss warnen — immer noch findet man ihn allzu hiufig im kirchli-
chen Raum. Denn offensichtlich wird weiterhin mit dem Argument
der «natiirlichen» Ordnung gefochten.

Ein anderes falsches Argument darf ebenfalls nicht mehr ins Spiel
kommen, ndmlich das Argument der angeblich die Gegenwart normie-
renden Geschichte, als wiren die Losungsmodelle der Vergangenheit
auch heute unausweichlich. Jeder weiss, dass Geschichte von Siegern
geschrieben wird — d. h. auch umgeschrieben wird. Die Geschichte der
Herrschenden ist zugleich die herrschende Geschichte. Haufig bleiben
nur noch ein paar gefahrliche Erinnerungen an das Vergessen-Ge-
machte. Wer Frauen aufgrund historischer Gewordenheiten zuriick-
dringen will, muss daran erinnert werden, dass seine Art des Um-
gangs mit Geschichte — auch mit Kirchengeschichte — lediglich der
Verewigung von Unterdriickung dient.

«Sexismus in der Kirche» ist kein Modethema, sondern ein
Schmerzenspunkt heutiger christlicher Existenz. Solange die Christen-
heit noch nicht auf die von ihm ausgehenden Leiden reagiert, muss sie
einen grossen Teil ihrer eigenen Vergangenheit und - eine Hilfte ihrer
Mitgliedschaft weiterhin in den Untergrund verweisen; und dies be-
deutet auch: sie erleidet weiterhin einen schweren Verlust an christli-
cher Substanz.

Bonn Siegfried R. Dunde

240



Literatur

Akademische Bonifatius-Einigung (Hrsg.): Die Frau in Kirche und Gesell-
schaft. Lebendiges Zeugnis 3/1980.

Aubert, Jean-Marie: La Femme. Antiféminisme et christianisme, Paris 1975.

Ben-Chorin, Schalom: Mutter Mirjam. Maria in jlidischer Sicht. Miinchen 1971
(1981).

Blickle, Peter: Die Reformation im Reich. Stuttgart 1982.

Brooten, Bernadette: Statement «Das Problem Sexualitit und Macht» (AK
Frauen in der Kirche). In: 7. Rundbrief des Komitees Christenrechte in der
Kirche, Juni 1983, 12f.

Christ, Felix: Jesus Sophia. Die Sophia-Christologie bei den Synoptikern. Zii-
rich 1970.

Clinebell, Charlotte Holt: Das befreiende Gespriach. Wie Partner sich besser
verstehen konnen. Giitersloh 1979.

Die Deutschen Bischofe: Zu Fragen der Stellung der Frau in Kirche und Ge-
sellschaft. Erklarung vom 21.September 1981. Bonn.

Die Frau in Familie, Kirche und Gesellschaft. Eine Studie zum gemeinsamen
Leben von Frau und Mann, vorgelegt von einem Ausschuss der EKD. Gii-
tersloh 1979.

Diilmen, Richard van: Reformation als Revolution. Soziale Bewegung und reli-
gioser Radikalismus in der deutschen Reformation. Miinchen 1977.

Dunde, Siegfried R.: Symptom oder Destruktivkraft: Zur Funktion des Neides
in der Gesellschaft. (Noch unver6ffentlicht.)

— Neid - Tabu und Stérungssymptom der Kirche. (Noch unveroéffentlicht.)

Faxon, Alicia Craig: Frauen im Neuen Testament. Vom Umgang Jesu mit
Frauen. Miinchen 1979.

Fromm, Erich: Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Ge-
sellschaft. Stuttgart 1976.

Gehlen, Arnold: Moral und Hypermoral. Frankfurt/Bonn 1969.

Halkes, Catharina J. M.: Gott hat nicht nur starke Sohne. Grundziige einer fe-
ministischen Theologie. Giitersloh 31982.

Heinrichs, Johannes: Freiheit — Sozialismus — Christentum. Um eine kommuni-
kative Gesellschaft. Bonn 1978.

Herzel, Susannah: A Voice for Women. The women’s department of the World
Council of Churches. Genf 1981.

Janssen-Jurreit, Marieluise: Sexismus. 1976.

Kahl, Susanne (Hrsg.): Die Zeit des Schweigens ist vorbei. Zur Lage der Frau
in der Kirche. Giitersloh 1979.

Katoppo, Marianne: Compassionate and Free. An Asian woman’s theology.
Genf 1979.

Konvergenzerkldrung der Kommission fiir Glaube und Kirchenverfassung des
Okumenischen Rates der Kirchen: Taufe, Eucharistie und Amt. Frankfurt/
Paderborn (sog. «Lima-Papier») 1982.

Luckmann, Thomas: Das Problem der Religion in der modernen Gesellschaft.
Freiburg 1963.

Luhmann, Niklas: Funktion der Religion. Frankfurt 1977.

Maren-Grisebach, Manon: Philosophie der Griinen. Miinchen/Wien 1982, v. a.
91ff.

241



Mayer, Anton: Der zensierte Jesus. Soziologie des Neuen Testamentes. Olten
21983.

Moderamen des Reformierten Bundes: Erklarung «Das Bekenntnis zu Jesus
Christus und die Friedensverantwortung der Kirche». Giitersloh 1982.

Moltmann-Wendel, Elisabeth: Freiheit Gleichheit Schwesterlichkeit. Zur
Emanzipation der Frau in Kirche und Gesellschaft. Miinchen 1979.

- Ein eigener Mensch werden. Frauen um Jesus. Giitersloh *1982.

— (Hrsg.): Frau und Religion. Gotteserfahrungen im Patriarchat. Frankfurt
1983.

Mulack, Christa: Die Weiblichkeit Gottes. Matriarchalische Voraussetzungen
des Gottesbildes. Stuttgart/Berlin 1983. -

Oeyen, Christian: Stellungnahme zur Anfrage der Internationalen Bischofs-
konferenz iiber das Diakonat der Frau. In: Alt-Katholische Kirchenzeitung
8/1982, 1.

Parvey, Constance F. (Hrsg.): The Community of Women and Men in the
Church (Bericht der Konferenz des Weltrats der Kirchen, Sheffield 1981).
Genf.

— Ordination of Women in Ecumenical Perspective. Workbook for the
Church’s Future. Genf 1980.

Pilgrim, Volker Elis: Dressur des Bosen. Mutterliebe und Verstorung. Miinchen
1974.

— Der selbstbefriedigte Mensch. Miinchen 1977.

— Der Untergang des Mannes. Miinchen 31979.

— Manifest fiir den freien Mann. Teil I: 1977 und Teil 11: 1983. Reinbek 1983.

Quéré, France: La femme avenir. Paris 1976.

Rammenzweig, Guy W.: Kirche zwischen Biirokratie und Demokratie. Stutt-
gart/Berlin/Koln/Mainz 1975.

Russel, Letty M. (Hrsg.): Als Mann und Frau ruft er uns. Vom nicht-sexisti-
schen Gebrauch der Bibel. Miinchen 1979.

Schdfer, Th.: Die weibliche Diakonie in ihrem ganzen Umfang. 3 Bde.
1879-83, 1911.

Schoeck, Helmut: Der Neid. Freiburg/Miinchen 1966.

— Soziologisches Worterbuch. Freiburg/Basel/Wien 1969.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.): Erklidrung der Kongre-
gation fiir die Glaubenslehre zur Frage der Zulassung der Frauen zum Prie-
steramt, 15.Oktober 1976.

Sorokin, P.: Die Soziologie der Revolution. 1928.

Stouffer, S. A.: Social Research to Test Ideas. New York 1962.

Theunissen, Michael: Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Berlin/New
York 1982.

Wenck, Inge: Gott ist im Mann zu kurz gekommen. Eine Frau iiber Jesus von
Nazareth. Giitersloh 1982.

Zacharias, Gerhard: Der dunkle Gott. Die Uberwindung der Spaltung von Gut
und Bose. Wiesbaden/Miinchen 31982 (1. Aufl.: 1964).

242



	Sexismus in der Kirche

