
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 4

Artikel: Sexismus in der Kirche

Autor: Dunde, Siegfried R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sexismus in der Kirche

Die deutsche Politikerin Petra Kelly von der neuen Partei der «Grünen»

antwortete auf die Frage «Was verabscheuen Sie am meisten?»

unter anderem: «Frauenfeindlichkeit in der Religion»; dies sagte
dieselbe Frau, die mit zwölf Jahren eine «engagierte Nonne in der Dritten

Welt» hätte werden wollen (vgl. FAZ-Magazin, Heft 117 vom
22.Juli 1983, Fragebogen). Religiöse Begeisterung und humanitäres

Engagement drücken sich hier aus, zugleich aber eine tiefe Enttäuschung

über den Verlust der Wertschätzung von Frauen in der Religion

- gemeint ist wohl auch: in den Kirchen. Etwas weniger abstrakt
formuliert eine Betroffene ihre weibliche Klage über Benachteiligung
im religiösen Leben folgendermassen: «Für einen Gottesdienst war
verabredet worden, dass derjenige, der zuerst in die Kirche käme, die
Lesung übernehmen würde. Ich bin daher absichtlich früher zur Kirche

gegangen. Aber der Pfarrer war ganz enttäuscht, dass eine Frau
als erste gekommen war. Als dann etwas später mein Freund kam, hat
der Pfarrer ihm die Lesung anvertraut. Ich durfte nur die Fürbitten
vorlesen. Da habe ich mich sehr gedemütigt gefühlt und einen Neid
auf meinen Freund empfunden. Ich habe richtig gemerkt, dass es darauf

ankam, dass ein Mann die Lesung liest und nicht eine Frau»
(Tonbandaufnahme, bei SRD).

Frauen schweigen nicht mehr, auch nicht mehr in der Kirche. Dies

könnte ein neues Kapitel in der Freiheitsgeschichte der Menschheit
einläuten. Die Reformation versuchte einst, den Wandel der Kirche zu

bewerkstelligen, die Revolutionen hatten eher eine gewaltsam geänderte

Macht- und Güterverteilung im Sinn. Neben dem Typus der
Reformation und dem Typus der Revolution tritt nun ein neuer Typ
sozialen Wandels an, der alle gesellschaftlichen Bereiche, den Staat und
die Kirche einer neuen Werteordnung zu unterwerfen trachtet. Es

handelt sich um den Versuch einer auch in das Kleid «Frauenemanzipation»

gehüllten evolutiven ganzheitlichen Emanzipation des
Menschen. Reformationsbewegungen waren typisch für das ausgehende
Mittelalter, «aber ein gewaltsamer Umsturz lag nicht im Bereich der

Möglichkeit, wie auch jeder revolutionäre Wille und jeder bewusste
Versuch der Verwirklichung einer neuen weltlichen Ordnung fehlte»
(van Dülmen, 1977, 17); das Mittel der Veränderung war nicht Gewalt,
sondern die Bekehrung der Christenheit. Zwar bahnten sich schon in
den Reformationsbewegungen revolutionäre Neuordnungsversuche
der Gesellschaft an - vor allem in den Revolutionen von Thomas

228



Müntzer und im Täuferreich von Münster -, auch lassen sich Konvergenzen

zwischen theologischer Aussage und gesellschaftlichem
Bedürfnis (Blickle, 1982, 128f.) nachweisen, aber der Schwerpunkt des

Wandels lag im Bereich der herrschenden religiösen Weltanschauung.
Revolutionen andererseits zogen auch Änderungen in der kirchlichen
Organisation, in der kirchlichen Lehre (z.B. in Form der Betonung
von Apologien gegen den Umsturz) nach sich, ihr Schwergewicht lag
aber eindeutig auf der gewaltsamen Abschaffung von Verhältnissen

ungleicher Besitz- und Herrschaftsverteilung, also auf «weltlichem»
Gebiet, wobei das neidvolle Vergleichen der sich übervorteilt
Glaubenden mit den als besser ausgestattet Wahrgenommenen («relative
Deprivation», Stouffer, 1962) das entscheidende Motiv zum Aufstand
darstellt.

Die «evolutive ganzheitliche Emanzipation des Menschen» zielt auf
die potentielle Zugänglichkeit aller gesellschaftlichen Positionen und
Lebenschancen durch alle Menschen ohne Unterschied des

Geschlechts, wobei der Wandel die physiologische, psychologische,
soziale und weltanschauliche Ebene umfassen wird, also eine neue
Einstellung zur Körperlichkeit, zum eigenen Ich, zu anderen Menschen
und zu Kollektiven, zu Institutionen sowie zu den Wertehierarchien
und religiösen Vorstellungen hervorbringt, bei denen dann auch die

Verteilung von Macht und Ressourcen neu geregelt werden muss.
Falls wir tatsächlich einen neuen Typus des Wandels vor uns haben

und dieser umfassender als Reformation und Revolution sein sollte,
dürften wir vor einem epochalen Umsturz stehen. Widerstand und

Kampf gegen Sexismus, auch gegen Sexismus in der Kirche, betrachte
ich als eme (notwendige, allerdings für den Gesamtablauf nicht
hinreichende) Facette dieser Umwälzung. Das Wort «Sexismus» (vgl.
hierzu: Janssen-Jurreit, 1976; Mayer, 1983, 218ff.) meint als

strukturell-funktionaler Begriff folgende Einzelmerkmale: a) Geschlechtlichkeit

wird nur für die Zeugung anerkannt und nicht auch als Weg zur
gesamtmenschlichen Reife, b) Geschlechtlichkeit wird auf sexuelle
Normen eingeengt, c) beide Geschlechter werden nicht ebenbürtig
einander zugeordnet, sondern eines dem anderen untergeordnet. Da
bei der Frage nach dem Sexismus die Verhältnisse des Menschen zu
sich selbst, zu seinen Beziehungspartnern und Bezugsgruppen, zur
wahrgenommenen Welt sowie zu gesellschaftlichen Wert-, Norm- und
Religionsvorstellungen zur Debatte stehen, kann die
Gleichberechtigungsproblematik weder von Frauen noch von Männern ausgeklammert

werden, wenn sie sich an der Beförderung des Wandels in der

229



Gesellschaft in Richtung auf grössere gemeinsame Lebenschancen

verpflichtet wissen. Deshalb muss ich als Mann mich mit feministischen

Gedanken auseinandersetzen.
Ich möchte die Ergebnisse meiner Reflexion in zehn Thesen vortragen:

These 1 : Mit der Forderung nach Abschaffung des Sexismus stehen die

Freiheitsformen und das heisst zugleich: die Kommunikationsformen
von Gesellschaft und Kirche zur Debatte.

Freiheit ist immer zweibahnig, sie umfasst Selbstbestimmung und

Wirkmächtigkeit der Beziehung auf andere. «Freiheit von» und «Freiheit

wozu» gehören zusammen, daher ist die subjektive Freiheit
Bestandteil der umfassenderen sozialen Freiheit (Heinrichs. 1978, 15ff).
Befreiung einerseits bedeutet Beschränkung und Begrenzung andererseits.

Damit Menschen überhaupt miteinander kommunizieren können,

benötigen sie einen gemeinsamen Sinnraum. Dieser setzt aber die

Geltung von Normen voraus. Das utopische Ideal (ebd., 25) bestünde
in der freien Verständigung aller Beteiligten über diese Normen, insofern

jeder in gleichem Mass an der Gestaltung des unendlichen
Sinnraums menschlicher Kommunikation teilnehmen dürfte. Freiheit
zielte dann auf Selbstgestaltung und frei gestaltbare Kommunikation
durch alle - durch Männer und Frauen. Ihr Ergebnis würde die noch
umfassendere Teilung von Macht sein. Dahinter steckt die Idee,
dass Kommunikation unter Menschen einer Metakommunikation
bedarf (soll diese Kommunikation freiheitsstiftend werden), in der
die Beteiligten sich über ihre Erwartungserwartungen verständigen,
ihre Beziehung definieren und dadurch ein System bilden (ebd., 82),
was die gegenseitige Veränderung und Einflussnahme gerade
einschliesst.

In Freiheit gesetzte Kommunikation - zwangfreie Kommunikation

- bedarf aber zu ihrer Verwirklichung ausserdem der Abschaffung von
Theorie/Praxis-Widersprüchen (gesetzliche Gleichberechtigung -
tatsächliche Ungleichbehandlung bei der Gehälterzuweisung; behauptete

Gleichbewertung beider Geschlechter in kirchlichen Dokumenten

- tatsächliche Ungleichbehandlung in der Ordinationsfrage) sowie
ihrer Befreiung von Bevormundung durch andere Macht, also vom
wirtschaftlichen, politischen oder Rechtssystem. Dann besteht die

Chance, dass Kommunikation zum Massstab und Inbegriff der
Verwirklichung humaner Werte wird: der Liebe in der Primärsphäre so-

230



zialer Beziehungen und sozialer Freiheit sowie Gerechtigkeit in ihrer
Sekundärsphäre (ebd., 88).

Wer Emanzipation der Frau fordert, klagt ihre Ansprüche auf Freiheit

und damit freien Zugang zu Kommunikation ein. Er wünscht sich
die Beteiligung aller an der Entwicklung der Normen für gemeinsame
Sinn- und damit Handlungsräume. Sexismus gilt ihm als Ausdruck
von Freiheitsbeschneidung und Kommunikationsverhinderung, aber
auch als Ausdruck von verhinderter Machtverteilung zugunsten einer
Machtkonzentration (etwa bei einem Geschlecht). Wenn auf dem
Deutschen Evangelischen Kirchentag 1983 in Hannover auf dem
Frauenfest von einer «wunderbaren Machtvermehrung» gesprochen
wurde, meinte dies genau jene Einforderung von Freiheit und zwangfreier

Kommunikation, die im Angriff auf Sexismus steckt. Hier haben
die christlichen Kirchen allen Anlass, diesen Änderungsimpetus nicht
auf andere gesellschaftliche Gruppen zu verweisen, sondern den

Sexismus-Vorwurf erst einmal selbst, auf die eigenen Kommunikationsund

Freiheitsformen zu beziehen. Gleichberechtigung darf man nicht
nur von anderen fordern, man muss sich selber um sie abmühen -
gemeinsam mit denen, die betroffen sind, damit aus den Opfern jene
werden, die über ihr Schicksal mitzuentscheiden lernen. Die Kirchen
haben es in der Hand, ob sie Bremskraft oder blosser Anwalt nach

aussen für den sozialen Wandel im Geschlechterverhältnis bleiben
oder zu seinen Promotoren werden wollen.

These 2: Als Ausdruck für die berechtigte Unzufriedenheit vieler Frauen

darf der auch in der Kirche vorkommende Symptomneid gewertet und
zugleich genutzt werden.

Man muss in der menschlichen Motivstruktur unterscheiden
zwischen einem «Destruktivneid», dessen Intention lediglich in der

Zerstörung von fremden Werten und Vorzügen liegt, und einem
«Symptomneid», der die Geltung von Werten - von Gerechtigkeit und
Wertschätzung - einklagt. Symptomneid betrifft unter anderem

a) den Bezug des Subjekts zu sich selbst; er ist dann Ausdruck für
Selbstbild-Beschädigungen. Weil sich jemand wertlos und verachtenswert

vorkommt, kein Selbstvertrauen besitzt, sieht er Vorzüge nur bei
anderen. In der Selbstdemütigung, die etwas anderes ist als Demut,
liegt der Grund für die Abwertung des anderen mittels des Neides.
Dabei kann eine Selbstbildschädigung allerdings ihre Ursache in einer
vorhergehenden Abwertung durch andere und erst recht durch gesell-

231



schaftliche Abwertungsprozesse und Sündenbockmechanismen haben

(wer wollte dies gerade bei der Ungleichbewertung der Frauen in
unserer Gesellschaft leugnen?);

b) den Bezug des Subjekts zu anderen Subjekten. Symptomneid
wird zum Ausdruck von Ungleichheit und Diskriminierung. Wenn
Frauen abgelehnt und missachtet, zumindest aber als weniger wertvoll
beurteilt werden, ist Symptomneid ein Protest gegen diese Ungerechtigkeit,

ein Aufschrei dagegen, dass man jemandem nicht gibt, was
ihm zusteht. Es handelt sich nicht um einen Versuch zur Gleichmacherei,

als dürfte es keine Unterschiede mehr zwischen den Menschen
geben; vielmehr klagt Symptomneid ungerechte Ungleichmacherei an.
Diese Neidform scheint ein Widerstand zu sein dagegen, dass eine

Gruppe oder ein einzelner Mensch sein Weltbild verabsolutiert und
sich stets überlegen fühlt, während die anderen als Gegner oder
grundsätzlich Unterlegenere angesehen werden.

Eigentümlicherweise wurde das Thema «Neid» in unserer Gesellschaft,

auch in der Kirche tabuisiert (s.Schoeck, 1966, 15 u.a.). Neid
gehört ohnehin zu den schwer einzugestehenden Motiven. Wir wollen
nicht über unseren Neid sprechen, weil wir den Verlust des Schutzes

unserer Intimsphäre fürchten. Denn wer seinen Neid offenbart, zeigt
damit deutlich eine Schwäche, macht sich also verwundbar. Dies fällt
selbst dann schwer, wenn in der Entrüstung seine Berechtigung
erkannt wird. Vielleicht liegt dies auch daran, dass wir nach sozialer
Anerkennung suchen und dazu ein bestimmtes Mass an Vertrauenswürdigkeit

erzeugen müssen. Allerdings kennt das Neidtabu ein bestimmtes

Schlupfloch: den Neidvorwurf. In Form der Projektion etwa
«entdeckt» der Neidische die Missgunst beim anderen, seinen eigenen
Neid meint er als Besitz des Gegenübers ausmachen zu sollen. In
einem anderen Modus wird der Neidvorwurf als Waffe geschmiedet,
um den Symptomneid zu bekämpfen. Das Argument «Du bist ja bloss
neidisch» entmachtet die Entrüstung und hebelt Kritik aus. Durch
Sprachverwirrung wird der Impuls zur Veränderung gestoppt und
moralisch disqualifiziert. Misstrauen ist aber immer angebracht, wenn ein
Neidvorwurf geäussert wird, um einen anderen mundtot zu machen,
der ein berechtigtes Anliegen vertritt.

Beziehen wir uns auf die Unterscheidung zwischen «Destruktivneid»

und «Symptomneid» (genaueres bei Dunde), dann können wir
den letzteren als Anreiz zur Heilung unfreier und ungerechter Strukturen

begreifen. Er ruft auf zur ganzheitlichen Emanzipation des
Menschen aus Zuständen, die bestimmte Positionen und Lebenschancen

232



nur einem bestimmten Geschlecht zugänglich und dem anderen
mindestens erschwert zugänglich oder gar unzugänglich machen.

These 3: Die Abschaffung oder auch nur Verminderung von Sexismus
wird eine neue Wertehierarchie aufrichten.

Würden bisher als «weiblich» klassifizierte Werte (z.B. bei Gehlen,

1969, 60 ff, 143 ff.) wie Friedlichkeit, Wohlleben, Sanftheit, Humanität,

Mitgefühl für alle, Familienbezogenheit als allgemein geltend
anerkannt und zugleich in der Rangordnung der Werte angehoben werden,

dürfte dies unsere bisherigen Hierarchien entscheidend ändern.
Wie es die Politikerin Maren-Grisebach (1982, 91 f.) formuliert: «Das,
weshalb die Frauen verachtet wurden, das wird plötzlich hoch
geschätzt: Als rezeptiv und empfangend galten sie, und jetzt sollen alle
Menschen weniger aktiv, weniger leistungsbezogen und mehr
beschaulich werden. Sensibel waren die Frauen, gefühlvoll - nun sollen
Männer und Frauen mehr Gefühle äussern: Frauen galten als erdnah,
als reine Natur, Männer vertraten den Geist. Jetzt, wo Natur knapp
wird, sollen alle mehr Nähe zu ihr hervorkehren.» Was die Antike mit
dem Bild der wie eine friedlich grasende Herde sich befindenden
Gesellschaft und Erich Fromm (1976) mit der Dichotomie «Haben» oder
«Sein», wobei die wertvollere Existenzweise das «Sein» ergreife,
ansprechen wollten: die Umwertung der Werte und den Ausgleich
zwischen männlichen und weiblichen Werten! Dies müsste erhebliche

Auswirkungen auf den Zustand von Kirche haben. Zur starken
Rationalität in der Theologie z. B. träten Phantasie und Emotionalität in
Interaktion. Gefährlich wäre es nur, die als «weiblich» oder «männlich»
bezeichneten Werte gegeneinander auszuspielen, statt die berechtigten
Forderungen und Interessen bei beiden zu erkennen.

These 4: Das Christentum bedarf der Bewusstmachung seiner verdrängten

Weiblichkeit.

In den nächsten Jahren wird man in den christlichen Kirchen die
«Weiblichkeit Gottes» (Mulack, 1983; s. auch: Zacharias, 1982), die
Frauenfreundlichkeit Jesu (Christ, 1970; Faxon, 1979; Halkes, 1982;

Mayer, 1983; Moltmann-Wendel, 1982; Rüssel, 1979) und die
Geschichte christlicher Frauenunterdrückung (Mayer, 1983; Moltmann-
Wendel, 1983) wiederentdecken müssen. Dies gehört zur Auseinandersetzung

und Aufarbeitung der eigenen Geschichte. Natürlich wird es

233



dabei nicht ohne Trauerarbeit wegen der verpassten Chancen zur
Gleichbehandlung von Mann und Frau, der langen Unterdrückung
des sog. «schwachen Geschlechtes», dem grossen Verlust an christlicher

Substanz bei beiden Geschlechtern, abgehen. Aber die Erkenntnis,

dass in der Ausblendung des Weiblich-Gefühlvollen und seiner

Verdrängung als Dunkel-Böses der übergeschlechtliche Gott zu einem
männlichen Geschlechtsgott reduziert wurde, mag unsere Religion
vielleicht zu sich selber zu erlösen. Wenn dem maskulinen Gottesbild
femininer Widerstand entgegengehalten wird, könnte die Differenz
überwunden werden in einer neuen Einheit, die aber nicht Diffusität
bedeutete, sondern Verlöschen, d.h. Einswerden bisher getrennter
Prinzipien auf noch unbekanntem Niveau.

Dies wird dazu führen, dass die Kirchengeschichte zum Teil
umgeschrieben werden muss. Denn die Geschichte christlicher
Frauenunterdrückung deckt sich z.B. in vielen Teilen mit der Geschichte christlicher

Ketzerunterdrückung. Vielleicht entdeckt man bei dieser
Vergangenheitsbewältigung, dass Befreiung der Frau und Befreiung des

Denkens und Handelns (auch als Denken und Handeln im Widerspruch

zur Kirche) ursächlich zusammengehören.

These 5: Christliche Religion bedarf zur Bewusstmachung ihrer
verdrängten Weiblichkeit auch einer «Mariologie von unten».

Statt der alten «Mariologie von oben» mit ihrer (mindestens in
Grenzbereichen) Vergötterung der Mutter Jesu muss eine neue
«Mariologie von unten» - die Begriffe orientieren sich an dem analogen
Gebrauch der bekannten Dichotomie «Christologie von oben oder
von unten» - entwickelt werden, die gerade das arme Mädchen Mirjam

(vgl. Ben-Chorin, 1982) ins Zentrum stellt. Es geht nicht um eine
christliche Neuauflage heidnischer Muttergottheiten, als mussten sich
der patriarchalische Gott und eine Beinahe-Göttin in Balance halten,
denn die Mütterlichkeit, das Bergende und Nährende, gehören bereits

- auch nach den biblischen Zeugnissen - zu unseren Gottesbildern
dazu; so formuliert es z. B. Christa Mulack im Anschluss an die Abba-
Vorstellung Jesu (1983, 333): «Der Vater ist eins geworden mit der
Grossen Mutter... Auf diesen Zusammenhang verweisen auch die
Buchstabenwerte des Abba-Begriffs, ohne die nach kabbalistischer
Vorstellung der Sinngehalt eines Wortes nicht zu erfassen ist. Rein
äusserlich stellt (Abba> etwas Männliches dar, doch ist der innere
Wert weiblich: Das Mutterzeichen aleph umschliesst das doppelte,

234



durch und durch weibliche Zeichen beth./ Im (Abba> sind also zwei

Bewegungen enthalten: zum einen der aus weiblichen Buchstaben
entstandene männliche Begriff <Abba>, zum anderen das mit <Abba>

beschriebene Männliche, das zum Weiblichen geworden ist. Dies zu
bewirken ist der Sinn des väterlichen Gottesbildes, das Jesus prägt.»

Die Figur Mariens könnte allerdings eine Identitätshilfe für Männer
und Frauen werden, ihre eigene Einfachheit und Naivität anzunehmen,

einen vertrauenden und zugleich kritischen Glauben zu bewahren

und Hoffnung wider aller Hoffnungslosigkeit zu entwickeln; hier
warten ineins die unentdeckte Mirjam und das unentdeckte Weibliche
auf ihre Befreiung. Hauptgebet in diesem Zusammenhang bleibt das

Magnifikat, das in allen Konfessionen gebetet werden kann und das

das Ave Maria als Botschaft weit überragt. Die Figur Maria muss von
allen Konfessionen neu entdeckt werden; römisch-katholische und
orthodoxe Christen werden vor allem dieses lernen müssen: «Die Funktion

der Mutter war es, Jesus als Menschen zu gebären und als Juden»

(Ben-Chorin, 1982, 155); das allein genügt. Evangelische, freikirchliche,

altkatholische Christen werden lernen müssen, dass eine

Wiederentdeckung der Frauen im Alten und Neuen Testament nicht an
Mirjam/Maria vorübergehen kann, nur weil sie mit Dogmen und
Wallfahrtsorten belastet ist. Man wird Maria aber in voller Weiblichkeit,
als Mutter, Frau, Geliebte, Mädchen, Braut, Prophetin sehen müssen.

77ie.se 6: Das christliche Kirchenbild muss eher die Züge einer/eines
Geliebten statt einer keuschen Mutter annehmen.

Gegen katholische «Mutter Kirche»-Vorstellungen und protestantische

«Vater»-Religion kann ein neues (und zugleich altes!) Bild von
Kirche auftauchen. Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden, als

Gottesvolk darf nicht auf ein in der Eingeschlechtlichkeit noch einmal
eindimensionales Bild festgenagelt werden: Wenn schon die weiblichen

Dimensionen von Kirche geschätzt werden, kann man neben der
Mutter auch die Geliebte, die Tochter und Frau erblicken, ebenso wie
im Bild des Vaters mehr an Männlichkeit angedeutet sein sollte als

Kälte, Wort und Rationalität, nämlich das Fürsorgende, Beschützende,

Starke usw.
Findet unser Kirchenbild zurück zu der Qualität einer oder eines

Geliebten, wird also der Wert von Subjektivität in der Gemeinschaft,
von Selbstverwirklichung bei Allgemeinheit (Theunissen, 1982) wieder-

235



entdeckt, dann könnten zukünftige Generationen von Christen einerseits

einer unkritischen Fixierung an Kirche als Institution, andererseits

einer kalten Distanzierung von allem Kirchlich-Gemeinschaftlichen

entgehen. «Liebe zur Kirche» mag für evangelische Ohren
ebenso horribile dictu sein wie für katholische die «Freiheit eines

Christenmenschen» - aber Liebe, verknüpft mit Freiheit, das ist es,

was eine Beziehung zu einem/einer Geliebten ausmacht. Hier gilt es

Brücken zu schlagen, alle Konfessionen ganzheitlich zu entwickeln,
statt in dichotomisierender Apologetik zu verharren.

These 7: An der Frage der Frauenordination entscheidet sich die Authentizität

kirchlichen Glaubens und Handelns: Treue zum Anliegen Jesu

Christi macht authentischer als eine juristisch verstandene Anbindung an

Vergangenheit.

Gegenüber der Drohung von Kirchen, welche die Frauenordination
nicht zulassen, mit einer Abkühlung des ökumenischen Klimas gegenüber

jenen Kirchen, die sie praktizieren, muss nach der Authentizität
des christlichen Glaubens und Handelns gefragt werden. Vom Neuen
Testament her jedenfalls lässt sich nicht zeigen, dass Ämter im
Urchristentum eine Domäne der Männer gewesen wären, wie die feministische

Theologie inzwischen festgestellt hat (Moltmann-Wendel, 1982;
Parrey, 1980; Rüssel, 1979; Schäfer, 1911; usw.). Jesus hatte eine
Geschichte der immer stärkeren Akzeptierung und Wertschätzung von
Frauen hinter sich. Man muss heute dem Geist und der Dynamik seiner

Botschaft folgen, nicht zufälligen soziohistorischen Gegebenheiten

der ersten Jahrhunderte, in denen ja bereits die gesellschaftliche
Frauenunterdrückung kirchlich umgemünzt worden war (Mayer, 1983,
218 ff). «Wie hältst du's mit den Frauen?» wird zur Frage nach dem
authentischen Glauben, nach der authentischen Praxis, nach dem
Sinn von Kirche. Treue zum Anliegen Jesu Christi mag eine Kirche
dann authentischer werden lassen als eine bloss juristisch verstandene
und verankerte Verknüpfung mit der Alten Kirche mittels apostolischer

Sukzession.
Das «Lima-Papier» des Oekumenischen Rates der Kirchen

(Konvergenzerklärung, 1982, AMT II, 18D, 35f.) erklärt zwar: «Eine
zunehmende Zahl von Kirchen hat entschieden, dass weder biblische
noch theologische Gründe gegen die Ordination von Frauen sprechen,
und viele von ihnen haben inzwischen Frauen ordiniert. Viele Kirchen
sind jedoch der Meinung, dass die Tradition der Kirche in dieser Hin-

236



sieht nicht geändert werden darf.» Aber diese einfache Zustandsbe-

schreibung reicht nicht, ebensowenig wie das ungewichtete
Nebeneinanderstellen von Argumenten im Kommentar (ebd., 36): «Diejenigen
Kirchen, die Frauen ordinieren, tun dies aus ihrem Verständnis des

Evangeliums und des Amtes heraus. Es beruht für sie auf der tiefen
theologischen Überzeugung, dass es dem ordinierten Amt der Kirche
an Fülle mangelt, wenn es auf ein Geschlecht beschränkt ist.» -
«Diejenigen Kirchen, die Frauen nicht ordinieren, meinen, dass die Macht
einer 1900jährigen Tradition, die gegen die Ordination der Frauen

spricht, nicht ausgeklammert werden darf... Sie glauben auch, dass es

theologische Gesichtspunkte gibt im Blick auf die Natur des Menschseins

und der Christologie, die ihren Überzeugungen und ihrem
Verständnis für die Rolle der Frauen in der Kirche am Herzen liegen.»

Meines Erachtens muss man an die Adresse der einzelnen Kirchen
folgende kritische Anmerkungen richten:

a) an die evangelischen, die die Frauenordination bereits praktizieren,

dass sie nicht offensiv bei anderen Kirchen für diese Praxis
eintreten und damit einen Legitimationsdruck vermeiden, der Änderungen

in anderen Konfessionen vorantreiben könnte; ausserdem, dass in
bestimmten Haltungen noch immer sexistische Reste bewahrt wurden
(was soll etwa folgende Pfarrergesetz-Formulierung: «Die Schwestern
sind Brüder im Sinne des Gesetzes»?);

b) an die orthodoxen und altkatholischen, dass es nicht genügt,
historisierend nach den Diakonissen des 4. bis 12. Jahrhunderts zu forschen
und sich um die Entscheidung über das Priestertum der Frau
herumzudrücken (Oeyen, 1982, behauptet etwa, es ginge bei der Diakoninnen-Frage

nicht um die «Vorwegnahme» einer solchen Entscheidung);

c) an die römisch-katholische Kirche, dass es einen eklatanten Widerspruch

darstellt, wie die deutschen Bischöfe (21. September 1981,

III.1, 19) zu fordern: «Die Kirche soll Modell für das gleichwertige
und partnerschaftliche Zusammenleben und -wirken von Männern
und Frauen sein», aber im gleichen Atemzug Frauen nur zu solchen
Diensten zuzulassen, «die theologisch möglich, pastoral sinnvoll,
angemessen und notwendig sind», zu deutsch: vom Priestertum auszu-
schliessen. Ähnliche Widersprüche finden sich in der «Erklärung der

Kongregation für die Glaubenslehre zur Frage der Zulassung der
Frauen zum Priesteramt» (hrsg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, 15.Oktober 1976), die deutlich formuliert: «Die Kirche

hält sich aus Treue zum Vorbild ihres Herrn nicht dazu berechtigt,

237



die Frauen zur Priesterweihe zuzulassen» (5), andererseits im
Kommentar beklagt: «Wir sind leider noch weit davon entfernt, alle

Benachteiligungen überwunden zu haben, deren Opfer die Frauen noch
immer sind...» (47). Aus der Menschwerdung des Wortes «in der
Form des männlichen Geschlechts» (15) leitet man dann eben doch
den Ausschluss der Frau von der Ordination ab.

These 8: Die Frage nach der Gleichberechtigung von Frauen in der Kirche

wird von immer mehr Menschen als «status confessionis» betrachtet
werden.

Wenn man unter «status confessionis» (vgl. dazu: Moderamen des

Reformierten Bundes, 1982, 14) eine unumgängliche Herausforderung,

eine bestimmte Frage als eine Frage des Glaubens und des

Gehorsams im Hören auf die Schrift und in der Bitte um die Leitung des

Geistes klar und verbindlich zu beantworten, versteht, also als eine

Entscheidung für Bekenntnis oder Verleugnung des Evangeliums,
dann erhebt sich die Frage, ob Sexismus in der Kirche ein peripheres
oder ein zentrales Problem für christlichen Glauben und christliches
Handeln ist. Ich bezweifle, dass Frauen (und Männer!) zukünftig
gleichgültig gegenüber einer Benachteiligung des einen Geschlechtes
im Volk Gottes bleiben werden. Es kann aber geschehen, dass manche
die Abschaffung christlicher Symbolik fordern werden wie die
führende amerikanische Feministin Mary Daly, wenn nicht endlich in
den Kirchen erkannt wird, dass wir es bei der Frage um den
Menschen (eine bestimmte Anthropologie steckt ja schliesslich hinter dem

kirchlichen Sexismus) mit einer der brennendsten Entscheidungssituationen

heutigen Christentums zu tun haben. Jetzt wird sich zeigen,
wieviel Veränderungskraft und Umkehrfähigkeit noch in den alten
Kirchenmauern zu finden sind!

These 9: Frauenordination wird Kirche verwandeln.

Auf die Dauer wird der Anteil weiblicher Geistlicher in den evangelischen

Kirchen Deutschlands steigen (vgl. hierzu folgende Statistik
des Kirchenamtes der EKD, zitiert in: Publik-Forum Nr. 19 vom
7.Oktober 1983, 27: 1964 2%, 1983 8% Pfarrerinnen unter allen
Geistlichen, 1964 8%, 1983 32% Examenskandidatinnen unter allen
Erstexamenskandidaten). Damit erfahren vermutlich folgende Entwicklungen

Auftrieb:

238



- die Frauenemanzipation erhält auch in der Kirche Raum und eine
«berufene» Lobby;

- das Rollenvorbild der Pfarrersfamilie wandelt sich, statt der
patriarchalischen wird die Partnerschaftsfamilie zum Modell;

- Frömmigkeit bleibt nicht mehr verwortet, sondern erhält wieder
stärker emotionalen Boden;

- eine Veränderung der Frauenrolle in der gesamten Gesellschaft
wird unterstützt, weil die Frau im Sinnsystem Religion nicht mehr
als dem Mann unterlegene Dienerin betrachtet wird,

- andererseits dürfte es zu vermehrten Konflikten in den Gemeinden
kommen, die Pastorinnen evtl. kritischer gegenüberstehen als Pastoren

(man denke z.B. an die Situation der zum zweiten Mal geschiedenen

Pastorin, die erheblich heftiger abgelehnt wird als der zum
zweiten Mal geschiedene Mitbruder). Konflikte sind allerdings
nicht schädlich. Sie könnten sogar zu einem neuen Umgang in der
Kirche und zum Umlernen führen;

- Seelsorge wird sich verwandeln; es ist ja bekannt, dass in
Psychotherapie und Beratung häufig eine Therapeutin oder Beraterin
benötigt wird; Seelsorge bekommt ein anderes Bild, wenn in Zukunft
nicht nur Männer diese Funktion ausüben;

- die Macht irrationaler Über- und Unterordnungen wird geschwächt
durch dieses Beispiel einer Abschaffung praktischer Ungleichbewertung;

- der Auszug von Frauen aus der Kirche könnte aufgehalten werden

(in diesem Zusammenhang vergleicht der österreichische Psychiater
Erwin Ringel das Abwandern der Frauen mit dem Verlust der
Arbeiterschaft im 19.Jahrhundert; vgl. Publik-Forum Nr. 19 vom
7. Oktober 1983).
Ähnliche Entwicklungen liessen sich auch für andere Kirchen

vorhersagen, würden sie selber einmal zu einer solchen epochalen
Umkehr ansetzen.

77iese 10: Die Abschaffung der Ungleichbehandlung der Geschlechter
wird gleichlaufen mit der Verwandlung der Persönlichkeiten und
Beziehungsformen der Menschen.

Ziel der Emanzipation ist der androgyne bzw. der gynandrische
Mensch. Jeder soll ein ganzer, ein integrierter Mensch werden. Dies

bedingt aber eine andere Art der Persönlichkeitsstruktur, der Sozialisation

und der Identitätsbildung. Die veränderten Rollenspiele zwi-

239



sehen Männern und Frauen dürften ganz neue Beziehungsstrukturen
in Ehe, Familie und Partnerschaft ermöglichen. Auch bisher nicht
anerkannte oder nur stillschweigend geduldete Beziehungsmuster bekämen

Überlebenschancen. Man denke etwa an homosexuelle
Partnerschaften oder ganz neue Formen des Zusammenlebens von Menschen,
auch an solche, die bisher noch niemand «entdeckt» hat.

Die Frau - der Mensch wird nicht mehr von der Ehe her definiert
werden, als wäre er nur Mensch, insofern er zu zweit aufträte. Dies

war einst die positive Funktion des Zölibates. Der Mensch darf Zwei-
samkeit finden und geniessen: das war von allem Anfang an der positive

Sinn von Ehe. Jeder Mensch ist aber auch zur Gemeinschaftlichkeit

befreit; darin lag einst der Wert des Ordenslebens und liegt heute
noch der Wert vieler christlicher Formen gemeinsamen Lebens. Aber
veränderte Gesellschaften verändern auch ihre Verkehrsformen, ihre
Formen der Geselligkeit und ihre Muster der Intimität. Gerade bei der

Frage der Geschlechtsrollen in bezug auf menschliche Beziehungen
kann man aber nicht deutlich genug vor dem naturalistischen Fehl-
schluss warnen - immer noch findet man ihn allzu häufig im kirchlichen

Raum. Denn offensichtlich wird weiterhin mit dem Argument
der «natürlichen» Ordnung gefochten.

Ein anderes falsches Argument darf ebenfalls nicht mehr ins Spiel
kommen, nämlich das Argument der angeblich die Gegenwart normierenden

Geschichte, als wären die Lösungsmodelle der Vergangenheit
auch heute unausweichlich. Jeder weiss, dass Geschichte von Siegern
geschrieben wird - d.h. auch umgeschrieben wird. Die Geschichte der
Herrschenden ist zugleich die herrschende Geschichte. Häufig bleiben

nur noch ein paar gefährliche Erinnerungen an das Vergessen-Ge-
machte. Wer Frauen aufgrund historischer Gewordenheiten zurück
drängen will, muss daran erinnert werden, dass seine Art des

Umgangs mit Geschichte - auch mit Kirchengeschichte - lediglich der

Verewigung von Unterdrückung dient.
«Sexismus in der Kirche» ist kein Modethema, sondern ein

Schmerzenspunkt heutiger christlicher Existenz. Solange die Christenheit

noch nicht auf die von ihm ausgehenden Leiden reagiert, muss sie

einen grossen Teil ihrer eigenen Vergangenheit und - eine Hälfte ihrer
Mitgliedschaft weiterhin in den Untergrund verweisen; und dies
bedeutet auch: sie erleidet weiterhin einen schweren Verlust an christlicher

Substanz.

Bonn Siegfried R. Dunde

240



Literatur

Akademische Bonifatius-Einigung (Hrsg.): Die Frau in Kirche und Gesellschaft.

Lebendiges Zeugnis 3/1980.
Aubert. Jean-Marie: La Femme. Antiféminisme et christianisme, Paris 1975.

Ben-Chorin. Schalom: Mutter Mirjam. Maria in jüdischer Sicht. München 1971

(1981).
Blickte, Peter: Die Reformation im Reich. Stuttgart 1982.

Brooten, Bernadette: Statement «Das Problem Sexualität und Macht» (AK
Frauen in der Kirche). In: 7. Rundbrief des Komitees Christenrechte in der
Kirche, Juni 1983, 12 f.

Christ, Felix: Jesus Sophia. Die Sophia-Christologie bei den Synoptikern.
Zürich 1970.

Clinebell, Charlotte Holt: Das befreiende Gespräch. Wie Partner sich besser
verstehen können. Gütersloh 1979.

Die Deutschen Bischöfe: Zu Fragen der Stellung der Frau in Kirche und
Gesellschaft. Erklärung vom 2I.September 1981. Bonn.

Die Frau in Familie, Kirche und Gesellschaft. Eine Studie zum gemeinsamen
Leben von Frau und Mann, vorgelegt von einem Ausschuss der EKD.
Gütersloh 1979.

Dülmen, Richard van: Reformation als Revolution. Soziale Bewegung und reli¬

giöser Radikalismus in der deutschen Reformation. München 1977.

Dunde, Siegfried R.: Symptom oder Destruktivkraft: Zur Funktion des Neides
in der Gesellschaft. (Noch unveröffentlicht.)

- Neid - Tabu und Störungssymptom der Kirche. (Noch unveröffentlicht.)
Faxon, Alicia Craig: Frauen im Neuen Testament. Vom Umgang Jesu mit

Frauen. München 1979.

Fromm, Erich: Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen
Gesellschaft. Stuttgart 1976.

Gehlen, Arnold: Moral und Hypermoral. Frankfurt/Bonn 1969.

Halkes, Catharina J. M.: Gott hat nicht nur starke Söhne. Grundzüge einer fe¬

ministischen Theologie. Gütersloh 31982.

Heinrichs, Johannes: Freiheit - Sozialismus - Christentum. Um eine kommunikative

Gesellschaft. Bonn 1978.

Herzet, Susannah: A Voice for Women. The women's department of the World
Council of Churches. Genf 1981.

Janssen-Jurreh, Marieluise: Sexismus. 1976.

Kahl. Susanne (Hrsg.): Die Zeit des Schweigens ist vorbei. Zur Lage der Frau
in der Kirche. Gütersloh 1979.

Katoppo, Marianne: Compassionate and Free. An Asian woman's theology.
Genf 1979.

Konvergenzerklärung der Kommission für Glaube und Kirchenverfassung des

Ökumenischen Rates der Kirchen: Taufe, Eucharistie und Amt. Frankfurt/
Paderborn (sog. «Lima-Papier») 1982.

Luckmann, Thomas: Das Problem der Religion in der modernen Gesellschaft.
Freiburg 1963.

Luhmann, Niklas: Funktion der Religion. Frankfurt 1977.

Maren-Grisebach, Manon: Philosophie der Grünen. München/Wien 1982, v.a.
9 Iff.

241



Mayer. Anton: Der zensierte Jesus. Soziologie des Neuen Testamentes. Ölten
M983.

Moderamen des Reformierten Bundes: Erklärung «Das Bekenntnis zu Jesus
Christus und die Friedensverantwortung der Kirche». Gütersloh 1982.

Mollmann-Wendel. Elisabeth: Freiheit Gleichheit Schwesterlichkeit. Zur
Emanzipation der Frau in Kirche und Gesellschaft. München 1979.

- Ein eigener Mensch werden. Frauen um Jesus. Gütersloh 31982.

- (Hrsg.): Frau und Religion. Gotteserfahrungen im Patriarchat. Frankfurt
1983.

Mulack. Christa: Die Weiblichkeit Gottes. Matriarchalische Voraussetzungen
des Gottesbildes. Stuttgart/Berlin 1983.

Oeyen. Christian: Stellungnahme zur Anfrage der Internationalen
Bischofskonferenz über das Diakonat der Frau. In: Alt-Katholische Kirchenzeitung
8/1982, 1.

Parvey. Constance F. (Hrsg.): The Community of Women and Men in the
Church (Bericht der Konferenz des Weltrats der Kirchen, Sheffield 1981).
Genf.

- Ordination of Women in Ecumenical Perspective. Workbook for the
Church's Future. Genf 1980.

Pilgrim. Volker Elis: Dressur des Bösen. Mutterliebe und Verstörung. München
1974.

- Der selbstbefriedigte Mensch. München 1977.

- Der Untergang des Mannes. München 31979.

- Manifest für den freien Mann. Teil 1: 1977 und Teil II: 1983.Reinbek 1983.

Quere. France: La femme avenir. Paris 1976.

Rammenzweig. Guy W.: Kirche zwischen Bürokratie und Demokratie.
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1975.

Rüssel. Letty M. (Hrsg.): Als Mann und Frau ruft er uns. Vom nicht-sexisti-
schen Gebrauch der Bibel. München 1979.

Schäfer. Th.: Die weibliche Diakonie in ihrem ganzen Umfang. 3 Bde.
1879-83,1911.

Schoeck. Helmut: Der Neid. Freiburg/München 1966.

- Soziologisches Wörterbuch. Freiburg/Basel/Wien 1969.

Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.): Erklärung der Kongregation

für die Glaubenslehre zur Frage der Zulassung der Frauen zum
Priesteramt, 15. Oktober 1976.

Sorokin. P.: Die Soziologie der Revolution. 1928.

Stoufjer, S.A.: Social Research to Test Ideas. New York 1962.
Theunissen. Michael: Selbstverwirklichung und Allgemeinheit. Berlin/New

York 1982.
Wenck. Inge: Gott ist im Mann zu kurz gekommen. Eine Frau über Jesus von

Nazareth. Gütersloh 1982.

Zacharias. Gerhard: Der dunkle Gott. Die Überwindung der Spaltung von Gut
und Böse. Wiesbaden/München 31982 (l.Aufl.: 1964).

242


	Sexismus in der Kirche

