
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 4

Artikel: Diakoninnen : Frauen und Ämter in den ersten christlichen
Jahrhunderten

Autor: Heine, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diakoninnen - Frauen und Ämter in den ersten christlichen
Jahrhunderten

Vortrag auf dem Cyprian-Symposion der Altkatholischen Kirche in Wien

am 17. September 1988

Ich möchte mit einem Dank dafür beginnen, dass Sie mir die ehrenvolle

Aufgabe zugedacht haben, aus Anlass des Cyprian-Symposions
zu diesem Thema zu sprechen. Bevor ich mich allerdings dem Thema
selbst zuwende, bedarf es, wie üblich, einiger Vorbemerkungen.

Erlauben Sie mir zunächst einen biographischen Hinweis. Als Christin

des Augsburger Bekenntnisses, und das heisst als Lutheranerin,
geniesse ich hier Ihre ökumenische Gastfreundschaft. Und ich denke,
dass es für meinen Zugang zum Thema für Sie wichtig zu wissen ist,
dass ich nach meinen theologischen Studien in Wien und Bonn und
auch dem Studium der Philosophie in Wien in meiner Lutherischen
Kirche zum geistlichen Amt ordiniert wurde. Die Frauenordination ist
in der Evangelischen Kirche in Österreich seit 1965 gesetzlich verankert.

Im deutschsprachigen Raum hat es rund zehn Jahre gedauert,
also von Mitte der sechziger bis Mitte der siebziger Jahre, bis alle
evangelischen Landeskirchen die Ordination der Frauen zum geistlichen

Amt anerkannt hatten. Inzwischen macht der Anteil der Frauen
unter den Geistlichen in der Bundesrepublik Deutschland etwa 8

Prozent aller geistlichen Amtsträger aus, in Österreich etwa 4—5 Prozent.
Schon gegen Ende meiner Studienzeit bzw. dann während der Zeit
meiner Vikarsausbildung war ich an den theologischen Diskussionen,
die letztlich zur Frauenordination führten, beteiligt. Ich erzähle Ihnen
dies, weil diese Geschichte meinen theologischen Zugang zur Frage
«Frauen und Ämter» wesentlich geprägt hat und zum Rahmen meines
Vorverständnisses gehört, das ich Ihnen im gut hermeneutischen
Sinne offenlegen möchte.

Damit komme ich zu meiner zweiten Vorbemerkung. Für die
Kirchen der Reformation ist, wie Sie wissen, das Schriftprinzip von
entscheidender Bedeutung. Die Heilige Schrift gilt, und das ist ja
gemeinchristliches Gut, als Quelle der Offenbarung. Und Offenbarung heisst,
dass Gott es ist, der da spricht und in Jesus Christus zu uns kommt.
Nicht menschliche Weisheit steht also im Mittelpunkt des christlichen
Bekenntnisses, sondern die Wahrheit Gottes. Vom Schriftprinzip
ausgehen heisst demnach, durch alles menschliche Denken und Vorstellen

hindurch immer wieder nach dem Wort Gottes zu fragen, das un-

213



sere menschliche Weisheit nicht heiligen oder gleichsam in den Himmel

hinein verlängern will, sondern uns ein kritisches Gegenüber
bleibt, damit wir unser Nachdenken des Glaubens im Lichte der
Offenbarung immer neu prüfen, wobei der Kanon der Heiligen Schriften
als Massstab und Richtschnur gilt.

Die christliche Tradition ist nichts anderes als der immer wieder
neue Versuch aller Gläubigen, der Offenbarungswahrheit Gottes auf
die Spur zu kommen, schliesst aber als menschlicher Weg Irrtum und
Täuschung ein. Die Kritik der Reformatoren am römisch-katholischen
Traditionsverständnis, wobei der Begriff «römisch-katholisch» bereits
die Kirchentrennung voraussetzt, die eben diese Reformatoren nicht
wollten, geht von dem Bewusstsein aus, dass menschliches Nachdenken

über die Offenbarung deren Wahrheit verfehlen kann. Daher die

Betonung des Schriftprinzips.
Zur Tradition gehört nicht nur das, worüber Menschen aus Glauben

in theologischer Reflexion nachgedacht haben, sondern auch die
Geschichte der Frömmigkeit. Schon sehr früh, wenn nicht sogar fast
parallel mit der Entstehung der später kanonisierten Schriften finden wir
Frömmigkeitsliteratur, voll von phantasievollen Ergänzungen und
legendären Zügen, eine Literatur, die gleichwohl auch als Ausdruck
lebendigen Glaubens gewertet werden muss. Denken Sie vor allem an
die vielen Kindheitsgeschichten, die von Jesus erzählt wurden, nicht
zuletzt wahrscheinlich deshalb, weil sich die kanonischen Texte zu
diesem Lebensabschnitt des Erlösers nur sehr knapp und ohne histo-

riographische Absicht äussern. Was für das Denken gilt, gilt gleichwohl

auch für die Phantasie: Beide sind Menschenwerk und müssen
sich immer wieder daraufhin befragen lassen, ob sie der Grundwahrheit

der Offenbarung entsprechen oder diese verdunkeln.
Nun muss allerdings bedacht werden, dass auch die kanonischen

Texte, obgleich sie um die Offenbarungswahrheit kreisen, von
Menschen geschrieben sind. Grundsätzlich muss daher das, was über die
Tradition gesagt werden kann, auch für die Texte des Kanons gelten:
Wir haben die Wahrheit Gottes durch, in, mit und unter menschlichen
Worten, menschlichem Nachdenken und menschlichen literarischen
Gestalten. Zwischen Gottes Wort und Menschenworten zu unterscheiden,

wird demnach immer die Aufgabe der Kirche bleiben und ist
jeder Generation neu aufgegeben. Dennoch: Als sich die christliche
Kirche dazu entschloss, dies unter dem Druck der Herausforderung
durch falsche Propheten, Irrlehrer und wildwuchernde Frömmigkeitsphantasie,

eben diese 27 Schriften des Neuen Testamentes in den

214



Rang eines Kanons, also eines Massstabes zu erheben, tat sie das in
der Überzeugung, dass es gerade diese Schriften sind, die das Wesentliche

des christlichen Glaubens am besten zum Ausdruck bringen.
Dieser Entscheidung der Kirche müssen wir in unserem theologischen
Nachdenken Rechnung tragen.

Aber noch eine weitere Unterscheidung muss bedacht werden. Alle
neutestamentlichen Texte kreisen um das zentrale christliche
Heilsgeschehen, nämlich um die Menschwerdung Gottes, um das Kommen
Gottes in die Geschichte, um Jesus Christus. Dieses zentrale Heilsgeschehen

steht im Kontext des Glaubens an den einzigen Gott, der der
Schöpfer des Himmels und der Erde ist, und des Glaubens an den

Heiligen Geist, durch den der Schöpfer- und Erlösergott uns sein
weiteres Wirken und Handeln durch die Geschichte hindurch verheissen
hat. Der Geist Gottes ist ein schöpferischer Geist, imstande, seiner
Kirche auch immer wieder neue Gestalt zu verleihen. Unsere Existenz
ist eine geschichtliche, was bedeutet, dass alles einem endlichen Wandel

unterliegt, dass keine geschichtliche Gestalt den Anspruch auf
ewige Gültigkeit erheben kann. Blicken wir in die Geschichte der
christlichen Kirche, dann zeigt sich, dass sich Lebensform und auch

Verfassungsstrukturen dieser Kirche immer wieder verändert haben,
dass z. B. Ämter der frühen Kirche «gestorben» sind, dafür neue Ämter

geschaffen wurden. Ich werde das noch zeigen. Solcher Wandel
auch innerhalb der christlichen Kirche steht freilich unter dem
Anspruch, der zentralen christlichen Botschaft nicht zu widersprechen.
Diese Dialektik von geschichtlichem Wandel und bleibender
Glaubenswahrheit bestimmt unsere Tradition und stellt uns ohne Zweifel
vor eine schwierige Aufgabe. Aber einfacher geht es eben nicht, wenn
wir ein problematisches Herausfallen aus dieser Dialektik vermeiden
wollen, nämlich den fundamentalistischen Standpunkt auf der einen
Seite und den schwärmerischen Standpunkt auf der anderen Seite,
zwei Gefahren, die die Kirche immer begleitet haben.

Das Neue Testament ist ein Glaubensbuch, kein Geschichtsbuch in
einem heutigen Verständnis von Historie. Wenn wir das Neue Testament

lesen, stossen wir daher in erster Linie auf den Glauben unserer
christlichen Vorfahren, auf den Glauben der Verfasser der Texte. Dabei

können wir sehen, dass unsere Vorväter sehr unterschiedliche
Formen des Ausdrucks für ihren Glauben gewählt haben. Denken wir nur
an die sehr unterschiedlichen theologischen Konzepte etwa des
Verfassers des Markus-Evangeliums, des Johannes-Evangeliums, des

Hebräer-Briefes, oder denken wir an die sehr eigenständige Theologie

215



des Apostel Paulus. So unterschiedlich alle diese Konzepte sind, kreisen

sie doch um die Mitte der Offenbarung. Unsere christlichen Väter
wollen also den Glauben weitersagen, und das heisst, sie sagen wenig
über die konkreten Lebensverhältnisse in den frühen Gemeinden. Deren

Kenntnis setzen sie nämlich bei ihren Lesern voraus, wie auch
heute unsere Predigten der Gemeinde den Glauben auszulegen
suchen, während eine Darstellung der gemeindlichen Lebensverhältnisse

nicht notwendig ist, denn diese teilen wir miteinander. Wie auch
heute Lebensverhältnisse in einer Gemeinde nur dann zur Sprache
kommen, wenn Probleme oder Konflikte virulent sind, war es auch

zur Zeit der Abfassung der biblischen Texte. Lebensverhältnisse jener
frühen Zeit schimmern vor allem dort durch, wo Christen einander
ermahnen. Von den Lebensverhältnissen in jenen frühen Tagen erfahren
wir daher am meisten vom Apostel Paulus, da uns seine Theologie in
Form von Briefen überliefert wurde, die er grösstenteils an solche
Gemeinden schreibt, die von Konflikten und Streitigkeiten betroffen sind
bzw. die ihm ein Problem vorlegen.

Solche grundsätzlichen hermeneutischen Überlegungen gelten auch
für die Frage, welche Ämter in der frühen Zeit der christlichen
Gemeinden bedeutsam, mit welchen Aufgaben sie verbunden waren, wer
sie bekleidete und wie sie sich schliesslich auch wandelten. Da uns die
Verfasser der biblischen Schriften nicht ausdrücklich und absichtlich
darüber informieren, bedarf es einer mühsamen Rekonstruktionsarbeit,

um der Lebenswirklichkeit in den Gemeinden auf die Spur zu
kommen. Diese Rekonstruktionsarbeit ist zunächst von der nüchternen

Frage geleitet, wie es damals gewesen ist - im Sinne der Recherche

von Fakten. Gleichwohl muss uns dabei bewusst bleiben, dass

diese Frage das Selbstverständnis einer christlichen Gemeinde nicht
trifft, da sie ihre Organisationsformen nie als in einem bloss profanen
Sinne als institutionelle Formgebung verstanden hat. Die Gemeinden
verstanden sich nicht als Vereinsgesellschaft, sondern als Glaubensgemeinschaft,

und waren darum bemüht, diese Gemeinschaft so zu
gestalten, dass in ihr etwas sichtbar würde von der zukünftigen himmlischen

Herrlichkeit des Gottesreiches. Bereits aus Markus 10,42-45
wird deutlich, dass in diesem Gemeindeverständnis auch eine Abgrenzung

gegenüber dem «sonst in der Welt» eingeschlossen ist: Während
sonst in der Welt immer die Mächtigen über die weniger Mächtigen
bzw. über die Ohnmächtigen herrschen, soll es in der christlichen
Gemeinde nicht so sein. In ihr soll niemand herrschen, sondern sollen
alle einander dienen. Und da in einer menschlichen Gemeinschaft,

216



das wird auch im Neuen Testament wohl realistisch gesehen, das
Gefälle von Oben und Unten, so auch Leitungs- und Vorsteherämter
nicht zu vermeiden sind, ist doch mit diesen Ämtern kein Herrschen
über Menschen verbunden, sondern sollen die Vorstehenden um so

mehr Diener sein. Dies darf freilich kein bloss verbales Bekenntnis
bleiben, wenngleich es in der Geschichte oft dazu geworden ist,
sondern stellt den Anspruch auf Verwirklichung. In dieser Spannung von
Anspruch, genauer: Wahrheitsanspruch des Evangeliums, und einer

Verwirklichung, die auch immer wieder hinter dem Anspruch
zurückgeblieben ist, nimmt die christliche Heilsgeschichte ihren Weg1.
Christlicher Glaube darf sich keine Illusionen darüber machen, dass

die vollkommene Verwirklichung des Gottesreichs hier und jetzt in
dieser Zeitlichkeit nicht möglich ist. Auch die Kirche bleibt eine Kirche

der Sünder. Und dennoch darf die christliche Gemeinde nicht aus
dem Anspruch entlassen werden, ihr Zusammenleben und auch ihre
Organisationsformen so zu gestalten, dass das Licht des Gottesreiches
aufzuscheinen vermag, den Glaubenden zu Trost und Stärkung, den

Aussenstehenden zum Zeugnis.
So viel zu den Vorbemerkungen, die mir deshalb wichtig sind, damit

Sie sehen, in welchem theologischen Rahmen meine nun folgende
geschichtliche Rekonstruktion der Ämterstruktur bzw. des Amtes der
Diakonin steht.

Der Gang durch die ersten christlichen Jahrhunderte kann im Rahmen

eines Vortrags nur eine Skizze sein. Dabei möchte ich chronologisch

vorgehen und mit Jesus und seinen Nachfolgern und Nachfolgerinnen

beginnen.

1. Die Jesustradition

Was wir heute unter einem Amt in der Kirche verstehen, war für die

Jesusgemeinschaft nicht relevant. Dies aus mehreren Gründen. Jesus

war Jude, stand aber seiner eigenen Tradition kritisch gegenüber, wie

es immer wieder auch in der Geschichte des Judentums eine kritische
Auseinandersetzung mit der Traditionsbildung gab. Von dieser
jüdischen Tradition aus gesehen lässt sich die Haltung Jesu am ehesten

1 Das Grundproblem der Differenz von Anspruch und Wirklichkeit bildet
den roten Faden durch mein Buch «Frauen der frühen Christenheit», Göttingen

19872, wo sich auch weitere Literatur über das hinaus findet, was ich in
diesem Rahmen angeben kann.

217



mit der Haltung der alttestamentlichen Propheten vergleichen, und so

hat er auch innerhalb des heutigen Judentums - zumindest in einigen
Gruppen - die positive Bedeutung, zum Kreise der prophetischen
Zeugen zu zählen. Jesus und seine Nachfolger lebten als Wanderprediger

ohne festen Wohnsitz und ohne eigenen Besitz. Sie verkündigten
das kommende Gottesreich und waren darauf angewiesen, von den

Hörern ihrer Predigt die für ihren Lebensunterhalt notwendige materielle

Unterstützung zu bekommen. Wie gross die Gruppe um Jesus

war, lässt sich nicht mehr genau ausmachen. Petrus und die beiden
Zebedäus-Söhne Johannes und Jakobus zählten ohne Zweifel zum
engsten Kreis um Jesus, die auch dem weiteren Kreis der Zwölf
angehörten. Ohne Zweifel ging der Nachfolgekreis über den engeren Kreis
der Zwölf hinaus, und es finden sich auch in diesem weitern Kreis
eine Reihe von namentlich genannten Frauen, wie aus dem Zeugnis
der Passionsgeschichte bei Markus, aus dem Lukas-Evangelium
bzw. der Apostelgeschichte zu entnehmen ist. Genannt werden unter
anderem Maria Magdalena, Johanna, Salome und Maria, die

Mutter des Joses. Jesus nachfolgen bedeutet, aus dem Glauben an das

kommende Gottesreich leben, diesen Glauben in Wort und Tat
(Heilung) verkündigen und die ort- und besitzlose Existenz der Gruppe
teilen.

Darüber hinaus ist dem engeren Kreis der zwölf, wie aus Matth.
19,28 zu erkennen, ein eschatologischer Auftrag gegeben, «bei der

Wiedergeburt, wenn sich der Sohn des Menschen auf den Thron seiner

Herrlichkeit gesetzt hat», zwölf Throne einzunehmen und die
zwölf Stämme Israels zu richten. Diese Richterfunktion ist allerdings
erst für die Zeit nach dem Ende dieser Tage vorgesehen, begründet
also kein Gemeindeamt. Amtsstrukturen haben sich also erst im
Verlaufe der Gemeinde- und Kirchenbildung herauskristallisiert und können

Jesus nicht als den historischen Stifter für sich in Anspruch
nehmen. Wohl aber sind alle Ämter daraufhin zu befragen, ob und wie sie

im geistlichen Sinne dem Evangelium vom kommenden Gottesreich
entsprechen.

Aufgrund von Verkündigung und Lebensform ist die Jesustradition
immer wieder mit der alttestamentlichen Exodustradition verglichen
worden: Einer Verheissung folgend, verlassen Menschen ihre
üblichen sozialen Bindungen, begeben sich auf einen neuen Weg, der sich
als Aufbruch kennzeichnen lässt. Auf die Dauer ist es allerdings nicht
möglich, in einem solchen Aufbruch zu verharren, zumal wenn die

Gruppe immer grösser wird, eschatologische Hoffnungen in der Form



der Naherwartung enttäuscht werden oder sich ein Generationenwechsel

anzeigt.
Entscheidender aber als dies ist, dass wir im Rahmen der Jesustradition

noch nicht vom expliziten christlichen Grundbekenntnis sprechen

können. Die christliche Kirche beginnt nicht mit Jesus allein,
sondern mit dem Bekenntnis zu Jesus als dem Christus, dem
auferstandenen Herrn. Das Stiftungsereignis für die christliche Gemeinde
ist also die Erscheinung des Auferstandenen. Die Verkündigung Jesu

vom kommenden Gottesreich ist daher nur ein Teil des christlichen
Evangeliums, und die Lebensform des historischen Jesus kann
deshalb auch nur bedingt als Vorbild für die Lebensform in den Gemeinden

genommen werden. Damit komme ich zum nächsten Punkt.

2. Die ersten Gemeinden

Nach dem Zeugnis des Apostel Paulus, der uns über die frühe
Gemeindesituation am meisten überliefert, gilt das Apostolat als

Grundpfeiler der jungen Gemeinschaftsbildung. Apostel aber sind
nicht nur die zwölf aus dem engsten Kreis um Jesus, sondern alle, die
eine direkte Beauftragung durch den Auferstandenen erhalten haben.
Wäre nämlich der Kreis der Apostel auf die zwölf beschränkt, dann
würde Paulus sich nicht Apostel genannt haben dürfen. Gal. 1,1

jedoch nennt sich Paulus Apostel, wie er sagt: «Nicht von Menschen,
auch nicht durch einen Menschen, sondern durch Jesus Christus und
Gott, den Vater». Dadurch, dass Jesus selbst als der Auferstandene
ihm erschienen war, wurde Paulus zum Apostel designiert.

Interessant ist nun zu sehen, dass auch zum Kreise der Apostel
mindestens eine Frau gehört hat. In der Grussliste von Röm. 16, Vers 7,

findet sich folgender Text: «Grüsst Andronikus und Junia, die zu meinem

Volk gehören und mit mir zusammen im Gefängnis waren. Sie

ragen hervor unter den Aposteln und sind schon vor mir Christen
geworden.» Der Name Junia findet sich in diesem Text im Akkusativ in
der Form Junian. Grammatikalisch gesehen kann dieser Akkusativ
sowohl einem männlichen Eigennamen Junias als auch einem weiblichen

Eigennamen Junia entsprechen. Aus dem vorliegenden Text
allein lässt sich keine Entscheidung treffen. Eine amerikanische Neute-
stamentlerin, Bernadette Brooten1, ist daher über den biblischen Text

2 Bernadette Brooten, «Junia hervorragend unter den Aposteln» (Röm.
16,7), in: E. Mottmann-Wendel (Hg.), Frauenbefreiung. Biblische und theologische

Argumente, München/Mainz2 1978, S. 148ff.

219



hinausgegangen und hat entdeckt, dass ein Männername Junias von
der Antike bis heute nirgendwo nachzuweisen ist, weder in der Literatur

noch in Namenslisten, noch in Papyri oder auf Inschriften. Der
Frauenname Junia ist dagegen gut belegt und findet sich häufig. Auch
ein Blick in die Auslegungstradition zeigt, dass es bis ins späte Mittelalter

hinein niemanden gibt, der den Akkusativ Junian von einem
Männernamen herleitet. Der Kirchenvater Chrysostomos aus dem
4.Jahrhundert formuliert sogar ausdrücklich: «Wie gross muss die
Weisheit dieser Frau gewesen sein, dass sie sogar für würdig gehalten
wurde, den Aposteltitel zu tragen» (32. Homilie zum Römerbrief)- Der
Auferstandene ist also nicht nur Männern erschienen, sondern auch
Frauen3. Der Herr der Kirche hat also das männliche Geschlecht
nicht bevorzugt und das weibliche nicht von seiner Beauftragung
ausgeschlossen.

Paulus nennt sich selbst nicht nur einen Apostel, sondern auch
einen Diener. In diesem Zusammenhang erscheint das Wort «diakonos».

Es ist damit aber noch kein festes Amt gemeint. Vollmacht in
der Gemeinde bedeutet für Paulus geistliche Vollmacht. Der Geist der

Versöhnung verwirklicht sich in der Gemeinde als Dienst der Versöhnung

(2. Kor. 5,18). Weil allein der Geist Vollmacht schenkt, hat man
mit Recht die Ordnung jener frühen Gemeinden eine charismatische
Ordnung genannt. Wir finden keinen ausgeführten Amtsbegriff in den

paulinischen Texten, wohl aber die Darstellung einer grossen Fülle
von Dienstleistungen, die Paulus in das Bild des lebendigen Organismus

mit seinen vielfältigen Funktionen fügt, wobei alle Funktionen
aufeinander angewiesen sind und nur so die Lebendigkeit des Leibes

gewährleisten. In I.Kor. 12,4 sagt Paulus, dass in den unterschiedlichen

Dienstleistungen für die Gemeinde ein und derselbe Gottesgeist
wirksam ist. Die Gaben und Geistesbegabungen werden von ihm dann

positiv beurteilt, wenn sie der Gemeinde zur Auferbauung Nutzen
bringen. Dem einen, so schreibt Paulus in I.Kor. 12, ist das Wort der
Weisheit gegeben, einem anderen das Wort der Erkenntnis; dem einen
ist der Glaube (als Gnadengabe!) gegeben, dem anderen die Kraft zur
Heilung; der eine ist imstande, Machttaten zu vollbringen, der andere

vermag prophetisch zu reden; die Unterscheidung der Geister, das

3 Nach dem Zeugnis der Evangelientradition waren auch die Frauen um
Jesus, allen voran Maria Magdalena, die ersten Empfängerinnen der Osterbotschaft

durch die Erscheinung eines himmlischen Boten bzw. Jesu selbst. Demnach

gebührt auch ihnen der Titel «Apostel».

220



Zungenreden, also die Glossolalie, die Auslegung des Zungenredens,
all das zählt zu den Charismen.

Der Umstand, dass Paulus in seinem Bild von der Gemeinde als

einem lebendigen Leib mit seinen vielen Gliedern, die unterschiedliche
Aufgaben haben, die Gleichgewichtigkeit und Gleichwertigkeit aller
Funktionen herausstreicht, zeigt, dass es offensichtlich in den
Gemeinden sehr wohl eine Höherbewertung mancher Geistesgaben
gegenüber anderen gegeben hat. Deshalb wird Paulus nicht müde, die
Gemeinden zum Frieden zu rufen. Und darin liegt sicher auch ein
entscheidendes Motiv dafür begründet, dass sich langsam, aber sicher
feste Ämterordnungen auszubilden begannen: Durch eine klare
Ordnung versuchte man den Frieden zu gewährleisten. Ordnung aber hier
verstanden als im Dienste des Friedens stehend, und nicht umgekehrt.

Solche Ansätze einer Ordnung finden sich auch bereits bei Paulus.
So heisst es in I.Kor. 12,28: Gott hat die einen eingesetzt erstens als

Apostel, zweitens (andere) als Propheten, drittens (andere) als Lehrer.
Mit dem Wort «dann» geht es weiter, und Paulus listet in der Folge
weitere Gnadengaben auf: Wunderkräfte zu Heilungen, Hilfeleistungen,

Leitungen, Arten von Zungenreden. So erscheinen Apostolat,
Prophetenamt und Lehramt deutlich abgesetzt von den anderen
Charismen, wobei interessanterweise das Charisma der Leitung unter den

Aufgaben «ferner liefen» aufscheint. Der Begriff Amt darf allerdings
hier nicht in einem heutigen Sinne verstanden werden. Die drei
erstgenannten Aufgabenbereiche Apostel, Prophet und Lehrer zeichnen sich

gegenüber den anderen dadurch aus, dass sie alle drei im Dienste der
christlichen Verkündigung stehen.

Die Begriffe «dienen», diakonia bzw. diakonos, werden bei Paulus
zunächst in einem allgemeinen Sinne gebraucht, der die Grundhaltung

aller Christen angibt, die darin die Grundhaltung Gottes zu den
Menschen zum Ausdruck bringen. Eine Ausnahme bildet die Stelle
Phil. 1,1, ein Brief, den Paulus an alle Heiligen in Christus Jesus in
der Gemeinde in Philippi richtet, wobei er ergänzt: samt den Episkopen

Aufseher, Leiter) und Diakonen. Diese sehr förmliche Anrede
lässt darauf schliessen, dass es zur Zeit des Paulus bereits etwas fester
umrissene Gemeindefunktionen gegeben hat. Über den Aufgabenbereich

im einzelnen verraten uns die Texte allerdings nichts. Das
Presbyteramt, von dem uns die Apostelgeschichte und auch die spätere
Tradition der Pastoralbriefe berichten, findet sich bei Paulus nicht.
Sowohl die Presbyter wie die Episkopen finden wir als in kollegiale
Leitungsgremien eingebunden. Erst zu Beginn des 2. Jahrhunderts bil-

221



det sich langsam der monarchische Episkopat heraus, erst ab der
Wende vom 2. zum 3. Jahrhundert der Primat des Bischofs von Rom.

So bleibt zunächst für Paulus festzuhalten, dass das Wort «diakonos»

mehrheitlich in einem umfassenden Sinne gilt, im Sinne dessen,
dass sich die Christen mit ihrer ganzen Existenz in den Dienst Gottes
und damit der Gemeinde stellen. Einzig im Philipperbrief verwendet
Paulus den Begriff «diakonos» in einem amtsmässigen Sinn. Dazu
wird eine einzige Person ausdrücklich als diakonos vorgestellt, nämlich

in Röm. 16,1-2. Diese Person ist eine Frau namens Phöbe. Wörtlich

heisst es: «Ich empfehle euch aber unsere Schwester Phöbe, die
auch diakonos der Gemeinde in Kenchreä ist, damit ihr sie im Herrn
aufnehmt, wie es der Heiligen würdig ist, und ihr beisteht, in welcher
Angelegenheit sie euer immer bedarf; denn auch sie selbst ist vielen
eine próstatis geworden, so auch für mich selbst.» Aus diesen beiden
Versen geht hervor, dass Paulus für Phöbe einen Empfehlungsbrief
schreibt, was damals für Christen, die von Gemeinde zu Gemeinde
reisten, üblich war. Er empfiehlt sie der Gemeinde in Rom, woraus zu
entnehmen ist, dass Phöbe die Absicht hat, dorthin zu reisen.
Zunächst wird sie Schwester, also eine christliche Schwester genannt,
und dann heisst es in Ergänzung, dass sie auch diakonos der
Gemeinde in Kenchreä, dem Osthafen von Korinth, war. Dafür, dass es

sich hier um eine Amtsbezeichnung handelt, sprechen folgende
Gründe: Sie wird nicht, wie Paulus auch oft von sich selbst sagen
kann, eine Dienerin Gottes, Jesu Christi oder des Evangeliums
genannt, sondern Diakon (die männliche Form) der Gemeinde (tees ec-

clesias). Die helfende Tätigkeit Phöbes wird in Vers 2 eigens mit dem

Begriff der próstatis Helferin, Patronin, Leiterin) erwähnt4, was zu
ihrer Charakterisierung ausgereicht hätte, wäre sie nicht Inhaberin
eines Amtes. Interessant ist eben auch, dass Paulus nicht die weibliche
Form «Diakonisse» verwendet, die dann erst später im 2. Jahrhundert
belegt ist. Von einer Einschränkung des Diakonenamtes auf rein
karitative Aufgaben ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede, so dass

wir den Verkündigungsdienst des Diakons jedenfalls nicht ausschlies-

sen können. Etwas mehr erfahren wir über das Amt des Diakons aus
den Schriftzeugnissen der folgenden Generation, der ich mich nun
zuwenden möchte.

4 Vgl. dazu die Arbeiten der Exegetin Elisabeth Schüssler-Fiorenza: Phoebe.

Diakon im Dienste des Evangeliums, in: Mütter des Glaubens, Bibel heute,
H.3/1984, S. 162 ff: In Memory of Her. A Feminist Reconstruction of Christian

Origins, New York 1983.

222



3. Die Pastoralbriefe

Die Pastoralbriefe, der 1. und 2. Timotheus- und der Titusbrief sind

um die Wende vom 1. zum 2. Jahrhundert entstanden. Als späteste
Datierung ist die Zeit um 130 bis 135 noch möglich. Der uns ansonsten
unbekannte Verfasser hat diese drei Briefe pseudonym unter dem

Namen des Apostels Paulus veröffentlicht. Im 1. Timotheus- und im
Titusbrief finden sich Teile von Ämterspiegeln, die damals in den
Gemeinden des Ostens verbreitet waren. Ämterspiegel sind Listen von
Anforderungen, die die christliche Gemeinde an ihre Leiter stellt.
l.Tim. 3,1-7 findet sich die Ermahnung der Episkopen. Dort heisst

es, ein Episkopos soll unbescholten sein, nur einer Frau Mann, nüchtern,

besonnen, ehrbar, gastfreundlich, geschickt zum Lehren, kein
Weinsäufer, kein Schläger, nicht streitsüchtig, nicht auf Geld aus, er
soll dem eigenen Haus gut vorstehen, die Kinder in Zucht halten und
auch kein Neubekehrter sein, damit er sich nicht überhebe. Dann folgt
eine Formulierung, die nach dem Zeugnis der Pastoralbriefe ein grosses

Gewicht hat: Der Episkopos soll ein gutes Zeugnis haben von
denen, die draussen sind, d.h. ausserhalb der christlichen Gemeinde.

Anschliessend dann in den Versen 8-13 folgt der Ämterspiegel für
die Diakone. Dort heisst es: Auch die Diakone sollen ehrbar sein,
nicht doppelzüngig, nicht vielem Wein ergeben, nicht auf Gewinn aus

und von reinem Gewissen. Wie die Episkopen sollen auch die
Diakone zuerst auf ihre Uubescholtenheit geprüft werden, bevor man sie

in ihr Amt einsetzt. Auch die Diakone sollen nur einer Frau Mann
sein und dem eigenen Haus samt den Kindern gut vorstehen können.
Im Titusbrief 1,5-9 wird der Ämterspiegel für den Episkopos ergänzt
durch einen Ämterspiegel für die Ältesten, die Presbyter, die in den

paulinischen Briefen noch nicht belegt sind. Interessant ist, dass Paulus

dafür das Prophetenamt erwähnt, das sich in der darauffolgenden
dritten Generation nicht mehr findet.

In l.Tim.3, Vers 11, können wir nun einen interessanten Einschub
entdecken. Der Vers lautet wörtlich: «Es ist notwendig, dass die
Frauen ebenso ehrbar sind, nicht verleumderisch, nüchtern,
vertrauenswürdig in allem.» Dieser Vers steht mitten im Ämterspiegel der

Diakone, und es erhebt sich die Frage, welche Frauen hier gemeint
sind. Dass es sich um christliche Frauen im allgemeinen handeln
könnte, ist wohl sofort auszuschliessen, denn der vorgegebene Text ist

ja ein Ämterspiegel. Ist aber dafür an die Ehefrauen der Diakone
gedacht? Es steht hier nur das Wort «Frauen», von «Frauen der Dia-

223



kone» oder von «ihren Frauen» ist nicht die Rede. Im Ämterspiegel
der Episkopen wird nicht von den Ehefrauen dieser Amtsträger
gesprochen, obwohl die Episkopen verheiratet waren. Es wäre daher

verwunderlich, wenn dann im folgenden Ämterspiegel für die
Diakone plötzlich die Ehefrauen auftauchen. So spricht alles dafür, dass

dieser Vers 11 an die Diakoninnen gerichtet ist5. Damit haben wir
einen zweiten Beleg für Frauen im Amt des diakonos in den frühen
christlichen Gemeinden.

Auch in einem ausserchristlichen Text können wir einen Beleg für
das Amt der Diakonin finden6. Der römische Jurist Plinius der

Jüngere, kaiserlicher Legat in der Provinz Bithynien schrieb etwa um 112,

also um die Zeit der Entstehung der Pastoralbriefe, einen Brief an
Kaiser Trajan, in dem er von zwei Frauen spricht, die «ministrae»
genannt werden (ministrae dicebantur). Ministra ist aber nun das lateinische

Äquivalent zur Diakonisse. Ausserdem erwähnt Plinius, dass

diese beiden ministrae Sklavinnen waren, was zeigt, dass Standesunterschiede

in einer christlichen Gemeinde keine Relevanz besassen.

Das Amt der Diakonin, dessen Anfänge schon im I.Jahrhundert zu
finden sind, hat sich einige hundert Jahre lang gehalten. Erst ab dem
6. Jahrhundert hört es in allen Kirchen auf zu existieren. Eines der
interessantesten späteren Zeugnisse für den weiblichen Diakonat ist die

syrische Didaskalia, eine Kirchenordnung, die etwa um die Mitte des

3. Jahrhunderts entstanden ist7. Hier werden die Aufgaben der Diakonin

zum ersten Mal deutlich charakterisiert: Hausbesuche, Sorge für
die Kranken, Assistenz bei der Taufe und in der Taufkatechese,
einschliesslich karitativer Dienste. Ein vernünftiger Bischof, so heisst es

weiter, könne ohne Diakon und ohne Diakonin, bzw. - so heisst es

dort - ohne Diakonisse, gar nicht auskommen. Deshalb sollen dem
einen Episkopos jeweils ein Diakon und eine Diakonin zur Seite stehen,
dies neben dem Kollegium der Presbyter. Die hierarchische Trias in
der Gemeindeleitung wird in der syrischen Didaskalia dadurch
theologisch begründet, dass man sie zur himmlischen Trias in Analogie
setzt: Der Episkopos entspricht Gott, dem Vater, der Diakon ent-

5 Vgl. dazu: Jean Colson, Der Diakonat im Neuen Testament, in: Diaconia
in Christo, hg. von Karl Rahner/Herben Vorgrimmler. Quaestiones Disputatae
15/16, Freiburg 1962, S.3ff.; Gerhard Lohfink, Weibliche Diakone im Neuen
Testament, in: Die Frau im Urchristentum, hg. von Gerhard Dautzenbergu.a.,
Quaestiones Disputatae 95, Freiburg 1983.

6 Gerhard Lohfink, a.a.O., S.333f.
7 H.Achelis/J. Flemming, Die ältesten Quellen des orientalischen Kirchenrechts:

II. Die syrische Didaskalia, TU 25, Neue Folge 10, 2. Heft, 1904.

224



spricht Christus und die Diakonin entspricht dem Heiligen Geist. Die
Presbyter dagegen werden mit dem Kollegium der Apostel verglichen.
Wörtlich heisst es: «Levit aber und Hoherpriester ist der Bischof; dieser

ist der Diener des Wortes und der Mittler, für euch aber der Lehrer
und nächst Gott euer Vater, der euch durch das Wasser gezeugt hat.

Er ist euer Haupt und Führer, und für euch der mächtige König, der

regiert an Stelle des Allmächtigen, ja er sollte von euch wie Gott
geehrt werden; denn der Bischof sitzt für euch an der Stelle Gottes. Der
Diakon aber steht an der Stelle Christi, und ihr sollt ihn lieben; die
Diakonissin aber soll nach dem Vorbild des Heiligen Geistes von euch

geehrt werden. Die Presbyter sollen euch gleich den Aposteln sein...»
(Cap. IX, S. 45).

Aber es findet sich auch eine biblische Begründung des weiblichen
Diakonats. Wörtlich heisst es: «Darum sagen wir, dass besonders der
Dienst einer dienenden Frau nötig und erforderlich ist, denn auch unser

Herr und Heiland ist von dienenden Frauen bedient worden, nämlich

der Maria von Magdala und von Maria, der Tochter des Jakobus,
und von der Mutter des Jose und von der Mutter der Söhne Zebedäi
mit noch anderen Frauen. Auch du (Bischof!) bedarfst des Dienstes
der Diakonisse zu vielen Dingen...» (Cap.XVI, S.85).

4. Zusammenfassung

So lässt sich nun zusammenfassend feststellen, dass es bereits zur Zeit
des Apostel Paulus, also Mitte des 1. Jahrhunderts, in den christlichen
Gemeinden das Amt der Diakonin gegeben hat, das sich dann in den

folgenden Jahrhunderten zu einem Festbestand innerhalb einer
ausgeprägten Ämterhierarchie entwickelt hat. Darüber hinaus lässt sich

aber noch etwas Grundsätzliches erkennen: Die Ämter, oder besser

müsste man sagen, die amtsähnlichen Funktionen der frühen Zeit, wie

Apostel, Propheten und Lehrer, verschwinden bereits um die Wende

vom 1. zum 2. Jahrhundert. Dafür gewinnen andere Ämter an Bedeutung,

das des Episkopos und des Diakons bzw. der Diakonin. Dazu
kommt das aus dem Judenchristentum stammende Amt des Presbyters.

Auch die Form dieser Ämter verändert sich von einer kollegialen
Struktur zu einer monarchischen, ausgenommen das Presbyteramt.
Daran lässt sich erkennen, wie wandelbar die Ämterstruktur bereits
innerhalb der ersten Jahrhunderte war. Ämter zählen zur menschlichen

Notwendigkeit für die Organisation einer Gemeinschaft. Die

225



Ausbildung von solchen Organisationsformen wurde um so notwendiger,

je erfolgreicher die christliche Mission war. Die Zahl der Gemeinden

wuchs beständig, die geographischen Distanzen zwischen den
einzelnen Gemeinden vergrösserten sich; Kulturen trafen zusammen,
weil ein Teil der Christen - zumindest noch um die Mitte des 1.

Jahrhunderts - aus dem Judentum, ein anderer aus dem Heidentum kam;
und schliesslich begann sehr bald, ebenfalls bereits im 1. Jahrhundert,
die Auseinandersetzung mit falschen Propheten und Irrlehrern. Um
diese riesigen Spannungen zu bewältigen,bedurfte es klarumrissener
Aufgabenbereiche. Durch aktuelle Notwendigkeit herausgefordert, unterlag
die jeweilige Ämterstruktur dem geschichtlichen Wandel. Was für
damals galt, gilt auch für heute, und das heisst, wir werden unserer
Tradition nicht untreu, wenn wir manche Ämter z.B. als nicht mehr so
notwendig erachten, neue Ämter entwickeln oder auch frühe Ämter, die dann

verlorengegangen sind, wie den weiblichen Diakonat, wieder einführen.
Eines jedenfalls müsste damals und muss auch heute dabei gewahrt
bleiben: Jedes Amt in einer christlichen Kirche ist gehalten, sich am
Dienst Gottes an den Menschen zu orientieren, eines Gottes, der in
seinem Dienst an den Menschen so weit ging, selbst Mensch zu werden.

In, mit und unter geschichtlicher Wandelbarkeit bleibt Christus
als der Herr der Gemeinde die Mitte, die als Anspruch Massstäbe

setzt. So wie Christus gekommen ist, um den Menschen zu dienen und
sein Leben als Lösegeld für viele zu geben, sind gerade und vor allem
die Amtsträger in der Kirche dazu angehalten, diesem Weg zu folgen.
Fürs Herrschen, für menschlichen Stolz, dafür, dass sich ein Mensch
über einen anderen erhebt, für den Ausschluss von Menschen von
bestimmten Ämtern aus Gründen des Geschlechts ist in der christlichen
Gemeinde kein Platz. Dies gilt auch und heute in besonderer Weise

für die christlichen Frauen.
Eine solche theologische Argumentation war für die Kirchen der

Reformation dafür entscheidend, Frauen zum geistlichen Amt zu
ordinieren. Denn die Geschichte kann eben aufgrund ihrer Wandelbarkeit
nie ausschlaggebendes und letztes Vorbild für das Leben in christlicher

Gemeinschaft sein. Deshalb ist es auch nicht so bedeutsam, dass

sich in der gesamten bisherigen Tradition keine Frau im Amt des

Episkopos findet - sei es, dass es dies nicht gegeben hat, sei es, dass die

Quellen es uns verschweigen. Die Antwort auf die Frage, welche die

richtige Lebensform in der Gemeinde ist, kann nicht aus den
geschichtlichen Fakten des Ringens darum gewonnen werden, sondern

nur aus dem Evangelium immer und immer wieder neu.

226



Eines jedenfalls liegt bereits aus der kanonischen Tradition klar
zutage: dass nämlich der Beitrag der christlichen Frauen für die Verbreitung

des Evangeliums und für den Aufbau der Gemeinden unverzichtbar

war. Sie sind Jesus nachgefolgt, die Erscheinung des Auferstandenen

hat sie zu Aposteln eingesetzt - denken wir zurück an Junia -, sie

haben Hausgemeinden begründet und geleitet, wie z.B. Priska, die
Frau des Aquila, von der wir aus der Apostelgeschichte und von Paulus

hören, wie Nympha, die wir aus dem Kolosserbrief kennen und
die in Laodizea eine Hausgemeinde geführt hat. Lydias Hausgemeinde

bildete die Zelle der christlichen Gemeinde in Philippi, später
erwähnt Paulus im Philipperbrief Euodia und Syntyche, von denen es

heisst, ihre Namen würden im «Buch des Lebens» stehen, worin die
bewährten und standhaften Märtyrer eingetragen werden. Phöbe war
nicht nur Diakon, sondern ist, wie auch Paulus, von Gemeinde zu
Gemeinde gereist, sonst hätte sie keines Empfehlungsbriefes bedurft. In
der Apostelgeschichte (21,9) werden die vier jungfräulichen Töchter
des Evangelisten Philippus in Cäsaria erwähnt. Die wohlhabende Ta-
bitha in Joppe, Jüngerin genannt, schneiderte Kleider für Witwen und
wird auch ihrer Almosenfreudigkeit wegen erwähnt (Apg. 9,36). Der
Beitrag der Frauen umfasst also die ganze Bandbreite der christlichen
Gnadengaben. Viele Frauen werden nur erwähnt, ohne dass wir
Auskunft darüber erhalten, worin ihr Beitrag für die christliche Gemeinde
bestanden hat. Für die damaligen Adressaten der Texte war eine solche

Auskunft nicht nötig, denn alle diese Frauen waren in den
Gemeinden des Ostens wie des Westens bekannt.

Gott hat Menschen, Männer wie Frauen, in seinen Weinberg gerufen,

diesen zu bestellen, damit keines Menschen Gabe verlorengehe.
Die Kirchen sollten daher etwas von der Fülle der frühen Charismen
wiederentdecken, damit ihr Zeugnis lebendig bleibe.

Wien Susanne Heine

227


	Diakoninnen : Frauen und Ämter in den ersten christlichen Jahrhunderten

