Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 4

Artikel: Diakoninnen : Frauen und Amter in den ersten christlichen
Jahrhunderten

Autor: Heine, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404747

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diakoninnen — Frauen und Amter in den ersten christlichen
Jahrhunderten

Vortrag auf dem Cyprian-Symposion der Altkatholischen Kirche in Wien
am 17. September 1988

Ich mochte mit einem Dank dafiir beginnen, dass Sie mir die ehren-
volle Aufgabe zugedacht haben, aus Anlass des Cyprian-Symposions
zu diesem Thema zu sprechen. Bevor ich mich allerdings dem Thema
selbst zuwende, bedarf es, wie iiblich, einiger Vorbemerkungen.

Erlauben Sie mir zunéchst einen biographischen Hinweis. Als Chri-
stin des Augsburger Bekenntnisses, und das heisst als Lutheranerin,
geniesse ich hier Thre 6kumenische Gastfreundschaft. Und ich denke,
dass es fiir meinen Zugang zum Thema fiir Sie wichtig zu wissen ist,
dass ich nach meinen theologischen Studien in Wien und Bonn und
auch dem Studium der Philosophie in Wien in meiner Lutherischen
Kirche zum geistlichen Amt ordiniert wurde. Die Frauenordination ist
in der Evangelischen Kirche in Osterreich seit 1965 gesetzlich veran-
kert. Im deutschsprachigen Raum hat es rund zehn Jahre gedauert,
also von Mitte der sechziger bis Mitte der siebziger Jahre, bis alle
evangelischen Landeskirchen die Ordination der Frauen zum geistli-
chen Amt anerkannt hatten. Inzwischen macht der Anteil der Frauen
unter den Geistlichen in der Bundesrepublik Deutschland etwa 8 Pro-
zent ailer geistiichen Amtstriger aus, in Osterreich etwa 4-5 Prozent.
Schon gegen Ende meiner Studienzeit bzw. dann wahrend der Zeit
meiner Vikarsausbildung war ich an den theologischen Diskussionen,
die letztlich zur Frauenordination fiihrten, beteiligt. Ich erzdhle IThnen
dies, weil diese Geschichte meinen theologischen Zugang zur Frage
«Frauen und Amter» wesentlich geprigt hat und zum Rahmen meines
Vorverstindnisses gehort, das ich lhnen im gut hermeneutischen
Sinne offenlegen maéchte.

Damit komme ich zu meiner zweiten Vorbemerkung. Fiir die Kir-
chen der Reformation ist, wie Sie wissen, das Schriftprinzip von ent-
scheidender Bedeutung. Die Heilige Schrift gilt, und das ist ja gemein-
christliches Gut, als Quelle der Offenbarung. Und Offenbarung heisst,
dass Gott es ist, der da spricht und in Jesus Christus zu uns kommt.
Nicht menschliche Weisheit steht also im Mittelpunkt des christlichen
Bekenntnisses, sondern die Wahrheit Gottes. Vom Schriftprinzip aus-
gehen heisst demnach, durch alles menschliche Denken und Vorstel-
len hindurch immer wieder nach dem Wort Gottes zu fragen, das un-

213



sere menschliche Weisheit nicht heiligen oder gleichsam in den Him-
mel hinein verldngern will, sondern uns ein kritisches Gegeniiber
bleibt, damit wir unser Nachdenken des Glaubens im Lichte der Of-
fenbarung immer neu priifen, wobei der Kanon der Heiligen Schriften
als Massstab und Richtschnur gilt.

Die christliche Tradition ist nichts anderes als der immer wieder
neue Versuch aller Glaubigen, der Offenbarungswahrheit Gottes auf
die Spur zu kommen, schliesst aber als menschlicher Weg Irrtum und
Tduschung ein. Die Kritik der Reformatoren am romisch-katholischen
Traditionsverstdndnis, wobei der Begriff «romisch-katholisch» bereits
die Kirchentrennung voraussetzt, die eben diese Reformatoren nicht
wollten, geht von dem Bewusstsein aus, dass menschliches Nachden-
ken iiber die Offenbarung deren Wahrheit verfehlen kann. Daher die
Betonung des Schriftprinzips.

Zur Tradition gehort nicht nur das, woriiber Menschen aus Glauben
in theologischer Reflexion nachgedacht haben, sondern auch die Ge-
schichte der Frommigkeit. Schon sehr frith, wenn nicht sogar fast pa-
rallel mit der Entstehung der spiter kanonisierten Schriften finden wir
Frommigkeitsliteratur, voll von phantasievollen Ergdnzungen und le-
gendiren Ziigen, eine Literatur, die gleichwohl auch als Ausdruck le-
bendigen Glaubens gewertet werden muss. Denken Sie vor allem an
die vielen Kindheitsgeschichten, die von Jesus erzdhlt wurden, nicht
zuletzt wahrscheinlich deshalb, weil sich die kanonischen Texte zu
diesem Lebensabschnitt des Erldsers nur sehr knapp und ohne histo-
riographische Absicht dussern. Was fiir das Denken gilt, gilt gleich-
wohl auch fiir die Phantasie: Beide sind Menschenwerk und miissen
sich immer wieder daraufhin befragen lassen, ob sie der Grundwahr-
heit der Offenbarung entsprechen oder diese verdunkein.

Nun muss allerdings bedacht werden, dass auch die kanonischen
Texte, obgleich sie um die Offenbarungswahrheit kreisen, von Men-
schen geschrieben sind. Grundsitziich muss daher das, was liber die
Tradition gesagt werden kann, auch fiir die Texte des Kanons gelten:
Wir haben die Wahrheit Gottes durch, in, mit und unter menschlichen
Worten, menschlichem Nachdenken und menschlichen literarischen
Gestalten. Zwischen Gottes Wort und Menschenworten zu unterschei-
den, wird demnach immer die Aufgabe der Kirche bleiben und ist je-
der Generation neu aufgegeben. Dennoch: Als sich die christliche
Kirche dazu entschloss, dies unter dem Druck der Herausforderung
durch falsche Propheten, Irrlehrer und wildwuchernde Frommigkeits-
phantasie, eben diese 27 Schriften des Neuen Testamentes in den

214



Rang eines Kanons, also eines Massstabes zu erheben, tat sie das in
der Uberzeugung, dass es gerade diese Schriften sind, die das Wesent-
liche des christlichen Glaubens am besten zum Ausdruck bringen.
Dieser Entscheidung der Kirche miissen wir in unserem theologischen
Nachdenken Rechnung tragen.

Aber noch eine weitere Unterscheidung muss bedacht werden. Alle
neutestamentlichen Texte kreisen um das zentrale christliche Heilsge-
schehen, ndmlich um die Menschwerdung Gottes, um das Kommen
Gottes in die Geschichte, um Jesus Christus. Dieses zentrale Heilsge-
schehen steht im Kontext des Glaubens an den einzigen Gott, der der
Schopfer des Himmels und der Erde ist, und des Glaubens an den
Heiligen Geist, durch den der Schopfer- und Erlésergott uns sein wei-
teres Wirken und Handeln durch die Geschichte hindurch verheissen
hat. Der Geist Gottes ist ein schopferischer Geist, imstande, seiner
Kirche auch immer wieder neue Gestalt zu verleihen. Unsere Existenz
ist eine geschichtliche, was bedeutet, dass alles einem endlichen Wan-
del unterliegt, dass keine geschichtliche Gestalt den Anspruch auf
ewige Giiltigkeit erheben kann. Blicken wir in die Geschichte der
christlichen Kirche, dann zeigt sich, dass sich Lebensform und auch
Verfassungsstrukturen dieser Kirche immer wieder verdndert haben,
dass z. B. Amter der frithen Kirche «gestorben» sind, dafiir neue Am-
ter geschaffen wurden. Ich werde das noch zeigen. Solcher Wandel
auch innerhalb der christlichen Kirche steht freilich unter dem An-
spruch, der zentralen christlichen Botschaft nicht zu widersprechen.
Diese Dialektik von geschichtlichem Wandel und bleibender Glau-
benswahrheit bestimmt unsere Tradition und stellt uns ohne Zweifel
vor eine schwierige Aufgabe. Aber einfacher geht es eben nicht, wenn
wir ein problematisches Herausfallen aus dieser Dialektik vermeiden
wollen, ndmlich den fundamentalistischen Standpunkt auf der einen
Seite und den schwirmerischen Standpunkt auf der anderen Seite,
zwei Gefahren, die die Kirche immer begleitet haben.

Das Neue Testament ist ein Glaubensbuch, kein Geschichtsbuch in
einem heutigen Verstdndnis von Historie. Wenn wir das Neue Testa-
ment lesen, stossen wir daher in erster Linie auf den Glauben unserer
christlichen Vorfahren, auf den Glauben der Verfasser der Texte. Da-
bei kdnnen wir sehen, dass unsere Vorviter sehr unterschiedliche For-
men des Ausdrucks fiir ihren Glauben gewéhlt haben. Denken wir nur
an die sehr unterschiedlichen theologischen Konzepte etwa des Ver-
fassers des Markus-Evangeliums, des Johannes-Evangeliums, des He-
bréder-Briefes, oder denken wir an die sehr eigenstindige Theologie

215



des Apostel Paulus. So unterschiedlich alle diese Konzepte sind, krei-
sen sie doch um die Mitte der Offenbarung. Unsere christlichen Viiter
wollen also den Glauben weitersagen, und das heisst, sie sagen wenig
iber die konkreten Lebensverhiltnisse in den frithen Gemeinden. De-
ren Kenntnis setzen sie ndmlich bei ithren Lesern voraus, wie auch
heute unsere Predigten der Gemeinde den Glauben auszulegen su-
chen, wihrend eine Darstellung der gemeindlichen Lebensverhilt-
nisse nicht notwendig ist, denn diese teilen wir miteinander. Wie auch
heute Lebensverhiltnisse in einer Gemeinde nur dann zur Sprache
kommen, wenn Probleme oder Konflikte virulent sind, war es auch
zur Zeit der Abfassung der biblischen Texte. Lebensverhiltnisse jener
frithen Zeit schimmern vor allem dort durch, wo Christen einander er-
mahnen. Von den Lebensverhiltnissen in jenen frithen Tagen erfahren
wir daher am meisten vom Apostel Paulus, da uns seine Theologie in
Form von Briefen iiberliefert wurde, die er grésstenteils an solche Ge-
meinden schreibt, die von Konflikten und Streitigkeiten betroffen sind
bzw. die ihm ein Problem vorlegen.

Solche grundsitzlichen hermeneutischen Uberlegungen gelten auch
fir die Frage, welche Amter in der friihen Zeit der christlichen Ge-
meinden bedeutsam, mit welchen Aufgaben sie verbunden waren, wer
sie bekleidete und wie sie sich schliesslich auch wandelten. Da uns die
Verfasser der biblischen Schriften nicht ausdriicklich und absichtlich
dariber informieren, bedarf es einer mithsamen Rekonstruktionsar-
beit, um der Lebenswirklichkeit in den Gemeinden auf die Spur zu
kommen. Diese Rekonstruktionsarbeit ist zundchst von der niichter-
nen Frage geleitet, wie es damals gewesen ist — im Sinne der Recher-
che von Fakten. Gleichwohl muss uns dabei bewusst bleiben, dass
diese Frage das Selbstverstindnis einer christiichen Gemeinde nicht
trifft, da sie ithre Organisationsformen nie als in einem bloss profanen
Sinne als institutionelle Formgebung verstanden hat. Die Gemeinden
verstanden sich nicht als Vereinsgesellschaft, sondern als Glaubensge-
meinschaft, und waren darum bemiiht, diese Gemeinschaft so zu ge-
stalten, dass in 1hr etwas sichtbar wiirde von der zukiinftigen himmli-
schen Herrlichkeit des Gottesreiches. Bereits aus Markus 10,42-45
wird deutlich, dass in diesem Gemeindeverstdndnis auch eine Abgren-
zung gegeniiber dem «sonst in der Welt» eingeschlossen ist: Wihrend
sonst in der Welt immer die Méchtigen iiber die weniger Méchtigen
bzw. iiber die Ohnméchtigen herrschen, soll es in der christlichen Ge-
meinde nicht so sein. In ihr soll niemand herrschen, sondern sollen
alle einander dienen. Und da in einer menschlichen Gemeinschaft,

216



das wird auch im Neuen Testament wohl realistisch gesehen, das Ge-
falle von Oben und Unten, so auch Leitungs- und Vorsteherimter
nicht zu vermeiden sind, ist doch mit diesen Amtern kein Herrschen
tiiber Menschen verbunden, sondern sollen die Vorstehenden um so
mehr Diener sein. Dies darf freilich kein bloss verbales Bekenntnis
bleiben, wenngleich es in der Geschichte oft dazu geworden ist, son-
dern stellt den Anspruch auf Verwirklichung. In dieser Spannung von
Anspruch, genauer: Wahrheitsanspruch des Evangeliums, und einer
Verwirklichung, die auch immer wieder hinter dem Anspruch zuriick-
geblieben ist, nimmt die christliche Heilsgeschichte ihren Weg!.
Christlicher Glaube darf sich keine Illusionen dariiber machen, dass
die vollkommene Verwirklichung des Gottesreichs hier und jetzt in
dieser Zeitlichkeit nicht moéglich ist. Auch die Kirche bleibt eine Kir-
che der Siinder. Und dennoch darf die christliche Gemeinde nicht aus
dem Anspruch entlassen werden, ihr Zusammenleben und auch ihre
Organisationsformen so zu gestalten, dass das Licht des Gottesreiches
aufzuscheinen vermag, den Glaubenden zu Trost und Stdrkung, den
Aussenstehenden zum Zeugnis.

So viel zu den Vorbemérkungen, die mir deshalb wichtig sind, damit
Sie sehen, in welchem theologischen Rahmen meine nun folgende ge-
schichtliche Rekonstruktion der Amterstruktur bzw. des Amtes der
Diakonin steht.

- Der Gang durch die ersten christlichen Jahrhunderte kann im Rah-
men ¢ines Vortrags nur eine Skizze sein. Dabel mochie ich chronolo-
gisch vorgehen und mit Jesus und seinen Nachfolgern und Nachfolge-
rinnen beginnen.

1. Die Jesustradition

Was wir heute unter einem Amt in der Kirche verstehen, war fiir die
Jesusgemeinschaft nicht relevant. Dies aus mehreren Griinden. Jesus
war Jude, stand aber seiner eigenen Tradition kritisch gegeniiber, wie
es immer wieder auch in der Geschichte des Judentums eine kritische
Auseinandersetzung mit der Traditionsbildung gab. Von dieser jidi-
schen Tradition aus gesehen ldsst sich die Haltung Jesu am ehesten

! Das Grundproblem der Differenz von Anspruch und Wirklichkeit bildet
den roten Faden durch mein Buch «Frauen der frithen Christenheit», Géttin-
gen 19872, wo sich auch weitere Literatur iiber das hinaus findet, was ich in
diesem Rahmen angeben kann.

217



mit der Haltung der alttestamentlichen Propheten vergleichen, und so
hat er auch innerhalb des heutigen Judentums — zumindest in einigen
Gruppen - die positive Bedeutung, zum Kreise der prophetischen
Zeugen zu zdhlen. Jesus und seine Nachfolger lebten als Wanderpre-
diger ohne festen Wohnsitz und ohne eigenen Besitz. Sie verkiindigten
das kommende Gottesreich und waren darauf angewiesen, von den
Horern ihrer Predigt die fiir ihren Lebensunterhalt notwendige mate-
rielle Unterstiitzung zu bekommen. Wie gross die Gruppe um Jesus
war, ldsst sich nicht mehr genau ausmachen. Petrus und die beiden
Zebeddus-Sohne Johannes und Jakobus zdhlten ohne Zweifel zum
engsten Kreis um Jesus, die auch dem weiteren Kreis der Zwolf ange-
horten. Ohne Zweifel ging der Nachfolgekreis iiber den engeren Kreis
der Zwolf hinaus, und es finden sich auch in diesem weitern Kreis
eine Reihe von namentlich genannten Frauen, wie aus dem Zeugnis
der Passionsgeschichte bei Markus, aus dem Lukas-Evangelium
bzw. der Apostelgeschichte zu entnehmen ist. Genannt werden unter
anderem Maria Magdalena, Johanna, Salome und Maria, die
Mutter des Joses. Jesus nachfolgen bedeutet, aus dem Glauben an das
kommende Gottesreich leben, diesen Glauben in Wort und Tat (Hei-
lung) verkiindigen und die ort- und besitzlose Existenz der Gruppe
teilen.

Dariiber hinaus ist dem engeren Kreis der zwolf, wie aus Matth.
19,28 zu erkennen, ein eschatologischer Auftrag gegeben, «bei der
Wiedergeburt, wenn sich der Sohn des Menschen auf den Thron sei-
ner Herrlichkeit gesetzt hat», zwolf Throne einzunehmen und die
zwoOlf Stdmme Israels zu richten. Diese Richterfunktion ist allerdings
erst fir die Zeit nach dem Ende dieser Tage vorgesehen, begriindet
also kein Gemeindeamt. Amtsstrukturen haben sich also erst im Ver-
laufe der Gemeinde- und Kirchenbildung herauskristallisiert und kén-
nen Jesus nicht als den historischen Stifter fiir sich in Anspruch neh-
men. Wohl aber sind alle Amter daraufhin zu befragen, ob und wie sie
im geistlichen Sinne dem Evangelium vom kommenden Gottesreich
entsprechen.

Aufgrund von Verkiindigung und Lebensform ist die Jesustradition
immer wieder mit der alttestamentlichen Exodustradition verglichen
worden: Einer Verheissung folgend, verlassen Menschen ihre iibli-
chen sozialen Bindungen, begeben sich auf einen neuen Weg, der sich
als Aufbruch kennzeichnen ldsst. Auf die Dauer ist es allerdings nicht
moglich, in einem solchen Aufbruch zu verharren, zumal wenn die
Gruppe immer grosser wird, eschatologische Hoffnungen in der Form

218



der Naherwartung enttduscht werden oder sich ein Generationen-
wechsel anzeigt.

Entscheidender aber als dies ist, dass wir im Rahmen der Jesustra-
dition noch nicht vom expliziten christlichen Grundbekenntnis spre-
chen konnen. Die christliche Kirche beginnt nicht mit Jesus allein,
sondern mit dem Bekenntnis zu Jesus als dem Christus, dem aufer-
standenen Herrn. Das Stiftungsereignis fiir die christliche Gemeinde
ist also die Erscheinung des Auferstandenen. Die Verkiindigung Jesu
vom kommenden Gottesreich ist daher nur ein Teil des christlichen
Evangeliums, und die Lebensform des historischen Jesus kann des-
halb auch nur bedingt als Vorbild fiir die Lebensform in den Gemein-
den genommen werden. Damit komme ich zum nédchsten Punkt.

2. Die ersten Gemeinden

Nach dem Zeugnis des Apostel Paulus, der uns iiber die frithe Ge-
meindesituation am meisten Uberliefert, gilt das Apostolat als
Grundpfeiler der jungen Gemeinschaftsbildung. Apostel aber sind
nicht nur die zwolf aus dem engsten Kreis um Jesus, sondern alle, die
eine direkte Beauftragung durch den Auferstandenen erhalten haben.
Wire ndmlich der Kreis der Apostel auf die zwolf beschrankt, dann
wiirde Paulus sich nicht Apostel genannt haben diirfen. Gal. 1,1 je-
doch nennt sich Paulus Apostel, wie er sagt: «Nicht von Menschen,
auch nicht durch einen Menschen, sondern durch Jesus Christus und
Gott, den Vater». Dadurch, dass Jesus selbst als der Auferstandene
ihm erschienen war, wurde Paulus zum Apostel designiert.
Interessant ist nun zu sehen, dass auch zum Kreise der Apostel min-
destens eine Frau gehort hat. In der Grussliste von Rom. 16, Vers 7,
findet sich folgender Text: «Griisst Andronikus und Junia, die zu mei-
nem Volk gehoren und mit mir zusammen im Gefingnis waren. Sie ra-
gen hervor unter den Aposteln und sind schon vor mir Christen ge-
worden.» Der Name Junia findet sich in diesem Text im Akkusativ in
der Form Junian. Grammatikalisch gesehen kann dieser Akkusativ so-
wohl einem méinnlichen Eigennamen Junias als auch einem weibli-
chen Eigennamen Junia entsprechen. Aus dem vorliegenden Text al-
lein ldsst sich keine Entscheidung treffen. Eine amerikanische Neute-
stamentlerin, Bernadette Brooten?, ist daher liber den biblischen Text

2 Bernadette Brooten, «Junia ... hervorragend unter den Aposteln» (Roém.
16,7), in: E. Moltmann-Wendel (Hg.), Frauenbefreiung. Biblische und theologi-
sche Argumente, Miinchen/Mainz? 1978, S. 143 ff.

219



hinausgegangen und hat entdeckt, dass ein Madnnername Junias von
der Antike bis heute nirgendwo nachzuweisen ist, weder in der Litera-
tur noch in Namenslisten, noch in Papyri oder auf Inschriften. Der
Frauenname Junia ist dagegen gut belegt und findet sich haufig. Auch
ein Blick in die Auslegungstradition zeigt, dass es bis ins spate Mittel-
alter hinein niemanden gibt, der den Akkusativ Junian von einem
Minnernamen herleitet. Der Kirchenvater Chrysostomos aus dem
4.Jahrhundert formuliert sogar ausdriicklich: «Wie gross muss die
Weisheit dieser Frau gewesen sein, dass sie sogar fiir wiirdig gehalten
wurde, den Aposteltitel zu tragen» (32. Homilie zum Romerbrief). Der
Auferstandene ist also nicht nur Minnern erschienen, sondern auch
Frauen’. Der Herr der Kirche hat also das ménnliche Geschlecht
nicht bevorzugt und das weibliche nicht von seiner Beauftragung aus-
geschlossen.

Paulus nennt sich selbst nicht nur einen Apostel, sondern auch ei-
nen Diener. In diesem Zusammenhang erscheint das Wort «diako-
nos». Es ist damit aber noch kein festes Amt gemeint. Vollmacht in
der Gemeinde bedeutet fiir Paulus geistliche Vollmacht. Der Geist der
Versohnung verwirklicht sich in der Gemeinde als Dienst der Versoh-
nung (2. Kor. 5,18). Weil allein der Geist Vollmacht schenkt, hat man
mit Recht die Ordnung jener frithen Gemeinden eine charismatische
Ordnung genannt. Wir finden keinen ausgefiithrten Amtsbegriff in den
paulinischen Texten, wohl aber die Darstellung einer grossen Fiille
von Dienstleistungen, die Paulus in das Bild des lebendigen Organis-
mus mit seinen vielfiltigen Funktionen fiigt, wobei alle Funktionen
aufeinander angewiesen sind und nur so die Lebendigkeit des Leibes
gewihrleisten. In 1. Kor. 12,4 sagt Paulus, dass in den unterschiedli-
chen Dienstleistungen fiir die Gemeinde ein und derselbe Gottesgeist
wirksam ist. Die Gaben und Geistesbegabungen werden von ihm dann
positiv beurteilt, wenn sie der Gemeinde zur Auferbauung Nutzen
bringen. Dem einen, so schreibt Paulus in 1. Kor. 12, ist das Wort der
Weisheit gegeben, einem anderen das Wort der Erkenntnis; dem einen
ist der Glaube (als Gnadengabe!) gegeben, dem anderen die Kraft zur
Heilung; der eine ist imstande, Machttaten zu vollbringen, der andere
vermag prophetisch zu reden; die Unterscheidung der Geister, das

3 Nach dem Zeugnis der Evangelientradition waren auch die Frauen um Je-
sus, allen voran Maria Magdalena, die ersten Empfingerinnen der Osterbot-
schaft durch die Erscheinung eines himmlischen Boten bzw. Jesu selbst. Dem-
nach gebiihrt auch ihnen der Titel «Apostel».

220



Zungenreden, also die Glossolalie, die Auslegung des Zungenredens,
all das zdhlt zu den Charismen.

Der Umstand, dass Paulus in seinem Bild von der Gemeinde als ei-
nem lebendigen Leib mit seinen vielen Gliedern, die unterschiedliche
Aufgaben haben, die Gleichgewichtigkeit und Gleichwertigkeit aller
Funktionen herausstreicht, zeigt, dass es offensichtlich in den Ge-
meinden sehr wohl eine Hoherbewertung mancher Geistesgaben ge-
geniiber anderen gegeben hat. Deshalb wird Paulus nicht mide, die
Gemeinden zum Frieden zu rufen. Und darin liegt sicher auch ein ent-
scheidendes Motiv dafiir begriindet, dass sich langsam, aber sicher fe-
ste Amterordnungen auszubilden begannen: Durch eine klare Ord-
nung versuchte man den Frieden zu gewihrleisten. Ordnung aber hier
verstanden als im Dienste des Friedens stehend, und nicht umgekehrt.

Solche Ansitze einer Ordnung finden sich auch bereits bei Paulus.
So heisst es in 1.Kor. 12,28: Gott hat die einen eingesetzt erstens als
Apostel, zweitens (andere) als Propheten, drittens (andere) als Lehrer.
Mit dem Wort «dann» geht es weiter, und Paulus listet in der Folge
weitere Gnadengaben auf: Wunderkrifte zu Heilungen, Hilfeleistun-
gen, Leitungen, Arten von Zungenreden. So erscheinen Apostolat,
Prophetenamt und Lehramt deutlich abgesetzt von den anderen Cha-
rismen, wobei interessanterweise das Charisma der Leitung unter den
Aufgaben «ferner liefen» aufscheint. Der Begriff Amt darf allerdings
hier nicht in einem heutigen Sinne verstanden werden. Die drei erstge-
nannten Aufgabenbereiche Apostel, Prophet und Lehrer zeichnen sich
gegeniiber den anderen dadurch aus, dass sie alle drei im Dienste der
christlichen Verkiindigung stehen.

Die Begriffe «dienen», diakonia bzw. didkones, werden bei Paulus
zunichst in einem allgemeinen Sinne gebraucht, der die Grundhal-
tung aller Christen angibt, die darin die Grundhaltung Gottes zu den
Menschen zum Ausdruck bringen. Eine Ausnahme bildet die Stelle
Phil. 1,1, ein Brief, den Paulus an alle Heiligen in Christus Jesus in
der Gemeinde in Philippi richtet, wobei er ergédnzt: samt den Episko-
pen (= Aufseher, Leiter) und Diakonen. Diese sehr formliche Anrede
ldsst darauf schliessen, dass es zur Zeit des Paulus bereits etwas fester
umrissene Gemeindefunktionen gegeben hat. Uber den Aufgabenbe-
reich im einzelnen verraten uns die Texte allerdings nichts. Das Pres-
byteramt, von dem uns die Apostelgeschichte und auch die spétere
Tradition der Pastoralbriefe berichten, findet sich bei Paulus nicht.
Sowohl die Presbyter wie die Episkopen finden wir als in kollegiale
Leitungsgremien eingebunden. Erst zu Beginn des 2. Jahrhunderts bil-

221



det sich langsam der monarchische Episkopat heraus, erst ab der
Wende vom 2. zum 3.Jahrhundert der Primat des Bischofs von Rom.

So bleibt zunichst fiir Paulus festzuhalten, dass das Wort «diako-
nos» mehrheitlich in einem umfassenden Sinne gilt, im Sinne dessen,
dass sich die Christen mit ihrer ganzen Existenz in den Dienst Gottes
und damit der Gemeinde stellen. Einzig im Philipperbrief verwendet
Paulus den Begriff «diakonos» in einem amtsmadssigen Sinn. Dazu
wird eine einzige Person ausdriicklich als diakonos vorgestellt, nim-
lich in Rom. 16, 1-2. Diese Person ist eine Frau namens Phobe. Wort-
lich heisst es: «Ich empfehle euch aber unsere Schwester Phobe, die
auch diakonos der Gemeinde in Kenchred ist, damit ihr sie im Herrn
aufnehmt, wie es der Heiligen wiirdig ist, und ihr beisteht, in welcher
Angelegenheit sie euer immer bedarf; denn auch sie selbst ist vielen
eine prostatis geworden, so auch fiir mich selbst.» Aus diesen beiden
Versen geht hervor, dass Paulus fiir Phobe einen Empfehlungsbrief
schreibt, was damals fiir Christen, die von Gemeinde zu Gemeinde
reisten, iiblich war. Er empfiehlt sie der Gemeinde in Rom, woraus zu
entnehmen ist, dass Phobe die Absicht hat, dorthin zu reisen. Zu-
ndchst wird sie Schwester, also eine christliche Schwester genannt,
und dann heisst es in Ergdnzung, dass sie auch diakonos der Ge-
meinde in Kenchred, dem Osthafen von Korinth, war. Dafiir, dass es
sich hier um eine Amtsbezeichnung handelt, sprechen folgende
Griinde: Sie wird nicht, wie Paulus auch oft von sich selbst sagen
kann, eine Dienerin Gottes, Jesu Christi oder des Evangeliums ge-
nannt, sondern Diakon (die midnnliche Form) der Gemeinde (tees ec-
clesias). Die helfende Tétigkeit Phobes wird in Vers 2 eigens mit dem
Begriff der prostatis (= Helferin, Patronin, Leiterin) erwédhnt*, was zu
threr Charakterisierung ausgereicht hitte, wire sie nicht Inhaberin ei-
nes Amtes. Interessant ist eben auch, dass Paulus nicht die weibliche
Form «Diakonisse» verwendet, die dann erst spdter im 2.Jahrhundert
belegt ist. Von einer Einschrinkung des Diakonenamtes auf rein kari-
tative Aufgaben ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede, so dass
wir den Verkiindigungsdienst des Diakons jedenfalls nicht ausschlies-
sen konnen. Etwas mehr erfahren wir iiber das Amt des Diakons aus
den Schriftzeugnissen der folgenden Generation, der ich mich nun zu-
wenden mochte.

4 Vgl. dazu die Arbeiten der Exegetin Elisabeth Schiissler-Fiorenza: Phoebe.
Diakon im Dienste des Evangeliums, in: Miitter des Glaubens, Bibel heute,
H.3/1984, S.162(f.; In Memory of Her. A Feminist Reconstruction of Chri-
stian Origins, New York 1983.

222



3. Die Pastoralbriefe

Die Pastoralbriefe, der 1. und 2. Timotheus- und der Titusbrief sind
um die Wende vom 1. zum 2.Jahrhundert entstanden. Als spiteste Da-
tierung ist die Zeit um 130 bis 135 noch moglich. Der uns ansonsten
unbekannte Verfasser hat diese drei Briefe pseudonym unter dem Na-
men des Apostels Paulus veroffentlicht. Im 1. Timotheus- und im Ti-
tusbrief finden sich Teile von Amterspiegeln, die damals in den Ge-
meinden des Ostens verbreitet waren. Amterspiegel sind Listen von
Anforderungen, die die christliche Gemeinde an ihre Leiter stellt.
1.Tim. 3,1-7 findet sich die Ermahnung der Episkopen. Dort heisst
es, ein Episkopos soll unbescholten sein, nur einer Frau Mann, niich-
tern, besonnen, ehrbar, gastfreundlich, geschickt zum Lehren, kein
Weinsdufer, kein Schlidger, nicht streitsiichtig, nicht auf Geld aus, er
soll dem eigenen Haus gut vorstehen, die Kinder in Zucht halten und
auch kein Neubekehrter sein, damit er sich nicht tiberhebe. Dann folgt
eine Formulierung, die nach dem Zeugnis der Pastoralbriefe ein gros-
ses Gewicht hat: Der Episkopos soll ein gutes Zeugnis haben von de-
nen, die draussen sind, d.h. ausserhalb der christlichen Gemeinde.

Anschliessend dann in den Versen 8-13 folgt der Amterspiegel fiir
die Diakone. Dort heisst es: Auch die Diakone sollen ehrbar sein,
nicht doppelziingig, nicht vielem Wein ergeben, nicht auf Gewinn aus
und von reinem Gewissen. Wie die Episkopen sollen auch die Dia-
kone zuerst auf ithre Unbescholtenheit gepriift werden, bevor man sie
in ihr Amt einsetzt. Auch die Diakone sollen nur einer Frau Mann
sein und dem eigenen Haus samt den Kindern gut vorstehen konnen.
Im Titusbrief 1,5-9 wird der Amterspiegel fiir den Episkopos ergéinzt
durch einen Amterspiegel fiir die Altesten, die Presbyter, die in den
paulinischen Briefen noch nicht belegt sind. Interessant ist, dass Pau-
lus dafiir das Prophetenamt erwédhnt, das sich in der darauffolgenden
dritten Generation nicht mehr findet.

In 1.Tim.3, Vers 11, konnen wir nun einen interessanten Einschub
entdecken. Der Vers lautet wortlich: «Es ist notwendig, dass die
Frauen ebenso ehrbar sind, nicht verleumderisch, niichtern, ver-
trauenswiirdig in allem.» Dieser Vers steht mitten im Amterspiegel der
Diakone, und es erhebt sich die Frage, welche Frauen hier gemeint
sind. Dass es sich um christliche Frauen im allgemeinen handeln
konnte, ist wohl sofort auszuschliessen, denn der vorgegebene Text ist
ja ein Amterspiegel. Ist aber dafiir an die Ehefrauen der Diakone ge-
dacht? Es steht hier nur das Wort «Frauen», von «Frauen der Dia-

223



kone» oder von «ihren Frauen» ist nicht die Rede. Im Amterspiegel
der Episkopen wird nicht von den Ehefrauen dieser Amtstriger ge-
sprochen, obwohl die Episkopen verheiratet waren. Es wire daher
verwunderlich, wenn dann im folgenden Amterspiegel fiir die Dia-
kone ploétzlich die Ehefrauen auftauchen. So spricht alles dafiir, dass
dieser Vers 11 an die Diakoninnen gerichtet ist>. Damit haben wir ei-
nen zweiten Beleg fiir Frauen im Amt des diakonos in den frithen
christlichen Gemeinden.

Auch in einem ausserchristlichen Text kénnen wir einen Beleg fiir
das Amt der Diakonin finden®. Der romische Jurist Plinius der Jiin-
gere, kaiserlicher Legat in der Provinz Bithynien schrieb etwa um 112,
also um die Zeit der Entstehung der Pastoralbriefe, einen Brief an
Kaiser Trajan, in dem er von zwei Frauen spricht, die «ministrae» ge-
nannt werden (ministrae dicebantur). Ministra ist aber nun das lateini-
sche Aquivalent zur Diakonisse. Ausserdem erwihnt Plinius, dass
diese beiden ministrae Sklavinnen waren, was zeigt, dass Standesun-
terschiede in einer christlichen Gemeinde keine Relevanz besassen.

Das Amt der Diakonin, dessen Anfinge schon im 1.Jahrhundert zu
finden sind, hat sich einige hundert Jahre lang gehalten. Erst ab dem
6.Jahrhundert hort es in allen Kirchen auf zu existieren. Eines der in-
teressantesten spiteren Zeugnisse fiir den weiblichen Diakonat ist die
syrische Didaskalia, eine Kirchenordnung, die etwa um die Mitte des
3.Jahrhunderts entstanden ist’. Hier werden die Aufgaben der Diako-
nin zum ersten Mal deutlich charakterisiert: Hausbesuche, Sorge fiir
die Kranken, Assistenz bei der Taufe und in der Taufkatechese, ein-
schliesslich karitativer Dienste. Ein verniinftiger Bischof, so heisst es
weiter, konne ohne Diakon und ohne Diakonin, bzw. — so heisst es
dort — ohne Diakonisse, gar nicht auskommen. Deshalb sollen dem ei-
nen Episkopos jeweils ein Diakon und eine Diakonin zur Seite stehen,
dies neben dem Kollegium der Presbyter. Die hierarchische Trias in
der Gemeindeleitung wird in der syrischen Didaskalia dadurch theo-
logisch begriindet, dass man sie zur himmlischen Trias in Analogie
setzt: Der Episkopos entspricht Gott, dem Vater, der Diakon ent-

5 Vgl. dazu: Jean Colson, Der Diakonat im Neuen Testament, in: Diaconia
in Christo, hg. von Karl Rahner/Herbert Vorgrimmler, Quaestiones Disputatae
15/16, Freiburg 1962, S.3ff.; Gerhard Lohfink, Weibliche Diakone im Neuen
Testament, in: Die Frau im Urchristentum, hg. von Gerhard Dautzenberg u.a.,
Quaestiones Disputatae 95, Freiburg 1983.

¢ Gerhard Lohfink, a.a.0., S.333f.

7 H. Achelis/J. Flemming, Die iltesten Quellen des orientalischen Kirchen-
rechts: I1. Die syrische Didaskalia, TU 25, Neue Folge 10, 2. Heft, 1904.

224



spricht Christus und die Diakonin entspricht dem Heiligen Geist. Die
Presbyter dagegen werden mit dem Kollegium der Apostel verglichen.
Wortlich heisst es: «Levit aber und Hoherpriester ist der Bischof’; die-
ser ist der Diener des Wortes und der Mittler, fiir euch aber der Lehrer
und nédchst Gott euer Vater, der euch durch das Wasser gezeugt hat.
Er ist euer Haupt und Fiihrer, und fiir euch der michtige Konig, der
regiert an Stelle des Allmiachtigen, ja er sollte von euch wie Gott ge-
ehrt werden; denn der Bischof sitzt fiir euch an der Stelle Gottes. Der
Diakon aber steht an der Stelle Christi, und ihr sollt ihn lieben; die
Diakonissin aber soll nach dem Vorbild des Heiligen Geistes von euch
geehrt werden. Die Presbyter sollen euch gleich den Aposteln sein...»
(Cap.IX, S.45).

Aber es findet sich auch eine biblische Begriindung des weiblichen
Diakonats. Wortlich heisst es: «Darum sagen wir, dass besonders der
Dienst einer dienenden Frau notig und erforderlich ist, denn auch un-
ser Herr und Heiland ist von dienenden Frauen bedient worden, nim-
lich der Maria von Magdala und von Maria, der Tochter des Jakobus,
und von der Mutter des Jose und von der Mutter der S6hne Zebedii
mit noch anderen Frauen. Auch du (Bischof!) bedarfst des Dienstes
der Diakonisse zu vielen Dingen...» (Cap. XVI, S.85).

4. Zusammenfassung

So ldsst sich nun zusammenfassend feststellen, dass es bereits zur Zeit
des Apostel Paulus, aiso Mitte des 1.Jahrhunderts, in den christlichen
Gemeinden das Amt der Diakonin gegeben hat, das sich dann in den
folgenden Jahrhunderten zu einem Festbestand innerhalb einer ausge-
prigten Amterhierarchie entwickelt hat. Dariiber hinaus ldsst sich
aber noch etwas Grundsitzliches erkennen: Die Amter, oder besser
miisste man sagen, die amtsdhnlichen Funktionen der frithen Zeit, wie
Apostel, Propheten und Lehrer, verschwinden bereits um die Wende
vom 1. zum 2.Jahrhundert. Dafiir gewinnen andere Amter an Bedeu-
tung, das des Episkopos und des Diakons bzw. der Diakonin. Dazu
kommt das aus dem Judenchristentum stammende Amt des Presby-
ters. Auch die Form dieser Amter veridndert sich von einer kollegialen
Struktur zu einer monarchischen, ausgenommen das Presbyteramt.
Daran lasst sich erkennen, wie wandelbar die Amterstruktur bereits
innerhalb der ersten Jahrhunderte war. Amter zdhlen zur menschli-
chen Notwendigkeit fiir die Organisation einer Gemeinschaft. Die

225



Ausbildung von solchen Organisationsformen wurde um so notwendi-
ger, je erfolgreicher die christliche Mission war. Die Zahl der Gemein-
den wuchs bestindig, die geographischen Distanzen zwischen den ein-
zelnen Gemeinden vergrosserten sich; Kulturen trafen zusammen,
weil ein Teil der Christen — zumindest noch um die Mitte des 1.Jahr-
hunderts — aus dem Judentum, ein anderer aus dem Heidentum kam;
und schliesslich begann sehr bald, ebenfalls bereits im 1.Jahrhundert,
die Auseinandersetzung mit falschen Propheten und Irrlehrern. Um
dieseriesigenSpannungenzubewiltigen,bedurfteesklarumrissener Auf-
gabenbereiche. Durch aktuelle Notwendigkeit herausgefordert, unterlag
die jeweilige Amterstruktur dem geschichtlichen Wandel. Was fiir
damals galt, gilt auch fiir heute, und das heisst, wir werden unserer
Tradition nichtuntreu, wenn wirmanche Amterz. B.als nicht mehrsonot-
wendigerachten,neue Amterentwickelnoderauch frithe Amter, diedann
verlorengegangen sind, wie den weiblichen Diakonat, wieder einfiihren.
Eines jedenfalls musste damals und muss auch heute dabei gewahrt
bleiben: Jedes Amt in einer christlichen Kirche ist gehalten, sich am
Dienst Gottes an den Menschen zu orientieren, eines Gottes, der in
seinem Dienst an den Menschen so weit ging, selbst Mensch zu wer-
den. In, mit und unter geschichtlicher Wandelbarkeit bleibt Christus
als der Herr der Gemeinde die Mitte, die als Anspruch Massstibe
setzt. So wie Christus gekommen ist, um den Menschen zu dienen und
sein Leben als Losegeld fiir viele zu geben, sind gerade und vor allem
die Amtstrager in der Kirche dazu angehalten, diesem Weg zu folgen.
Fiirs Herrschen, fiir menschlichen Stolz, dafiir, dass sich ein Mensch
iiber einen anderen erhebt, fiir den Ausschluss von Menschen von be-
stimmten Amtern aus Griinden des Geschlechts ist in der christlichen
Gemeinde kein Platz. Dies gilt auch und heute in besonderer Weise
fiir die christlichen Frauen.

Eine solche theologische Argumentation war fiir die Kirchen der
Reformation dafiir entscheidend, Frauen zum geistlichen Amt zu ordi-
nieren. Denn die Geschichte kann eben aufgrund ihrer Wandelbarkeit
nie ausschlaggebendes und letztes Vorbild fiir das Leben in christli-
cher Gemeinschaft sein. Deshalb ist es auch nicht so bedeutsam, dass
sich in der gesamten bisherigen Tradition keine Frau im Amt des Epi-
skopos findet — sei es, dass es dies nicht gegeben hat, sei es, dass die
Quellen es uns verschweigen. Die Antwort auf die Frage, welche die
richtige Lebensform in der Gemeinde ist, kann nicht aus den ge-
schichtlichen Fakten des Ringens darum gewonnen werden, sondern
nur aus dem Evangelium immer und immer wieder neu.

226



Eines jedenfalls liegt bereits aus der kanonischen Tradition klar zu-
tage: dass ndmlich der Beitrag der christlichen Frauen fiir die Verbrei-
tung des Evangeliums und fiir den Aufbau der Gemeinden unverzicht-
bar war. Sie sind Jesus nachgefolgt, die Erscheinung des Auferstande-
nen hat sie zu Aposteln eingesetzt — denken wir zuritick an Junia —, sie
haben Hausgemeinden begriindet und geleitet, wie z. B. Priska, die
Frau des Aquila, von der wir aus der Apostelgeschichte und von Pau-
lus horen, wie Nympha, die wir aus dem Kolosserbrief kennen und
die in Laodizea eine Hausgemeinde gefiihrt hat. Lydias Hausge-
meinde bildete die Zelle der christlichen Gemeinde in Philippi, spiter
erwidhnt Paulus im Philipperbrief Euodia und Syntyche, von denen es
heisst, ihre Namen wiirden im «Buch des Lebens» stehen, worin die
bewihrten und standhaften Mairtyrer eingetragen werden. Phobe war
nicht nur Diakon, sondern ist, wie auch Paulus, von Gemeinde zu Ge-
meinde gereist, sonst hétte sie keines Empfehlungsbriefes bedurft. In
der Apostelgeschichte (21,9) werden die vier jungfraulichen Téchter
des Evangelisten Philippus in Césaria erwdhnt. Die wohlhabende Ta-
bitha in Joppe, Jiingerin genannt, schneiderte Kleider fiir Witwen und
wird auch ihrer Almosenfreudigkeit wegen erwidhnt (Apg. 9,36). Der
Beitrag der Frauen umfasst also die ganze Bandbreite der christlichen
Gnadengaben. Viele Frauen werden nur erwdhnt, ohne dass wir Aus-
kunft dariiber erhalten, worin ihr Beitrag fiir die christliche Gemeinde
bestanden hat. Fuir die damaligen Adressaten der Texte war eine sol-
che Auskunft nicht nétig, denn alle diese Frauen waren in den Ge-
meinden des Ostens wie des Westens bekannt.

Gott hat Menschen, Médnner wie Frauen, in seinen Weinberg geru-
fen, diesen zu bestellen, damit keines Menschen Gabe verlorengehe.
Die Kirchen sollten daher etwas von der Fiille der frithen Charismen
wiederentdecken, damit ihr Zeugnis lebendig bleibe. “

Wien Susanne Heine

227



	Diakoninnen : Frauen und Ämter in den ersten christlichen Jahrhunderten

