
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 4

Artikel: Christ-(alt-)katholische Stellungnahme zu den sogenannten "Lima-
Texten"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christ-(alt-)katholische Stellungnahme
zu den sogenannten «Lima-Texten»

Diese Stellungnahme wurde im Auftrag der Pastoralkonferenz der
Christkatholischen Kirche der Schweiz aufgrund von deren Gesprächen im November
1983 und im März 1985 und unter Berücksichtigung der Arbeit der Internationalen

Altkatholischen Theologenwoche vom September 1983 ausgearbeitet
von Prof.Dr. Herwig Aldenhoven und Pfr. Dr. Urs von Arx: sie wurde im
August 1985 der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz zur
Kenntnisnahme unterbreitet, im November 1985 von der Pastoralkonferenz
gutgeheissen und ebenfalls im November 1985 von Bischof und Synodalrat der
Christkatholischen Kirche der Schweiz als offizielle Stellungnahme dieser Kirche

verabschiedet.

1. Allgemeines

Wir bejahen die Texte als Ganzes und geben unsere Überzeugung
kund, dass sie nichts enthalten, was dem Glauben der Kirche durch
die Jahrhunderte widersprechen würde. Dabei berücksichtigen wir,
dass es sich um Konvergenztexte handelt, in denen der Glaube der
einzelnen Konfessionen nicht in dem Mass adäquat wiedergegeben
sein muss, wie es bei Konsenstexten der Fall wäre. Wir freuen uns
über den hohen Grad an ökumenischer Übereinstimmung, den die
drei Dokumente zum Ausdruck bringen.

Wir begrüssen es mit Nachdruck, dass nach dem «Glauben der Kirche

durch die Jahrhunderte» gefragt wird, weil dies besonders für all
jene Kirchen, die im Verlauf des zweiten Jahrtausends entstanden
sind, eine Herausforderung darstellt, ihr Verständnis von geschichtlicher

Kontinuität des Glaubens neu zu überdenken, etwa anhand der
kritischen Frage: beginnt diese Kontinuität für die jeweilige Konfession

erst mit dem Zeitpunkt ihrer Entstehung, der seinerseits praktisch
in geschichtsloser Unmittelbarkeit zum Neuen Testament steht?

Wenn wir unsere generelle Zustimmung zu den drei Texten im
folgenden mit Kritik an einzelnen Punkten verbinden, bedeutet das

nicht, dass wir damit eine Bedingung für die Annahme der Texte stellen.

Wir wollen damit vielmehr verdeutlichen, was unserer Kirche
besonders wichtig ist und wie sie gewisse Aussagen der Texte versteht.
Wir meinen damit auch einige Anliegen anderer kirchlicher Traditionen

aufzunehmen, was daher rührt, dass unsere Theologie bei aller
Orientierung an der alten Kirche seit langem im ökumenischen Ge-

197



sprach weitergebildet wurde. Unsere Zustimmung bezieht sich übrigens

auf den englischen Originaltext. Die deutsche Übersetzung
enthält zahlreiche Mängel; auf einige davon machen wir im Anhang
aufmerksam.

Für die weitere Arbeit der Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung halten wir es im Blick auf diese drei Texte für besonders

wichtig, dass ihre ekklesiologischen Grundlagen klarer herausgestellt
werden, damit gewisse Aussagen - etwa über die Wirksamkeit von
Taufe und Eucharistie sowie über die Bedeutung des Amtes - nicht
Anlass zu «sakramentalistischen» oder anderen Missverständnissen
geben. Zu einzelnen Punkten machen wir Vorschläge für diese weitere
Arbeit.

Mit den Kirchen, die diese Texte ebenfalls als einen Ausdruck des

apostolischen Glaubens anerkennen, sollten die altkatholischen
Kirchen unseres Erachtens soweit möglich Gespräche im Hinblick auf die

Verwirklichung der Einheit aufnehmen bzw. fortführen. Dabei kann
die Anerkennung der Lima-Texte ein erster Schritt auf dem Weg zu
einem weiterführenden Konsenstext sein.

2. Taufe

a) Als Punkte, an denen unseres Erachtens noch weitergearbeitet werden

sollte oder zu denen wir Verbesserungsvorschläge haben, nennen
wir:

Zu 1 : Der Titel zu I sollte erweitert werden: «Die Einsetzung und
die Notwendigkeit der Taufe.» Am Schluss von 1 wäre dann der Satz

hinzuzufügen: «Da wir durch die Taufe in Christus eingegliedert werden,

dürfen wir sie nicht zurückweisen. In diesem Sinn ist die Taufe

notwendig.»
Zu 6: Es wäre (eventuell nach dem zweiten Satz) folgender

Gesichtspunkt zu ergänzen: Die Aufnahme in die ganze Kirche ist dabei
immer auch die Aufnahme in eine konkrete Gemeinschaft an einem
bestimmten Ort.

Zu 12: Es wäre (vor dem letzten Satz) folgender Gesichtspunkt zu

ergänzen: Die Kirche übernimmt gegenüber denen, die - in welchem
Alter auch immer - getauft werden, eine bleibende Verantwortung.

An dieser Stelle äussern wir auch ein terminologisches Anliegen:
Könnten für «Gläubigentaufe» und «Säuglingstaufe» nicht
Ausdrücke gefunden werden, die dem Umstand Rechnung tragen, dass

198



die «Praxis der Säuglingstaufe den korporativen Glauben und den

Glauben, den das Kind mit seinen Eltern teilt, (unterstreicht)», wie es

im Kommentar zu 12 heisst? Die Entgegensetzung von «Gläubigen-
taufe» und «Säuglingstaufe» scheint diesen korporativen Glauben
auszuschliessen.

Zu 14 (Kommentar): In a) sollte ergänzt werden: «In der alten Kirche

geschah die Initiation ursprünglich durch die mit der Handauflegung

und/oder Salbung verbundene Taufe und die erstmalige
Teilnahme am Herrenmahl in unmittelbarem zeitlichem Zusammenhang,
der dem sachlichen Zusammenhang entspricht.»

Der letzte Satz in c) schliesst nicht gut an den vorhergehenden an,
denn die Erneuerung der Taufgelübde ist etwas ganz anderes als die

erneute Bekräftigung der Taufe durch die Teilnahme des Getauften an
der Eucharistie. Der Gedanke einer Erneuerung der Taufgelübde
scheint uns überhaupt problematisch zu sein. Diese werden ein für
allemal übernommen und können daher streng genommen nicht erneuert

werden. Nötig ist immer wieder eine neue Besinnung auf sie; dafür
schlagen wir das Wort «Taufgedächtnis» vor.

Zu 15: Zum letzten Satz schlagen wir folgende Ergänzung vor:
«...Anerkennung durch gemeinsam erarbeitete Dokumente ausdrücklich

erklären. Dabei muss sowohl die Tauflehre als auch die Taufpraxis
berücksichtigt werden.»

Zu 18: Es sollte (im ersten Satz) ergänzt werden: «...die symbolische

Dimension des Wassers, somit auch der Abwaschung und des

Bades, ernstgenommen werden.»
Bei der weiteren Arbeit sollten Taufe und Firmung nicht getrennt

voneinander behandelt werden!
b) Der Text über die Taufe bietet uns insofern eine Hilfe, als der

letzte Satz von 16 und der Kommentar b) zu 21 (unterschiedslos
gehandhabte Taufe), sowie 23 (Verbindung von Taufe und Gottesdienst
der Kirche) uns erneut auf eine seit längerem bekannte Problematik in

unserer Taufpraxis aufmerksam machen und uns darin bestärken,
beim Suchen nach einer Lösung nicht nachzulassen.

3. Eucharistie

a) Als Punkte, an denen unseres Erachtens noch weitergearbeitet werden

sollte oder zu denen wir Verbesserungsvorschläge haben, nennen
wir:

199



Zu 1: Der letzte Satz entspricht durchaus unserer Auffassung, ist
hier aber nicht genügend begründet. Die Begründung müsste auf die

Beziehung zwischen Wortverkündigung und Eucharistie eingehen
(vgl. unten zu 12). Es müsste also einerseits gesagt werden, dass die
Eucharistie vom Wort her zu verstehen ist, und andrerseits, dass in der
Eucharistie am intensivsten erfahrbar wird, dass das Wort in Christus
Fleisch geworden, also in die ganze Wirklichkeit des menschlichen
Lebens eingegangen ist und dass es Gemeinschaft wirkt bis ins
Sichtbar-Leibliche hinein.

Zu 2: Hier und auch später wird sowohl Gott als auch die Kirche
als handelndes Subjekt der Eucharistie genannt. Beides ist wichtig.
Gerade deshalb sollte dargelegt werden, in welcher Beziehung Gott
und die Kirche als je handelndes Subjekt zueinander stehen. Dabei
wäre deutlicher als im jetzigen Text hervorzuheben, dass die Kirche
Gemeinschaft des Glaubens ist und als solche handelt. Das wäre vor
allem in der ekklesiologischen Grundlegung auszuführen (vgl. oben zu

Allgemeines), sodass hier ein knapper Hinweis genügen würde.
Zu 5: Der für das rechte Verständnis der Eucharistie so wichtige

biblische Gedanke des Gedächtnisses wird hier vorausgesetzt, doch
wird nicht erläutert, worin er besteht. Da darüber keineswegs
allgemeine Klarheit herrscht, müsste wenigstens im Kommentar die nötige
Erklärung gegeben werden. Dabei wären folgende Punkte besonders

zu beachten: Insbesondere bei liturgischen Feiern ist das Gedächtnis
zugleich eine Handlung Gottes und des Menschen. Indem Gott ein
Gedächtnis anordnet, gibt er ein Unterpfand seiner Verheissung.
Durch die Feier des Gedächtnisses treten die Feiernden mit diesem

Unterpfand vor Gott im Vertrauen darauf, dass er seiner vergangenen
Heilstat und seiner Verheissung gedenkt und sie in der Gegenwart
erfüllt (vgl. auch unten zu 27).

Das biblische Verständnis von Gedächtnis schliesst jedenfalls die
deutsche Wiedergabe mit «Erinnerung» oder «sich erinnern» aus (vgl.
Anhang, 6).

Zu 8 (Kommentar): Eine an den Kirchenvätern orientierte katholische

Theologie - daher auch die altkatholische - gebraucht den
Ausdruck «Sühnopfer» nicht für die Eucharistie. In diesem Sinn wäre die

Wendung «in der katholischen Theologie (in Catholic theology)»
einzuschränken.

Zu 12: Dass das gepredigte Wort und das eucharistische Mahl
einander stärken, sollte näher ausgeführt werden (vgl. oben zu 1). Die
Formulierung, dass die Feier der Eucharistie die Wortverkündigung

200



einschliesst, ist missverständlich, da sie den Eindruck erwecken kann,
die Wortverkündigung sei nur eine Art Bestandteil des
Eucharistiesakramentes. Besser wäre es zu sagen, dass das eucharistische Mahl
immer mit der Wortverkündigung verbunden ist. Gut scheint uns auch
die Formulierung in 3, wonach die Eucharistie «immer beides, Wort
und Sakrament, einschliesst». Etwas verwirrend ist, dass das Wort
«Eucharistie» im Text verschieden gebraucht wird: einmal bezeichnet
es die von Gott geschenkte Gabe des Heils, dann die Wortgottesdienst
und Herrenmahl umfassende Feier der Kirche und schliesslich auch

nur das Herrenmahl allein. Selbstverständlich werden dadurch die
Aussagen nicht sachlich falsch, aber wir befürchten, dass dieser

Sprachgebrauch besonders den Kirchen, denen diese Terminologie
nicht vertraut ist, das Verständnis erschwert.

Zu 13 und 15 (Kommentare): Die hier festgestellte Differenz
hinsichtlich der Realpräsenz erfordert weitere Klärung. Es mussten die
theologischen Anliegen, die hinter den verschiedenen Auffassungen
stehen, in Beziehung zueinander gesetzt werden. Für uns ist es

gleichermassen wichtig, ein ungeistlich-materialistisches und ein spiri-
tualistisch-leiblichkeitabwertendes Missverständnis zu vermeiden. Es

scheint uns, dass in dieser Richtung noch eine weitergehende Konvergenz

erreicht werden sollte und könnte, als sie im jetzigen Text von 13

und 15 ausgesprochen ist.

Zu 19: Die Wirklichkeit der eucharistischen Gemeinschaft an einem
bestimmten Ort und ihre Beziehung zu den anderen örtlichen eucharistischen

Gemeinschaften sollte klarer und ausführlicher behandelt
werden, als es hier im zweiten Satz geschieht (vgl. unten zu 20 und 21

von Amt).
Im zweiten Satz des Kommentars wird von verschiedenen

Konfessionskirchen wie von verschiedenen Ortskirchen gesprochen.
Konfessionskirchen, welche die Spaltung der Kirche voraussetzen, und Ortskirchen,

welche diese Spaltung nicht voraussetzen, sind nicht das gleiche.
Zu 20: Es müsste deutlicher unterschieden werden zwischen
Ungerechtigkeiten, die von Christen, und solchen, die von Nicht-Christen
begangen werden. Die ersteren stehen in Widerspruch zur eucharistischen

Gemeinschaft, die zweiten naturgemäss nicht.
Im zweiten Teil von 20 bleibt unberücksichtigt, dass die «Teilnehmer

an der Eucharistie» in sehr verschiedenem Ausmass, unter
Umständen aber auch gar nicht, die Möglichkeit haben, sich «aktiv an der

ständigen Wiederherstellung der Situation der Welt und der menschlichen

Lebensbedingungen (zu) beteiligen». Dadurch entsteht auch bei

201



an sich richtigen Ausführungen der Eindruck, dass hier in biblisch
unhaltbarer Weise zu einem undifferenzierten politischen Aktivismus
gedrängt wird.

Zu 27: Die vorliegende Angabe von Elementen der eucharistischen
Liturgie scheint uns wichtig zu sein, um Schrumpfungen und
Verarmungen der eucharistischen Feier besser erkennbar zu machen.

«Busshandlung» und «Zuspruch der Vergebung» sind allerdings
sowohl historisch als auch theologisch als besondere Elemente in der
eucharistischen Liturgie nur fakultativ.

Die Erklärung der «Anamnese» befriedigt nicht ganz. Sie müsste
eher umschrieben werden als «Anrede an Gott, in der ausgesprochen
wird, dass wir in Erfüllung des Auftrages Christi die Handlung mit
Brot und Wein vollziehen zum Gedächtnis der grossen Taten der

Erlösung». Es ist wichtig, dass der Gedanke sich nicht darauf konzentriert,
dass wir gedenken, sondern dass wir die von Christus aufgetragene
Handlung tun zu seinem Gedächtnis. Bei den verschiedenen Stellungen
der «Epiklese» innerhalb des eucharistischen Gebetes sollte erwähnt
werden, dass jede von ihnen auch bestimmte theologische Aussagen
impliziert und insofern nicht einfach beliebig ist.

Die Wendung «Hinweis auf die Gemeinschaft der Heiligen» sollte
so erweitert werden: «Hinweis auf die konkrete Gemeinschaft, die die
Eucharistie feiert, und auf die Gemeinschaft der Heiligen überhaupt.»

Zu 29: Der Vorsitz eines ordinierten Amtsträgers bei der Eucharistiefeier

weist, wie in 29 gesagt wird, auf den Vorsitz Christi hin. Es

wäre aber auch wichtig zu erwähnen, dass die Forderung nach dem
Vorsitz eines Ordinierten auch darauf hinweist, dass die Eucharistie
grundsätzlich die Versammlung des Volkes Gottes an einem bestimmten

Ort ist, niemals aber eine Privatversammlung.
b) Im Hinblick auf unsere eigene Praxis herausgefordert fühlen wir

uns durch 32. Für uns als Kirche, welche die geweihten Gaben nach
der Feier aufbewahrt, ist besonders der Wunsch zu beherzigen, «dass

auf der einen Seite daran erinnert wird, besonders in Predigten und
Unterweisung, dass die primäre Intention der Aufbewahrung der
Elemente deren Austeilung an Kranke und bei der Feier Abwesende ist».
Wir sind uns bewusst, dass diese Lehre, die wir grundsätzlich vertreten,

sowohl für unsere eigenen Gläubigen als auch für unsere
Gesprächspartner in der Ökumene solange unglaubwürdig bleiben muss,
als der grösste Teil der aufbewahrten geweihten Elemente nicht für
den oben genannten Zweck gebraucht wird, sondern für die Austeilung

bei einer späteren Eucharistiefeier.

202



4. Amt

a) Als Punkte, zu denen wir unsere Zustimmung eigens hervorheben

möchten, nennen wir:

- den Einsatz des Textes bei der Berufung des ganzen Volkes Gottes

(1-6);
- die Aussage, dass die Kirche für die Erfüllung ihrer Sendung das

Amt braucht und dass das ordinierte Amt konstitutiv für das Leben

und Zeugnis der Kirche ist (8 und 14);

- das Wirken Christi und das Wirken der Amtsträger werden nicht
gegeneinander ausgespielt, sondern es wird richtig festgestellt, dass

Christus das Amt als Bezugspunkt braucht (15 und 16);

- die Begründung und zugleich Richtigstellung der Anwendung des

Begriffs «Priester» für die Amtsträger (17);

- die trinitarische und gemeinschaftliche Situierung der Autorität
des Amtes (15);

- die Beschreibung des Amtes nicht nur in seinem Wesen, sondern
auch hinsichtlich seines Funktionierens (z.B. 12);

- die Betonung der Wichtigkeit des dreifachen Amtes von Bischof,
Presbyter und Diakon für die «Einheit, die wir suchen» (19-33,
besonders 22);

- das enge Verhältnis zwischen Gemeinde und Amt (26), das der

bischöflich-synodalen Verfassung unserer Kirche entspricht;

- die Befürwortung des eigenständigen Diakonats (31 Kommentar);

- die Situierung des Amtes im Gefüge der Charismen und die
Offenheit für weitere Charismen (32 und 33);

- das inhaltliche Verständnis der Sukzession als Tradition in der
Kirche (34);

- dass die Kontinuität der ganzen Kirche im apostolischen Glauben
als wichtig angesehen und mit der Beständigkeit der Sendung Christi
theologisch begründet wird (35);

- die Wichtigkeit der geordneten Weitergabe des Amtes (35);

- die Bezeichnung der Sukzession der Bischöfe als «Zeichen der
Kontinuität und Einheit der Kirche» (38) und als «Dienst, Symbol
und Schutz der Kontinuität des apostolischen Glaubens» (36);

- die Anerkennung einer Kontinuität im apostolischen Glauben, im
Gottesdienst und in der Sendung derjenigen Kirchen, die nicht die
Form des historischen Bischofsamtes bewahrt haben (37);

- die Empfehlung, den apostolischen Inhalt des ordinierten Amtes
in diesen Kirchen anzuerkennen, verbunden mit der Bitte an diese

203



Kirchen, das Zeichen der bischöflichen Sukzession anzunehmen (38
und 53);

- die Feststellung, dass das Bischofsamt in der Sukzession keine
automatische Garantie für Einheit und Kontinuität der Kirche darstellt
(38);

- den Vollzug der Ordination durch Handauflegung und Gebet (39
und 52);

- die Hoffnung auf die Wirksamkeit des Ordinationsgebets im Sinn
einer Epiklese (42 und 43);

- die Unwiederholbarkeit einer erfolgten Ordination (48).

b) In der ekklesiologischen Grundlegung (1-5) wird Wesentliches
über die Sendung der Kirche gesagt, aber die Existenz der Kirche als

Gemeinschaft, ihre Voraussetzungen und Konsequenzen sind ungenügend

behandelt. Das wirkt sich bei den einzelnen Ausführungen zum
Amt an manchen Stellen aus.

Als Punkte, an denen unseres Erachtens noch weitergearbeitet werden

sollte oder zu denen wir Verbesserungsvorschläge haben, nennen
wir:

Zu 5: Statt der Formulierung «Gaben des Geleitetwerdens»
schlagen wir zur Verdeutlichung vor: «die Gabe, rechter Leitung zu
folgen und falsche Leitung zurückzuweisen».

Zu 7-18: Die «horizontale» (8) und die «vertikale» (10, 11, 15)

Begründung des Amtes stehen unverbunden nebeneinander, ebenso der

Sendungscharakter des Amtes und die Synodalität der Kirche. In der
Kirche sind Amt und Gemeinde stets miteinander da: die Gemeinde ist

' Grund und Ziel des Amtes und das Amt ist zugleich Organ Christi und
Organ der Gemeinde. Darum sollten die pneumatologischen und
christologischen Aussagen von 1-6 in 7-18 stärker berücksichtigt werden.
Zu 14: Die altkatholischen Kirchen sehen den Vorsitz von Nichtordi-
nierten bei einer Eucharistiefeier als schwerwiegenden Mangel an.
Diese Frage spielt bei der Herstellung der kirchlichen Gemeinschaft
eine wichtige Rolle.

Zu 17 (Kommentar): Im zweiten Absatz sollte präzisiert werden,
dass der Ausdruck «Priester» zuerst nur für den Bischof und später
auch für die Presbyter gebraucht wurde. Da er für die Diakone nie
gebraucht wurde, ist die allgemeine Rede vom ordinierten Amt ohne die

vorgeschlagene Präzisierung ungenau.
Zu 20 und 21 : Das dreifache Amt in 20 (älteres Stadium mit dem

Bischof als Vorsitzendem einer lokalen eucharistischen Gemeinschaft)
und in 21 (späteres Stadium mit dem Bischof als Inhaber der episkope

204



über mehrere lokale eucharistische Gemeinschaften) wird faktisch als

etwas grundsätzlich Verschiedenes dargestellt. Demgegenüber muss
einerseits gesehen werden, dass der Bischof auch im späteren Stadium
die lokalen eucharistischen Gemeinschaften leitet, auch wenn es

meistens ein Presbyter ist, welcher der jeweiligen eucharistischen Gemeinschaft

an einem bestimmten Ort vorsteht. Der Presbyter tut dies in

Verbindung mit dem Bischof und in seinem Auftrag; besucht der
Bischof diese örtliche Gemeinschaft, so steht er selbstverständlich auch

selber ihrer Eucharistiefeier vor. Andrerseits ist die episkope des

Bischofs über seine Kirche sowohl im älteren wie im späteren Stadium
vorhanden, weshalb der Begriff der episkope nicht erst in 21, sondern
schon in 20 eingeführt werden sollte. Gewandelt hat sich der Umfang
der episkope: im älteren Stadium erstreckte sie sich im wesentlichen
auf einen Ort, im späteren auf mehrere Orte (in der Regel um ein
städtisches Zentrum, das bei einer gewissen Grösse selbst schon mehrere
eucharistische Gemeinschaften - modern ausgedrückt: Pfarrgemeinden

- umfasste). Im älteren Stadium fallen also die theologische und
eine mehr geographische Dimension des Begriffes «Ort» ganz zusammen,

im späteren Stadium treten sie in jeweils verschiedenem Aus-

mass auseinander. Diese Entwicklung wurde im Interesse der besseren

Darstellung und Verwirklichung der Einheit der Kirche als legitim
und notwendig erachtet. Auch eine heutige Pfarrgemeinde ist meist
ein zu kleiner Bezirk, um für sich allein alle Funktionen einer Ortskirche

erfüllen zu können.
Theologisch ist also im späteren Stadium die vom Bischof geleitete

Kirche nach wie vor eine Ortskirche, geographisch aber eine Gebietskirche

mit verschiedenen Orten. Die im späteren Stadium von Presbytern

geleiteten eucharistischen Gemeinschaften sind nach dem
Selbstverständnis der damaligen Kirche nicht die Nachfolgerinnen der im
älteren Stadium von einem Bischof geleiteten örtlichen eucharistischen

Gemeinschaften, wie das 21 suggeriert. Die unter theologischer
Hinsicht gewahrte Einheit und Kontinuität der alten Ortskirche (im
wesentlichen «Stadtbistum») auch in veränderter historischer Situation

(Bistum mit mehreren Ortschaften) wird terminologisch nicht
festgehalten, wenn der Ausdruck «Ortsgemeinde» oder «örtliche
eucharistische Gemeinschaft» nur noch den von Presbytern geleiteten
Gemeinschaften («Pfarrgemeinden») zugeordnet wird, wie das im
Amtstext durchgehend der Fall ist. Es wird in diesem Text bisweilen
zu unreflektiert von heutigen Phänomenen ausgegangen, wo das von
einem Bischof geleitete Kirchengebiet wie ein Zusammenschluss von

205



«eigentlichen» - von Presbytern geleiteten - eucharistischen Gemeinschaften

aussieht. Unseres Erachtens müsste man aber aus historischen

und theologischen Gründen eher von einer Aufgliederung der
einen eucharistischen Gemeinschaft - symbolisiert durch den einen
Bischof- auf verschiedene Ortschaften - symbolisiert durch die vielen
Presbyter - reden.

Entsprechend der soeben ausgeführten Sicht der Dinge sollte von
der Kollegialität des Presbyteriums auch in 21 die Rede sein. Sonst
entsteht der Eindruck, dass sie nur im älteren Stadium (20) bestanden
habe. Tatsächlich bestand sie aber auch im späteren Stadium (21) in
einer den neuen Verhältnissen angepassten Form weiter, wenn sie

auch im Lauf der Zeit zurücktrat.
In diesem Zusammenhang wäre es wünschenswert, dass in der

weiteren Arbeit eine Klärung und Differenzierung der Bezeichnung
«Ortskirche» durchgeführt wird, die heute - zum Teil auch in den
Lima-Texten - für so verschiedene Grössen wie einzelne Pfarr- oder
Kirchengemeinden, nationale Kirchen, Konfessionskirchen und (im
ökumenischen Gespräch relativ selten) Bistumskirchen gebraucht
wird. Was die theologischen Kriterien einer Ortskirche anbelangt, so

scheint uns die Beachtung folgender Punkte wichtig und für
Neukonstituierungen wünschenswert zu sein: Eine Ortskirche sollte, auch

wenn in ihr an zahlreichen Orten Eucharistie gefeiert wird, eine
überschaubare Grösse sein, sodass in ihr regelmässige Kontakte, wenn
nicht unter allen Gläubigen, so doch unter den Leitern und Vertretern
der einzelnen eucharistischen Gemeinschaften sowie zwischen ihnen
und dem Repräsentanten und Symbol der Einheit (Bischof) möglich
sind. Der Bischof sollte den Eucharistiefeiern der einzelnen Gemeinschaften

(«Pfarrgemeinden») in nicht zu grossen Abständen immer
wieder persönlich vorstehen können. Zudem sollte eine Ortskirche die

wichtigsten Aufgaben wie Diakonie, Mission, theologische Ausbildung

u.a.m. einigermassen selbständig erfüllen können. Aufgrund
dieser Ausführungen wäre ferner einsichtig zu machen, dass die
Ortskirche in erster Linie eine Personengemeinschaft und nicht eine

Verwaltungseinheit ist; entsprechend wäre auch die Funktion des
Bischofs als eines personhaften Symbols und Organs der Einheit dieser
Gemeinschaft mit ihren vielfältigen Gaben und Aufgaben hervorzuheben.

Dabei würde auch die - für die Altkatholiken verbindliche -
Entscheidung der alten Kirche für das vom Presbyterat unterschiedene
Bischofsamt insofern verständlich, als sie wesentliche Dimensionen
dessen, was Kirche ist, zur Geltung bringt.

206



Zu 28-31: Es wird an verschiedenen Stellen des Textes erwähnt,
dass der Bezug auf Einheit und die Kollegialität wesentliche Aspekte
des ordinierten Amtes sind. Dies wird aber nirgends thematisiert im
Blick auf das Zusammenspiel zwischen Bischof und Presbyterkollegium,

worin Einheit und Kollegialität des ordinierten Amtes in einer
Ortskirche zum Ausdruck kommen. Dieser Mangel wird auch in 28-31

insofern nicht behoben, als in 29 nicht genügend unterschieden wird
zwischen jenen Aufgaben, die ein Bischof im Blick auf seine Ortskirche

zusammen mit dem Presbyterkollegium und den Diakonen
wahrzunehmen hat, und jenen andern Aufgaben, die einem Bischof in
Gemeinschaft mit den anderen Bischöfen im Blick auf die überregionale
und universale Einheit und Kontinuität der Ortskirchen aufgetragen
sind.

Damit kommen wir auf ein grundsätzliches Problem der Lima-
Texte erneut zu sprechen (vgl. oben zu Allgemeines). Es wird nirgends
deutlich gemacht, ob den Ausführungen über die Eucharistie und über
das ordinierte Amt in der Kirche eine Lokalkirchen- oder eine Univer-
salkirchenekklesiologie zugrundeliegt. Obschon das vielleicht
beabsichtigt ist, führt es zu Unklarheiten im Verständnis der Texte. Wir
meinen, dass eine Ortskirchentheologie dem Aufbau und der Intention

der Konvergenzerklärungen besser entspricht. Unter dieser

Voraussetzung würde 29 klarer, wenn zunächst vom Bischof im Singular
die Rede wäre und Bischöfe im Plural erst dort genannt würden, wo
jene Aufgaben zur Sprache kommen, welche die Ortskirche übergreifen.

Im übrigen liegen «Aufsicht, Kontinuität und Einheit der Kirche»
unseres Erachtens nicht auf derselben Ebene und sollten daher nicht
einfach nebeneinander gestellt werden, wie es im ersten Satz von 29

geschieht. Um das besondere Charakteristikum des Bischofsamtes zu
verdeutlichen, würden wir «Einheit» vor «Kontinuität» nennen.

In notwendigem Kontrast zur Nennung des einen Bischofs in der
Ortskirche (29) sollte in 30 der kollegiale Charakter des Presbyteramtes

innerhalb der betreffenden Lokalkirche ausgesprochen werden.
Den letzten Satz von 30 möchten wir wie folgt ergänzen: «Presbyter
tragen in Gemeinschaft mit dem Bischof'besondere Verantwortung für
die Vorbereitung der Glieder auf christliches Leben und christlichen
Dienst, damit diese ihre eigene Verantwortung als Gemeinde übernehmen

können.» Dies scheint uns wichtig, um ein klerikales Missverständnis

des ordinierten Amtes auszuschliessen.
Zu 34-36: Damit die Kontinuität im apostolischen Glauben auf die

rechte Weise gewahrt wird und das Amt als Zeichen und Schutz dieser

207



Kontinuität wirken kann, ist eine umfassende Kommunikation
zwischen Bischof und Gemeinde, Gemeinden untereinander, Presbytern
und Gemeinden, Presbytern und Bischof, Bischöfen untereinander
usw. notwendig. Dieser Aspekt sollte explizit erwähnt werden.

Zu 36: Am Ende von 36 sollte der historischen Wahrheit zuliebe
folgendes hinzugefügt werden: «Diese Bedeutung des Bischofsamtes
wurde allerdings im Lauf der Geschichte öfters durch die Verquik-
kung mit weltlichen Machtstrukturen verdunkelt.»

Zu 40 (Kommentar): Es sollte auch auf den alttestamentlichen
Hintergrund der Ordination unter Handauflegung hingewiesen werden.

c) Für das Leben und Zeugnis unserer Kirche möchten wir uns
folgende Anregungen zu eigen machen:

Die Funktion des Bischofs als Vorsteher der Eucharistie sollte
deutlicher zum Ausdruck kommen, wo sich bei uns zum Teil eine verdunkelnde

Praxis entwickelt hat.

Die Frage der Ordinationshindernisse müsste im Licht von 50 neu
überdacht werden, besonders im Blick auf Behinderte.

Eine Kommunikation im Sinn des oben zu 34-36 Gesagten, die

Dialoge des Bischofs mit den Presbytern und den Gemeinden sowie
mit dem theologischen Lehrkörper einschliesst, sollte geschaffen bzw.
intensiviert werden. Damit soll sichergestellt werden, dass das
ordinierte Amt nicht Selbstzweck, sondern ein Dienst am Volk Gottes ist.

Anhang

Einige schwache Punkte in der deutschen Übersetzung der drei

«Lima-Papiere»

Es wird hier auf die deutsche Übersetzung Bezug genommen, wie sie im von
Harding Meyer. Hans Jörg Urban und Lukas Vischer herausgegebenen
Sammelband «Dokumente wachsender Übereinstimmung - Sämtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene 1931-1982»,
Bonifatius/Paderborn und Lembeck/Frankfurt, 1983, abgedruckt ist. Mit
einem * versehene Hinweise sind inzwischen in der als Broschüre veröffentlichten

9., verbesserten Auflage von «Taufe, Eucharistie und Amt - Konvergenzerklärungen

der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung des Ökumenischen

Rates der Kirchen», Lembeck/Frankfurt und Bonifatius/Paderborn,
1984, schon berücksichtigt worden.

208



1. Taufe

Im zweitletzten Satz von 12 sollte «environment» statt mit
«Geist» besser mit «Klima» übersetzt werden.
Im zweitletzten Satz des Kommentars zu 12 sollte «pattern» statt
mit «Struktur» besser mit «Modell» übersetzt werden (vgl.
Anhang 13).

Im drittletzten Satz von 14 stimmt die Übersetzung «Konfirmation»

für «confirmation» nur für die Lesevariante «oder die

Handauflegung», mit der auf die Praxis reformatorischer Kirchen
angespielt wird. Bei der Lesevariante «und àie Handauflegung»,
die auf die Praxis der katholischen und orthodoxen Kirchen
hinweist, müsste «confirmation» mit «Firmung» wiedergeben werden.

Man kann im Deutschen also die beiden Lesevarianten nicht
einfach übernehmen, sondern muss den englischen Satz in zwei
sachlich differenzierende Sätze auflösen.
In der letzten Zeile von 14 sollte «in water and the Holy Spirit»
statt mit «mit Wasser und durch den Heiligen Geist» genauer und

richtiger mit «in Wasser und im Heiligen Geist» übersetzt werden.

Das ist eine Nuance der theologischen Aussage, die nicht
untergehen sollte.
Im ersten Satz von 20 ist von «invocation of the Holy Spirit» die
Rede. Wir interpretieren dies nicht als ein an den Heiligen Geist

gerichtetes Gebet, sondern als ein an Gott den Vater gerichtetes
Gebet, in dem der Heilige Geist herabgerufen wird. Das legt
jedenfalls eine breite liturgische Tradition der Kirche nahe. Unserer

Meinung nach würde die Übersetzung «Bitte um den Heiligen
Geist» statt «Anrufung des Heiligen Geistes» diesbezügliche
Missverständnisse ausschliessen (vgl. noch Anhang 8 und 21).

2. Eucharistie

Im fünftletzten Satz von 1 wird «remember» mit «sich erinnern»
übersetzt. Das entspricht nicht dem biblischen Verständnis von
«Gedächtnis» (vgl. oben zu 5 und zu 27 Eucharistie). Überdies
kann sich das Wort «sich erinnern» bzw. «Erinnerung» nur auf
den lebensgeschichtlichen Bereich eines Individuums beziehen
und kommt daher für jene Jünger, die das «fortdauernde Volk
Gottes bis zu seiner Wiederkehr» sind, nicht in Frage. Um auch

209



die intellektualistischen Nebentöne von «denken an» zu vermeiden,

bleibt wohl nur «gedenken» übrig, das in diesem
Zusammenhängen als eine Art Terminus technicus durchaus seine

Berechtigung haben könnte.
Der erste Satz von 2 wäre besser wie folgt zu übersetzen: «Die
Eucharistie ist vor allem das Sakrament des Geschenkes, das Gott
uns in Christus durch die Kraft des Heiligen Geistes macht.» Die
Eucharistie ist hier nicht einfach etwas, was geschenkt wird
(Gabe), sondern auch das Schenken selbst. In der Wiedergabe
«ein Geschenk machen» wird auch der Akt des Schenkens

berücksichtigt, was der hier gemeinten Sache entspricht.
Im letzten Satz von 2 schlagen wir wiederum vor, dass «invocation

of the Holy Spirit» mit «Bitte um den Heiligen Geist» oder
«Herabrufung des Heiligen Geistes» wiedergegeben wird (vgl.
oben Anhang 5). Dies gilt auch für den Titel von C, den dritten
und sechsten Satz im Kommentar zu 14, den einen Satz von 17

und die Aufzählung in 27. Die Formulierung des letzten Satzes

von 14 (vgl. auch den 2. Satz von 23) entspricht unseres Erachtens
allein dem, was eine breite liturgische Tradition hinsichtlich der

Geistepiklese bezeugt, und worum es auch uns hier geht. In
diesem Sinn ist möglicherweise der englische Originaltext sachlich
zu kritisieren, zumal in einem Satz von 17 («to invoke the Spirit»).
Vgl. noch Anhang 21.

Im letzten Satz von 5 wäre «liturgisch gefeiert» besser als «in
einer Liturgie gefeiert».
Im letzten Satz des Kommentars zu 8 sollte statt der «Vorstellung
des Gedächtnisses» besser von dem «Verständnis von Gedächtnis»

die Rede sein. Das englische «conception» kann zwar je
nach Zusammenhang durchaus mit Vorstellung übersetzt werden,
aber da es hier nicht um eine religionsgeschichtlich vorfindbare
Vorstellung, sondern um eine theologische Aussage mit einer
gewissen Verbindlichkeit geht, passt hier «Verständnis» besser.

Im zweiten Satz des Kommentars zu 19 sollte «ministers» mit
«Amtsträger» und nicht (einschränkend) mit «Pfarrern»
wiedergegeben werden.

210



3. Amt

12* Im zweitletzten Satz von 7 sollte es nicht «ordinierte Pfarrer» son¬

dern «ordinierte Amtsträger» oder einfach «Ordinierte» heissen,
entsprechend dem englischen «ordained ministers».

13 Im ersten Satz von 19 sollte es heissen: «Das Neue Testament be¬

schreibt nicht ein einheitliches Modell des Amtes, das als Muster
oder bleibende Norm...» «Pattern» ist hier gerade nicht die
tiefere «Struktur», sondern ein «Modell», das wechseln kann, auch

wenn die Tiefenstruktur die gleiche ist.
14* Der vierte Satz von 19 sollte lauten: «Im 2. und 3.Jahrhundert

setzte sich das dreigliedrige Amt von Bischof, Presbyter und Diakon

als Typ des ordinierten Amtes in der ganzen Kirche durch.»
Die jetzige Fassung lässt die irrige Meinung aufkommen, dass

diese drei Ämter erst im 2. oder 3. Jahrhundert entstanden seien,
während es im englischen Text nicht um die Entstehung dieses

Amtstyps geht, sondern darum, dass er zu allgemeiner Geltung
gelangte. «Became established» heisst nicht «bildete sich
heraus», sondern «setzte sich durch».

15* Im fünften Satz von 20 muss es heissen: «Er wurde von einem

Kollegium von Presbytern und von Diakonen umgeben», entsprechend

dem englischen «by a college of presbyters and by
deacons». Diakone bilden gemäss altkirchlicher Tradition kein
Kollegium wie die Presbyter.

16 Im 3. Satz von 33 ist «manchmal» wohl besser als «gelegentlich».
17 Für den dritten Satz von 35 schlagen wir vor: «Innerhalb der Kir¬

che hat das ordinierte Amt eine besondere Aufgabe bei der
Bewahrung und Vergegenwärtigung des apostolischen Glaubens.»
Dies vermeidet den Eindruck, dass diese Bewahrung und
Vergegenwärtigung nur dem ordinierten Amt zukommt.

18 Im vierten Satz von 35 wäre «mächtiger Ausdruck» oder «starker
Ausdruck» wohl besser als «wirksamer Ausdruck».

19* Im letzten Satz von 35 sollte «reform» mit «Reform» und nicht
einfach mit «Änderung» wiedergegeben werden. Das englische
«reform» im letzten Satz hat gegenüber «change» in zweitletzten
Satz doch eine Bedeutungsnuance.

20 Im ersten und zweitletzten Satz des Kommentars zu 36 wäre zu

erwägen, ob «community» nicht eher mit «Gemeinde» statt mit
«Gemeinschaft» zu übersetzen wäre - und zwar im Blick auf den
sachlichen Zusammenhang.

211



21 Im ersten Satz von 39, im letzten Satz von 41, im dritten Satz von
42 und im letzten Satz von 52 ist wiederum auf die Problematik
der Übersetzung des englischen «invocation of the (Holy) Spirit»
aufmerksam zu machen (vgl. Anhang 5 und 8). Wir weisen hier
auch auf den Unterschied von «invocation to God» im ersten Satz

von 42 und «invocation of the (Holy) Spirit» an den angegebenen
Stellen hin, der in der deutschen Übersetzung nicht zur Geltung
kommt und der unseres Erachtens eben zur Übersetzung «Bitte
um den Heiligen Geist» oder «Herabrufung des Heiligen
Geistes» führen sollte.

22* Im dritten Satz von 39 heisst «humble service» nicht «schlichter
Dienst».

23* Im zweiten Satz von 47 sollte «prolonged academic study» nicht
mit «verlängertem» sondern mit «längerem akademischen
Studium» übersetzt werden.

24 Im zweiten Satz von 52 wäre vielleicht besser: «...wenn sie sich

gegenseitig überzeugt haben von ihrer Absicht...»
25 * Im vierten Satz von 53 impliziert die Übersetzung «durch die suk¬

zessive Handauflegung der Bischöfe», dass die Handauflegung
entweder allmählich erfolgt oder dass derselben Person mehrmals
die Hände aufgelegt werden. Besser wäre darum: «in der Folge
der Handauflegungen durch die Bischöfe».

11 "

-1.


	Christ-(alt-)katholische Stellungnahme zu den sogenannten "Lima-Texten"

