Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 4

Artikel: Christ-(alt-)katholische Stellungnahme zu den sogenannten "Lima-
Texten"

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christ-(alt-)katholische Stellungnahme
zu den sogenannten «Lima-Texten»

Diese Stellungnahme wurde im Auftrag der Pastoralkonferenz der Christka-
tholischen Kirche der Schweiz aufgrund von deren Gespriachen im November
1983 und im Mairz 1985 und unter Beriicksichtigung der Arbeit der Internatio-
nalen Altkatholischen Theologenwoche vom September 1983 ausgearbeitet
von Prof. Dr. Herwig Aldenhoven und Pfr. Dr. Urs von Arx; sie wurde im Au-
gust 1985 der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz zur Kennt-
nisnahme unterbreitet, im November 1985 von der Pastoralkonferenz gutge-
heissen und ebenfalls im November 1985 von Bischof und Synodalrat der
Christkatholischen Kirche der Schweiz als offizielle Stellungnahme dieser Kir-
che verabschiedet.

1. Allgemeines

Wir bejahen die Texte als Ganzes und geben unsere Uberzeugung
kund, dass sie nichts enthalten, was dem Glauben der Kirche durch
die Jahrhunderte widersprechen wiirde. Dabei beriicksichtigen wir,
dass es sich um Konvergenztexte handelt, in denen der Glaube der
einzelnen Konfessionen nicht in dem Mass addquat wiedergegeben
sein muss, wie es bei Konsenstexten der Fall wire. Wir freuen uns
iiber den hohen Grad an 6kumenischer Ubereinstimmung, den die
drei Dokumente zum Ausdruck bringen.

Wir begriissen es mit Nachdruck, dass nach dem «Glauben der Kir-
che durch die Jahrhunderte» gefragt wird, weil dies besonders fiir all
jene Kirchen, die im Verlauf des zweiten Jahrtausends entstanden
sind, eine Herausforderung darstellt, ihr Verstdndnis von geschichtli-
cher Kontinuitdt des Glaubens neu zu iiberdenken, etwa anhand der
kritischen Frage: beginnt diese Kontinuitét fiir die jeweilige Konfes-
sion erst mit dem Zeitpunkt ihrer Entstehung, der seinerseits praktisch
in geschichtsloser Unmittelbarkeit zum Neuen Testament steht?

Wenn wir unsere generelle Zustimmung zu den drei Texten im fol-
genden mit Kritik an einzelnen Punkten verbinden, bedeutet das
nicht, dass wir damit eine Bedingung fiir die Annahme der Texte stel-
len. Wir wollen damit vielmehr verdeutlichen, was unserer Kirche be-
sonders wichtig ist und wie sie gewisse Aussagen der Texte versteht.
Wir meinen damit auch einige Anliegen anderer kirchlicher Traditio-
nen aufzunehmen, was daher rithrt, dass unsere Theologie bei aller
Orientierung an der alten Kirche seit langem im 6kumenischen Ge-

197



spriach weitergebildet wurde. Unsere Zustimmung bezieht sich {ibri-
gens auf den englischen Originaltext. Die deutsche Ubersetzung ent-
hilt zahlreiche Miéngel; auf einige davon machen wir im Anhang auf-
merksam.

Fir die weitere Arbeit der Kommission fiir Glauben und Kirchen-
verfassung halten wir es im Blick auf diese drei Texte fiir besonders
wichtig, dass ihre ekklesiologischen Grundlagen klarer herausgestellt
werden, damit gewisse Aussagen — etwa iliber die Wirksamkeit von
Taufe und Eucharistie sowie iiber die Bedeutung des Amtes — nicht
Anlass zu «sakramentalistischen» oder anderen Missverstindnissen
geben. Zu einzelnen Punkten machen wir Vorschlédge fiir diese weitere
Arbeit.

Mit den Kirchen, die diese Texte ebenfalls als einen Ausdruck des
apostolischen Glaubens anerkennen, sollten die altkatholischen Kir-
chen unseres Erachtens soweit moglich Gespridche im Hinblick auf die
Verwirklichung der Einheit aufnehmen bzw. fortfithren. Dabei kann
die Anerkennung der Lima-Texte ein erster Schritt auf dem Weg zu ei-
nem weiterfiihrenden Konsenstext sein.

2. Taufe

a) Als Punkte, an denen unseres Erachtens noch weitergearbeitet wer-
den sollte oder zu denen wir Verbesserungsvorschldge haben, nennen
Wir:

Zu [1: Der Titel zu I sollte erweitert werden: «Die Einsetzung und
die Notwendigkeit der Taufe.» Am Schluss von | wire dann der Satz
hinzuzufiigen: «Da wir durch die Taufe in Christus eingegliedert wer-
den, diirfen wir sie nicht zuriickweisen. In diesem Sinn ist die Taufe
notwendig.»

Zu 6: Es wire (eventuell nach dem zweiten Satz) folgender Ge-
sichtspunkt zu ergiinzen: Die Aufnahme in die ganze Kirche ist dabei
immer auch die Aufnahme in eine konkrete Gemeinschaft an einem
bestimmten Ort.

Zu 12: Es wire (vor dem letzten Satz) folgender Gesichtspunkt zu
ergdnzen: Die Kirche (ibernimmt gegeniiber denen, die — in welchem
Alter auch immer - getauft werden, eine bleibende Verantwortung.

An dieser Stelle dussern wir auch ein terminologisches Anliegen:
Konnten fir «Glaubigentaufe» und «Sduglingstaufe» nicht Aus-
driicke gefunden werden, die dem Umstand Rechnung tragen, dass

198



die «Praxis der Sduglingstaufe ... den korporativen Glauben und den
Glauben, den das Kind mit seinen Eltern teilt, (unterstreicht)», wie es
im Kommentar zu 12 heisst? Die Entgegensetzung von «Gldubigen-
taufe» und «Sauglingstaufe» scheint diesen korporativen Glauben
auszuschliessen.

Zu 14 (Kommentar): In a) sollte ergdnzt werden: «In der alten Kir-
che geschah die Initiation urspriinglich durch die mit der Handaufle-
gung und/oder Salbung verbundene Taufe und die erstmalige Teil-
nahme am Herrenmahl in unmittelbarem zeitlichem Zusammenhang,
der dem sachlichen Zusammenhang entspricht.»

Der letzte Satz in ¢) schliesst nicht gut an den vorhergehenden an,
denn die Erneuerung der Taufgeliibde ist etwas ganz anderes als die
erneute Bekréftigung der Taufe durch die Teilnahme des Getauften an
der Eucharistie. Der Gedanke einer Erneuerung der Taufgeliibde
scheint uns iberhaupt problematisch zu sein. Diese werden ein fiir al-
lemal iibernommen und kénnen daher streng genommen nicht erneu-
ert werden. Notig ist immer wieder eine neue Besinnung auf sie; dafir
schlagen wir das Wort «Taufgedédchtnis» vor.

Zu 15: Zum letzten Satz schlagen wir folgende Ergdnzung vor:
«...Anerkennung durch gemeinsam erarbeitete Dokumente ausdriick-
lich erkldaren. Dabei muss sowohl die Tauflehre als auch die Taufpraxis
beriicksichtigt werden.»

Zu 18: Es sollte (im ersten Satz) ergidnzt werden: «...die symboli-
sche Dimension des Wassers, somit auch der Abwaschung und des Ba-
des, ernstgenommen werden.»

Bei der weiteren Arbeit sollten Taufe und Firmung nicht getrennt
voneinander behandelt werden!

b) Der Text iiber die Taufe bietet uns insofern eine Hilfe, als der
letzte Satz von 16 und der Kommentar b) zu 21 (unterschiedslos ge-
handhabte Taufe), sowie 23 (Verbindung von Taufe und Gottesdienst
der Kirche) uns erneut auf eine seit lingerem bekannte Problematik in
unserer Taufpraxis aufmerksam machen und uns darin bestdrken,
beim Suchen nach einer Losung nicht nachzulassen.

3. Eucharistie
a) Als Punkte, an denen unseres Erachtens noch weitergearbeitet wer-
den sollte oder zu denen wir Verbesserungsvorschlidge haben, nennen

WIT' .

199



Zu 1: Der letzte Satz entspricht durchaus unserer Auffassung, ist
hier aber nicht geniigend begriindet. Die Begriindung miisste auf die
Beziehung zwischen Wortverkiindigung und Eucharistie eingehen
(vgl. unten zu 12). Es miisste also einerseits gesagt werden, dass die
Eucharistie vom Wort her zu verstehen ist, und andrerseits, dass in der
Eucharistie am intensivsten erfahrbar wird, dass das Wort in Christus
Fleisch geworden, also in die ganze Wirklichkeit des menschlichen
Lebens eingegangen ist und dass es Gemeinschaft wirkt bis ins Sicht-
bar-Leibliche hinein.

Zu 2: Hier und auch spiter wird sowohl Gott als auch die Kirche
als handelndes Subjekt der Eucharistie genannt. Beides ist wichtig.
Gerade deshalb sollte dargelegt werden, in welcher Beziehung Gott
und die Kirche als je handelndes Subjekt zueinander stehen. Dabei
wire deutlicher als im jetzigen Text hervorzuheben, dass die Kirche
Gemeinschaft des Glaubens ist und als solche handelt. Das wére vor
allem in der ekklesiologischen Grundlegung auszufiihren (vgl. oben zu
Allgemeines), sodass hier ein knapper Hinweis geniigen wiirde.

Zu 5: Der fiir das rechte Verstindnis der Eucharistie so wichtige
biblische Gedanke des Gedichtnisses wird hier vorausgesetzt, doch
wird nicht erldutert, worin er besteht. Da dariiber keineswegs allge-
meine Klarheit herrscht, miisste wenigstens im Kommentar die notige
Erkldarung gegeben werden. Dabei wiren folgende Punkte besonders
zu beachten: Insbesondere bei liturgischen Feiern ist das Geddchtnis
zugleich eine Handlung Gottes und des Menschen. Indem Gott ein
Gedichtnis anordnet, gibt er ein Unterpfand seiner Verheissung.
Durch die Feier des Gedichtnisses treten die Feiernden mit diesem
Unterpfand vor Gott im Vertrauen darauf, dass er seiner vergangenen
Heiistat und seiner Verheissung gedenkt und sie in der Gegenwart er-
fullt (vgl. auch unten zu 27).

Das biblische Verstindnis von Gedédchtnis schliesst jedenfalls die
deutsche Wiedergabe mit « Erinnerung» oder «sich erinnern» aus (vgl.
Anhang, 6).

Zu 8 (Kommentar): Eine an den Kirchenvitern orientierte katholi-
sche Theologie — daher auch die altkatholische — gebraucht den Aus-
druck «Sithnopfer» nicht fiir die Eucharistie. In diesem Sinn wire die
Wendung «in der katholischen Theologie (in Catholic theology)» ein-
zuschrdnken.

Zu 12: Dass das gepredigte Wort und das eucharistische Mahl ein-
ander stidrken, sollte ndher ausgefiihrt werden (vgl. oben zu 1). Die
Formulierung, dass die Feier der Eucharistie die Wortverkiindigung

200



einschliesst, 1st missverstdndlich, da sie den Eindruck erwecken kann,
die Wortverkiindigung sei nur eine Art Bestandteil des Eucharistie-
sakramentes. Besser wiire es zu sagen, dass das eucharistische Mahl im-
mer mit der Wortverkiindigung verbunden ist. Gut scheint uns auch
die Formulierung in 3, wonach die Eucharistie «immer beides, Wort
und Sakrament, einschliesst». Etwas verwirrend ist, dass das Wort
«Eucharistie» im Text verschieden gebraucht wird: einmal bezeichnet
es die von Gott geschenkte Gabe des Heils, dann die Wortgottesdienst
und Herrenmahl umfassende Feier der Kirche und schliesslich auch
nur das Herrenmahl allein. Selbstverstindlich werden dadurch die
Aussagen nicht sachlich falsch, aber wir befiirchten, dass dieser
Sprachgebrauch besonders den Kirchen, denen diese Terminologie
nicht vertraut ist, das Verstindnis erschwert.

Zu 13 und 15 (Kommentare): Die hier festgestellte Differenz hin-
sichtlich der Realpridsenz erfordert weitere Kldrung. Es miissten die
theologischen Anliegen, die hinter den verschiedenen Auffassungen
stehen, in Beziehung zueinander gesetzt werden. Fiir uns ist es glei-
chermassen wichtig, ein ungeistlich-materialistisches und ein spiri-
tualistisch-leiblichkeitabwertendes Missverstindnis zu vermeiden. Es
scheint uns, dass in dieser Richtung noch eine weitergehende Konver-
genz erreicht werden sollte und konnte, als sie im jetzigen Text von 13
und 15 ausgesprochen ist.

Zu 19: Die Wirklichkeit der eucharistischen Gemeinschaft an einem
bestimmten Ort und ihre Beziehung zu den anderen ortlichen euchari-
stischen Gemeinschaften sollte klarer und ausfiithrlicher behandelt
werden, als es hier im zweiten Satz geschieht (vgl. unten zu 20 und 21
von Amt).

Im zweiten Satz des Kommentars wird von verschiedenen Konfes-
sionskirchen wie von verschiedenen Ortskirchen gesprochen. Konfessi-
onskirchen, welche die Spaltung der Kirche voraussetzen, und Ortskir-
chen, welche diese Spaltung nicht voraussetzen, sind nicht das gleiche.
Zu 20: Es miisste deutlicher unterschieden werden zwischen Unge-
rechtigkeiten, die von Christen, und solchen, die von Nicht-Christen
begangen werden. Die ersteren stehen in Widerspruch zur eucharisti-
schen Gemeinschaft, die zweiten naturgemaéss nicht.

Im zweiten Teil von 20 bleibt unberiicksichtigt, dass die «Teilneh-
mer an der Eucharistie» in sehr verschiedenem Ausmass, unter Um-
stinden aber auch gar nicht, die Moglichkeit haben, sich «aktiv an der
stindigen Wiederherstellung der Situation der Welt und der menschli-
chen Lebensbedingungen (zu) beteiligen». Dadurch entsteht auch bei

201



an sich richtigen Ausfithrungen der Eindruck, dass hier in biblisch un-
haltbarer Weise zu einem undifferenzierten politischen Aktivismus ge-
dringt wird.

Zu 27: Die vorliegende Angabe von Elementen der eucharistischen
Liturgie scheint uns wichtig zu sein, um Schrumpfungen und Verar-
mungen der eucharistischen Feier besser erkennbar zu machen.

«Busshandlung» und «Zuspruch der Vergebung» sind allerdings
sowohl historisch als auch theologisch als besondere Elemente in der
eucharistischen Liturgie nur fakultativ.

Die Erklarung der «Anamnese» befriedigt nicht ganz. Sie miisste
eher umschrieben werden als « Anrede an Gott, in der ausgesprochen
wird, dass wir in Erfiilllung des Auftrages Christi die Handlung mit
Brot und Wein vollziehen zum Gedéchtnis der grossen Taten der Erlo-
sung». Es ist wichtig, dass der Gedanke sich nicht darauf konzentriert,
dass wir gedenken, sondern dass wir die von Christus aufgetragene
Handlung tun zu seinem Geddchtnis. Bei den verschiedenen Stellungen
der «Epiklese» innerhalb des eucharistischen Gebetes sollte erwihnt
werden, dass jede von ihnen auch bestimmte theologische Aussagen
impliziert und insofern nicht einfach beliebig ist.

Die Wendung «Hinweis auf die Gemeinschaft der Heiligen» sollte
so erweitert werden: «Hinweis auf die konkrete Gemeinschaft, die die
Eucharistie feiert, und auf die Gemeinschaft der Heiligen iiberhaupt.»

Zu 29: Der Vorsitz eines ordinierten Amtstrigers bei der Euchari-
stiefeier weist, wie in 29 gesagt wird, auf den Vorsitz Christi hin. Es
wire aber auch wichtig zu erwédhnen, dass die Forderung nach dem
Vorsitz eines Ordinierten auch darauf hinweist, dass die Eucharistie
grundsitzlich die Versammlung des Volkes Gottes an einem bestimm-
ten Ort ist, niemals aber eine Privatversammiung.

b) Im Hinblick auf unsere eigene Praxis herausgefordert fiithlen wir
uns durch 32. Fiir uns als Kirche, welche die geweihten Gaben nach
der Feier aufbewahrt, ist besonders der Wunsch zu beherzigen, «dass
auf der einen Seite daran erinnert wird, besonders in Predigten und
Unterweisung, dass die primédre Intention der Aufbewahrung der Ele-
mente deren Austeilung an Kranke und bei der Feier Abwesende ist».
Wir sind uns bewusst, dass diese Lehre, die wir grundsitzlich vertre-
ten, sowohl fiir unsere eigenen Gldubigen als auch fiir unsere Ge-
sprichspartner in der Okumene solange unglaubwiirdig bleiben muss,
als der grosste Teil der aufbewahrten geweihten Elemente nicht fiir
den oben genannten Zweck gebraucht wird, sondern fiir die Austei-
lung bei einer spiteren Eucharistiefeier.

202



4. Amt

a) Als Punkte, zu denen wir unsere Zustimmung eigens hervorheben
mdchten, nennen wir:

— den Einsatz des Textes bei der Berufung des ganzen Volkes Gottes
(1-6);

— die Aussage, dass die Kirche fiir die Erfiillung ihrer Sendung das
Amt braucht und dass das ordinierte Amt konstitutiv fiir das Leben
und Zeugnis der Kirche ist (8 und 14);

— das Wirken Christi und das Wirken der Amtstrager werden nicht
gegeneinander ausgespielt, sondern es wird richtig festgestellt, dass
Christus das Amt als Bezugspunkt braucht (15 und 16);

— die Begriindung und zugleich Richtigstellung der Anwendung des
Begriffs «Priester» fir die Amtstrager (17);

— die trinitarische und gemeinschaftliche Situierung der Autoritit
des Amtes (15);

— die Beschreibung des Amtes nicht nur in seinem Wesen, sondern
auch hinsichtlich seines Funktionierens (z. B. 12);

— die Betonung der Wichtigkeit des dreifachen Amtes von Bischof,
Presbyter und Diakon fiir die «Einheit, die wir suchen» (19-33, be-
sonders 22);

— das enge Verhiltnis zwischen Gemeinde und Amt (26), das der bi-
schoflich-synodalen Verfassung unserer Kirche entspricht;

- die Befurwortung des eigenstdndigen Diakonats (31 Kommentar);

— die Situierung des Amtes im Gefiige der Charismen und die Of-
fenheit fiir weitere Charismen (32 und 33);

— das inhaltliche Verstdandnis der Sukzession als Tradition in der
Kirche (34);

— dass die Kontinuitdt der ganzen Kirche im apostolischen Glauben
als wichtig angesehen und mit der Bestdndigkeit der Sendung Christi
theologisch begriindet wird (35);

— die Wichtigkeit der geordneten Weitergabe des Amtes (35);

— die Bezeichnung der Sukzession der Bischofe als «Zeichen der
Kontinuitdt und Einheit der Kirche» (38) und als «Dienst, Symbol
und Schutz der Kontinuitdt des apostolischen Glaubens» (36);

— die Anerkennung einer Kontinuitdt im apostolischen Glauben, im
Gottesdienst und in der Sendung derjenigen Kirchen, die nicht die
Form des historischen Bischofsamtes bewahrt haben (37);

- die Empfehlung, den apostolischen Inhalt des ordinierten Amtes
in diesen Kirchen anzuerkennen, verbunden mit der Bitte an diese

203



Kirchen, das Zeichen der bischéflichen Sukzession anzunehmen (38
und 53);

— die Feststellung, dass das Bischofsamt in der Sukzession keine au-
tomatische Garantie fiir Einheit und Kontinuitdt der Kirche darstellt
(38);

— den Vollzug der Ordination durch Handauflegung und Gebet (39
und 52);

— die Hoffnung auf die Wirksamkeit des Ordinationsgebets im Sinn
einer Epiklese (42 und 43);

— die Unwiederholbarkeit einer erfolgten Ordination (48).

b) In der ekklesiologischen Grundlegung (1-5) wird Wesentliches
iiber die Sendung der Kirche gesagt, aber die Existenz der Kirche als
Gemeinschaft, ihre Voraussetzungen und Konsequenzen sind ungenii-
gend behandelt. Das wirkt sich bei den einzelnen Ausfiihrungen zum
Amt an manchen Stellen aus.

Als Punkte, an denen unseres Erachtens noch weitergearbeitet wer-
den sollte oder zu denen wir Verbesserungsvorschldge haben, nennen
Wir:

Zu 5: Statt der Formulierung «Gaben ... des Geleitetwerdens»
schlagen wir zur Verdeutlichung vor: «die Gabe, rechter Leitung zu
folgen und falsche Leitung zuriickzuweisen».

Zu 7-18: Die «horizontale» (8) und die «vertikale» (10, 11, 15) Be-
griindung des Amtes stehen unverbunden nebeneinander, ebenso der
Sendungscharakter des Amtes und die Synodalitdt der Kirche. In der
Kirche sind Amt und Gemeinde stets miteinander da: die Gemeinde ist
* Grund und Ziel des Amtes und das Amt ist zugleich Organ Christi und
Organ der Gemeinde. Darum sollten die pneumatologischen und chri-
stologischen Aussagen von 1-6 in 7-18 stédrker beriicksichtigt werden.
Zu 14: Die altkatholischen Kirchen sehen den Vorsitz von Nichtordi-
nierten bei einer Eucharistiefeier als schwerwiegenden Mangel an.
Diese Frage spielt bei der Herstellung der kirchlichen Gemeinschaft
eine wichtige Rolle.

Zu 17 (Kommentar): Im zweiten Absatz sollte prézisiert werden,
dass der Ausdruck «Priester» zuerst nur fir den Bischof und spiter
auch fiir die Presbyter gebraucht wurde. Da er fiir die Diakone nie ge-
braucht wurde, ist die allgemeine Rede vom ordinierten Amt ohne die
vorgeschlagene Prédzisierung ungenau.

Zu 20 und 21: Das dreifache Amt in 20 (dlteres Stadium mit dem Bi-
schof als Vorsitzendem einer lokalen eucharistischen Gemeinschaft)

und in 21 (spiteres Stadium mit dem Bischof als Inhaber der episkopé

204



iiber mehrere lokale eucharistische Gemeinschaften) wird faktisch als
etwas grundsitzlich Verschiedenes dargestellt. Demgegeniiber muss
einerseits gesehen werden, dass der Bischof auch im spiteren Stadium
die lokalen eucharistischen Gemeinschaften leitet, auch wenn es mei-
stens ein Presbyter ist, welcher der jeweiligen eucharistischen Gemein-
schaft an einem bestimmten Ort vorsteht. Der Presbyter tut dies in
Verbindung mit dem Bischof und in seinem Auftrag: besucht der Bi-
schof diese ortliche Gemeinschaft, so steht er selbstverstindlich auch
selber ihrer Eucharistiefeier vor. Andrerseits ist die episkopé des Bi-
schofs liber seine Kirche sowohl im édlteren wie im spateren Stadium
vorhanden, weshalb der Begriff der episkopé nicht erst in 21, sondern
schon in 20 eingefiihrt werden sollte. Gewandelt hat sich der Umfang
der episkopé: im dlteren Stadium erstreckte sie sich im wesentlichen
auf einen Ort, im spéteren auf mehrere Orte (in der Regel um ein stiad-
tisches Zentrum, das bei einer gewissen Grosse selbst schon mehrere
eucharistische Gemeinschaften — modern ausgedriickt: Pfarrgemein-
den — umfasste). Im dlteren Stadium fallen also die theologische und
eine mehr geographische Dimension des Begriffes «Ort» ganz zusam-
men, im spiteren Stadium treten sie in jeweils verschiedenem Aus-
mass auseinander. Diese Entwicklung wurde im Interesse der besseren
Darstellung und Verwirklichung der Einheit der Kirche als legitim
und notwendig erachtet. Auch eine heutige Pfarrgemeinde ist meist
ein zu kleiner Bezirk, um fir sich allein alle Funktionen einer Ortskir-
che erfiillen zu konnen.

Theologisch ist also im spéteren Stadium die vom Bischof geleitete
Kirche nach wie vor eine Ortskirche, geographisch aber eine Gebiets-
kirche mit verschiedenen Orten. Die im spdteren Stadium von Presby-
tern geleiteten eucharistischen Gemeinschaften sind nach dem Selbst-
verstindnis der damaligen Kirche nicht die Nachfolgerinnen der im
dlteren Stadium von einem Bischof geleiteten ortlichen eucharisti-
schen Gemeinschaften, wie das 21 suggeriert. Die unter theologischer
Hinsicht gewahrte Einheit und Kontinuitdt der alten Ortskirche (im
wesentlichen «Stadtbistum») auch in verdnderter historischer Situa-
tion (Bistum mit mehreren Ortschaften) wird terminologisch nicht
festgehalten, wenn der Ausdruck «Ortsgemeinde» oder «ortliche eu-
charistische Gemeinschaft» nur noch den von Presbytern geleiteten
Gemeinschaften («Pfarrgemeinden») zugeordnet wird, wie das im
Amtstext durchgehend der Fall ist. Es wird in diesem Text bisweilen
zu unreflektiert von heutigen Phdnomenen ausgegangen, wo das von
einem Bischof geleitete Kirchengebiet wie ein Zusammenschluss von

205



«eigentlichen» — von Presbytern geleiteten — eucharistischen Gemein-
schaften aussieht. Unseres Erachtens miisste man aber aus histori-
schen und theologischen Griinden eher von einer Aufgliederung der
einen eucharistischen Gemeinschaft — symbolisiert durch den einen
Bischof — auf verschiedene Ortschaften — symbolisiert durch die vielen
Presbyter — reden.

Entsprechend der soeben ausgefiihrten Sicht der Dinge sollte von
der Kollegialitit des Presbyteriums auch in 21 die Rede sein. Sonst
entsteht der Eindruck, dass sie nur im dlteren Stadium (20) bestanden
habe. Tatsdchlich bestand sie aber auch im spiteren Stadium (21) in
einer den neuen Verhdltnissen angepassten Form weiter, wenn sie
auch im Lauf der Zeit zuriicktrat.

In diesem Zusammenhang wire es wiinschenswert, dass in der wei-
teren Arbeit eine Kldrung und Differenzierung der Bezeichnung
«Ortskirche» durchgefiithrt wird, die heute — zum Teil auch in den
Lima-Texten - fiir so verschiedene Grossen wie einzelne Pfarr- oder
Kirchengemeinden, nationale Kirchen, Konfessionskirchen und (im
6kumenischen Gesprich relativ selten) Bistumskirchen gebraucht
wird. Was die theologischen Kriterien einer Ortskirche anbelangt, so
scheint uns die Beachtung folgender Punkte wichtig und fiir Neukon-
stituierungen wiinschenswert zu sein: Eine Ortskirche sollte, auch
wenn in ihr an zahlreichen Orten Eucharistie gefeiert wird, eine tiber-
schaubare Grosse sein, sodass in ihr regelmissige Kontakte, wenn
nicht unter allen Gldaubigen, so doch unter den Leitern und Vertretern
der einzelnen eucharistischen Gemeinschaften sowie zwischen ihnen
und dem Reprisentanten und Symbol der Einheit (Bischof) moglich
sind. Der Bischof sollte den Eucharistiefeiern der einzelnen Gemein-
schaiten («Pfarrgemeinden») in nicht zu grossen Abstinden immer
wieder personlich vorstehen kénnen. Zudem sollte eine Ortskirche die
wichtigsten Aufgaben wie Diakonie, Mission, theologische Ausbil-
dung u.a.m. einigermassen selbstindig erfiillen kénnen. Aufgrund
dieser Ausfiithrungen wire ferner einsichtig zu machen, dass die Orts-
kirche in erster Linie eine Personengemeinschaft und nicht eine Ver-
waltungseinheit ist; entsprechend wire auch die Funktion des Bi-
schofs als eines personhaften Symbols und Organs der Einheit dieser
Gemeinschaft mit ithren vielfdltigen Gaben und Aufgaben hervorzuhe-
ben. Dabei wiirde auch die - fiir die Altkatholiken verbindliche — Ent-
scheidung der alten Kirche fiir das vom Presbyterat unterschiedene
Bischofsamt insofern verstidndlich, als sie wesentliche Dimensionen
dessen, was Kirche ist, zur Geltung bringt.

206



Zu 28-31: Es wird an verschiedenen Stellen des Textes erwihnt,
dass der Bezug auf Einheit und die Kollegialitdt wesentliche Aspekte
des ordinierten Amtes sind. Dies wird aber nirgends thematisiert im
Blick auf das Zusammenspiel zwischen Bischof und Presbyterkolle-
gium, worin Einheit und Kollegialitit des ordinierten Amtes in einer
Ortskirche zum Ausdruck kommen. Dieser Mangel wird auch in 28-31
insofern nicht behoben, als in 29 nicht geniigend unterschieden wird
zwischen jenen Aufgaben, die ein Bischof im Blick auf seine Ortskir-
che zusammen mit dem Presbyterkollegium und den Diakonen wahr-
zunehmen hat, und jenen andern Aufgaben, die einem Bischof in Ge-
meinschaft mit den anderen Bischofen im Blick auf die iiberregionale
und universale Einheit und Kontinuitdt der Ortskirchen aufgetragen
sind.

Damit kommen wir auf ein grundséitzliches Problem der Lima-
Texte erneut zu sprechen (vgl. oben zu Allgemeines). Es wird nirgends
deutlich gemacht, ob den Ausfiihrungen iiber die Eucharistie und tiber
das ordinierte Amt in der Kirche eine Lokalkirchen- oder eine Univer-
salkirchenekklesiologie zugrundeliegt. Obschon das vielleicht beab-
sichtigt ist, fiihrt es zu Unklarheiten im Verstdndnis der Texte. Wir
meinen, dass eine Ortskirchentheologie dem Aufbau und der Inten-
tion der Konvergenzerkldrungen besser entspricht. Unter dieser Vor-
aussetzung wiirde 29 klarer, wenn zundchst vom Bischof im Singular
die Rede wire und Bischéfe im Plural erst dort genannt wiirden, wo
jene Aufgaben zur Sprache kommen, welche die Ortskirche iibergrei-
fen. Im iibrigen liegen «Aufsicht, Kontinuitdt und Einheit der Kirche»
unseres Erachtens nicht auf derselben Ebene und sollten daher nicht
einfach nebeneinander gestellt werden, wie es im ersten Satz von 29
geschieht. Um das besondere Charakteristikum des Bischofsamtes zu
verdeutlichen, wiirden wir «Einheit» vor «Kontinuitdt» nennen.

In notwendigem Kontrast zur Nennung des einen Bischofs in der
Ortskirche (29) sollte in 30 der kollegiale Charakter des Presbyteram-
tes innerhalb der betreffenden Lokalkirche ausgesprochen werden.
Den letzten Satz von 30 moéchten wir wie folgt ergdnzen: «Presbyter
tragen in Gemeinschaft mit dem Bischof besondere Verantwortung fiir
die Vorbereitung der Glieder auf christliches Leben und christlichen
Dienst, damit diese ihre eigene Verantwortung als Gemeinde iiberneh-
men konnen.» Dies scheint uns wichtig, um ein klerikales Missver-
stindnis des ordinierten Amtes auszuschliessen.

Zu 34-36: Damit die Kontinuitit im apostolischen Glauben auf die
rechte Weise gewahrt wird und das Amt als Zeichen und Schutz dieser

207



Kontinuitdt wirken kann, ist eine umfassende Kommunikation zwi-
schen Bischof und Gemeinde, Gemeinden untereinander, Presbytern
und Gemeinden, Presbytern und Bischof, Bischofen untereinander
usw. notwendig. Dieser Aspekt sollte explizit erwdhnt werden.

Zu 36: Am Ende von 36 sollte der historischen Wahrheit zuliebe fol-
gendes hinzugefiigt werden: «Diese Bedeutung des Bischofsamtes
wurde allerdings im Lauf der Geschichte ofters durch die Verquik-
kung mit weltlichen Machtstrukturen verdunkelt.»

Zu 40 (Kommentar): Es sollte auch auf den alttestamentlichen Hin-
tergrund der Ordination unter Handauflegung hingewiesen werden.

¢) Fir das Leben und Zeugnis unserer Kirche mdéchten wir uns fol-
gende Anregungen zu eigen machen:

Die Funktion des Bischofs als Vorsteher der Eucharistie sollte deut-
licher zum Ausdruck kommen, wo sich bei uns zum Teil eine verdun-
kelnde Praxis entwickelt hat.

Die Frage der Ordinationshindernisse miisste im Licht von 50 neu
iiberdacht werden, besonders im Blick auf Behinderte.

Eine Kommunikation im Sinn des oben zu 34-36 Gesagten, die
Dialoge des Bischofs mit den Presbytern und den Gemeinden sowie
mit dem theologischen Lehrkorper einschliesst, sollte geschaffen bzw.
intensiviert werden. Damit soll sichergestellt werden, dass das ordi-
nierte Amt nicht Selbstzweck, sondern ein Dienst am Volk Gottes ist.

Anhang

Einige schwache Punkte in der deutschen Ubersetzung der drei
«Lima-Papiere»

Es wird hier auf die deutsche Ubersetzung Bezug genommen, wie sie im von
Harding Meyer, Hans Jiorg Urban und Lukas Vischer herausgegebenen Sam-
melband «Dokumente wachsender Ubereinstimmung — Siamtliche Berichte
und Konsenstexte interkonfessioneller Gespriache auf Weltebene 1931-1982»,
Bonifatius/Paderborn und Lembeck/Frankfurt, 1983, abgedruckt ist. Mit ei-
nem * versehene Hinweise sind inzwischen in der als Broschiire veroffentlich-
ten 9., verbesserten Auflage von «Taufe, Eucharistie und Amt — Konvergenzer-
kidrungen der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung des Okumeni-
schen Rates der Kirchen», Lembeck/Frankfurt und Bonifatius/Paderborn,
1984, schon beriicksichtigt worden.



4%

1. Taufe

Im zweitletzten Satz von 12 sollte «environment» statt mit
«Geist» besser mit «Klima» {ibersetzt werden.

Im zweitletzten Satz des Kommentars zu 12 sollte «pattern» statt
mit «Struktur» besser mit «Modell» {ibersetzt werden (vgl. An-
hang 13).

Im drittletzten Satz von 14 stimmt die Ubersetzung «Konfirma-
tion» flir «confirmation» nur fiir die Lesevariante «oder die
Handauflegung», mit der auf die Praxis reformatorischer Kirchen
angespielt wird. Bei der Lesevariante «und die Handauflegung»,
die auf die Praxis der katholischen und orthodoxen Kirchen hin-
weist, miisste «confirmation» mit «Firmung» wiedergeben wer-
den. Man kann im Deutschen also die beiden Lesevarianten nicht
einfach iibernehmen, sondern muss den englischen Satz in zwei
sachlich differenzierende Sdtze auflosen.

In der letzten Zeile von 14 sollte «in water and the Holy Spirit»
statt mit «mit Wasser und durch den Heiligen Geist» genauer und
richtiger mit «in Wasser und im Heiligen Geist» iibersetzt wer-
den. Das ist eine Nuance der theologischen Aussage, die nicht un-
tergehen sollte.

Im ersten Satz von 20 ist von «invocation of the Holy Spirit» die
Rede. Wir interpretieren dies nicht als ein an den Heiligen Geist
gerichtetes Gebet, sondern als ein an Gott den Vater gerichtetes
Gebet, in dem der Heilige Geist herabgerufen wird. Das legt je-
denfalls eine breite liturgische Tradition der Kirche nahe. Unserer
Meinung nach wiirde die Ubersetzung «Bitte um den Heiligen
Geist» statt «Anrufung des Heiligen Geistes» diesbeziigliche
Missverstdndnisse ausschliessen (vgl. noch Anhang 8 und 21).

2. Eucharistie

Im fiinftletzten Satz von 1 wird «remember» mit «sich erinnern»
tibersetzt. Das entspricht nicht dem biblischen Verstindnis von
«Gedichtnis» (vgl. oben zu 5 und zu 27 Eucharistie). Uberdies
kann sich das Wort «sich erinnern» bzw. «Erinnerung» nur auf
den lebensgeschichtlichen Bereich eines Individuums beziehen
und kommt daher fiir jene Jinger, die das «fortdauernde Volk
Gottes bis zu seiner Wiederkehr» sind, nicht in Frage. Um auch

209



10

11

die intellektualistischen Nebenténe von «denken an» zu vermei-
den, bleibt wohl nur «gedenken» tlibrig, das in diesem Zusam-
menhingen als eine Art Terminus technicus durchaus seine Be-
rechtigung haben konnte.

Der erste Satz von 2 wire besser wie folgt zu iibersetzen: «Die
Eucharistie ist vor allem das Sakrament des Geschenkes, das Gott
uns in Christus durch die Kraft des Heiligen Geistes macht.» Die
Eucharistie ist hier nicht einfach etwas, was geschenkt wird
(Gabe), sondern auch das Schenken selbst. In der Wiedergabe
«ein Geschenk machen» wird auch der Akt des Schenkens be-
riicksichtigt, was der hier gemeinten Sache entspricht.

Im letzten Satz von 2 schlagen wir wiederum vor, dass «invoca-
tion of the Holy Spirit» mit «Bitte um den Heiligen Geist» oder
«Herabrufung des Heiligen Geistes» wiedergegeben wird (vgl.
oben Anhang 5). Dies gilt auch fiir den Titel von C, den dritten
und sechsten Satz im Kommentar zu 14, den einen Satz von [7
und die Aufzdhlung in 27. Die Formulierung des letzten Satzes
von 14 (vgl. auch den 2.Satz von 23) entspricht unseres Erachtens
allein dem, was eine breite liturgische Tradition hinsichtlich der
Geistepiklese bezeugt, und worum es auch uns hier geht. In die-
sem Sinn ist moglicherweise der englische Originaltext sachlich
zu kritisieren, zumal in einem Satz von 17 («to invoke the Spirit»).
Vgl. noch Anhang 21.

Im letzten Satz von 5 wire «liturgisch gefeiert» besser als «in ei-
ner Liturgie gefeiert».

Im letzten Satz des Kommentars zu 8 sollte statt der «Vorstellung
des Gedichtnisses» besser von dem «Verstindnis von Gedécht-
nis» die Rede sein. Das englische «conception» kann zwar je
nach Zusammenhang durchaus mit Vorstellung libersetzt werden,
aber da es hier nicht um eine religionsgeschichtlich vorfindbare
Vorstellung, sondern um eine theologische Aussage mit einer ge-
wissen Verbindlichkeit geht, passt hier «Verstindnis» besser.

Im zweiten Satz des Kommentars zu 19 sollte «ministers» mit
«Amtstrager» und nicht (einschrinkend) mit «Pfarrern» wieder-
gegeben werden.



12*

13

14*

15%

16
17

18

9%

20

3. Amt

Im zweitletzten Satz von 7 sollte es nicht «ordinierte Pfarrer» son-
dern «ordinierte Amtstriger» oder einfach «Ordinierte» heissen,
entsprechend dem englischen «ordained ministers».

Im ersten Satz von 19 sollte es heissen: «Das Neue Testament be-
schreibt nicht ein einheitliches Modell des Amtes, das als Muster
oder bleibende Norm...» «Pattern» ist hier gerade nicht die tie-
fere «Struktur», sondern ein «Modell», das wechseln kann, auch
wenn die Tiefenstruktur die gleiche ist.

Der vierte Satz von 19 sollte lauten: «Im 2. und 3.Jahrhundert
setzte sich das dreigliedrige Amt von Bischof, Presbyter und Dia-
kon als Typ des ordinierten Amtes in der ganzen Kirche durch.»
Die jetzige Fassung ldsst die irrige Meinung aufkommen, dass
diese drei Amter erst im 2. oder 3.Jahrhundert entstanden seien,
wihrend es im englischen Text nicht um die Entstehung dieses
Amtstyps geht, sondern darum, dass er zu allgemeiner Geltung
gelangte. «Became established» heisst nicht «bildete sich her-
aus», sondern «setzte sich durch».

Im fiinften Satz von 20 muss es heissen: «Er wurde von einem
Kollegium von Presbytern und von Diakonen umgeben», entspre-
chend dem englischen «by a college of presbyters and by de-
acons». Diakone bilden gemaiss altkirchlicher Tradition kein Kol-
legium wie die Presbyter.

Im 3. Satz von 33 ist «manchmal» wohl besser als «gelegentlich».

Fir den dritten Satz von 35 schlagen wir vor: «Innerhalb der Kir-
che hat das ordinierte Amt eine besondere Aufgabe bei der Be-
wahrung und Vergegenwirtigung des apostolischen Glaubens.»
Dies vermeidet den Eindruck, dass diese Bewahrung und Verge-
genwirtigung nur dem ordinierten Amt zukommt.

Im vierten Satz von 35 wire «méchtiger Ausdruck» oder «starker
Ausdruck» wohl besser als «wirksamer Ausdruck».

Im letzten Satz von 35 sollte «reform» mit «Reform» und nicht
einfach mit «Anderung» wiedergegeben werden. Das englische
«reform» im letzten Satz hat gegeniiber «change» in zweitletzten
Satz doch eine Bedeutungsnuance.

Im ersten und zweitletzten Satz des Kommentars zu 36 wire zu
erwigen, ob «community» nicht eher mit « Gemeinde» statt mit
«Gemeinschaft» zu tibersetzen wire — und zwar im Blick auf den
sachlichen Zusammenhang.

211



21

22*

23*

24

25%

()
—
(]

Im ersten Satz von 39, im letzten Satz von 41, im dritten Satz von
42 und im letzten Satz von 52 ist wiederum auf die Problematik
der Ubersetzung des englischen «invocation of the (Holy) Spirit»
aufmerksam zu machen (vgl. Anhang 5 und 8). Wir weisen hier
auch auf den Unterschied von «invocation to God» im ersten Satz
von 42 und «invocation of the (Holy) Spirit» an den angegebenen
Stellen hin, der in der deutschen Ubersetzung nicht zur Geltung
kommt und der unseres Erachtens eben zur Ubersetzung «Bitte
um den Heiligen Geist» oder «Herabrufung des Heiligen Gei-
stes» fithren sollte.

Im dritten Satz von 39 heisst «humble service» nicht «schlichter
Dienst».

Im zweiten Satz von 47 sollte «prolonged academic study» nicht
mit «verldngertem» sondern mit «lingerem akademischen Stu-
dium» {iibersetzt werden.

Im zweiten Satz von 52 wire vielleicht besser: «...wenn sie sich
gegenseitig iiberzeugt haben von ihrer Absicht...»

Im vierten Satz von 53 impliziert die Ubersetzung «durch die suk-
zessive Handauflegung der Bischofe», dass die Handauflegung
entweder allméhlich erfolgt oder dass derselben Person mehrmals
die Hande aufgelegt werden. Besser wire darum: «in der Folge
der Handauflegungen durch die Bischofe».



	Christ-(alt-)katholische Stellungnahme zu den sogenannten "Lima-Texten"

