
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 3

Artikel: "Aus der eigenen Quelle trinken" : über den Aufbruch in der
Philippinischen Unabhängigen Kirche und die Herausforderungen für
die Utrechter Union

Autor: Segbers, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Aus der eigenen Quelle trinken»
Über den Aufbruch in der Philippinischen Unabhängigen

Kirche und die Herausforderungen für die Utrechter
Union*

1. Kirche und Kolonialismus

Der lateinamerikanische Theologe Enrique Dussel spricht von
«Gezeiten des Evangeliums»1. Damit will er den wechselseitigen Vorgang
der Evangelisierung zum Ausdruck bringen. Aus dem unterdrückten
Israel an der Peripherie des römischen Imperiums kam das Evangelium

nach Rom, dem Zentrum des Römischen Reiches. Seit dem 15.

Jahrhundert übernahm die europäische Christenheit die Evangelisierung

der Dritten Welt mit Hilfe eines Paktes mit den Kolonialmächten.

Wir sind zur Zeit Zeugen des Zurückflutens des Evangeliums von
der Peripherie ins Zentrum, nämlich der Evangelisierung des

Zentrums durch die prophetisch-evangelisierende Kirche der Armen. Dieser

Vorgang der Gezeitenbewegung des Evangeliums bildet wohl auch
den Kern der jüngsten Auseinandersetzung um die Theologie der
Befreiung. Die armgehaltenen Völker der Dritten Welt bringen in Politik
und Kirche ihre Probleme auf die Tagesordnung: ihren Schrei nach

politischer und ökonomischer Befreiung von den Mächten der
Ausbeutung und Unterdrückung. Erst recht eine katholische, d.h.
allumfassende Kirche ist in diesen Befreiungsprozess der Armen einbezogen,

denn sie hat im politischen und ökonomischen Zentrum (in der
Ersten Welt) ihr eigenes kirchlich-religiöses Zentrum. Und es gibt
auch in der Peripherie (in der Dritten Welt) mit ihr verbundene
Ortskirchen. Das Zentrum-Peripherie-Verhältnis berührt die Kirchen aber

nicht nur, insoweit sie weltumfassend sind. Es stellen sich Fragen
nach dem Kirchenmodell. Öffnen sich die Kirchen des Zentrums dem

Zeugnis der armen Kirchen der Peripherie, oder verdoppeln sie die
weltweiten Mechanismen der Abhängigkeit, indem sie Wort, Lehre
und Weg der Christen in den Ländern der Dritten Welt kontrollieren

* Erweiterte Fassung eines Beitrags, der erschienen ist in: Steinkamp, H.,
Estor, M. u.a. (Hrsg.), Die Zeichen der Zeit erkennen, Lernorte einer nachkonziliären

Sozialethik. Wilhelm Dreier zum 60. Geburtstag. Mit einem Grusswort
von Joseph Kard. Höffner, Münster 1988, 198-217.

' Dussel, E., Gezeiten des Evangeliums, in: Concüium 22 (1986) 382ff.

169



und überwachen? Schützen sich die Kirchen der Ersten Welt davor,
dass die seit der Kolonisierung im 16. Jahrhundert evangelisierten
Armen nun in einer Zeit des weltweiten Befreiungsprozesses der Armen
selber zu Evangelisatoren des Zentrums werden?

Die im Dunkeln sieht man nicht... So soll im folgenden ein
Befreiungskampf von Christen auf den Philippinen dargestellt und analysiert

werden, den Theologen, Kirchenleitungen und Kirchengeschicht-
ler ins Dunkel der Geschichte verwiesen haben. Aus dem Befreiungskampf

des philippinischen Volkes um die Jahrhundertwende entstand
eine hierzulande gänzlich unbekannt gehaltene Kirche, obwohl sie

heute die grösste christliche Kirche Asiens im Ökumenischen Rat der
Kirchen ist: die Unabhängige Kirche der Philippinen (Iglesia Filipina
Independiente, Philippinian Independent Church PIC).2 Diese
innerkirchlich verdoppelte Unterdrückung der Armen und ihres
Befreiungskampfes unterläuft auch einem so kundigen Religionssoziologen
wie François Houtart.3 Er weiss zwar von dem revolutionären Engagement

einzelner Christen auch auf den Philippinen. Er nennt es jedoch
«neu, dass es sich dabei um ein breit angelegtes, gesellschaftliches
Phänomen handelt, das über die intellektuelle Produktion einzelner
hinaus konkrete Folgen für den Befreiungskampf ganzer Gruppen»4
zeigte. Hier irrt F. Houtart. Aus dem Befreiungskampf des philippinischen

Volkes in der Revolution von 1898, bei dem einheimische Priester

auf der Seite der Revolution gestanden haben, ist eine Kirche
geboren worden. Manches in der gegenwärtigen Auseinandersetzung um
die Theologie der Befreiung und um die Kirche der Armen im Befrei-

ungsprozess erscheint nur deshalb so neu, weil authentische
Befreiungsbewegungen der Armen in Vergessenheit und Unkenntnis gehalten

werden. Die Darstellung der PIC, ihrer Geschichte und ihrer Er-

2 Über die PIC sind nur einzelne Artikel auf deutsch erschienen. Heese. E.-
W., Die Philippinische Unabhängige Kirche, in: Internationale kirchliche
Zeitschrift 54 (1967) 2. Heft, S. 57-82; Conzemius. V.. Katholizismus ohne
Rom, Köln 1969, 156-165; die ausführlichste Darstellung: Whittemore. L.B..
Struggle for Freedom. History of the Philippine Independent Church,
Greenwich-Connecticut 1961. Darüber hinaus habe ich für meine Darstellung
vervielfältigte Broschüren, Hefte und Zeitschriften aus den Philippinen verwendet.

Auf Quellenangaben habe ich daher verzichtet.
3 Vgl. die Einleitung zu Maduro. O., Religion und gesellschaftliche

Auseinandersetzung, Freiburg i.Ue. 1986, 18. Einleitung von F. Houtart.
4 Ebd.

170



fahrungen eröffnet daher über ein rein kirchenhistorisches Interesse
hinaus eine Dimension, die den Beitrag von Christen zum revolutionären

Prozess beleuchten sowie strukturell und ekklesiologisch
darstellen kann.

2. Kirche auf den Philippinen

2.1 Pakt von Mission und Kolonisation

Seitdem die Spanier die Philippinen 1564 eroberten, sind die Filipinos
immer wieder Opfer verschiedener «Befreiungsaktionen» ausländischer

Mächte geworden. Die Spanier kamen, um das Volk aus der
«Macht der Finsternis und des Teufels» zu befreien. Nach der Befreiung

von der spanischen Kolonialmacht ernannten sich die USA um
1900 selber zu Befreiern vom Joch der spanischen Herrschaft. Mit
religiösen Argumenten verdeckten sie ihre politischen, ökonomischen
und strategischen Absichten. Obwohl die Filipinos seit fast vierhundert

Jahren christianisiert waren, begründete der US-Gouverneur die

Invasion so: «Die Kolonisierung der Philippinen hatte ihre Motive
nicht im Gewinnstreben, sondern in dem Wunsch, die christliche Religion

auszubreiten.»
1941 nahmen sich dann die Japaner der Befreiung der Filipinos von

westlicher Kolonialherrschaft an. Nach dem Zweiten Weltkrieg
sicherten sich 1946 die USA erneut Zugriffsrechte - unter dem Mantel
einer Unabhängigkeit, die jedoch weiterhin politische, militärische
und ökonomische Kontrollen garantierte. Jedesmal leistete das Volk
Widerstand gegen die selbsternannten Befreier aus dem Ausland. Die
dreihundertjährige spanische Kolonialherrschaft verzeichnet mehr als

zweihundert Aufstände. Nach ihrer Invasion stationierten die USA
um 1900 mehr als 120000 Soldaten, um den Widerstand zu brechen.
Sie griffen zu massiven Folterungen, brannten ganze Dörfer nieder,
stellten jeden unter Todesstrafe, der für Unabhängigkeit von den USA

sogar mit friedlichen Mitteln eintrat. Sie verhängten in den ersten Jahren

ihrer Kolonialherrschaft sogar mehr Todesstrafen als die Spanier
in den dreihundert Jahren ihrer Kolonialzeit. Das Volk erlebte in den

vierhundert Jahren Kolonialherrschaft die katholische Kirche wie
eine importierte Institution, die mit den Unterdrückern kollaborierte
und deren Herrschaft theologisch legitimierte. Die Synode von Manila
(1582-1586) zeigte zwar noch eine Kirche, die nach den Erfahrungen

171



bei der Kolonisierung Lateinamerikas sich an die Seite des Volkes
stellte und es vor Übergriffen der spanischen Kolonialmacht schützte.
Doch diese Haltung hielt nicht lange vor. Aus einer Kirche mit dem

Volk wurde eine Institution, die die Kolonialherrschaft gegen das

Volk sanktionierte und durchdrückte. Die Kirche fungierte wie das

Verlängerungsstück der Kolonialverwaltung. Sie stand im Dienste dieser

kolonialen Herrschaft. Die spanischen Mönche trieben Steuern

ein, waren Vorsitzende der Gemeinden, beaufsichtigten das Schulwesen.

Die Kirche leistete vehement Widerstand gegen das Entstehen einer
einheimischen Kirche. Die philippinischen Christen wurden wie Christen

zweiter Klasse behandelt. Lange wurde ihnen der Zugang zum
Priester- und Ordensberuf verwehrt. Erst seit dem 19. Jahrhundert
wurden sie in kirchliche Ämter zugelassen. Jedoch durften sie nicht
Pfarrer oder gar Bischöfe werden. Lediglich Hilfsgeistliche der spanischen

Mönche und Pfarrer durften sie werden. Um sie in ihrer abhängigen

Position zu halten, wurde ihnen theologische Qualifikation
verwehrt. Koloniale Abhängigkeit spiegelte sich in der Kirche wider.
Bestehende koloniale Macht wurde von der Kirche vorangetrieben,
verteidigt und beschützt. Dass es sich dabei auch um ökonomische
Besitzverteidigung handelte, zeigt die Tatsache, dass sich gegen Ende der

spanischen Kolonialherrschaft 185 000 ha - immerhin Vi s der gesamten

Anbaufläche des Landes - im Besitz der spanischen Mönche
befand.

2.2 Die Revolution von 1898 gegen die spanische Kolonialherrschaft

Im Freiheitskampf gegen koloniale Abhängigkeit und Unterdrückung,
der zum Untergang der spanischen Kolonialmacht führte, spielten die
einheimischen Priester eine entscheidende Rolle. Die spanischen
Mönche suchten das Volk ganz auf der Linie des Syllabus und des

Ersten Vatikanischen Konzils von den Ideen der Demokratie,
Selbstbestimmung und bürgerlichen Freiheit abzuschirmen. «Die Kirche, die
in Opposition zum Liberalismus stand, wurde auf den Philippinen
repräsentiert durch Mönche, die am reaktionärsten und am mittelalterlichsten

auf der Welt waren, die rückständigsten Mönche der
rückständigsten aller Nationen Europas»5, urteilt ein philippinischer
Historiker.

5 Zit. in: Whittemore. LB.. A.a.O., S.32.

172



Der Kampf um Unabhängigkeit kristallisierte sich in zwei
Brennpunkten: Widerstand gegen das ausbeuterische Kolonialsystem der

Spanier und der Kampf um Gleichberechtigung im kirchlichen
Bereich, der sich im Streben des einheimischen Klerus artikulierte,
Zugang zu kirchlichen Positionen zu bekommen. Es war somit auch ein

Kampf um eine Kirche, die sich von der Kolonialmacht lossagen
sollte. Die spanischen Mönche waren Garanten einer loyalen Haltung
gegenüber Spanien. Das dürfte auch der politische Hintergrund eines

königlichen Dekrets von 1862 gewesen sein, durch das Pfarreien dem
einheimischen Klerus entzogen wurden. Als die drei philippinischen
Priester Burgos, Gomez und Zamora 1865 ein «Reformkomitee für
Säkularisation» gründeten und eine Petition einbrachten, den spanischen

Klerus durch einheimischen zu ersetzen, antwortete der spanische

Gouverneur mit der Exekution dieser Männer. Eine Begnadigung

seiner Priester lehnte der Erzbischof von Manila ab. Der spanische

Gerichtshof hat zwar später Prozess und Hinrichtung für illegal
erklärt, doch der Priestervereinigung der Filipinos war das Rückgrat
gebrochen.

Als 1896 Andreas Bonifacio die Befreiungsbewegung Katipunan
anführte, fand die Forderung von Volk und einheimischem Klerus
nach Philippinisierung der Gemeinden eine politische Plattform. Die
Revolution war keineswegs antikirchlich, auch wenn sie sich gegen die

spanischen Mönche als Repräsentanten der Kolonialmacht richtete.
Vielmehr spielte Religion eine wichtige Rolle im revolutionären
Prozess. Die mit den Spaniern paktierenden Mönche wurden angegriffen
als Träger ökonomischer, politischer und geistlicher Macht. Einheimische

Priester unterstützten den Befreiungskampf des Volkes. F. Este-
ban ermunterte die Revolutionstruppen mit dem Evangelium vom
Senfkorn und legitimierte die Revolution als «Heiligen Krieg».6

Schlüsselfigur der kirchlichen Unterstützung der Revolution war
Gregorio Aglipay. Der Revolutionsführer E. Aguinaldo ernannte ihn
zum obersten Militärpfarrer im befreiten Gebiet. In einem Schreiben

sprach er sich gegen die Jurisdiktion der spanischen Bischöfe in den

befreiten Gebieten aus, denn die spanische Krone hatte die Bischöfe
des Landes ernannt und eingesetzt. Sie hätten ihre Befugnisse also in
den befreiten Gebieten verloren.

6 Vgl. Ackermann. L, Die Situation auf den Philippinen, in: Köster, F., Zu-
lehner, P. (Hrsg.), Macht und Ohnmacht auf den Philippinen. Kirche der
Befreiung als einende Kraft, Ölten 1986, 22 f.

173



Aglipay setzte sich sogleich für eine einheimische Kirche ein. Wenn
der Papst Pontifex Maximus sei, so solle er seine Kirche nicht durch
den König von Spanien regieren lassen. Mit weiteren 27 Priestern
formulierte Aglipay in der Paniqui-Versammlung vom 23.Oktober 1899

die vorläufige Verfassung einer philippinischen Kirche und forderte
vom Heiligen Stuhl, einheimische Bischöfe einzusetzen, um die Kirche

zu philippinisieren. Dies würde der neuen befreiten politischen
Lage auf den Philippinen entsprechen. Es ging darum, die politischen
Erfolge kirchlich zu übersetzen.

Erzbischof Nozaleda von Manila liess Aglipays Engagement im
befreiten Gebiet zunächst gewähren. Im Falle eines Umschwungs zugunsten

der Revolution konnte er gute Dienste leisten. Um die kirchlichen
Verhältnisse im befreiten Territorium wiederherzustellen, ernannte
der gefangengenommene Bischof Compomanes Gregorio Aglipay
zum Bistumsverweser und übertrug ihm die kirchlichen Verwaltungsrechte

über die Diözese Nueva Segovia. Der Präsident der Republik
Mabini ernannte ihn zum Vicario general castrense (Militärgeneralvikar)

«wegen seiner grossen geistlichen Dienste, die er der Revolution
geleistet hat»7, wie es im Ernennungsdekret heisst. Aglipay war somit
der ranghöchste philippinische Kirchenführer.

In einem Manifest vom 22. Oktober 1898 verteidigte er den
revolutionären Kampf mit Argumenten, die erst sechzig Jahre später in der
römisch-katholischen Kirche zur Legitimation gewaltsamer
Auseinandersetzungen Bestätigung fanden.8 Das Manifest rechtfertigte die
Revolution mit folgenden Argumenten: «Weil alle gesetzlichen und
friedlichen Versuche, unser Volk aus dem Joch der Sklaverei zu
befreien, gescheitert sind,... weil, anstatt Reformen einzuführen, die
spanische Regierung mit Hilfe der Machenschaften der Mönche die
Rechte unseres Volkes in einer blutigen Terrorwelle mit Füssen getreten

hat, ohne auch nur mögliche Konsequenzen in Betracht zu ziehen.
Sie (die Spanier) schössen wahllos auf wehrlose Menschen, auf

Frauen und Kinder, und sie plünderten und zerschossen unsere
Städte. Solch eine Ungerechtigkeit, solch eine barbarische Brutalität
rechtfertigt den bewaffneten Aufstand unseres Volkes, denn das ist die

einzige Möglichkeit, unsere Freiheit und Unabhängigkeit wiederzuerlangen,

da die spanische Kolonialverwaltung auf Anraten der Mönche

Whittemore. LB.. A.a.O., S.73.

Vgl. die Enzykliken Pacem in Terris 161 ; Populorum Progressio 31

174



hartnäckig unsere berechtigten Reformvorschläge ablehnte und dabei
die Grundrechte unseres Volkes unbeachtet liess.» In seinem Wort
«AI Pueblo y Clero Filipino» vom 19. August 1899 fordert Aglipay zur
Mobilisierung auf: «Geht in die Städte, die barrios und auf das Land.

Predigt den heiligen Unabhängigkeitskrieg. Sprecht von den Rechten,
die absichtlich mit Füssen getreten werden. Ermuntert, die in Angst
und Passivität leben, indem ihr sie daran erinnert, dass irdische und
himmlische Güter durch Arbeit und Opfer erlangt werden; sagt ihnen,
sie sollen Vertrauen haben, denn wir werden siegen.»

Die Revolution siegte auch. Am 23. Januar 1899 hatte General Agui-
naldo die philippinische Republik proklamiert. Bis auf Manila war
das ganze Land befreit. Doch inzwischen hatten die USA sich selbst

zu Befreiern von den Spaniern ernannt und der neugegründeten
Republik den Krieg erklärt. Nicht zuletzt auch mit kirchlicher Unterstützung

kam in Paris ein Friedensvertrag zustande, in dem die USA die

Philippinen für zwanzig Millionen Dollar kauften. Der vatikanische
Beobachter dieser Konferenz, Placido Chapelle, Erzbischof von New
Orleans, drang auf eine Sprachregelung, in der der Begriff «Eroberung»

vermieden und der Begriff «Erwerb» verwendet wurde.
Das Volk hatte zwar die Spanier aus dem Land getrieben und eine

unabhängige Republik ausgerufen. Doch jetzt sah sich die junge
Republik plötzlich einem ganz neuen Feind gegenüber: den USA. Der
Übermacht der USA waren die Revolutionstruppen nicht gewachsen.
Eine Einheit nach der anderen müsste kapitulieren. Als der Erzbischof
von Manila erkannte, dass die Revolution gescheitert war, exkommunizierte

er den mit den Revolutionstruppen kämpfenden Aglipay.
Diese Exkommunikation war ein direkter Angriff gegen das Volk und
die Revolutionsregierung, die den US-Kolonialherren Widerstand
leistete. Die Kirche setzte alles daran, die Unterstützung der Revolution
durch den einheimischen Klerus zu unterbinden. Der Vatikan verbot
in einem Dekret den Priestern, ihren Bereich während der Revolution
zu verlassen. Vier Priester waren 1910 in Guerillakämpfen gefallen.
Der US-General Smith erklärte zur Unterstützung der Revolution
durch den einheimischen Klerus: «Die einheimischen Priester sind
bei weitem die wichtigsten und gefährlichsten Elemente dieser Klasse.

Jedoch verhindert das Amt des Priesters nicht seine Inhaftierung
oder sonstiges Vorgehen gegen ihn. Wenn die Anhaltspunkte genügen,
sollen sie vor ein ordentliches Gericht gestellt werden, und sollte es

für eine Bestrafung keine hinreichenden Gründe geben, dann werden
sie eben aus militärischen Gesichtspunkten als Kriegsgefangene ver-

175



haftet und eingesperrt bis zur Freilassung durch das Oberkommando.»

Aglipay ging mit einer Guerillaeinheit in die Berge. Er war als
Guerillaführer so erfolgreich, dass die USA auf seine Ergreifung einen

Kopfpreis von 50000 Peseten aussetzten. Über anderthalb Jahre
leistete er Widerstand. Als letzter aller Guerillaführer kapitulierte er vor
der US-Übermacht. Er gab auf, weil Widerstand gegen das brutale
Vorgehen der US-Macht sich als erfolglos zeigte. Die Truppen führten
unbarmherzig einen Befehl des US-Generals Smith aus: «Ich wünsche
keine Gefangenen. Ich wünsche, dass ihr tötet und Feuer legt. Je mehr
ihr tötet und abbrennt, desto besser gefallt ihr mir.» - So wurden
16000 Filipinos bei Kampfhandlungen getötet, weitere 700000 starben
an Krankheit und Unterernährung. Aglipay selber wurde im Kampf
von Batak am 16. April 1900 verwundet und verlor 94 Mitkämpfer seiner

Guerillaeinheit. Er ergab sich und wurde verhaftet.

2.3 Kirche unter der US-Kolonialmacht

Allein 1 124 Mönche waren von ihren Besitzungen oder Pfarreien
vertrieben worden. Die Bischöfe waren ausser Landes gegangen oder
standen unter Hausarrest. Keiner der Bischöfe konnte sein Amt in seiner

Diözese ausüben. Das Volk hatte daraufhin die Ländereien und
Besitztümer der Kirche und Mönche übernommen. Die Eigentumsfrage

sollte in den folgenden Jahren eine bedeutende Rolle spielen.
An ihr entschied sich, auf welcher Seite die Kirche stand: auf der Seite
des unterdrückten Volkes oder auf der Seite jener Mächte, die die
Errungenschaften der Revolution rückgängig machen wollten.

Nachdem die Filipinos ihr Land befreit hatten, verlangten sie eine

Phtlippinisierung der Kirche. Doch der Vatikan weigerte sich, darauf
einzugehen. Als eine Delegation mit entsprechenden Vorschlägen
nach Rom entsandt wurde, fand sie kein Gehör. Rom handelte ohne

Gespür für den Willen des Volkes. Die Filipinos fühlten sich von einer
Kirche verraten, die sich nun mit den neuen Kolonialherren arrangierte

wie zuvor mit den spanischen, die das Volk besiegt hatte. So

machte der Vatikan auf seine Weise den Kampf des Volkes um seine

Befreiung und Unabhängigkeit zunichte. Statt auf die Forderungen
des Volkes einzugehen und philippinische Bischöfe zu ernennen,
setzte der Vatikan nun auf die vakanten Bischofssitze US-Bischöfe.

Als Rom den Erzbischofsitz von Manila mit dem amerikanischen

Delegaten Erzbischof Chapelle besetzte, empfand dies das Volk als

176



Brüskierung. Chapelle ging es vornehmlich darum, den kirchlichen
Einfluss zu sichern und den Besitzstand der Kirche zu verteidigen.
Gegen den Willen des Volkes suchte er die zuvor verjagten Mönche
auf deren alte Pfründe zu setzen.

Die Bulle «Quae mari sinico» von 1902 sollte die kirchlichen
Verhältnisse neu regeln, jedoch in einer Weise, die die Vorstellungen des

einheimischen Klerus wie des Volkes überging: Die Philippinen wurden

der Oberhoheit amerikanischer Bischöfe unterstellt; dem
einheimischen Klerus blieb der Zugang zum Bischofsamt bis auf weiteres
verwehrt; eine Philippinisierung der Kirche blieb tabu; das Volk
wurde ermahnt, sich der «gottgegebenen Autorität Amerikas» zu
unterwerfen. Erst nachdem sich die US-Macht stabilisiert hatte, wurden
ab 1922 nach und nach auch Filipinos in kirchlichen Positionen
geduldet.

Doch das Volk fand sich mit dieser kirchlichen Beseitigung der
Erfolge der Revolution nicht ab. Nachdem der Vatikan so ausdrücklich
den Willen des Volkes missachtet hatte und in keiner Weise zu
Zugeständnissen bereit war, proklamierte der philippinische Publizist
Isabelo de los Reyes bei der Gründung der Union Obrera Democratica -
der Demokratischen Arbeiterunion - 1902: «Schluss mit Rom! Lasst

uns eine philippinische Kirche errichten, die alles bewahrt, was in der
römischen Kirche gut ist, und alle Täuschungen ausmerzt, mit der
listige Römer versuchen, die moralische Reinheit der Lehre Christi zu

korrumpieren.»
Isabelo de los Reyes favorisierte Gregorio Aglipay als Bischof. Dieser

jedoch zögerte, da er ein Schisma mit Rom ablehnte. Zunächst
wollte er alle Gesprächsmöglichkeiten ausschöpfen, bevor er in einen
solchen Trennungsschritt einwilligte. Da Rom jedoch jegliches Eingehen

auf die Wünsche des philippinischen Klerus und Volkes ablehnte,
stimmte Aglipay schliesslich der Gründung einer katholischen und
von Rom freien Kirche zu: «Nun bin ich überzeugt, dass die kirchlichen

Autoritäten in Rom nicht in der Lage sind, den Filipinos Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen. Wir Filipinos sind nicht nur fähig,
Bistümer zu leiten, sondern in der Lage, eine moderne, von ausländischer

Bevormundung unabhängige Kirche zu errichten.»
Damit war der Bruch mit Rom endgültig. Aglipay suchte nicht die

Trennung. Seine Sorge war es, den christlichen Glauben in einer
Situation zu bewahren und zu retten, in der Rom aus politischem Kalkül
erneut gegen das Volk mit der neuen Kolonialmacht kollaborierte. In
seiner Epistola II vom 22. September 1902 sagte er: «Durch die Tren-

177



nung von der römischen Kirche wollen wir die philippinischen Christen

retten, die bereit sind, ihrem Gott abzuschwören angesichts der
Tatsache, dass der Vatikan weiterhin unbeirrt gegen philippinische
Priester, ihre Landsleute, vorgeht.»

Schon während des Befreiungskrieges hatte er 1899 auf der Paniqui-
Versammlung die Priester ermahnt, «die geistliche Verantwortung zu
übernehmen und den Bedürfnissen, der Erhaltung und Verbreitung
der katholischen Religion zu dienen, Sorge zu tragen in Übereinstimmung

mit den Wünschen und dem geistlichen Wohl der katholischen
Einwohner auf den Philippinen.»

So wurde die PIC das einzig konkrete Ergebnis der Revolution von
1898. Die nationalen und freiheitlichen Kräfte mussten zwar politisch
vor der brutalen US-Macht kapitulieren, wollten diese Niederlage
jedoch nicht auch noch kirchlich hinnehmen.

Etwa zwei Millionen von damals sieben Millionen Filipinos schlössen

sich der Bewegung an.9 Fast alle Gemeinden auf dem Land gingen
zur PIC über. Sie war ein Ort, wo das Volk nach der Niederlage in
seinem Befreiungskampf frei von Bevormundung leben konnte.

2.4 Eine freie Kirche auffreien Philippinen

Die gewerkschaftliche Bewegung war eine wichtige Kraft im
Befreiungskampf. Die organisierten Arbeiter hatten ein Interesse an dieser
neuen kirchlichen Institution. In dieser befreiten Kirche konnten sie

sich artikulieren. Sie bot ein Feld, um den Kampf für Unabhängigkeit
und Freiheit fortzuführen. In der Arbeiterbewegung besass die PIC
ihre Massenbasis. Der US-Gouverneur nannte Aglipay einen «infamen

Schurken» und die PIC «eine revolutionäre Organisation unter
dem Schild einer Kirche». Agenten des CIA meldeten einen

Untergrund-Slogan: IFI, die Abkürzung für Iglesia Filipina Independiente,
stehe auch für Independent Filipino Invincible unabhängiger
Filipino unbesiegbar. Die PIC war ein Ort des Widerstands gegen den

US-Imperialismus. So waren es Mitglieder des PIC, die 1931 in Ta-

yung und auch in Calamba und Cabuyao sich erhoben. Isabelo de los

Reyes erklärte dazu: «Wir glauben, dass die Aufständischen von Ta-

yung unseren religiösen und patriotischen Ideen zustimmen,... die wir

9 Die Angaben schwanken zwischen 1,5 Mio. und 3,5 Mio. Gläubigen bei
einer Gesamtbevölkerung von 7 Mio., vgl. Whittemore, L. B.. A.a.O., S. 128.

178



mit dem Evangelium zusammenbringen, um die Armen zu unseren
Brüdern zu machen und sie zu verteidigen.»

Die US-Kolonialmacht setzte alles daran, dieses einzig greifbare
Ergebnis der Revolution zu beseitigen. Auch der Vatikan verfolgte ähnliche

Interessen. So strengte er einen Prozess um die Rückgabe kirchlichen

Besitzes an, den das Volk übernommen hatte. Die PIC sah sich
als legitime Besitzerin an, denn das Volk hatte die Kirchen, Gebäude
und Häuser oft genug unter Zwangsarbeit errichtet. Der Oberste
Gerichtshof der USA entschied 1906, dass diese kirchlichen Besitztümer
der römisch-katholischen Kirche zurückzugeben seien. Mit dieser
Entscheidung konnte die PIC nachhaltig und bis auf den heutigen Tag
geschwächt werden. Von einem Tag zum anderen verlor sie all ihre
Kirchen, Gebäude und Besitzungen. So wurde sie nicht durch eine

theologisch begründete Option, sondern durch einen von Rom angestrengten

Gerichtsentscheid faktisch zu einer Kirche der Armen. Diese

Gerichtsentscheidung bekräftigte die Zusammenarbeit der römisch-katholischen

Kirche mit der US-Kolonialmacht und war ein Schlag
gegen die PIC, die unter Aglipays Führung die einzig bestehende
antiimperialistische Institution des Landes war.

Angesichts der Erfahrung, dass die römisch-katholische Kirche den

Befreiungskampf des Volkes rückgängig zu machen suchte, wollte die
PIC eine katholische Kirche bleiben, ohne sich mit der Kolonialmacht
arrangieren zu müssen. Aglipay war zwar Bischofs-Elekt, doch es gab
keinen Bischof, der ihn weihen konnte. Als Notlösung legten ihm
siebzehn Priester die Hände auf, um ihn so am 18. Januar 1903 zu
ihrem Bischof zu weihen. Aglipay selber wusste um die Irregularität dieser

Weihe. So suchte er Kontakt mit anderen romfreien katholischen
Kirchen, insbesondere mit der altkatholischen Kirche in der Schweiz.
Doch es kam aus vielerlei Gründen zu keiner Annäherung.10

So blieb die PIC bis nach dem Zweiten Weltkrieg auf der Suche

nach einer Verbindung mit anderen Kirchen. 1947 wurde feierlich das

Festhalten am katholischen Glauben erklärt. Ein Jahr nach dieser

Synode erfolgte die Bischofsweihe des Erzbischofs durch die
Episkopalkirche der USA, so dass die PIC seitdem in apostolischer Sukzession

steht. Mit dieser Bindung an die Episkopalkirche der USA
erfolgte die Öffnung der PIC für die Ökumene. 1958 wurde sie Mitglied
im Ökumenischen Rat der Kirchen. 1961 nahm sie an der Vollver-

1

Vgl. die Darstellung bei Heese. E.-W., A.a.O., S.61 ff.

179



Sammlung des Ökumenischen Rates in Delhi teil. Dort wurde ein
Bischof der PIC in den Zentralausschuss gewählt. Die PIC ist aktives

Mitglied des Ostasiatischen Kirchenrates, der Christlichen Konferenz
Asiens und der Asiatischen Interreligiösen Ökumenischen Bewegung.
Dem Abschluss einer Vereinbarung über volle Sakramentsgemeinschaft

mit der Episkopalkirche der USA (1961) mit dem Wortlaut der
«Bonner Vereinbarung von 1931»", mit dem die «Full communion»
zwischen den alt-katholischen Kirchen der Utrechter Union und der

Anglikanischen Kirche vereinbart worden war, folgte 1965 ein
Abkommen über Sakramentsgemeinschaft mit der alt-katholischen
Kirche.12 Die PIC ist sich ihres Auftrags, eine unabhängige asiatische Kirche

zu sein, bewusst. So lud sie im Februar 1987 eine Delegation des

Christenrates der Volksrepublik China unter Leitung von Bischof
Ting ein.

Die PIC zählt heute zwischen zwei und vier Millionen Mitglieder,
verteilt über 33 Bistümer mit 55 Bischöfen. Es gibt über 600 Priester
und Diakone. Die PIC ist die grösste Kirche Asiens, die im Ökumenischen

Rat der Kirchen vertreten ist.

3. Theologische und ekklesiologische Dimension des Befreiungskampfes

Einem seiner Bücher über die Basisgemeinden hat Leonardo Boff den

portugiesischen Titel «Eclesiogênese»13 gegeben. Der deutsche Titel
«Neuentdeckung der Kirche» verschiebt die Bedeutung etwas. L. Boff
spricht nicht nur von einer Neuentdeckung der Kirche, sondern deutet
mit dem Buchtitel die Basisgemeinden als Ort, an dem von der Basis
her und aus den Kämpfen des Volkes um seine Befreiung Kirche
geboren wird. Die PIC kann als ein historisches und organisiertes
Beispiel für eine solche Geburt einer Kirche der Armen betrachtet
werden: Das unterdrückte Volk befreit sich von ausländischen Mächten
und setzt in diesem Befreiungskampf die Einheit von religiös-kirchlicher

und politischer Freiheit durch.

" Küry. U.. Die altkatholische Kirche. Ihre Geschichte - Ihre Lehre - Ihr
Anliegen, Frankfurt 1982, 477.

12 Küry. U. A.a.O., S.488.
13 Boff. L.. Die Neuentdeckung der Kirche, Basisgemeinden in Lateinamerika,

Mainz 1980.

180



3.1 Zentralistische Kirche und Imperialismus

Fast 2000 Jahre lang war Europa Zentrum der Kirchen. Von dort
wurde mit den Kolonialmächten das Evangelium weltweit verbreitet
und exportiert. Die heutige Weltkirche ist ohne diese Erfahrung des

Paktes von Kolonialismus und Evangelisierung nicht zu verstehen.
Die Kirchen als Teil dieses Kolonialsystems, das auf einer Abhängigkeit

der Peripherie vom Zentrum beruht, stehen vor der Frage,
welches Kirchenbild sie angesichts weltweiter Abhängigkeit auf
politischem und ökonomischem Gebiet und der eigenen Verwurzelung in
diesem System anstreben. Wollen sie eine kirchliche Organisation, die
die Tradition des kolonialen Christentums verlängert?

Ekklesiologie ist politisch nicht unschuldig. Der Befreiungskampf
der Völker der Dritten Welt kann durch die Kirchen und ihre
weltweite Organisation - und somit ihre Ekklesiologien - sowohl
beschleunigt wie auch gebremst werden. Deshalb fordert Clodovis Boff
auch eine «Neudefinition der ganzen katholischen Kirche als
Institution»14. Ein nichtimperialistisches Kirchenmodell müsste dezentral
sein:« Anstelle eines monarchischen Kirchenmodells mit einem
Zentrum, von dem alle Entscheidungen ausgehen und die dann ausgeführt

werden sollen, sollte die Kirche föderalistisch aufgebaut sein.
Verschiedene Pole oder Entscheidungszentren sollten in ihr respektiert

werden. Diese Zentren sollten Initiativen der Gemeinschaften vor
Ort koordinieren und zu einer Einheit verbinden, sie sollten sie aber
nicht unterdrücken. Eine solche Kirche wäre polyzentrisch, das heisst,
es gäbe mehrere Zentren der Entscheidungsfindung, des Lebens und
Wachstums.»15 Dieses ekklesiologische Modell will nicht nur der
numerischen Tatsache Rechnung tragen, dass die weitaus grösste Zahl
der Christen in der Dritten Welt lebt. Es geht vor allem um ein
qualitatives Problem. Die Dritte Welt konfrontiert den Glauben mit der
ungeheuren Herausforderung des Elends und des Hungers, deren Wurzeln

nicht zuletzt in einem weltweiten System der Abhängigkeit liegen.
Das Volk beginnt sich zu organisieren, um sich aus dieser Situation zu
befreien. In diesem Befreiungsprozess entdecken sich Christen in
einer neuen Weise als Subjekt des Glaubens. Nach fünf Jahrhunderten
der Evangelisierung vom Zentrum aus verlagert sich das Zentrum des

Evangeliums an die Peripherie. So wachsen die Kirchen an der Peri-

14 Boff, C, Interview, in: Brasilien Dialog 1986, Heft 2-3, S. 5.
15 Ebd.

181



pherie in theologischen, pastoralen und organisatorischen Initiativen,
doch das Zentrum der Weltkirchen liegt weiterhin in Europa, wo sich
auch das politische Zentrum befindet. Die Kirchen an der Peripherie
drängen die Kirchen im Zentrum zu einem neuen Verständnis universaler

Katholizität. Die aber sind wie einst die Judenchristen in Jerusalem,

die sich von den evangelisierten Heidenchristen abschirmen wollten

(vgl. Apg 10,9-23a; 15,1-35). Christen, die sich unter den

Bedingungen des peripheren Kapitalismus als Subjekt des Glaubens und
Subjekt ihrer Geschichte verstehen lernen, entfalten eine evangelisie-
rende Kraft, die unaufhaltsam in das politische und religiös-kirchliche
Zentrum zurückflutet.

In ihrer Geschichte hat das philippinische Volk unter einer
vierhundertjährigen Geschichte des Paktes der Kirche mit der Kolonialmacht
gelitten. Ein Theologe der PIC bewertet diese kirchliche wie politische
Unfreiheit als einen zusammenhängenden Imperialismus. «Es ist eine

grossartige Sache, an der Befreiung des Volkes von Unterdrückung
und allen Formen von Ungerechtigkeit beteiligt zu sein. Aber dieses

Engagement muss mit der Befreiung des eigenen Volkes von spiritueller
Sklaverei verbunden sein. Religiöser Imperialismus ist genauso

schlecht wie ökonomischer. Beide vernichten Freiheit. Sie entmenschlichen

das Volk.»
Es gibt in den zwischenkirchlichen Strukturen eine Form des

Imperialismus, durch den die Völker der Dritten Welt entmündigt werden.
Deshalb fordert auch Cl. Boff eine Dezentralisierung der Kirche,
«denn die Kirche des Volkes breitet sich unter den Menschen aus und
kann nicht länger gegängelt werden.»16 Dezentralisierung ist die insti-
tutionell-ekklesiologische Antwort auf den geschichtlichen Befrei-

ungsprozess der Armen. Dieses Kirchenmodell ist ein Geschenk der

armen Christen an die reichen Christen. Eine Kirche, die sich von
einem kolonialen Kirchenmodell trennt und die Erfahrungen von Christen

an der politischen Peripherie aufnimmt, «ist den Armen
verpflichtet, die sich seibst befreien wollen, und deshalb sind es die grossen

Massen der Armgemachten, die die Kirche vorwärtsbewegen.»17
Die PIC ist ein historisches Beispiel für eine Kirche, die aus den

Erfahrungen der Armen geboren ist. Deshalb stehen wir hier nicht mehr

vor einer Kirche für die Armen, sondern mit den Armen und sogar der
Armen.

Boff, C, A.a.O., S.6.
Ebd.

182



3.2 Kirche aus dem Befreiungskampfder Armen

Die Ekklesiologie kennt Kriterien für die wahre Kirche. Als
Erkennungszeichen (notae ecclesiae) werden Einheit, Heiligkeit, Katholizität

und Apostolizität genannt. Bezeichnend ist, dass Ende des letzten
Jahrhunderts bei den Ekklesiologien noch ein fünftes Erkennungsmerkmal

hinzukam: die Verbundenheit mit Rom.18 Die wahre Kirche
sei die eine, heilige, katholische, apostolische und römische. Mit dieser

Definition ist in seiner politisch-praktischen Konsequenz eine Kirche

als die wahre definiert, die ihr Zentrum nicht bei den Ortskirchen
und Völkern der Dritten Welt hat. Mit dieser Ekklesiologie sichert
sich die römische Kirche eine weltweite Dependenz und harmonisiert
mit einem System, das auf Ungleichheit und Abhängigkeit beruht.
Kirchen mit solchen Ekklesiologien können leicht als religiöse
Rechtfertigung der herrschenden Ordnung von Macht und Abhängigkeit
fungieren.19

Die PIC war eng mit der ersten Arbeiterorganisation auf den Philippinen

verbunden. Lange bevor aus Lateinamerika der Begriff einer

«Option für die Armen» in die theologische Diskussion eingebracht
wurde, war die PIC von ihrer Gründung her eine Kirche der
Unterdrückten, der Landlosen und Entrechteten. Von ihrer Gründung an

war sie aber auch eine Kirche der Armgehaltenen, die um ihre Befreiung

kämpften. Die Entstehungsgeschichte der PIC ist ein beredtes

Beispiel für Christen im Befreiungskampf. Zwangsläufig gerieten sie

in einen Konflikt mit jenen Mächten, die das Kolonialsystem
gesellschaftlich, politisch und kirchlich-religiös stützten. Die Konfliktlinie
zeigt, dass der Befreiungsprozess unteilbar ist.

Die politische und religiös-kirchliche Dimension des Befreiungsprozesses

wurden in der engen Verbindung der PIC zur Arbeiterbewegung

zusammengeführt und fanden in dem Motto «Eine freie Kirche
auf freien Philippinen» ihren Ausdruck. Es war daher konsequent,
dass Aglipay als ranghöchster philippinischer Priester, der zudem
auch im Befreiungskampf eine wichtig'e Rolle gespielt hatte, auf dem

Gewerkschaftskongress zum Führer der Kirche vorgeschlagen wurde:
«als Tribut und aus Treue zum souveränen Willen des philippinischen
Volkes» lautete die Begründung für Aglipays Berufung. Der
Gewerkschaftskongress war sich seiner Verantwortung bewusst, wenn er be-

Boff. L., Die Neuentdeckung der Kirche, 54.

Boff. L. A.a.O., S.60.

183



kräftigte: «Wir folgen darin allein den erhabenen Eingebungen Gottes,

nicht aber den Ungerechtigkeiten und Machenschaften der
Menschen.»

Nicht theologische Auseinandersetzungen führten zur Trennung
von Rom, sondern die politischen Auswirkungen einer ekklesiologischen

Konzeption oder eines Kirchenmodells, das der kolonialen
Tradition des Christentums entsprach. Die Christen im Befreiungskampf
mussten bitter erfahren, dass ein religiöses und kirchliches Zentrum
nicht bereit war, auf den «souveränen Willen des philippinischen
Volkes» zu hören. Vielmehr suchte es das, was die Armen an der Peripherie

verwirklichten, zu kontrollieren. Dabei hing (und hängt auch heute

noch) das Zentrum einerseits an einem historischen Produkt, nämlich
an seiner Identifikation mit der europäischen Kultur, und verdoppelte
(und verdoppelt auch heute noch) dadurch andererseits ein weltweites
System der Abhängigkeit. Strukturell werden die Armen genauso wie
im ökonomischen System des peripheren Kapitalismus auch kirchlich
abhängig gehalten. «Die PIC ist historisch gesehen aufs engste
verbunden mit der religiösen, politischen, sozialen und wirtschaftlichen
Befreiung der philippinischen Nation von jeder Form fremder
Vorherrschaft oder des Imperialismus. Die PIC ist aus dem Kampf des

Volkes für Unabhängigkeit, Eigenständigkeit, Würde, Gerechtigkeit,
Freiheit geboren.»20

Auf diese Ursprünge ist die PIC stolz und verweist gern auf ihre
Quellen. So der frühere Erzbischof Vilches Ga: «Zuerst und vor allem
ist die PIC eine philippinisch-revolutionäre Kirche.» In ihr sind die
Armen das historische Subjekt, das die Bestimmung der Kirche
verwirklicht.21

Das historische Beispiel der PIC verweist auf den engen
Zusammenhang von Umkehr und Ekklesiologie. Bekehrung und Umkehr zu
den Armen hat ekklesiologische Konsequenzen. Damit die Armen mit
ihren Erfahrungen zum Zuge kommen können, braucht es eine
dezentralisierte Ekklesiologie. Christliche Solidarität und die Option für die
Armen setzen ein kirchliches Modell wechselseitiger Verantwortung
voraus, damit eine dominierende Uniformität ausgeschaltet wird und
sich erst so eine universale Katholizität entfalten kann. Ein dezentra-

20 Tito Pasco, Zeugnis und Dienst der Philippinischen Unabhängigen
Kirche, in: Christen heute. Zeitung der Altkatholiken 29(1986) Heft 10, S.5.

21 Vgl. dazu Castillo. F. (Hrsg.), Theologie aus der Praxis des Volkes, Mainz-
München 1978.

184



les Kirchenmodell, das erst die theologisch so bedeutsamen Erfahrungen

der Armen zulässt, gehört zu den Erkennungszeichen der einen,

heiligen, katholischen und apostolischen Kirche Jesu Christi. Das

Haupt der Kirche ist Christus (vgl. Eph 4,15). Die ekklesiologische
Übersetzung dieser theologischen Aussage befreit von einer Ekklesiologie,

die eine koloniale Struktur der Kirche absichert. Die Kirchen
können nur dann Zeichen einer in Christus versöhnten und geeinten
Menschheit sein, wenn die Ortskirchen miteinander brüderlich umgehen.

Nur mit einer dezentralisierten Ekklesiologie können die Kirchen
im Zentrum und in der Peripherie des Kapitalismus das Gegenmodell
eines weltweiten brüderlichen Zusammenlebens von Menschen leben
und verwirklichen.

Der Kontext des Befreiungskampfes konkretisiert theologische
Begriffe. Freiheit und Befreiung werden zu zentralen Aussagen. Es ist

interessant zu sehen, wie sehr sich diese Begriffe mit jenen der Theologie

der Befreiung decken. Nur die Verdrängung von Befreiungserfahrungen,

die Christen auf den Philippinen lange zuvor gemacht haben,
lassen die theologische Reflexion aus dem lateinamerikanischen Kontext

als einen bislang nicht dagewesenen Ansatz verstehen. Nicht
gehört zu werden ist das Schicksal jener, die arm gehalten werden. In
seinem Katechismus definiert Aglipay die PIC als «Gemeinschaft der

neuen Menschen, die herangebildet und befreit wurden durch die
Lehren Jesu Christi.» Und in den «Constitution and Canon of the
PIC» aus dem Jahre 1904 heisst es: «Vor 20 Jahrhunderten verkündete

der göttliche Rabbi, dass das Reich Gottes mit dem Sieg der
Armen kommen werde, mit der Abschaffung des Privateigentums und
der Errichtung des Gemeineigentums.»

Der gesellschaftliche Kontext von Unterdrückung rückte schon
damals christologische Aussagen in das Zentrum, wie sie gegenwärtig in
der Theologie der Befreiung thematisiert werden. Der arme Jesus und
seine Botschaft vom Reich Gottes mitsamt ihren ökonomischen
Folgerungen stehen an der Peripherie der Welt im Zentrum des Glaubens.
Das Reich Gottes ist nicht blosse Utopie, sondern wird in geschichtlichen

Konkretionen gegenwärtig: im Sieg der Armen. Dieser Sieg der
Armen führt zu einer neuen Ordnung der Dinge, in der die Armen
endlich zu ihrem Recht kommen. Fassbar wird das Reich Gottes in
einer Revolution der Armen. Es zeigt sich in einer ökonomischen
Revolution: Die Landlosen bestellen gemeinsam Grund und Boden, der
zuvor allein für die Gewinnsucht einzelner Grossgrundbesitzer da war.
Daher konkretisiert sich die Hoffnung der Armen auf das Reich Got-

185



tes in einer ökonomischen Ordnung ohne Ausbeutung und Abhängigkeit.

Wie in der Urgemeinde sind Gemeineigentum und die Abschaffung

von Privateigentum Anzeichen des Reiches Gottes in der
Gemeinde Christi (vgl. Apg 2,44 f.).

Seinem Buch zur Spiritualität der Befreiung gibt Gustavo Gutierrez
den Titel «Aus der eigenen Quelle trinken»22. Genauso spricht der

PIC-Theologe Manaligog: «Der heilige Bernhard von Clairvaux hat

gesagt: Ein Volk muss aus seiner eigenen Quelle schöpfen können.
Diese ist die Erfahrung, die ein Volk aus vergangener und gegenwärtiger

Geschichte gewonnen hat, denn dort begegnet es Gott. Als Juden

schöpften die Jünger aus ihrer Erfahrung, zum auserwählten Gottesvolk

des Alten Testaments zu gehören; als Nachfolger Christi schöpften

sie aus der Lehre Jesu, seinem Leiden und Tod, seiner Auferstehung

und Himmelfahrt. Habe ich da nicht recht, wenn ich sage, auch

ihr müsst aus eurer eigenen Quelle schöpfen können, aus der
geschichtlichen Erfahrung der PIC als Volk Gottes auf den Philippinen?
Erinnern wir uns also an die Erfahrungen Aglipays und der Gruppe
tapferer und treuer Priester und Filipinos während der Wirren
zwischen den Jahren 1898 und 1903. Denn ich glaube, in diesen Jahren
brutaler und blutiger Auseinandersetzung liegt die Quelle, aus der ihr
schöpft, um den ernsten Herausforderungen unserer Zeit zu begegnen,
eine Zeit des Kampfes zwischen Armut und Tyrannei, die Tod bedeuten,

und Freiheit, die Leben ist.»
Armut und Tyrannei als Tod für die Armen und Freiheit als Leben

für die Armen sind Schlüsselwörter für die theologische Reflexion in
der PIC. Die Armen wissen aus eigener Erfahrung, dass es um Leben
und Tod geht. Dabei kann auf die geschichtliche Erfahrung im
Befreiungskampf hingewiesen werden. «Schöpft, meine Freunde, aus den

Quellen eurer Vergangenheit und seid siegreich in euren Kämpfen, so

wie Aglipay es in seinen Kämpfen war.»
Die lebenschaffende Dynamik des Wortes Gottes und seine Aneignung

in der gelebten politischen Erfahrung der PIC eröffnen eine
Vision, die vorwärtsdrängt. Denn der Gott, der befreiend den Menschen
in der Geschichte begleitet, zeigte sich im Exodus genauso wie in der
Revolution von 1898. Diese Freiheit als Lebensgrundlage für die
Armen inkarniert sich in der PIC. Sie ist Gottes pilgerndes Volk, das sich

22 Gutierrez. G.. Aus der eigenen Quelle trinken. Spiritualität der Befreiung,
Mainz-München 1986.

186



befreit hat und aus dieser Quelle heraus zum «Leben in Fülle»
(Joh 10,19) kommt. Die PIC mit ihrer politischen Basis in der
Demokratischen Arbeiterunion ist ein Instrument des Reiches Gottes.

In seinem Artikel über «Philippinisches Nationalbewusstsein und
Reich Gottes» stellt Bonoan diesen Zusammenhang zwischen Befreiung

und Kirchenbildung her: «Die PIC ist das einzig fassbare Ergebnis

der Revolution von 1896. Der philippinische religiöse Nationalismus

ist die Inkarnation des Reiches Gottes in der PIC. Sie ist die
spirituelle Unterstützung und politische Kraft, um die philippinische
Unabhängigkeit, Identität und Eigenheit zu sichern.» Ähnlich kann
daher auch der frühere Erzbischof Vilches Ga aus biblischer Perspektive
die PIC «das neue Israel für die Filipinos» nennen: «Die Geschichte
Israels als des auserwählten Volkes ist sehr analog zur Geschichte der
PIC.»

Wie Gott durch Mose die Israeliten aus der Sklaverei befreit habe,
so habe er durch Aglipay die PIC geschaffen. Vier Jahrhunderte lang
wurde das Volk unterdrückt und durch ausländische Mächte wie auch

durch eine ausländische Kirche stumm gehalten. «Aber mit der Revolution

von 1896 und der Entstehung der Aglipay-Kirche machte das

Volk eine Erfahrung wie der Stumme beim Effata-Ereignis
(Mk 7,32-37). Es begann, Gott direkt zu hören und sein Wort zu lesen
und offen auszusprechen.»

Die Erfahrungen im Befreiungskampf bedeuten zugleich eine

Verpflichtung. Während die PIC mit anderen Kirchen die Verkündigung
von Liebe und Frieden teilt, so «ist allein die PIC eine Kirche, die
über Religion und Liebe zur Nation in Übereinstimmung mit philippinischer

Unabhängigkeit, Identität und Integrität sprechen kann.»
Die Erfahrungen im Befreiungsprozess bedeuten zugleich eine

ökumenische Solidarität, die in besonderer Weise von Völkern der Dritten
Welt gilt. Erzbischof Vilches Ga sieht die Berufung der PIC für die
Völker der Dritten Welt: «Mit ihrem philippinisch-religiösen Nationalismus

kann die Aglipay-Kirche Licht zur Erleuchtung der Völker der
Dritten Welt sein, zur Förderung und Bewahrung ihrer eigenständigen
politischen und religiösen Unabhängigkeit, Identität und Redlichkeit.»

187



3.3 Kirche im fortdauernden Befreiungsprozess

Die römisch-katholische Kirche spielte beim Sturz des Marcos-Regimes

im Februar 1986 eine bedeutende Rolle.23 In einer gewaltlosen
Revolution befreite sich das Volk mit Unterstützung der Kirchen von
dem Diktator Marcos. Die römisch-katholische Bischofskonferenz
verwarf den Wahlbetrug in einem Hirtenbrief als unmoralisch, sprach
der Regierung die Legitimation ab und rief die Bevölkerung zum
Widerstand auf. Noch keine römisch-katholische Bischofskonferenz der
Welt hatte zu einer politischen Frage zuvor so eindeutig Stellung
genommen. Der Vatikan jedoch suchte diese eindeutige Haltung zu
verhindern. Die Philippinische Bischofskonferenz war Rom gegenüber
allerdings unbeugsam und lehnte einen Marcos-freundlichen
Interventionsversuch des Vatikans ab. Bischof Claver nannte diese Haltung
der Bischofskonferenz «ein kleines Wunder, wenn man die frühere
Fügsamkeit der CBCP (Philippinische Bischofskonferenz) berücksichtigt.»24

Dieser Vorgang belegt, dass die Versuchungen einer imperialistischen

Kirchenstruktur nach wie vor bestehen.
Die Kirchen als Zeichen der in Christus versöhnten und geeinten

Menschheit müssen ihre Bestimmung ekklesiologisch übersetzen.
Wirksames Zeichen dieser Einheit können sie nur sein, wenn sie auch
ein Werkzeug der Einheit sind, das den Befreiungsprozess der
Armgehaltenen fördert, denn die Armen sind die Privilegierten des Evangeliums.

Deren Mündigkeit kann die Kirche andererseits nur fördern,
indem sie sich von einer ekklesiologisch legitimierten, imperialen
Bevormundung bekehrt und die Subjektwerdung der Unterdrückten
unterstützt. So können die Kirchen eine neue Ökumene gewinnen, die sie

mit all jenen Kräften zusammenführt, die diese Subjektwerdung der
Unterdrückten zum Ziel haben. Die Befreiung der unterdrückten Völker

wird weitergehen - ob mit den Kirchen, ob ohne oder gegen sie.

Dafür ist nicht zuletzt die Entstehungsgeschichte der PIC ein Lehrbeispiel.

23 Vgl. dazu Charentenay, P.. Wer steht für die Legitimität, in: Orientierung
50(1986) S.263 f.

24 Vgl. zu diesem Vorgang: Pater. S.. Unbeugsam in der entscheidenden
Stunde, in: Publik-Forum 15 (1986) Heft 21, S.33. Das Htrtenwort ist
abgedruckt in: Katholische Missionen /05(1986) S.75f.



4. Zu einigen Konsequenzen für die altkatholische Kirche

Die altkatholischen Kirchen sind europäische Kirchen. Welche

Konsequenzen ergeben sich aus dem bisher Gesagten in besonderer Weise

für die altkatholische Kirche in der Ersten Welt?
Die Sakramentsgemeinschaft zwischen der altkatholischen Kirche

und der PIC sollte als eine Chance begriffen werden. Tatsache ist,
dass in den zwanzig Jahren seit diesem Abkommen nichts geschehen
ist, um die sakramentale Verbindung mit Leben zu füllen.

«Nun haben wir diese Verbindung schon seit 20 Jahren, aber bislang ist
noch nichts Wesentliches dabei herausgekommen im Hinblick auf Austausch
und wechselseitige Teilhabe an unserer Verpflichtung zu Zeugnis und Dienst
in der Welt. Ganz wenige Ausnahmen hat es gegeben. Unsere Vereinbarung
stand bis jetzt nur auf dem Papier.»"

Diese Worte des Generalsekretärs der PIC, Bischof Tito Pasco, auf
dem 24. Internationalen Altkatholikenkongress sollten Anstoss sein,
über Wege nachzudenken, um zu Austausch und wechselseitiger
Teilhabe zu kommen.

Die römisch-katholische Kirche leidet unter ihrer «kirchenstrukturellen

Sünde», dass sie aufgrund ihrer zentralistischen Ekklesiologie
die Autonomie der Ortskirchen in der Dritten Welt nicht respektiert,
sondern fortwährend, wie der Konflikt um die Theologie der Befreiung

und entsprechende pastorale Entscheidungen der Ortskirchen in
der Dritten Welt zeigt, interveniert. Aus der Tatsache, dass die
altkatholischen Kirchen eine ortskirchliche Ekklesiologie haben, müssen

Konsequenzen gezogen werden. Diese Konsequenzen sind Preis der
Katholizität. Dabei geht es nicht allein um ein quantitatives Verständnis

von Katholizität, sondern um ein qualitatives. Ein rein europäisches

und folglich auch eurozentrisches Christentum ist ein Torso.
Weltweit ist zu beobachten, wie die Kirchen der Dritten Welt mit
ihren Theologien und pastoralen Entscheidungen zu Evangelisatoren
der Kirchen der Ersten Welt werden. Dieser vorwärts drängende
Anstoss der Kirchen aus der Peripherie greift immer mehr auf die ganze
Kirche über und bettet die Kirchen in den Prozess der Befreiung der
Unterdrückten ein. Wie die Theologien und die pastorale Praxis der
Kirchen in der Dritten Welt zeigen, entwickelt sich dabei eine neue
Dimension von Ökumene. Um ihrer Lebendigkeit und ihres Auftrags

25 Tito Pasco. Zeugnis und Dienst in der Philippinischen Unabhängigen Kirche,

in: Christen heute. Zeitung der Altkatholiken 29(1986) Heft 10, S.5.

189



willen dürfen die Kirchen der Utrechter Union von diesem Prozess

nicht ausgeschlossen bleiben.
Die alte Kirche verstand die Einheit der Kirche immer als Zeichen

der Einheit der Menschheit. Diese Dimension von Ökumene ist für
die altkatholische Kirche angesichts der Herausforderung von Hunger
und Elend in der Dritten Welt neu zu entdecken, wenn sie Ökumene
als ihr Grundanliegen begreift. Ökumene ist mehr als die Einheit der
Konfessionen. Sie zielt auf die Einheit der Menschheit. Die Kirchen
sind an einem Kolonialisierungsprozess mitschuldig geworden, der

vor fast 500 Jahren begann und durch Habgier, Ausbeutung und
Völkermord gekennzeichnet war und auch weiterhin ist. Eine neue
Allianz im Interesse der Armgemachten ist eine kirchlich-theologische
Wiedergutmachungspflicht der Kirche, um die Schuld aus dem Pakt
mit den Kolonialmächten abzutragen. Diese Wiedergutmachung
entspricht dem, was die Bibel mit Umkehr bezeichnet. Umkehr/Meta-
noia setzt voraus, dass Schuld eingestanden wird. Der eingeschlagene
Weg war falsch, deshalb ist die Richtung zu ändern. Bekehrung von
der «kirchenstrukturellen Sünde» muss sich in einer neuen Weise des

partnerschaftlichen Umgangs zeigen, den die Kirchen des Zentrums
mit den Kirchen an der Peripherie miteinander haben.

Die Mitverantwortung der christlichen Kirchen für die Menschen in
der Dritten Welt muss ihren Ausdruck auch in direkter Hilfe finden.
Die Hilfswerke «Brot für die Welt» der evangelischen Kirchen und
«Misereor» der römisch-katholischen Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland sind Wege dieser Hilfe.

Doch darüber hinaus haben sie sich aber auch als wichtige Vermittler

von Bewusstseinsarbeit erwiesen. Sie sind immer mehr zu einem

Sprachrohr der Armen in der Dritten Welt geworden, um hier hörbar
zu werden. So konnten die Hilfswerke einen Bewusstseinsbildungs-
prozess in Gang setzen, der die Augen öffnen konnte für die
Verantwortung der Christen in der Ersten Welt für die Menschen in der Dritten

Welt. In der Apostelgeschichte können wir lesen, wie die alte Kirche

mit der Not von Mitchristen umgegangen ist:

«Man beschloss, dass von den Jüngern jeder nach seinem Vermögen den
Brüdern in Judäa helfen solle. Das taten sie auch und schickten ihre Gaben
durch Barnabas und Saulus an die Ältesten.» (Apg 11,29)

Solche Hilfe durch materielle und finanzielle Unterstützung ist
auch heute notwendig. Wichtig ist, dass diese Unterstützungsleistungen

in ihrer ekklesiologischen Dimension begriffen wird. Sie sind die

190



Unkosten unserer Katholizität. Doch diese Unkosten reichen weiter
als Almosen. Es geht um mehr als allein um Almosen. Es geht um die

eigene Umkehr. Das Abkommen zwischen der altkatholischen Kirche
und der P1C über Sakramentsgemeinschaft zielt auf eine Tischgemeinschaft.

Das gemeinsame Mahl ist ein Programm, die Barrieren, die
diese Tischgemeinschaft behindern, bewusst zu machen und zu
überwinden. Not und Hunger in der Dritten Welt sind Zeichen der Brotlo-
sigkeit. Eine katholische Kirche darf die Gegensätze unserer Welt
nicht widerspiegeln. Eucharistische Tischgemeinschaft ist Zeichen des

gemeinsamen Volkes Gottes. Um diese Erfahrung, ein Volk Gottes zu
sein, brauchen wir Partnerschaften zwischen altkatholischen Gemeinden

und Gemeinden der PIC. Als erste der altkatholischen Kirche hat
die Heidelberger Gemeinde mit einer Gemeinde der PIC 1986 eine
Partnerschaft geschlossen.26

Die altkatholische Kirche und die PIC sind in der Sakramentsgemeinschaft

zu einer grossen Tischgemeinschaft des Herrn zusammengeführt.

Diese Tischgemeinschaft einer Kirche des reichen Nordens
mit einer Ortskirche des armgehaltenen Südens ist Bild eines geeinten
Volkes Gottes. Die Aufnahme der PIC in die Utrechter Union
entspricht ekklesiologisch diesem Bild einer Kirchengemeinschaft, in der
die Kirchen des reichen Nordens und des armgehaltenen Südens am
Tisch des Herrn geschwisterlich vereint sind. Dann muss auch die
Utrechter Union ein Kirchenmodell vorleben, das die Autonomie der
Ortskirchen achtet, in einem geschwisterlichen Austausch mit anderen
katholischen Kirchen lebt und so in einen Prozess des Teilens von
Erfahrungen in der Nachfolge Jesu tritt. Das sind wir unserer Katholizität

schuldig. Die Aufnahme der PIC in die Utrechter Union ist Folge
und Auswirkung unserer Katholizität. Um der Einheit des Volkes
Gottes willen können wir uns davon nicht dispensieren. Die
Aufnahme der PIC in die Utrechter Union ist der Preis unser Katholizität
und ein Zeichen der Verbundenheit mit den armgehaltenen Völkern
der Dritten Welt.

Friedewald (BRD) Franz Segbers

26 Segbers. F., Partnerschaft, in: Christen heute. Zeitung der Altkatholiken
29(1986) Heft 11, S.9f.

191



Nachwort der Redaktion: Wie soeben bekannt wurde, gewährte die

anfangs Juli in Detroit tagende General-Synode der Bischöflichen
Kirche der USA (Protestant Episcopal Church) ihrer bisherigen
Tochterkirche auf den Philippinen die vollständige Autonomie. Am 6. Juli
stimmte das Haus der Bischöfe der schon vorher von den Geistlichen
und Laien gutgeheissenen Resolution zu und bereitete dem anwesenden

Primas dieser Kirche, Rt. Rev. Manuel Lumpias, eine Ovation
(The Living Church v.24.7.1988, S.6).

192


	"Aus der eigenen Quelle trinken" : über den Aufbruch in der Philippinischen Unabhängigen Kirche und die Herausforderungen für die Utrechter Union

