Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)
Heft: 3
Artikel: "Aus der eigenen Quelle trinken" : Gber den Aufbruch in der

Philippinischen Unabhé&ngigen Kirche und die Herausforderungen fur
die Utrechter Union

Autor: Segbers, Franz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Aus der eigenen Quelle trinken»
Uber den Aufbruch in der Philippinischen Unabhiingigen
Kirche und die Herausforderungen fiir die Utrechter
Union*

1. Kirche und Kolonialismus

Der lateinamerikanische Theologe Enrique Dussel spricht von «Ge-
zeiten des Evangeliums»!. Damit will er den wechselseitigen Vorgang
der Evangelisierung zum Ausdruck bringen. Aus dem unterdriickten
Israel an der Peripherie des romischen Imperiums kam das Evange-
lium nach Rom, dem Zentrum des Romischen Reiches. Seit dem 15.
Jahrhundert iibernahm die europdische Christenheit die Evangelisie-
rung der Dritten Welt mit Hilfe eines Paktes mit den Kolonialméch-
ten. Wir sind zur Zeit Zeugen des Zuriickflutens des Evangeliums von
der Peripherie ins Zentrum, ndmlich der Evangelisierung des Zen-
trums durch die prophetisch-evangelisierende Kirche der Armen. Die-
ser Vorgang der Gezeitenbewegung des Evangeliums bildet wohl auch
den Kern der jiingsten Auseinandersetzung um die Theologie der Be-
freiung. Die armgehaltenen Vélker der Dritten Welt bringen in Politik
und Kirche ihre Probleme auf die Tagesordnung: ihren Schrei nach
politischer und dkonomischer Befreiung von den Michten der Aus-
beutung und Unterdriickung. Erst recht eine katholische, d.h. allum-
fassende Kirche ist in diesen Befreiungsprozess der Armen einbezo-
gen, denn sie hat im politischen und 6konomischen Zentrum (in der
Ersten Welt) ihr eigenes kirchlich-religioses Zentrum. Und es gibt
auch in der Peripherie (in der Dritten Welt) mit ihr verbundene Orts-
kirchen. Das Zentrum-Peripherie-Verhéltnis beriihrt die Kirchen aber
nicht nur, insoweit sie weltumfassend sind. Es stellen sich Fragen
nach dem Kirchenmodell. Offnen sich die Kirchen des Zentrums dem
Zeugnis der armen Kirchen der Peripherie, oder verdoppeln sie die
weltweiten Mechanismen der Abhédngigkeit, indem sie Wort, Lehre
und Weg der Christen in den Landern der Dritten Welt kontrollieren

*  Erweiterte Fassung eines Beitrags, der erschienen ist in: Steinkamp, H.,
Estor, M. u.a. (Hrsg.), Die Zeichen der Zeit erkennen, Lernorte einer nachkon-
ziliaren Sozialethik. Wilhelm Dreier zum 60. Geburtstag. Mit einem Grusswort
von Joseph Kard. Hoffner, Miinster 1988, 198-217.

" Dussel, E., Gezeiten des Evangeliums, in: Concilium 22 (1986) 382 ff.

169



und tberwachen? Schiitzen sich die Kirchen der Ersten Welt davor,
dass die seit der Kolonisierung im 16.Jahrhundert evangelisierten Ar-
men nun in einer Zeit des weltweiten Befreiungsprozesses der Armen
selber zu Evangelisatoren des Zentrums werden?

Die im Dunkeln sieht man nicht... So soll im folgenden ein Befrei-
ungskampf von Christen auf den Philippinen dargestellt und analy-
siert werden, den Theologen, Kirchenleitungen und Kirchengeschicht-
ler ins Dunkel der Geschichte verwiesen haben. Aus dem Befreiungs-
kampf des philippinischen Volkes um die Jahrhundertwende entstand
eine hierzulande gédnzlich unbekannt gehaltene Kirche, obwohl sie
heute die grosste christliche Kirche Asiens im Okumenischen Rat der
Kirchen ist: die Unabhingige Kirche der Philippinen (Iglesia Filipina
Independiente, Philippinian Independent Church = PIC).? Diese in-
nerkirchlich verdoppelte Unterdriickung der Armen und ihres Befrei-
ungskampfes unterlduft auch einem so kundigen Religionssoziologen
wie Francois Houtart.® Er weiss zwar von dem revolutiondren Engage-
ment einzelner Christen auch auf den Philippinen. Er nennt es jedoch
«neu, dass es sich dabei um ein breit angelegtes, gesellschaftliches
Phidnomen handelt, das iiber die intellektuelle Produktion einzelner
hinaus konkrete Folgen fiir den Befreiungskampf ganzer Gruppen»*
zeigte. Hier irrt F. Houtart. Aus dem Befreiungskampf des philippini-
schen Volkes in der Revolution von 1898, bei dem einheimische Prie-
ster auf der Seite der Revolution gestanden haben, ist eine Kirche ge-
boren worden. Manches in der gegenwaértigen Auseinandersetzung um
die Theologie der Befreiung und um die Kirche der Armen im Befrei-
ungsprozess erscheint nur deshalb so neu, weil authentische Befrei-
ungsbewegungen der Armen in Vergessenheit und Unkenntnis gehal-
ten werden. Die Darstellung der PIC, ihrer Geschichte und ihrer Er-

2 Uber die PIC sind nur einzeine Artikei auf deutsch erschienen. Heese, E.-
W., Die Philippinische Unabhingige Kirche, in: Internationale kirchliche
Zeitschrift 54 (1967) 2. Heft, S. 57-82; Conzemius, V., Katholizismus ohne
Rom, K&ln 1969, 156-165; die ausfiihrlichste Darstellung: Whittemore, L. B.,
Struggle for Freedom. History of the Philippine Independent Church, Green-
wich-Connecticut 1961. Darliber hinaus habe ich fiir meine Darstellung ver-
vielfiltigte Broschiiren, Hefte und Zeitschriften aus den Philippinen verwen-
det. Auf Quellenangaben habe ich daher verzichtet.

3 Vgl. die Einleitung zu Maduro, O., Religion und gesellschaftliche Ausein-
andersetzung, Freiburg i. Ue. 1986, 18. Einleitung von F. Houtart.

4 Ebd.

170



fahrungen eroffnet daher iiber ein rein kirchenhistorisches Interesse
hinaus eine Dimension, die den Beitrag von Christen zum revolutio-
ndaren Prozess beleuchten sowie strukturell und ekklesiologisch dar-
stellen kann.

2. Kirche auf den Philippinen

2.1 Pakt von Mission und Kolonisation

Seitdem die Spanier die Philippinen 1564 eroberten, sind die Filipinos
immer wieder Opfer verschiedener «Befreiungsaktionen» auslidndi-
scher Midchte geworden. Die Spanier kamen, um das Volk aus der
«Macht der Finsternis und des Teufels» zu befreien. Nach der Befrei-
ung von der spanischen Kolonialmacht ernannten sich die USA um
1900 selber zu Befreiern vom Joch der spanischen Herrschaft. Mit reli-
giosen Argumenten verdeckten sie ihre politischen, ékonomischen
und strategischen Absichten. Obwohl die Filipinos seit fast vierhun-
dert Jahren christianisiert waren, begriindete der US-Gouverneur die
Invasion so: «Die Kolonisierung der Philippinen hatte ithre Motive
nicht im Gewinnstreben, sondern in dem Wunsch, die christliche Reli-
gion auszubreiten.»

1941 nahmen sich dann die Japaner der Befreiung der Filipinos von
westlicher Keclonialherrschaft an. Nach dem Zweiten Weltkrieg si-
cherten sich 1946 die USA erneut Zugriffsrechte — unter dem Mantel
einer Unabhingigkeit, die jedoch weiterhin politische, militdrische
und dkonomische Kontrollen garantierte. Jedesmal leistete das Volk
Widerstand gegen die selbsternannten Befreier aus dem Ausland. Die
dreihundertjdahrige spanische Kolonialherrschaft verzeichnet mehr als
zweihundert Aufstdnde. Nach ihrer Invasion stationierten die USA
um 1900 mehr als 120000 Soldaten, um den Widerstand zu brechen.
Sie griffen zu massiven Folterungen, brannten ganze Doérfer nieder,
stellten jeden unter Todesstrafe, der fiir Unabhédngigkeit von den USA
sogar mit friedlichen Mitteln eintrat. Sie verhdngten in den ersten Jah-
ren ihrer Kolonialherrschaft sogar mehr Todesstrafen als die Spanier
in den dreithundert Jahren ihrer Kolonialzeit. Das Volk erlebte in den
vierhundert Jahren Kolonialherrschaft die katholische Kirche wie
eine importierte Institution, die mit den Unterdriickern kollaborierte
und deren Herrschaft theologisch legitimierte. Die Synode von Manila
(1582-1586) zeigte zwar noch eine Kirche, die nach den Erfahrungen

171



bei der Kolonisierung Lateinamerikas sich an die Seite des Volkes
stellte und es vor Ubergriffen der spanischen Kolonialmacht schiitzte.
Doch diese Haltung hielt nicht lange vor. Aus einer Kirche mit dem
Volk wurde eine Institution, die die Kolonialherrschaft gegen das
Volk sanktionierte und durchdriickte. Die Kirche fungierte wie das
Verlingerungsstiick der Kolonialverwaltung. Sie stand im Dienste die-
ser kolonialen Herrschaft. Die spanischen Moénche trieben Steuern
ein, waren Vorsitzende der Gemeinden, beaufsichtigten das Schulwe-
sen.

Die Kirche leistete vehement Widerstand gegen das Entstehen einer
einheimischen Kirche. Die philippinischen Christen wurden wie Chri-
sten zweiter Klasse behandelt. Lange wurde ithnen der Zugang zum
Priester- und Ordensberuf verwehrt. Erst seit dem 19. Jahrhundert
wurden sie in kirchliche Amter zugelassen. Jedoch durften sie nicht
Pfarrer oder gar Bischofe werden. Lediglich Hilfsgeistliche der spani-
schen Moénche und Pfarrer durften sie werden. Um sie in threr abhén-
gigen Position zu halten, wurde ihnen theologische Qualifikation ver-
wehrt. Koloniale Abhdngigkeit spiegelte sich in der Kirche wider. Be-
stehende koloniale Macht wurde von der Kirche vorangetrieben, ver-
teidigt und beschiitzt. Dass es sich dabei auch um 6konomische Be-
sitzverteidigung handelte, zeigt die Tatsache, dass sich gegen Ende der
spanischen Kolonialherrschaft 185000 ha — immerhin %s der gesam-
ten Anbaufliche des Landes — im Besitz der spanischen Mdnche be-
fand.

2.2 Die Revolution von 1898 gegen die spanische Kolonialherrschaft

Im Freiheitskampf gegen koloniale Abhdngigkeit und Unterdriickung,
der zum Untergang der spanischen Kolonialmacht fiihrte, spielten die
einheimischen Priester eine entscheidende Rolle. Die spanischen
Monche suchten das Volk ganz auf der Linie des Syllabus und des Er-
sten Vatikanischen Konzils von den Ideen der Demokratie, Selbstbe-
stimmung und biirgerlichen Freiheit abzuschirmen. «Die Kirche, die
in Opposition zum Liberalismus stand, wurde auf den Philippinen re-
priasentiert durch Monche, die am reaktiondrsten und am mittelalter-
lichsten auf der Welt waren, die riickstindigsten Monche der riick-
stindigsten aller Nationen Europas»’, urteilt ein philippinischer Hi-
storiker.

3 Zit.in: Whittemore, L. B., A.a.0., S.32.

i
~J
o



Der Kampf um Unabhingigkeit kristallisierte sich in zwei Brenn-
punkten: Widerstand gegen das ausbeuterische Kolonialsystem der
Spanier und der Kampf um Gleichberechtigung im kirchlichen Be-
reich, der sich im Streben des einheimischen Klerus artikulierte, Zu-
gang zu kirchlichen Positionen zu bekommen. Es war somit auch ein
Kampf um eine Kirche, die sich von der Kolonialmacht lossagen
sollte. Die spanischen Mdnche waren Garanten einer loyalen Haltung
gegeniiber Spanien. Das diirfte auch der politische Hintergrund eines
koniglichen Dekrets von 1862 gewesen sein, durch das Pfarreien dem
einheimischen Klerus entzogen wurden. Als die drei philippinischen
Priester Burgos, Gomez und Zamora 1865 ein «Reformkomitee fiir Sa-
kularisation» griindeten und eine Petition einbrachten, den spani-
schen Klerus durch einheimischen zu ersetzen, antwortete der spani-
sche Gouverneur mit der Exekution dieser Midnner. Eine Begnadi-
gung seiner Priester lehnte der Erzbischof von Manila ab. Der spani-
sche Gerichtshof hat zwar spiter Prozess und Hinrichtung fiir illegal
erkldrt, doch der Priestervereinigung der Filipinos war das Riickgrat
gebrochen.

Als 1896 Andreas Bonifacio die Befreiungsbewegung Katipunan
anfiihrte, fand die Forderung von Volk und einheimischem Klerus
nach Philippinisierung der Gemeinden eine politische Plattform. Die
Revolution war keineswegs antikirchlich, auch wenn sie sich gegen die
spanischen Monche als Reprisentanten der Kolonialmacht richtete.
Vielmehr spielte Religion eine wichtige Rolle im revolutiondren Pro-
zess. Die mit den Spaniern paktierenden Monche wurden angegriffen
als Triger 6konomischer, politischer und geistlicher Macht. Einheimi-
sche Priester unterstiitzten den Befreiungskampf des Volkes. F. Este-
ban ermunterte die Revolutionstruppen mit dem Evangelium vom
Senfkorn und legitimierte die Revolution als «Heiligen Krieg».*

Schliisselfigur der kirchlichen Unterstiitzung der Revolution war
Gregorio Aglipay. Der Revolutionsfithrer E. Aguinaldo ernannte ihn
zum obersten Militdrpfarrer im befreiten Gebiet. In einem Schreiben
sprach er sich gegen die Jurisdiktion der spanischen Bischéfe in den
befreiten Gebieten aus, denn die spanische Krone hatte die Bischofe
des Landes ernannt und eingesetzt. Sie hitten ihre Befugnisse also in
den befreiten Gebieten verloren.

¢ Vgl. Ackermann, L., Die Situation auf den Philippinen, in: Késter, F., Zu-
lehner, P. (Hrsg.), Macht und Ohnmacht auf den Philippinen. Kirche der Be-
freiung als einende Kraft, Olten 1986, 22f.

173



Aglipay setzte sich sogleich fiir eine einheimische Kirche ein. Wenn
der Papst Pontifex Maximus sei, so solle er seine Kirche nicht durch
den Konig von Spanien regieren lassen. Mit weiteren 27 Priestern for-
mulierte Aglipay in der Paniqui-Versammlung vom 23.Oktober 1899
die vorldufige Verfassung einer philippinischen Kirche und forderte
vom Heiligen Stuhl, einheimische Bischofe einzusetzen, um die Kir-
che zu philippinisieren. Dies wiirde der neuen befreiten politischen
Lage auf den Philippinen entsprechen. Es ging darum, die politischen
Erfolge kirchlich zu iibersetzen.

Erzbischof Nozaleda von Manila liess Aglipays Engagement im be-
freiten Gebiet zunédchst gewidhren. Im Falle eines Umschwungs zugun-
sten der Revolution konnte er gute Dienste leisten. Um die kirchlichen
Verhiltnisse im befreiten Territorium wiederherzustellen, ernannte
der gefangengenommene Bischof Compomanes Gregorio Aglipay
zum Bistumsverweser und {ibertrug ihm die kirchlichen Verwaltungs-
rechte tiber die Diozese Nueva Segovia. Der Prdsident der Republik
Mabini ernannte ihn zum Vicario general castrense (Militdrgeneralvi-
kar) «wegen seiner grossen geistlichen Dienste, die er der Revolution
geleistet hat»’, wie es im Ernennungsdekret heisst. Aglipay war somit
der ranghdochste philippinische Kirchenfiihrer.

In einem Manifest vom 22.Oktober 1898 verteidigte er den revolu-
tiondren Kampf mit Argumenten, die erst sechzig Jahre spéter in der
romisch-katholischen Kirche zur Legitimation gewaltsamer Auseinan-
dersetzungen Bestitigung fanden.® Das Manifest rechtfertigte die Re-
volution mit folgenden Argumenten: «Weil alle gesetzlichen und
friedlichen Versuche, unser Volk aus dem Joch der Sklaverei zu be-
freien, gescheitert sind, ... weil, anstatt Reformen einzufiihren, die spa-
nische Regierung mit Hilfe der Machenschaften der Monche die
Rechte unseres Volkes in einer blutigen Terrorwelle mit Fiissen getre-
ten hat, ohne auch nur mogliche Konsequenzen in Betracht zu ziehen.
... Sie (die Spanier) schossen wahllos auf wehrlose Menschen, auf
Frauen und Kinder, und sie pliinderten und zerschossen unsere
Stéddte. ... Solch eine Ungerechtigkeit, solch eine barbarische Brutalitit
rechtfertigt den bewaffneten Aufstand unseres Volkes, denn das ist die
einzige Moglichkeit, unsere Freiheit und Unabhéngigkeit wiederzuer-
langen, da die spanische Kolonialverwaltung auf Anraten der Monche

T Whittemore, L. B., A.a.0., S.73.
8 Vgl. die Enzykliken Pacem in Terris 161 ; Populorum Progressio 31.

174



hartnidckig unsere berechtigten Reformvorschldge ablehnte und dabei
die Grundrechte unseres Volkes unbeachtet liess.» In seinem Wort
«Al Pueblo y Clero Filipino» vom 19. August 1899 fordert Aglipay zur
Mobilisierung auf: «Geht in die Stddte, die barrios und auf das Land.
Predigt den heiligen Unabhingigkeitskrieg. Sprecht von den Rechten,
die absichtlich mit Fiissen getreten werden. ... Ermuntert, die in Angst
und Passivitdt leben, indem ihr sie daran erinnert, dass irdische und
himmlische Giiter durch Arbeit und Opfer erlangt werden; sagt ithnen,
sie sollen Vertrauen haben, denn wir werden siegen.»

Die Revolution siegte auch. Am 23.Januar 1899 hatte General Agui-
naldo die philippinische Republik proklamiert. Bis auf Manila war
das ganze Land befreit. Doch inzwischen hatten die USA sich selbst
zu Befreiern von den Spaniern ernannt und der neugegriindeten Re-
publik den Krieg erklirt. Nicht zuletzt auch mit kirchlicher Unterstiit-
zung kam in Paris ein Friedensvertrag zustande, in dem die USA die
Philippinen fiir zwanzig Millionen Dollar kauften. Der vatikanische
Beobachter dieser Konferenz, Placido Chapelle, Erzbischof von New
Orleans, drang auf eine Sprachregelung, in der der Begriff «Erobe-
rung» vermieden und der Begriff « Erwerb» verwendet wurde.

Das Volk hatte zwar die Spanier aus dem Land getrieben und eine
unabhingige Republik ausgerufen. Doch jetzt sah sich die junge Re-
publik plotzlich einem ganz neuen Feind gegeniiber: den USA. Der
Ubermacht der USA waren die Revolutionstruppen nicht gewachsen.
Eine Einheit nach der anderen musste kapitulieren. Als der Erzbischof
von Manila erkannte, dass die Revolution gescheitert war, exkommu-
nizierte er den mit den Revolutionstruppen kdmpfenden Aglipay.
Diese Exkommunikation war ein direkter Angriff gegen das Volk und
die Revolutionsregierung, die den US-Kolonialherren Widerstand lei-
stete. Die Kirche setzte alles daran, die Unterstiitzung der Revolution
durch den einheimischen Klerus zu unterbinden. Der Vatikan verbot
in einem Dekret den Priestern, ihren Bereich wihrend der Revolution
zu verlassen. Vier Priester waren 1910 in Guerillakdmpfen gefallen.
Der US-General Smith erkldrte zur Unterstiitzung der Revolution
durch den einheimischen Klerus: «Die einheimischen Priester sind
bei weitem die wichtigsten und gefdhrlichsten Elemente dieser Klasse.
... Jedoch verhindert das Amt des Priesters nicht seine Inhaftierung
oder sonstiges Vorgehen gegen ithn. Wenn die Anhaltspunkte geniigen,
sollen sie vor ein ordentliches Gericht gestellt werden, und sollte es
fiir eine Bestrafung keine hinreichenden Griinde geben, dann werden
sie eben aus militdrischen Gesichtspunkten als Kriegsgefangene ver-

173



haftet und eingesperrt bis zur Freilassung durch das Oberkom-
mando.»

Aglipay ging mit einer Guerillaeinheit in die Berge. Er war als Gue-
rillafithrer so erfolgreich, dass die USA auf seine Ergreifung einen
Kopfpreis von 50000 Peseten aussetzten. Uber anderthalb Jahre lei-
stete er Widerstand. Als letzter aller Guerillafiihrer kapitulierte er vor
der US-Ubermacht. Er gab auf, weil Widerstand gegen das brutale
Vorgehen der US-Macht sich als erfolglos zeigte. Die Truppen fiihrten
unbarmherzig einen Befehl des US-Generals Smith aus: «Ich wiinsche
keine Gefangenen. Ich wiinsche, dass ihr totet und Feuer legt. Je mehr
ihr totet und abbrennt, desto besser gefallt ihr mir.» — So wurden
16 000 Filipinos bei Kampfhandlungen getotet, weitere 700 000 starben
an Krankheit und Untererndhrung. Aglipay selber wurde im Kampf
von Batak am 16. April 1900 verwundet und verlor 94 Mitkdmpfer sei-
ner Guerillaeinheit. Er ergab sich und wurde verhaftet.

2.3 Kirche unter der US-Kolonialmacht

Allein 1124 Monche waren von ihren Besitzungen oder Pfarreien ver-
trieben worden. Die Bischofe waren ausser Landes gegangen oder
standen unter Hausarrest. Keiner der Bischofe konnte sein Amt in sei-
ner Diozese ausiiben. Das Volk hatte daraufhin die Liandereien und
Besitztiimer der Kirche und Monche iibernommen. Die Eigentums-
frage sollte in den folgenden Jahren eine bedeutende Rolle spielen.
An ihr entschied sich, auf welcher Seite die Kirche stand: auf der Seite
des unterdriickten Volkes oder auf der Seite jener Michte, die die Er-
rungenschaften der Revolution riickgdngig machen wollten.
Nachdem die Filipinos ihr Land befreit hatten, verlangten sie eine
Philippinisierung der Kirche. Doch der Vatikan weigerte sich, darauf
einzugehen. Als eine Delegation mit entsprechenden Vorschligen
nach Rom entsandt wurde, fand sie kein Geh6r. Rom handelte ohne
Gespiir fiir den Willen des Volkes. Die Filipinos fithlten sich von einer
Kirche verraten, die sich nun mit den neuen Kolonialherren arran-
gierte wie zuvor mit den spanischen, die das Volk besiegt hatte. So
machte der Vatikan auf seine Weise den Kampf des Volkes um seine
Befreiung und Unabhidngigkeit zunichte. Statt auf die Forderungen
des Volkes einzugehen und philippinische Bischofe zu ernennen,
setzte der Vatikan nun auf die vakanten Bischofssitze US-Bischofe.
Als Rom den Erzbischofsitz von Manila mit dem amerikanischen
Delegaten Erzbischof Chapelle besetzte, empfand dies das Volk als

176



Briiskierung. Chapelle ging es vornehmlich darum, den kirchlichen
Einfluss zu sichern und den Besitzstand der Kirche zu verteidigen.
Gegen den Willen des Volkes suchte er die zuvor verjagten Mdnche
auf deren alte Pfriinde zu setzen.

Die Bulle «Quae mari sinico» von 1902 sollte die kirchlichen Ver-
héltnisse neu regeln, jedoch in einer Weise, die die Vorstellungen des
einheimischen Klerus wie des Volkes tiberging: Die Philippinen wur-
den der Oberhoheit amerikanischer Bischofe unterstellt; dem einhei-
mischen Klerus blieb der Zugang zum Bischofsamt bis auf weiteres
verwehrt: eine Philippinisierung der Kirche blieb tabu; das Volk
wurde ermahnt, sich der «gottgegebenen Autoritdt Amerikas» zu un-
terwerfen. Erst nachdem sich die US-Macht stabilisiert hatte, wurden
ab 1922 nach und nach auch Filipinos in kirchlichen Positionen ge-
duldet.

Doch das Volk fand sich mit dieser kirchlichen Beseitigung der Er-
folge der Revolution nicht ab. Nachdem der Vatikan so ausdriicklich
den Willen des Volkes missachtet hatte und in keiner Weise zu Zuge-
stindnissen bereit war, proklamierte der philippinische Publizist Isa-
belo de los Reyes bei der Griindung der Union Obrera Democratica —
der Demokratischen Arbeiterunion — 1902: «Schluss mit Rom! Lasst
uns eine philippinische Kirche errichten, die alles bewahrt, was in der
romischen Kirche gut ist, und alle Tauschungen ausmerzt, mit der li-
stige Romer versuchen, die moralische Reinheit der Lehre Christi zu
korrumpieren.»

Isabelo de los Reyes favorisierte Gregorio Aglipay als Bischof. Die-
ser jedoch zdgerte, da er ein Schisma mit Rom ablehnte. Zunéchst
wollte er alle Gesprachsmoglichkeiten ausschopfen, bevor er in einen
solchen Trennungsschritt einwilligte. Da Rom jedoch jegliches Einge-
hen auf die Wiinsche des philippinischen Klerus und Volkes ablehnte,
stimmte Aglipay schliesslich der Griindung einer katholischen und
von Rom freien Kirche zu: « Nun bin ich iiberzeugt, dass die kirchli-
chen Autoritdten in Rom nicht in der Lage sind, den Filipinos Gerech-
tigkeit widerfahren zu lassen. ... Wir Filipinos sind nicht nur fihig, Bi-
stimer zu leiten, sondern in der Lage, eine moderne, von ausldndi-
scher Bevormundung unabhingige Kirche zu errichten.»

Damit war der Bruch mit Rom endgiiltig. Aglipay suchte nicht die
Trennung. Seine Sorge war es, den christlichen Glauben in einer Si-
tuation zu bewahren und zu retten, in der Rom aus politischem Kalkiil
erneut gegen das Volk mit der neuen Kolonialmacht kollaborierte. In
seiner Epistola II vom 22.September 1902 sagte er: «Durch die Tren-

177



nung von der romischen Kirche wollen wir die philippinischen Chri-
sten retten, die bereit sind, threm Gott abzuschworen angesichts der
Tatsache, dass der Vatikan weiterhin unbeirrt gegen philippinische
Priester, thre Landsleute, vorgeht.»

Schon wihrend des Befreiungskrieges hatte er 1899 auf der Paniqui-
Versammlung die Priester ermahnt, «die geistliche Verantwortung zu
iibernehmen und den Bediirfnissen, der Erhaltung und Verbreitung
der katholischen Religion zu dienen, Sorge zu tragen in Ubereinstim-
mung mit den Wiinschen und dem geistlichen Wohl der katholischen
Einwohner auf den Philippinen.»

So wurde die PIC das einzig konkrete Ergebnis der Revolution von
1898. Die nationalen und freiheitlichen Krédfte mussten zwar politisch
vor der brutalen US-Macht kapitulieren, wollten diese Niederlage je-
doch nicht auch noch kirchlich hinnehmen.

Etwa zwei Millionen von damals sieben Millionen Filipinos schlos-
sen sich der Bewegung an.? Fast alle Gemeinden auf dem Land gingen
zur PIC iiber. Sie war ein Ort, wo das Volk nach der Niederlage in sei-
nem Befreiungskampf frei von Bevormundung leben konnte.

2.4 Eine freie Kirche auf freien Philippinen

Die gewerkschaftliche Bewegung war eine wichtige Kraft im Befrei-
ungskampf. Die organisierten Arbeiter hatten ein Interesse an dieser
neuen kirchlichen Institution. In dieser befreiten Kirche konnten sie
sich artikulieren. Sie bot ein Feld, um den Kampf fiir Unabhéngigkeit
und Freiheit fortzufiihren. In der Arbeiterbewegung besass die PIC
ithre Massenbasis. Der US-Gouverneur nannte Aglipay einen «infa-
men Schurken» und die PIC «eine revolutiondre Organisation unter
dem Schild einer Kirche». Agenten des CIA meldeten einen Unter-
grund-Slogan: IFI, die Abkiirzung fiir Iglesia Filipina Independiente,
stehe auch fiir Independent Filipino Invincible = unabhingiger Fili-
pino unbesiegbar. Die PIC war ein Ort des Widerstands gegen den
US-Imperialismus. So waren es Mitglieder des PIC, die 1931 in Ta-
yung und auch in Calamba und Cabuyao sich erhoben. Isabelo de los
Reyes erklirte dazu: « Wir glauben, dass die Aufstindischen von Ta-
yung unseren religidsen und patriotischen Ideen zustimmen, ... die wir

°® Die Angaben schwanken zwischen 1,5 Mio. und 3,5 Mio. Gldubigen bei ei-
ner Gesamtbevolkerung von 7 Mio., vgl. Whittemore, L. B., A.a.0O., S.128.

178



mit dem Evangelium zusammenbringen, ... um die Armen zu unseren
Briidern zu machen und sie zu verteidigen.»

Die US-Kolonialmacht setzte alles daran, dieses einzig greifbare Er-
gebnis der Revolution zu beseitigen. Auch der Vatikan verfolgte dhnli-
che Interessen. So strengte er einen Prozess um die Riickgabe kirchli-
chen Besitzes an, den das Volk ibernommen hatte. Die PIC sah sich
als legitime Besitzerin an, denn das Volk hatte die Kirchen, Gebdude
und Hdiuser oft genug unter Zwangsarbeit errichtet. Der Oberste Ge-
richtshof der USA entschied 1906, dass diese kirchlichen Besitztiimer
der romisch-katholischen Kirche zuriickzugeben seien. Mit dieser Ent-
scheidung konnte die PIC nachhaltig und bis auf den heutigen Tag ge-
schwicht werden. Von einem Tag zum anderen verlor sie all ihre Kir-
chen, Gebdude und Besitzungen. So wurde sie nicht durch eine theo-
logisch begriindete Option, sondern durch einen von Rom angestreng-
ten Gerichtsentscheid faktisch zu einer Kirche der Armen. Diese Ge-
richtsentscheidung bekriftigte die Zusammenarbeit der romisch-ka-
tholischen Kirche mit der US-Kolonialmacht und war ein Schlag ge-
gen die PIC, die unter Aglipays Fiithrung die einzig bestehende antiim-
perialistische Institution des Landes war.

Angesichts der Erfahrung, dass die rémisch-katholische Kirche den
Befreiungskampf des Volkes riickgdngig zu machen suchte, wollte die
PIC eine katholische Kirche bleiben, ohne sich mit der Kolonialmacht
arrangieren zu miissen. Aglipay war zwar Bischofs-Elekt, doch es gab
keinen Bischof, der ihn weihen konnte. Als Notldsung legten thm
siebzehn Priester die Hdnde auf, um 1hn so am 18.Januar 1903 zu ih-
rem Bischof zu weihen. Aglipay selber wusste um die Irregularitit die-
ser Weihe. So suchte er Kontakt mit anderen romfreien katholischen
Kirchen, insbesondere mit der altkatholischen Kirche in der Schweiz.
Doch es kam aus vielerlei Griinden zu keiner Anndherung.'’

So blieb die PIC bis nach dem Zweiten Weltkrieg auf der Suche
nach einer Verbindung mit anderen Kirchen. 1947 wurde feierlich das
Festhalten am katholischen Glauben erkldrt. Ein Jahr nach dieser
Synode erfolgte die Bischofsweihe des Erzbischofs durch die Episko-
palkirche der USA, so dass die PIC seitdem in apostolischer Sukzes-
sion steht. Mit dieser Bindung an die Episkopalkirche der USA er-
folgte die Offnung der PIC fiir die Okumene. 1958 wurde sie Mitglied
im Okumenischen Rat der Kirchen. 1961 nahm sie an der Vollver-

10 Vgl. die Darstellung bei Heese, E.-W., A.a.O., S.61ff.

179



sammlung des Okumenischen Rates in Delhi teil. Dort wurde ein Bi-
schof der PIC in den Zentralausschuss gewdhlt. Die PIC ist aktives
Mitglied des Ostasiatischen Kirchenrates, der Christlichen Konferenz
Asiens und der Asiatischen Interreligiosen Okumenischen Bewegung.
Dem Abschluss einer Vereinbarung iiber volle Sakramentsgemein-
schaft mit der Episkopalkirche der USA (1961) mit dem Wortlaut der
«Bonner Vereinbarung von 1931»!'", mit dem die «Full communion»
zwischen den alt-katholischen Kirchen der Utrechter Union und der
Anglikanischen Kirche vereinbart worden war, folgte 1965 ein Ab-
kommen iiber Sakramentsgemeinschaft mit der alt-katholischen Kir-
che.!? Die PIC ist sich ithres Auftrags, eine unabhingige asiatische Kir-
che zu sein, bewusst. So lud sie im Februar 1987 eine Delegation des
Christenrates der Volksrepublik China unter Leitung von Bischof
Ting ein.

Die PIC zdhlt heute zwischen zwei und vier Millionen Mitglieder,
verteilt tiber 33 Bistiimer mit 55 Bischofen. Es gibt iiber 600 Priester
und Diakone. Die PIC ist die grosste Kirche Asiens, die im Okumeni-
schen Rat der Kirchen vertreten ist.

3. Theologische und ekklesiologische Dimension des Befreiungskampfes

Einem seiner Biicher {iber die Basisgemeinden hat Leonardo Boff den
portugiesischen Titel «Eclesiogénese»'? gegeben. Der deutsche Titel
«Neuentdeckung der Kirche» verschiebt die Bedeutung etwas. L. Boff
spricht nicht nur von einer Neuentdeckung der Kirche, sondern deutet
mit dem Buchtitel die Basisgemeinden als Ort, an dem von der Basis
her und aus den Kdmpfen des Volkes um seine Befreiung Kirche ge-
boren wird. Die PIC kann als ein historisches und organisiertes Bei-
spiel fiir eine solche Geburt einer Kirche der Armen betrachtet wer-
den: Das unterdriickte Volk befreit sich von ausldndischen Michten
und setzt in diesem Befreiungskampf die Einheit von religios-kirchli-
cher und politischer Freiheit durch.

' Kiiry, U., Die altkatholische Kirche. Thre Geschichte — Thre Lehre — Thr
Anliegen, Frankfurt 1982, 477.

12 Kiiry, U., A.a.0., S.488.

'3 Boff, L., Die Neuentdeckung der Kirche, Basisgemeinden in Lateiname-
rika, Mainz 1980.

180



3.1 Zentralistische Kirche und Imperialismus

Fast 2000 Jahre lang war Europa Zentrum der Kirchen. Von dort
wurde mit den Kolonialmidchten das Evangelium weltweit verbreitet
und exportiert. Die heutige Weltkirche ist ohne diese Erfahrung des
Paktes von Kolonialismus und Evangelisierung nicht zu verstehen.
Die Kirchen als Teil dieses Kolonialsystems, das auf einer Abhingig-
keit der Peripherie vom Zentrum beruht, stehen vor der Frage, wel-
ches Kirchenbild sie angesichts weltweiter Abhdngigkeit auf politi-
schem und 6konomischem Gebiet und der eigenen Verwurzelung in
diesem System anstreben. Wollen sie eine kirchliche Organisation, die
die Tradition des kolonialen Christentums verldngert?

Ekklesiologie ist politisch nicht unschuldig. Der Befreiungskampf
der Volker der Dritten Welt kann durch die Kirchen und ihre welt-
weite Organisation — und somit ihre Ekklesiologien — sowohl be-
schleunigt wie auch gebremst werden. Deshalb fordert Clodovis Boff
auch eine «Neudefinition der ganzen katholischen Kirche als Institu-
tion»'. Ein nichtimperialistisches Kirchenmodell miisste dezentral
sein:« Anstelle eines monarchischen Kirchenmodells mit einem Zen-
trum, von dem alle Entscheidungen ausgehen und die dann ausge-
fithrt werden sollen, sollte die Kirche foderalistisch aufgebaut sein.
Verschiedene Pole oder Entscheidungszentren sollten in ihr respek-
tiert werden. Diese Zentren sollten Initiativen der Gemeinschaften vor
Ort koordinieren und zu einer Einheit verbinden, sie sollten sie aber
nicht unterdriicken. Eine solche Kirche wére polyzentrisch, das heisst,
es gibe mehrere Zentren der Entscheidungsfindung, des Lebens und
Wachstums.»'® Dieses ekklesiologische Modell will nicht nur der nu-
merischen Tatsache Rechnung tragen, dass die weitaus grosste Zahl
der Christen in der Dritten Welt lebt. Es geht vor allem um ein quali-
tatives Problem. Die Dritte Welt konfrontiert den Glauben mit der un-
geheuren Herausforderung des Elends und des Hungers, deren Wur-
zeln nicht zuletzt in einem weltweiten System der Abhédngigkeit liegen.
Das Volk beginnt sich zu organisieren, um sich aus dieser Situation zu
befreien. In diesem Befreiungsprozess entdecken sich Christen in ei-
ner neuen Weise als Subjekt des Glaubens. Nach fiinf Jahrhunderten
der Evangelisierung vom Zentrum aus verlagert sich das Zentrum des
Evangeliums an die Peripherie. So wachsen die Kirchen an der Peri-

4 Boff, C., Interview, in: Brasilien Dialog 1986, Heft 2-3, S. 5.
13 Ebd.

181



pherie in theologischen, pastoralen und organisatorischen Initiativen,
doch das Zentrum der Weltkirchen liegt weiterhin in Europa, wo sich
auch das politische Zentrum befindet. Die Kirchen an der Peripherie
drangen die Kirchen im Zentrum zu einem neuen Verstindnis univer-
saler Katholizitdt. Die aber sind wie einst die Judenchristen in Jerusa-
lem, die sich von den evangelisierten Heidenchristen abschirmen woll-
ten (vgl. Apg 10,9-23a; 15,1-35). Christen, die sich unter den Bedin-
gungen des peripheren Kapitalismus als Subjekt des Glaubens und
Subjekt ihrer Geschichte verstehen lernen, entfalten eine evangelisie-
rende Kraft, die unaufhaltsam in das politische und religits-kirchliche
Zentrum zuriickflutet. ,

In threr Geschichte hat das philippinische Volk unter einer vierhun-
dertjdhrigen Geschichte des Paktes der Kirche mit der Kolonialmacht
gelitten. Ein Theologe der PIC bewertet diese kirchliche wie politische
Unfreiheit als einen zusammenhidngenden Imperialismus. «Es ist eine
grossartige Sache, an der Befreiung des Volkes von Unterdriickung
und allen Formen von Ungerechtigkeit beteiligt zu sein. Aber dieses
Engagement muss mit der Befreiung des eigenen Volkes von spirituel-
ler Sklaverei verbunden sein. Religioser Imperialismus ist genauso
schlecht wie 6konomischer. Beide vernichten Freiheit. Sie entmensch-
lichen das Volk.»

Es gibt in den zwischenkirchlichen Strukturen eine Form des Impe-
rialismus, durch den die Vélker der Dritten Welt entmiindigt werden.
Deshalb fordert auch Cl. Boff eine Dezentralisierung der Kirche,
«denn die Kirche des Volkes breitet sich unter den Menschen aus und
kann nicht langer gegédngelt werden.»'® Dezentralisierung ist die insti-
tutionell-ekklesiologische Antwort auf den geschichtlichen Befrei-
ungsprozess der Armen. Dieses Kirchenmodell ist ein Geschenk der
armen Christen an die reichen Christen. Eine Kirche, die sich von ei-
nem kolonialen Kirchenmodell trennt und die Erfahrungen von Chri-
sten an der politischen Peripherie aufnimmt, «ist den Armen ver-
pflichtet, die sich selbst befreien wolien, und deshaib sind es die gros-
sen Massen der Armgemachten, die die Kirche vorwirtsbewegen.»!’
Die PIC ist ein historisches Beispiel fiir eine Kirche, die aus den Er-
fahrungen der Armen geboren ist. Deshalb stehen wir hier nicht mehr
vor einer Kirche fiir die Armen, sondern mit den Armen und sogar der
Armen.

'* Boff, C., A.a.0., S.6.
1+ Ebd.

182



3.2 Kirche aus dem Befreiungskampf der Armen

Die Ekklesiologie kennt Kriterien fiir die wahre Kirche. Als Erken-
nungszeichen (notae ecclesiae) werden Einheit, Heiligkeit, Katholizi-
tit und Apostolizitat genannt. Bezeichnend ist, dass Ende des letzten
Jahrhunderts bei den Ekklesiologien noch ein fiinftes Erkennungs-
merkmal hinzukam: die Verbundenheit mit Rom.'® Die wahre Kirche
sei die eine, heilige, katholische, apostolische und romische. Mit die-
ser Definition ist in seiner politisch-praktischen Konsequenz eine Kir-
che als die wahre definiert, die ihr Zentrum nicht bei den Ortskirchen
und Voélkern der Dritten Welt hat. Mit dieser Ekklesiologie sichert
sich die romische Kirche eine weltweite Dependenz und harmonisiert
mit einem System, das auf Ungleichheit und Abhidngigkeit beruht.
Kirchen mit solchen Ekklesiologien konnen leicht als religidose Recht-
fertigung der herrschenden Ordnung von Macht und Abhidngigkeit
fungieren.'®

Die PIC war eng mit der ersten Arbeiterorganisation auf den Philip-
pinen verbunden. Lange bevor aus Lateinamerika der Begriff einer
«Option fiir die Armen» in die theologische Diskussion eingebracht
wurde, war die PIC von ihrer Griindung her eine Kirche der Unter-
driickten, der Landlosen und Entrechteten. Von ihrer Griindung an
war sie aber auch eine Kirche der Armgehaltenen, die um ihre Befrei-
ung kidmpften. Die Entstehungsgeschichte der PIC ist ein beredtes
Beispiel fiir Christen im Befreiungskampf. Zwangsliufig gerieten sie
in einen Konflikt mit jenen Michten, die das Kolonialsystem gesell-
schaftlich, politisch und kirchlich-religios stiitzten. Die Konfliktlinie
zeigt, dass der Befreiungsprozess unteilbar ist.

Die politische und religios-kirchliche Dimension des Befreiungs-
prozesses wurden in der engen Verbindung der PIC zur Arbeiterbewe-
gung zusammengefiihrt und fanden in dem Motto «Eine freie Kirche
auf freien Philippinen» ihren Ausdruck. Es war daher konsequent,
dass Aglipay als rangho6chster philippinischer Priester, der zudem
auch im Befreiungskampf eine wichtige Rolle gespielt hatte, auf dem
Gewerkschaftskongress zum Fiihrer der Kirche vorgeschlagen wurde:
«als Tribut und aus Treue zum souverdnen Willen des philippinischen
Volkes» lautete die Begriindung fiir Aglipays Berufung. Der Gewerk-
schaftskongress war sich seiner Verantwortung bewusst, wenn er be-

' Boff, L., Die Neuentdeckung der Kirche, 54.
' Boff, L., A.a.0., S.60.

183



kraftigte: «Wir folgen darin allein den erhabenen Eingebungen Got-
tes, nicht aber den Ungerechtigkeiten und Machenschaften der Men-
schen.»

Nicht theologische Auseinandersetzungen fiithrten zur Trennung
von Rom, sondern die politischen Auswirkungen einer ekklesiologi-
schen Konzeption oder eines Kirchenmodells, das der kolonialen Tra-
dition des Christentums entsprach. Die Christen im Befreiungskampf
mussten bitter erfahren, dass ein religiéses und kirchliches Zentrum
nicht bereit war, auf den «souveridnen Willen des philippinischen Vol-
kes» zu horen. Vielmehr suchte es das, was die Armen an der Periphe-
rie verwirklichten, zu kontrollieren. Dabei hing (und hdngt auch heute
noch) das Zentrum einerseits an einem historischen Produkt, ndmlich
an seiner Identifikation mit der europidischen Kultur, und verdoppelte
(und verdoppelt auch heute noch) dadurch andererseits ein weltweites
System der Abhidngigkeit. Strukturell werden die Armen genauso wie
im 0konomischen System des peripheren Kapitalismus auch kirchlich
abhingig gehalten. «Die PIC ist historisch gesehen aufs engste ver-
bunden mit der religidosen, politischen, sozialen und wirtschaftlichen
Befreiung der philippinischen Nation von jeder Form fremder Vor-
herrschaft oder des Imperialismus. Die PIC ist aus dem Kampf des
Volkes fiir Unabhingigkeit, Eigenstindigkeit, Wiirde, Gerechtigkeit,
Freiheit geboren.»?°

Auf diese Urspriinge ist die PIC stolz und verweist gern auf ihre
Quellen. So der frithere Erzbischof Vilches Ga: «Zuerst und vor allem
ist die PIC eine philippinisch-revolutiondre Kirche.» In ihr sind die
Armen das historische Subjekt, das die Bestimmung der Kirche ver-
wirklicht.?!

Das historische Beispiel der PIC verweist auf den engen Zusam-
menhang von Umkehr und Ekklesiologie. Bekehrung und Umkehr zu
den Armen hat ekklesiologische Konsequenzen. Damit die Armen mit
ihren Erfahrungen zum Zuge kommen kdnnen, braucht es eine dezen-
tralisierte Ekklesiologie. Christliche Solidaritdat und die Option fiir die
Armen setzen ein kirchliches Modell wechselseitiger Verantwortung
voraus, damit eine dominierende Uniformitidt ausgeschaltet wird und
sich erst so eine universale Katholizitédt entfalten kann. Ein dezentra-

20 Tito Pasco, Zeugnis und Dienst der Philippinischen Unabhéngigen Kir-
che, in: Christen heute. Zeitung der Altkatholiken 29 (1986) Heft 10, S.5.

21 ' Vgl. dazu Castillo, F. (Hrsg.), Theologie aus der Praxis des Volkes, Mainz-
Miinchen 1978.

184



les Kirchenmodell, das erst die theologisch so bedeutsamen Erfahrun-
gen der Armen zulisst, gehort zu den Erkennungszeichen der einen,
heiligen, katholischen und apostolischen Kirche Jesu Christi. Das
Haupt der Kirche ist Christus (vgl. Eph 4,15). Die ekklesiologische
Ubersetzung dieser theologischen Aussage befreit von einer Ekklesio-
logie, die eine koloniale Struktur der Kirche absichert. Die Kirchen
konnen nur dann Zeichen einer in Christus versohnten und geeinten
Menschheit sein, wenn die Ortskirchen miteinander briiderlich umge-
hen. Nur mit einer dezentralisierten Ekklesiologie konnen die Kirchen
im Zentrum und in der Peripherie des Kapitalismus das Gegenmodell
eines weltweiten briiderlichen Zusammenlebens von Menschen leben
und verwirklichen.

Der Kontext des Befreiungskampfes konkretisiert theologische Be-
griffe. Freiheit und Befreiung werden zu zentralen Aussagen. Es ist in-
teressant zu sehen, wie sehr sich diese Begriffe mit jenen der Theolo-
gie der Befreiung decken. Nur die Verdrangung von Befreiungserfah-
rungen, die Christen auf den Philippinen lange zuvor gemacht haben,
lassen die theologische Reflexion aus dem lateinamerikanischen Kon-
text als einen bislang nicht dagewesenen Ansatz verstehen. Nicht ge-
hort zu werden ist das Schicksal jener, die arm gehalten werden. In
seinem Katechismus definiert Aglipay die PIC als «Gemeinschaft der
neuen Menschen, die herangebildet und befreit wurden durch die
Lehren Jesu Christi.» Und in den «Constitution and Canon of the
PIC» aus dem Jahre 1904 heisst es: «Vor 20 Jahrhunderten verkiin-
dete der gottliche Rabbi, dass das Reich Gottes mit dem Sieg der Ar-
men kommen werde, mit der Abschaffung des Privateigentums und
der Errichtung des Gemeineigentums.»

Der gesellschaftliche Kontext von Unterdriickung riickte schon da-
mals christologische Aussagen in das Zentrum, wie sie gegenwértig in
der Theologie der Befreiung thematisiert werden. Der arme Jesus und
seine Botschaft vom Reich Gottes mitsamt ihren ékonomischen Folge-
rungen stehen an der Peripherie der Welt im Zentrum des Glaubens.
Das Reich Gottes ist nicht blosse Utopie, sondern wird in geschichtli-
chen Konkretionen gegenwartig: im Sieg der Armen. Dieser Sieg der
Armen fiihrt zu einer neuen Ordnung der Dinge, in der die Armen
endlich zu ihrem Recht kommen. Fassbar wird das Reich Gottes in ei-
ner Revolution der Armen. Es zeigt sich in einer 6konomischen Revo-
lution: Die Landlosen bestellen gemeinsam Grund und Boden, der zu-
vor allein fiir die Gewinnsucht einzelner Grossgrundbesitzer da war.
Daher konkretisiert sich die Hoffnung der Armen auf das Reich Got-

185



tes in einer Okonomischen Ordnung ohne Ausbeutung und Abhingig-
keit. Wie in der Urgemeinde sind Gemeineigentum und die Abschaf-
fung von Privateigentum Anzeichen des Reiches Gottes in der Ge-
meinde Christi (vgl. Apg 2,44f1.).

Seinem Buch zur Spiritualitdt der Befreiung gibt Gustavo Gutierrez
den Titel «Aus der eigenen Quelle trinken»??. Genauso spricht der
PIC-Theologe Manaligog: «Der heilige Bernhard von Clairvaux hat
gesagt: Ein Volk muss aus seiner eigenen Quelle schopfen kénnen.
Diese ist die Erfahrung, die ein Volk aus vergangener und gegenwérti-
ger Geschichte gewonnen hat, denn dort begegnet es Gott. Als Juden
schopften die Jiinger aus ihrer Erfahrung, zum auserwihlten Gottes-
volk des Alten Testaments zu gehoren; als Nachfolger Christi schopf-
ten sie aus der Lehre Jesu, seinem Leiden und Tod, seiner Auferste-
hung und Himmelfahrt. Habe ich da nicht recht, wenn ich sage, auch
ihr miisst aus eurer eigenen Quelle schopfen konnen, aus der ge-
schichtlichen Erfahrung der PIC als Volk Gottes auf den Philippinen?
Erinnern wir uns also an die Erfahrungen Aglipays und der Gruppe
tapferer und treuer Priester und Filipinos wdhrend der Wirren zwi-
schen den Jahren 1898 und 1903. Denn ich glaube, in diesen Jahren
brutaler und blutiger Auseinandersetzung liegt die Quelle, aus der ihr
schopft, um den ernsten Herausforderungen unserer Zeit zu begegnen,
eine Zeit des Kampfes zwischen Armut und Tyrannei, die Tod bedeu-
ten, und Freiheit, die Leben ist.»

Armut und Tyrannei als Tod fiir die Armen und Freiheit als Leben
fiir die Armen sind Schliisselworter fiir die theologische Reflexion in
der PIC. Die Armen wissen aus eigener Erfahrung, dass es um Leben
und Tod geht. Dabei kann auf die geschichtliche Erfahrung im Befrei-
ungskampf hingewiesen werden. «Schopft, meine Freunde, aus den
Quellen eurer Vergangenheit und seid siegreich in euren Kdmpfen, so
wie Aglipay es in seinen Kdmpfen war.»

Die lebenschaffende Dynamik des Wortes Gottes und seine Aneig-
nung in der gelebten politischen Erfahrung der PIC erdffnen eine Vi-
sion, die vorwirtsdriangt. Denn der Gott, der befreiend den Menschen
in der Geschichte begleitet, zeigte sich im Exodus genauso wie in der
Revolution von 1898. Diese Freiheit als Lebensgrundlage fiir die Ar-
men inkarniert sich in der PIC. Sie ist Gottes pilgerndes Volk, das sich

22 Gutierrez, G., Aus der eigenen Quelle trinken. Spiritualitidt der Befreiung,
Mainz-Miinchen 198€.

186



befreit hat und aus dieser Quelle heraus zum «Leben in Fille»
(Joh 10,19) kommt. Die PIC mit ihrer politischen Basis in der Demo-
kratischen Arbeiterunion ist ein Instrument des Reiches Gottes.

In seinem Artikel tiber «Philippinisches Nationalbewusstsein und
Reich Gottes» stellt Bonoan diesen Zusammenhang zwischen Befrei-
ung und Kirchenbildung her: «Die PIC ist das einzig fassbare Ergeb-
nis der Revolution von 1896. Der philippinische religiose Nationalis-
mus ist die Inkarnation des Reiches Gottes in der PIC. Sie ist die spi-
rituelle Unterstiitzung und politische Kraft, um die philippinische Un-
abhingigkeit, Identitit und Eigenheit zu sichern.» Ahnlich kann da-
her auch der frithere Erzbischof Vilches Ga aus biblischer Perspektive
die PIC «das neue Israel fir die Filipinos» nennen: «Die Geschichte
[sraels als des auserwdhlten Volkes ist sehr analog zur Geschichte der
PIC.»

Wie Gott durch Mose die Israeliten aus der Sklaverei befreit habe,
so habe er durch Aglipay die PIC geschaffen. Vier Jahrhunderte lang
wurde das Volk unterdriickt und durch ausldndische Machte wie auch
durch eine ausldndische Kirche stumm gehalten. « Aber mit der Revo-
lution von 1896 und der Entstehung der Aglipay-Kirche machte das
Volk eine Erfahrung wie der Stumme beim Effata-Ereignis
(Mk 7,32-37). Es begann, Gott direkt zu héren und sein Wort zu lesen
und offen auszusprechen.»

Die Erfahrungen im Befreiungskampf bedeuten zugleich eine Ver-
pflichtung. Wihrend die PIC mit anderen Kirchen die Verkiindigung
von Liebe und Frieden teilt, so «ist allein die PIC eine Kirche, die
iiber Religion und Liebe zur Nation in Ubereinstimmung mit philippi-
nischer Unabhingigkeit, ldentitdt und Integritdt sprechen kann.»

Die Erfahrungen im Befreiungsprozess bedeuten zugleich eine dku-
menische Solidaritit, die in besonderer Weise von Volkern der Dritten
Welt gilt. Erzbischof Vilches Ga sieht die Berufung der PIC fiir die
Volker der Dritten Welt: «Mit ihrem philippinisch-religiésen Nationa-
lismus kann die Aglipay-Kirche Licht zur Erleuchtung der Volker der
Dritten Welt sein, zur Forderung und Bewahrung ihrer eigenstindigen
politischen und religidsen Unabhingigkeit, Identitit und Redlich-
keit.»

187



3.3 Kirche im fortdauernden Befreiungsprozess

Die romisch-katholische Kirche spielte beim Sturz des Marcos-Regi-
mes im Februar 1986 eine bedeutende Rolle.”® In einer gewaltlosen
Revolution befreite sich das Volk mit Unterstiitzung der Kirchen von
dem Diktator Marcos. Die romisch-katholische Bischofskonferenz
verwarf den Wahlbetrug in einem Hirtenbrief als unmoralisch, sprach
der Regierung die Legitimation ab und rief die Bevolkerung zum Wi-
derstand auf. Noch keine romisch-katholische Bischofskonferenz der
Welt hatte zu einer politischen Frage zuvor so eindeutig Stellung ge-
nommen. Der Vatikan jedoch suchte diese eindeutige Haltung zu ver-
hindern. Die Philippinische Bischofskonferenz war Rom gegeniiber
allerdings unbeugsam und lehnte einen Marcos-freundlichen Inter-
ventionsversuch des Vatikans ab. Bischof Claver nannte diese Haltung
der Bischofskonferenz «ein kleines Wunder, wenn man die frithere
Fiigsamkeit der CBCP (Philippinische Bischofskonferenz) beriicksich-
tigt.»** Dieser Vorgang belegt, dass die Versuchungen einer imperiali-
stischen Kirchenstruktur nach wie vor bestehen.

Die Kirchen als Zeichen der in Christus versdhnten und geeinten
Menschheit miissen ihre Bestimmung ekklesiologisch Ubersetzen.
Wirksames Zeichen dieser Einheit konnen sie nur sein, wenn sie auch
ein Werkzeug der Einheit sind, das den Befreiungsprozess der Armge-
haltenen fordert, denn die Armen sind die Privilegierten des Evange-
liums. Deren Miindigkeit kann die Kirche andererseits nur fordern,
indem sie sich von einer ekklesiologisch legitimierten, imperialen Be-
vormundung bekehrt und die Subjektwerdung der Unterdriickten un-
terstiitzt. So konnen die Kirchen eine neue Okumene gewinnen, die sie
mit all jenen Kriften zusammenfiihrt, die diese Subjektwerdung der
Unterdriickten zum Ziel haben. Die Befreiung der unterdriickten Vol-
ker wird weitergehen — ob mit den Kirchen, ob ohne oder gegen sie.
Dafiir ist nicht zuletzt die Entstehungsgeschichte der PIC ein Lehrbei-
spiel.

2 Vgl. dazu Charentenay, P., Wer steht fiir die Legitimitdt, in: Orientierung
50 (1986) S.263f.

2 Vgl. zu diesem Vorgang: Pater, S., Unbeugsam in der entscheidenden
Stunde, in: Publik-Forum 75 (1986) Heft 21, S.33. Das Hirtenwort ist abge-
druckt in: Katholische Missionen 705 (1986) S.75f.

188



4. Zu einigen Konsequenzen fiir die altkatholische Kirche

Die altkatholischen Kirchen sind europédische Kirchen. Welche Kon-
sequenzen ergeben sich aus dem bisher Gesagten in besonderer Weise
fir die altkatholische Kirche in der Ersten Welt?

Die Sakramentsgemeinschaft zwischen der altkatholischen Kirche
und der PIC sollte als eine Chance begriffen werden. Tatsache ist,
dass in den zwanzig Jahren seit diesem Abkommen nichts geschehen
ist, um die sakramentale Verbindung mit Leben zu fillen.

«Nun haben wir diese Verbindung schon seit 20 Jahren, aber bislang ist
noch nichts Wesentliches dabei herausgekommen im Hinblick auf Austausch
und wechselseitige Teilhabe an unserer Verpflichtung zu Zeugnis und Dienst
in der Welt. Ganz wenige Ausnahmen hat es gegeben. Unsere Vereinbarung
stand bis jetzt nur auf dem Papier.»?

Diese Worte des Generalsekretirs der PIC, Bischof Tito Pasco, auf
dem 24. Internationalen Altkatholikenkongress sollten Anstoss sein,
iber Wege nachzudenken, um zu Austausch und wechselseitiger Teil-
habe zu kommen.

Die romisch-katholische Kirche leidet unter ihrer «kirchenstruktu-
rellen Stinde», dass sie aufgrund ihrer zentralistischen Ekklesiologie
die Autonomie der Ortskirchen in der Dritten Welt nicht respektiert,
sondern fortwihrend, wie der Konflikt um die Theologie der Befrei-
ung und entsprechende pastorale Entscheidungen der Ortskirchen in
der Dritten Welt zeigt, interveniert. Aus der Tatsache, dass die altka-
tholischen Kirchen eine ortskirchliche Ekklesiologie haben, miissen
Konsequenzen gezogen werden. Diese Konsequenzen sind Preis der
Katholizitdt. Dabei geht es nicht allein um ein quantitatives Verstdnd-
nis von Katholizitdt, sondern um ein qualitatives. Ein rein europi-
isches und folglich auch eurozentrisches Christentum ist ein Torso.
Weltweit ist zu beobachten, wie die Kirchen der Dritten Welt mit 1h-
ren Theologien und pastoralen Entscheidungen zu Evangelisatoren
der Kirchen der Ersten Welt werden. Dieser vorwirts dringende An-
stoss der Kirchen aus der Peripherie greift immer mehr auf die ganze
Kirche tiber und bettet die Kirchen in den Prozess der Befreiung der
Unterdriickten ein. Wie die Theologien und die pastorale Praxis der
Kirchen in der Dritten Welt zeigen, entwickelt sich dabei eine neue
Dimension von Okumene. Um ihrer Lebendigkeit und ihres Auftrags

3 Tito Pasco, Zeugnis und Dienst in der Philippinischen Unabhédngigen Kir-
che, in: Christen heute. Zeitung der Altkatholiken 29 (1986) Heft 10, S.5.

189



willen diirfen die Kirchen der Utrechter Union von diesem Prozess
nicht ausgeschlossen bleiben.

Die alte Kirche verstand die Einheit der Kirche immer als Zeichen
der Einheit der Menschheit. Diese Dimension von Okumene ist fiir
die altkatholische Kirche angesichts der Herausforderung von Hunger
und Elend in der Dritten Welt neu zu entdecken, wenn sie Okumene
als ihr Grundanliegen begreift. Okumene ist mehr als die Einheit der
Konfessionen. Sie zielt auf die Einheit der Menschheit. Die Kirchen
sind an einem Kolonialisierungsprozess mitschuldig geworden, der
vor fast 500 Jahren begann und durch Habgier, Ausbeutung und Vol-
kermord gekennzeichnet war und auch weiterhin ist. Eine neue Al-
lianz im Interesse der Armgemachten ist eine kirchlich-theologische
Wiedergutmachungspflicht der Kirche, um die Schuld aus dem Pakt
mit den Kolonialmichten abzutragen. Diese Wiedergutmachung ent-
spricht dem, was die Bibel mit Umkehr bezeichnet. Umkehr/Meta-
noia setzt voraus, dass Schuld eingestanden wird. Der eingeschlagene
Weg war falsch, deshalb ist die Richtung zu dndern. Bekehrung von
der «kirchenstrukturellen Siinde» muss sich in einer neuen Weise des
partnerschaftlichen Umgangs zeigen, den die Kirchen des Zentrums
mit den Kirchen an der Peripherie miteinander haben.

Die Mitverantwortung der christlichen Kirchen fiir die Menschen in
der Dritten Welt muss ihren Ausdruck auch in direkter Hilfe finden.
Die Hilfswerke «Brot fiir die Welt» der evangelischen Kirchen und
«Misereor» der romisch-katholischen Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland sind Wege dieser Hilfe.

Doch dariiber hinaus haben sie sich aber auch als wichtige Vermitt-
ler von Bewusstseinsarbeit erwiesen. Sie sind immer mehr zu einem
Sprachrohr der Armen in der Dritten Welt geworden, um hier horbar
zu werden. So konnten die Hilfswerke einen Bewusstseinsbildungs-
prozess in Gang setzen, der die Augen 6ffnen konnte fiir die Verant-
wortung der Christen in der Ersten Welt fiir die Menschen in der Drit-
ten Welt. In der Apostelgeschichte konnen wir lesen, wie die alte Kir-
che mit der Not von Mitchristen umgegangen ist:

«Man beschloss, dass von den Jiingern jeder nach seinem Vermogen den
Briidern in Judida helfen solle. Das taten sie auch und schickten ihre Gaben
durch Barnabas und Saulus an die Altesten.» (Apg 11,29)

Solche Hilfe durch materielle und finanzielle Unterstiitzung ist
auch heute notwendig. Wichtig ist, dass diese Unterstiitzungsleistun-
gen in ihrer ekklesiologischen Dimension begriffen wird. Sie sind die

190



Unkosten unserer Katholizitdt. Doch diese Unkosten reichen weiter
als Almosen. Es geht um mehr als allein um Almosen. Es geht um die
eigene Umkehr. Das Abkommen zwischen der altkatholischen Kirche
und der PIC iber Sakramentsgemeinschaft zielt auf eine Tischgemein-
schaft. Das gemeinsame Mahl ist ein Programm, die Barrieren, die
diese Tischgemeinschaft behindern, bewusst zu machen und zu iiber-
winden. Not und Hunger in der Dritten Welt sind Zeichen der Brotlo-
sigkeit. Eine katholische Kirche darf die Gegensitze unserer Welt
nicht widerspiegeln. Eucharistische Tischgemeinschaft ist Zeichen des
gemeinsamen Volkes Gottes. Um diese Erfahrung, ein Volk Gottes zu
sein, brauchen wir Partnerschaften zwischen altkatholischen Gemein-
den und Gemeinden der PIC. Als erste der altkatholischen Kirche hat
die Heidelberger Gemeinde mit einer Gemeinde der PIC 1986 eine
Partnerschaft geschlossen.?

Die altkatholische Kirche und die PIC sind in der Sakramentsge-
meinschaft zu einer grossen Tischgemeinschaft des Herrn zusammen-
gefithrt. Diese Tischgemeinschaft einer Kirche des reichen Nordens
mit einer Ortskirche des armgehaltenen Siidens ist Bild eines geeinten
Volkes Gottes. Die Aufnahme der PIC in die Utrechter Union ent-
spricht ekklesiologisch diesem Bild einer Kirchengemeinschaft, in der
die Kirchen des reichen Nordens und des armgehaltenen Siidens am
Tisch des Herrn geschwisterlich vereint sind. Dann muss auch die Ut-
rechter Union ein Kirchenmodell vorleben, das die Autonomie der
Ortskirchen achtet, in einem geschwisterlichen Austausch mit anderen
katholischen Kirchen lebt und so in einen Prozess des Teilens von Er-
fahrungen in der Nachfolge Jesu tritt. Das sind wir unserer Katholizi-
tat schuldig. Die Aufnahme der PIC in die Utrechter Union ist Folge
und Auswirkung unserer Katholizitdit. Um der Einheit des Volkes
Gottes willen kénnen wir uns davon nicht dispensieren. Die Auf-
nahme der PIC in die Utrechter Union ist der Preis unser Katholizitét
und ein Zeichen der Verbundenheit mit den armgehaltenen Volkern
der Dritten Welt.

Friedewald (BRD) Franz Segbers

% Segbers, F., Partnerschaft, in: Christen heute. Zeitung der Altkatholiken
29 (1986) Heft 11, S.9f.

191



Nachwort der Redaktion: Wie soeben bekannt wurde, gewihrte die
anfangs Juli in Detroit tagende General-Synode der Bischéflichen
Kirche der USA (Protestant Episcopal Church) ihrer bisherigen Toch-
terkirche auf den Philippinen die vollstindige Autonomie. Am 6. Juli
stimmte das Haus der Bischofe der schon vorher von den Geistlichen
und Laien gutgeheissenen Resolution zu und bereitete dem anwesen-
den Primas dieser Kirche, Rt.Rev.Manuel Lumpias, eine Ovation
(The Living Church v.24.7.1988, S.6).

sl
O
b



	"Aus der eigenen Quelle trinken" : über den Aufbruch in der Philippinischen Unabhängigen Kirche und die Herausforderungen für die Utrechter Union

