Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 2

Artikel: Grundlagen zur Geschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz
Autor: Amiet, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404743

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Grundlagen zur Geschichte der Christkatholischen Kirche
der Schweiz

Zum Werk von Peter Stadler, «Der Kulturkampf in der Schweiz, Eid-
genossenschaft und Katholische Kirche im europdischen Umkreis

1848—1888», Verlag Huber, Frauenfeld/Stuttgart 1984. 787 Seiten.

1. Vorbemerkung

Das umfingliche Werk des Ziircher Ordinarius fiir Neuere Geschichte
kann hier nicht bloss mit einer knappen Rezension vorgestellt werden.
Fir sein Thema ist es in Zukunft grundlegend und ruft nebst der
schweizergeschichtlichen Diskussion nach einer intensiveren kirchen-
geschichtlichen Auseinandersetzung, die der Aufgabe dieser Zeit-
schrift unmittelbar entspricht.

Im Sommer 1985 hat sich der Historische Zirkel Basel mit Stadlers
Werk in einer ausfithrlichen Aussprache auseinandergesetzt. Dabei
standen die folgenden Gesichtspunkte im Vordergrund: Liberalkon-
servativismus und radikales Staatskirchentum sowie Reformkatholi-
zismus und Ultramontanismus im 19.Jahrhundert, die «alte» und die
«neue» Kirche nach 1870 (das altkatholische Selbstverstindnis), die
Wirkungen des Kulturkampfes und Forschungsfragen fiir die Zu-
kunft!. Die hier folgende Rezension will diese Diskussion, soweit sie
den Altkatholizismus betrifft, weiterfiihren. Das Referat {iber den In-
halt des Buches hebt die entsprechenden Aspekte hervor. Auch die
anschliessenden kritischen Bemerkungen, die Anstosse fiir eine kiinf-
tige Forschung geben méchten, sind unter der Beschrinkung auf diese
Gesichtspunkte zu begreifen.

' In der Sitzung des Historischen Zirkels vom 15.Juni 1985 unter dem Vor-
sitz des Rezensenten sprachen nach einem einleitenden Votum des Autors Pe-
ter Stadler (Ziirich): Eduard Vischer (Glarus) iiber «Liberalkonservativismus
und radikales Staatskirchentum im 19.Jahrhundert», Heidi Bossard-Borner
(Luzern) iiber den «Standpunkt Philipp Anton von Segessers», Urs Altermait
(Freiburg) iiber «Reformkatholizismus und Ultramontanismus im 19.Jahrhun-
dert», Herwig Aldenhoven (Bern) iiber «Die Kontinuitdt des synodalen Kir-
chenbegriffs und des staatskirchlichen Prinzips vom Spitmittelalter bis zur
Griindung der altkatholischen Kirche», Kurt Stalder (Bern) und Peter Amiet
(Wettingen/Bern) tiber «Altkatholisches Kirchenverstindnis und altkatholi-

90



2. Das Thema

Fir den Leser dieser Zeitschrift verbindet sich mit dem Begriff «Kul-
turkampf» in erster Linie die Erinnerung an den Konflikt zwischen
der staatlichen Gewalt und der Kirche rémischer Observanz sowie der
innerkatholischen Opposition mit dem Ultramontanismus im Gefolge
der Vatikanischen Dogmen von 1870, in der Zeit also, in der eben die
altkatholische Kirche in Deutschland und die christkatholische Kir-
che in der Schweiz sowie die ersten altkatholischen Gemeinden in
Osterreich gegriindet wurden. In diesem engeren zeitlichen Bereich ist
der Begriff auch geboren worden. Das hier anzuzeigende Werk macht
jedoch im Untertitel klar, dass es den Begriff « Kulturkampf» in einem
weiteren Sinn fiir die ganze kirchenpolitische Auseinandersetzung des
liberalen Bundesstaates und der radikalen Stinde nach dem Sonder-
bundskrieg bis zur Losung der Basler, Genfer und Tessiner Bistums-
frage bis ins Jahr 1888 verwendet. Damit ist auch angedeutet, dass der
kirchengeschichtliche Teil dieses «Investiturstreites des 19.Jahrhun-
derts» (Stadler) nicht im Vordergrund steht. Stadlers Werk handelt
vorwiegend vom schweizerischen liberalen Staatskirchentum des
19.Jahrhunderts in seinem Verhiltnis zum romischen Katholizismus.

3. Inhalt

Nach einer der Begriffsgeschichte des Kulturkampfes und der aktuel-
len Forschungslage gewidmeten Einleitung werden die Voraussetzun-
gen von der Aufklarung bis zur Regeneration geschildert. Als «Erbe
des 18.Jahrhunderts» werden die staatskirchlichen und episkopalisti-
schen Ideen des Gallikanismus, des Febronianismus und Josephinis-
mus und ihre Wirkung auf die Schweiz im Fricktal und iiber Felix Bal-

sche Spiritualitdt im 19.Jahrhundert», Victor Conzemius (Luzern) tiber «Die
Wirkungen des Kulturkampfes». — Im Mittelpunkt der anschliessenden Dis-
kussion standen: Segesser als der einzige permanente Kommentator der Ereig-
nisse vom Sonderbund bis zum Ende des Kulturkampfes, sein Bestreben, eine
iberkonfessionelle konservative Partei zu griinden und seine von derjenigen
Eduard Herzogs abweichenden Haltung nach 1870; im weitern; der Kirchen-
begriff der Christkatholiken, die Frage, ob es nicht auch einen anti-reformier-
ten Kulturkampf gegeben habe (Eglise libre!), das Verhiltnis des Kulturkamp-
fes zur sozialen Frage, die Integration der Romisch-Katholiken im Bundes-
staat nach dem Kulturkampf.

91



thasar in Luzern sowie die schweizerischen Widerstdnde dagegen kurz
vorgestellt. Dabei wird der aufkldrerische Charakter dieser Strémun-
gen betont und festgehalten, dass die Aufkldrung selbst von Anfang
an auch eine ausgesprochen religiose Kraft gewesen ist. An keine
Konfession gebunden, schafft sie sowohl Voraussetzungen fiir 6kume-
nische Verstindigung als auch fiir grundsitzliche Kritik an kirchlicher
Machtpolitik. Es wird auch die Frage nach den grundsitzlichen Wir-
kungen des Jansenismus aufgeworfen, die allerdings mangels Spezial-
forschungen offengelassen wird. Deutlichere Spuren haben Helvetik,
Mediation und die Reformen Wessenbergs hinterlassen: Dass der
Helvetik mit ihrem extremen aufkldrerischen Staatskirchentum, mit
threr Diskriminierung der Geistlichkeit und den Kampfmassnahmen
gegen die Kloster ein eigentlicher Kulturkampf erspart geblieben ist,
das ist wesentlich dem franzosischen Protektorat zuzuschreiben.

Die Mediation bildet auch im religionspolitischen Bereich einen
Kompromiss zwischen aufkldrerisch-revolutiondren Idealen und re-
staurativen Tendenzen. Es sind vor allem die neugeschaffenen parita-
tischen Kantone Aargau und St. Gallen, wo zu jener Zeit die wichtig-
sten politischen Voraussetzungen der dortigen spéteren Auseinander-
setzung geschaffen wurden.

Schon 1800 hatte das Wirken von Ignaz Heinrich von Wessenberg
als Generalvikar im Bistum Konstanz begonnen, dessen Schwerge-
wicht in die Mediationszeit fdllt. Stadler unterstreicht die «innere Wi-
derspriichlichkeit und Tragik» des Wessenbergianismus, dessen auf-
kldarerisches Wesen grosse Teile des katholischen Landvolkes und des
Klerus tberforderte und dessen episkopalistisch-nationalkirchlicher
Charakter in der deutschen Reichskirche verwurzelt war. Die Didzes-
ankantone, die sich um die Trennung vom Bistum Konstanz bemiih-
ten, wollten aber ein schweizerisches Nationalbistum.

Die Restauration brachte den Bundesvertrag mit der Klostergaran-
tie, die Erweiterung des Kantons Bern um den alten fiirstbischéflichen
Jura (das Birseck ging an Basel), die Arrondierung Genfs mit den ka-
tholischen Landgemeinden, die Neuordnung der Bistumsverhdltnisse
(Basel, Chur, St. Gallen). Beachtenswert ist der Umstand, dass in der
Bistumsfrage nicht nur die Mediationskantone, sondern auch typisch
restaurative Stinde wie Luzern und Solothurn einen betont staats-
kirchlichen Standpunkt einnahmen und schliesslich auch gegen den
Willen der Kurie durchsetzten.

Der Geist Wessenbergs wirkte bei einigen katholischen Geistlichen
fort, so besonders in der Person des Aarauer Pfarrers Aloys Vock, der



sich auch in der Regenerationszeit als Fiihrer einer liberal gesinnten
innerkatholischen Opposition hervortat.

Die Regeneration bildete schliesslich das unmittelbare Vorfeld fiir
die kirchenpolitische Lage im Bundesstaat von 1848. In den regene-
rierten Kantonen zeichnete sich bald das liberale Dilemma ab: einer-
seits die Forderung nach Religionsfreiheit — die allerdings vorerst nur
den beiden grossen christlichen Konfessionen gewdhrt wird, ander-
seits die etatistische Politik im Schul- und Kirchenwesen. Der Ersatz
dlterer kirchlicher Kollegien durch staatliche Lehranstalten und eine
verschirfte staatliche Kirchenaufsicht sollten die Verbreitung des libe-
ralen Gedankengutes im Volke sichern. Die Badener Artikel von 1834
waren zundchst das Werk von liberalen Politikern katholischer Kon-
fession. Sie markieren «die Kontinuitdt von der Staatsaufsicht jose-
phinischer Prigung zu einer liberal-nationalstaatlichen Konzeption
von reformkirchlicher Prigung». Die Idee der Schaffung eines
schweizerischen Metropolitanverbandes und der Aktivierung von Syn-
oden — allerdings unter Staatsaufsicht — bedeutet die Vorwegnahme
wichtigster kirchenpolitischer Programmpunkte der spéteren siebziger
und achtziger Jahre. Dort, wo sich eine reformierte Majoritdt diese
Anliegen zu eigen machte wie in Bern, «verloren sie ihren positiven
Sinn und erstarrten zu Bestandteilen einer eindeutigen Herrschaftsideo-
logie» gegeniiber einer katholischen Minderheit im Jura. Damit er-
wuchs der kirchenpolitischen Seite der Auseinandersetzung eine wei-
tere Komponente: das Wiedererwachen des alten konfessionellen Ha-
ders der Eidgenossen.

Das Biindnis von aufklidrerischen Katholiken im liberalen Lager mit
einem antikatholischen Protestantismus ist auch im Aargau in der Po-
litik von Augustin Keller zu beobachten, die mit vulgdraufkldrerischen
antimonastischen Argumenten ihren ersten Hohepunkt in der Kloster-
aufhebung von 1841 erreichte.

Die Jesuitenberufung nach Luzern verschérfte die Lage noch mehr.
Es liegt in der Natur der Sache, dass der Sonderbundskrieg auch kon-
fessionelle Wunden schlug. Der Bundesstaat von 1848 ist das Werk
der Sieger und trdgt vor allem mit dem Jesuitenartikel einen konfes-
sionspolitischen Stempel. Die Nichtwéhlbarkeit von Geistlichen in
den Nationalrat und in den Bundesrat betrifft auch die reformierte
Kirche, entspringt aber demselben radikalen Misstrauen gegeniiber ei-
ner moglichen geistlichen Bevormundung. Zwar fiel die Klostergaran-
tie des Bundesvertrages von 1815, das Verbot von Klosterneugriindun-
gen aber, wie es 1874 beschlossen wurde, brachte die Achtundvierzi-

93



ger-Verfassung noch nicht. Dennoch ist in den Jahren 1848 und 1849
in verschiedenen Kantonen eine ganze Welle von Klosteraufhebungen
zu beobachten. Hervorzuheben ist die gemissigte Haltung des Solo-
thurners Josef Munzinger, des Vaters von Walther Munzinger, dem
spdteren Mitbegriinder der christkatholischen Bewegung.

Die Bundesebene betrifft auch die Stellung der Nuntiatur. Es war
eine Illusion der radikalen Bundesbehérden, den Vertreter des Papstes
bloss als Gesandten eines italienischen Mittelstaates behandeln zu
konnen und ihm jedes Recht kirchlicher Einflussnahme in der
Schweiz absprechen zu wollen. Die Kurie selbst hielt gegeniiber dem
Bundesstaat auf kritische Distanz, indem sie sich zunédchst nur durch
einen Geschiftstrager mit Sitz in Luzern vertreten liess.

In den schwierigen Anfingen der Etablierung einer katholischen
konservativen Opposition im eidgenoOssischen Parlament profilierte
sich bald als ein geistiger Fithrer der Luzerner Philipp Anton von Se-
gesser. Allerdings war dieser «zu sehr Einzelgdnger, um die an sich
schon heterogene Gruppe in den eidgendssischen Réten lenken zu
konnen oder zu wollen». Beziehungen zu verschiedenen «Gelehrten
protestantischer Konfession, aber altstindischer Gesinnung» waren
starker als zu den ausgesprochenen Reaktiondren im eigenen konfes-
sionellen Lager. Von einem gemissigten konservativen Standpunkt
aus kommentierte und kritisierte der scharfsinnige Politiker, Histori-
ker, Jurist und Publizist die Vorgédnge der folgenden Jahrzehnte.

Da auch der neue Bundesstaat die Kirchenhoheit grundsitzlich den
Kantonen beliess, spielte sich die Auseinandersetzung in Religionsfra-
gen weiterhin zur Hauptsache in den einzelnen Stdnden ab, am scharf-
sten zundchst dort, wo ein radikales Regime erst in der Folge des Son-
derbundskrieges an die Macht kam, wie in Freiburg. Die Kampfmass-
nahmen der Freiburger Regierung im Einvernehmen mit den iibrigen
Didzesanstinden Bern, Waadt, Genf und Neuenburg, die verschirfte
Staatsaufsicht iiber die Kirche, der Versuch, die kirchliche Opposition
unter der Fithrung des Bischofs mit Haft, Exil und Absetzung von
Mgr. Marilley zu brechen, erscheinen als eine Vorwegnahme der spi-
teren Ereignisse um Eugeéne Lachat und Gaspard Mermillod. Aus den
Vorgédngen der fiinfziger Jahre ragen im iibrigen hervor die St. Galler
Systemkrise, der lange Weg zum Didzesanseminar des Bistums Basel
und der Didzesankonflikt um den Kanton Tessin.

Um 1860 war eine gewisse konfessionelle Entspannung unverkenn-
bar. Im Neuenburger Handel hatte sich der Bundesrat aussenpolitisch
behauptet. Der konjunkturelle Aufschwung lenkte das Interesse auch

94



des Volkes von kirchenpolitischen Fragen ab. Die Verwirtschaftli-
chung der Politik wirkte im kirchlichen Bereich voriibergehend stabili-
sierend. Im folgenden Jahrzehnt zeigt sich ein deutliches Wiedererstar-
ken der katholischen Kréfte. Die Bemithungen um gesamtschweize-
rische Organisationsformen schlugen sich nieder im Schweizerischen
Studentenverein und in der Griindung des Piusvereins. Der Piusverein
setzte sich unter anderem die «Pflege katholischer Wissenschaft» zum
Ziel, was vor allem die Unterstiitzung der Neuscholastik zur Abwehr
des Liberalismus bedeutete. Der langjédhrige Vorsitzende des Piusver-
eins, Theodor Scherer-Boccard, stieg damit zu einer Fithrungsstellung
im schweizerischen Katholizismus auf. Scherer «kann als Verkorpe-
rung eines «Ultramontanen> im damaligen Wortsinn gelten», ndmlich
«absolutistisch in den Tendenzen und radikal in den Mitteln» (Blunt-
schli 1845). Dieser Ultramontanismus stellt (ebenfalls nach Bluntschli)
das reaktionire Gegenstiick zum revolutiondren Radikalismus dar. In
den sechziger Jahren begann sich die Niederlassungsfreiheit des Bun-
desstaates in Verbindung mit der industriellen Entwicklung auszuwir-
ken, indem nun auch in traditionell protestantischen Gebieten die ka-
tholische Bevoélkerung stark zunahm. Der Piusverein bemiihte sich
auch um diese Diasporagebiete intensiv. Den Hintergrund der schwei-
zerischen Vorginge dieses Jahrzehntes bildeten der Aufschwung des
europdischen Liberalismus und die Infragestellung des Kirchenstaates
durch das geeinte liberale Italien, was sich auch in den schweizeri-
schen Diskussionen niederschlug.

Im Jahre 1860 verfasste Walther Munzinger seine Schrift «Papsttum
und Nationalkirche». Sie enthidlt bekanntlich ein «vorzeitiges» altka-
tholisches Programm, das eine Stirkung des schweizerischen Episko-
pates gegeniiber Rom und eine Wiederbelebung des konziliaren Prin-
zips bewirken sollte. Dieses Programm musste auf den Widerstand der
Ultramontanen stossen, die ihrerseits eine Aktivierung des schweizeri-
schen Episkopates mit allerdings andern Vorzeichen erwarteten. In
den sechziger Jahren gewann der schweizerische Episkopat tatsdch-
lich an Profil, zunichst in der Person des St.Gallers Carl Johann
Greith. Dieser war seinerzeit in Miinchen in den Gorres-Kreis getre-
ten und stand in regem Briefverkehr mit Déllinger. Der sozialen Frage
gegeniiber aufgeschlossen, hat er sich in den hdngigen kirchenpoliti-
schen Fragen aus realpolitischer Einsicht kluge Zuriickhaltung aufer-
legt und fiir die Erhaltung des «Status quo» eingesetzt. Im Vatikani-
schen Konazil hat er nicht zuletzt im Blick auf die schweizerischen Ver-
héltnisse gegen die Infallibilitat gesprochen. «Es ist wohl der einzige

95



seines Landes, der den Vergleich mit einem Ketteler auszuhalten ver-
mag.» Der Jurassier Eugene Lachat war im Jahre 1863 der Kompro-
misskandidat fiir das Bistum Basel, weil der von den Didzesanstinden
erwiinschte Luzerner Stiftspropst Josef Burkard Leu (der Oheim von
Eduard Herzog) den Dombherren zu liberal, die Kandidaten des Di-
Ozesankapitels den Didzesanstinden wiederum zu ultramontan waren.
Nach jahrelanger Landesabwesenheit in Besangon, Albano bei Rom
und im Elsass hat sich Lachat als Pfarrer und Dekan im Jura in peliti-
schen Dingen strikte Zuriickhaltung auferlegt. Fiir ihn sprach auch
das bernische Interesse an einer verstirkten Integration des Juras,
nicht zuletzt wegen Plidnen fiir eine bessere Eisenbahnverbindung der
Bundeshauptstadt mit Frankreich, die eben durch den Jura fiihren
sollte(!). Die Wahl Lachats wurde sowohl von einem Wilhelm Vigier
als auch von Augustin Keller sehr positiv aufgenommen. Nach guten
Anfangen in der Pflege des Einvernehmens mit den staatlichen Orga-
nen zeigte sich dann immer deutlicher, dass Lachat von seinem Her-
kommen mit dem politischen Umfeld, in das er als Bischof des
schwierigen Bistums Basel hineingestellt wurde, zuwenig vertraut war.
Geschadet haben ihm wohl auch die personliche Verbindung und die
damit verbundene Beeinflussung durch Scherer-Boccard in Solothurn.
Die «Eminence grise» war der Kanzler Duret, der den Bischof im
Konfrontationskurs der kommenden Auseinandersetzungen bestirkt
hat.

Nach aussen noch aktiver als Lachat hat sich Gaspard Mermillod
aus Carouge fiir die Infallibilitdt stark gemacht. Der ehrgeizige Kar-
riere-Kleriker mit seiner Schwiche fiir die vornehme Welt, im Septem-
ber 1864 als Genfer Hilfsbischof zum Bischof von Hebron i.p. ge-
weiht, war der Hauptakteur in der Genfer Bistumsfrage und hat weit-
gehend gegen den Willen des Freiburger Didzesanbischofs Marilley
auf seine Weise zur Polarisierung in der Westschweiz beigetragen. In
diese sechziger Jahre fallen auch die Anfidnge einer schweizerischen
Bischofskonferenz. Deren zentrale Themen waren vorerst die Einfiih-
rung der Zivilehe und unter dem Druck der Industrialisierung die
Frage der Reduktion der Feiertage. Die Reformversuche eines P. Theo-
dosius Fiorentini stellen eine Ausnahme dar gegeniiber einem sonst
eher «reaktiven» Verhalten gegeniiber der Industrialisierung und dem
dahinter stehenden politischen Liberalismus.

Eine institutionelle Grundlage der Vorgidnge nach 1870 bildete u.a.
das Pfarrwahlrecht, das in den fiinfziger und sechziger Jahren in den
radikalen Kantonen iiber Verfassung und Gesetz immer mehr Verbrei-

96



tung fand. Mit der Seminarfrage hingt die ganze Frage der Rekrutie-
rung der Geistlichkeit zusammen. Der bewusste Widerstand der Kir-
che gegen den Zeitgeist, wie er gerade in den Seminarien von Freiburg
und Solothurn zu spiiren war, diirfte dem Klerus viele Krifte entzogen
haben und hat wohl zu einer zunehmend einseitigen ultramontanen
Zusammensetzung einer jiingeren Priestergeneration gefiihrt, die ge-
rade in den sechziger Jahren deutlich hervortrat.

Das gewichtigste Dokument des romischen Widerstandes gegen den
Liberalismus ist bekanntlich der «Syllabus errorum» vom Jahre 1864.
Die darin enthaltene Verurteilung des Prinzips der Religionsfreiheit
hat den radikalen Politikern die Argumentation erleichtert. Auch die
sogenannten «liberalen Katholiken» in der Schweiz und im Ausland
waren iiber die Enzyklika ungliicklich. Sie sahen sich in ihren Bemii-
hungen um die Ausséhnung der Kirche mit der modernen Welt desa-
vouiert. Nachdem das o6ffentliche Interesse schon abgeklungen war,
haben mit Verspatung die Kantone Thurgau und Aargau die Publika-
tion der Enzyklika verboten. Damit war eine Verschirfung der Gegen-
sidtze eingeleitet, die sich in weiteren staatskirchlichen Repressions-
massnahmen in verschiedenen Kantonen vor allem in der zweiten
Hailfte der sechziger Jahre auswirken sollte: in der Diskussion um die
Bundesrevision im Zeichen der sogenannten Demokratischen Bewe-
gung, in der Diskussion um die Ziircher Landeskirche und die Verfas-
sungsrevision im Thurgau. Im Jura kann von der Entfesselung einer
Konfessionskrise im Zusammenhang mit der Schulfrage gesprochen
werden. Der Streit um das Lehrbuch der Moral des Jesuiten Gury gip-
felte in der Aufhebung des Priesterseminars in Solothurn unmittelbar
vor der Verkiindigung der Vatikanischen Dogmen.

Stadler wiirdigt das Erste Vaticanum als Ausdruck von «Selbstbe-
wahrung durch Selbsterhohung», als einen Riickzug ins «Ghetto»
(nach Altermatt) in der Konsequenz von Traditionen, die der katholi-
schen Reform des 16.Jahrhunderts zu ihren Erfolgen verholfen hatten,
damals allerdings mit Unterstiitzung des weltlichen Arms. Es sei
darum gegangen, die von den geistigen Bewegungen noch wenig erfass-
ten Volksmassen gegen Einwirkungen einer intellektuellen Ober-
schicht, die stets nur eine Minoritét bildete, abzusichern. Die romische
Kirche konnte der Zustimmung breiter, gldubiger Bevdlkerungs-
schichten gewiss sein. Das Konzil und seine Wirkung wird im europé-
ischen Gesamtrahmen geschildert. Zu den grossen schweizerischen
Opponenten der geplanten Infallibilitdtserklirung gehorte bekannt-
lich Segesser, wobei dessen Vorbehalte weniger in der Opposition ge-

97



gen die Lehre als solcher als im Zweifel an deren kirchlichen und poli-
tischen Opportunitdt gesehen wird. Segesser sah im Dogma die Ge-
fahr der verschirften Verketzerung von Auffassungen, die sich nicht
im Kern der Glaubenswahrheit, sondern vielmehr in der wissenschaft-
lichen Form von der offiziellen Kirchenlehre unterschieden. Ein ande-
rer Gegner, der Stiftspropst Tanner aus Luzern, hat das Konzil schon
frithzeitig verlassen. Bischof Greith vermied es zum Befremden des
Geschiftstragers Agnozzi, an der entscheidenden Abstimmung teilzu-
nehmen, und hat Rom ebenfalls rechtzeitig verlassen. Er hat sich spi-
ter unterworfen. Wenn sich Mermillod und Lachat nachher zu Hause
fiir die Vatikanischen Dogmen einsetzten, blieben sie ihrer Haltung im
Konzil selbst treu.

Nach der Darstellung der schweizerischen Reaktionen aus allen La-
gern, der ersten innerkatholischen Proteste, der Rolle der «Katholi-
schen Stimme aus den Waldstétten» (wie der richtige Titel lautet), des
Streites um Johann Baptist Egli und des konservativen Umsturzes in
Luzern sowie der kirchenpolitischen Aspekte der Debatte um die Bun-
desrevision der Jahre 1872 und 1874, lisst Stadler die einlissliche
Schilderung des Kampfausbruches in Genf und im Bistum Basel fol-
gen. Jener gipfelt in der Verbannung Mermillods, dieser spitzt sich im
Streit um Pfarrer Paulin Gschwind in Starrkirch zu und miindet in die
Absetzung von Bischof Lachat durch die Di6zesanstinde aus. Der di-
plomatische Bruch der Eidgenossenschaft mit dem Vatikan und die
Bundesrevision von 1874 mit den verschéarften konfessionspolitischen
Bestimmungen («Ausnahmeartikel») bilden die ndchsten Etappen.

Ein eigenes Kapitel ist den «politischen Anfingen des Christkatho-
lizismus» gewidmet. Es wird auf das deutsche Vorbild fiir die Organi-
sation der Protestbewegung hingewiesen. Es kommt zum Ausdruck,
dass die dogmatischen Streitfragen nur eine Oberschicht beriihrt ha-
ben. Die von den radikalen Politikern und innerkirchlichen Opponen-
ten erhoffte breite Proteststromung gegen die Unfehlbarkeit des Pap-
stes 1st ausgeblieben. Daran dnderten der Kongress der Freisinnigen
Katholiken in Solothurn im Jahre 1871 und der Oltener Katholikentag
von 1872 nichts. Der praktisch nur von Laien getragene «Verein frei-
sinniger Katholiken» verstand sich vorerst als innerkirchliche Opposi-
tion. Seine politische Farbung war fast unvermeidlich. Die fithrenden
Personlichkeiten gehorten auf kantonaler und eidgendssischer Ebene
auch zur liberal-radikalen Fithrungsschicht. Die religiose Dimension
steht bei dem allerdings schon 1873 verstorbenen Berner Rechtspro-
fessor Walther Munzinger (dem Verfasser von «Papsttum und Natio-

9%



nalkirche» vom Jahre 1860) im Vordergrund. Munzinger hoffte, dass
der Kampf — anders als in Deutschland - nicht «von oben herab» mit-
tels Polizei, sondern «aus dem guten tapferen Geiste des Volkes» und
durch die Gemeinden gefiihrt wiirde. Munzinger hat den nachmaligen
ersten altkatholischen Bischof Deutschlands, Josef Hubert Reinkens,
zu einer Vortragstournée in die Schweiz gebeten, um hier der antir6-
mischen Opposition die geistliche Richtung zu geben. Er hat auch da-
fiir gesorgt, dass seine Vaterstadt Olten, die nun das eigentliche Zen-
trum der antiinfallibilistischen Katholiken war, in Eduard Herzog den
Pfarrer erhielt, der auch zum geistlichen Fithrer der ganzen entstehen-
den christkatholischen Kirche der Schweiz werden sollte.

Unter den Politikern kommt vor allem bei Augustin Keller die Idee
zum Ausdruck, diese Kirche zunichst anstelle des aus seiner Sicht ver-
waisten Bistums Basel zu setzen und mit ihr dariiber hinaus das alte
Projekt der schweizerischen Nationalkirche zu verwirklichen. Ahnlich
weitgespannte Ziele verfolgte die Berner Regierung bei der Schaffung
der katholisch-theologischen Fakultit, die erst spéter in «christkatho-
lisch-theologische Fakultdt» umbenannt wurde. Die staatliche Gesetz-
gebung hat es vorwiegend in den Kantonen Solothurn und Aargau,
dann auch in Bern, Ziirich und Genf antivatikanischen Mehrheiten
und grosseren Minderheiten in einigen Pfarreien erlaubt, sich als
staatlich anerkannte Gemeinden zu behaupten und nebst weiteren so-
genannten Genossenschaften die Trigerschaft fiir das schweizerische
Nationalbistum zu bilden, das im Jahre 1876 mit der Wah! und Weihe
von Eduard Herzog zum Bischof definitiv konstituiert ist. Bezeich-
nend ist die Tatsache, dass der Plan bestand, die Bischofsweihe in der
St.-Ursen-Kathedrale in Solothurn durchzufiihren, um eine Ablosung
von Lachat durch den schweizerischen Nationalbischof zu demon-
strieren. Dieses Unterfangen scheiterte am Widerstand einer romi-
schen Mehrheit der Pfarrgemeindeversammlung in Solothurn. Die
Weihe wurde dann bekanntlich durch Bischof Reinkens in Rheinfel-
den vorgenommen. Das Jahr 1878 erscheint als politisches «Schick-
salsjahr» des Christkatholizismus. Nachdem der Nachfolger von «Pio
Nono», Leo XII1., das strikte pdpstliche Nein zu den Kirchengesetzen
in Genf und Bern aufgehoben hatte, durften sich die romtreuen Wéh-
ler an den Pfarrwahlen beteiligen, was insbesondere im Jura den auf-
oktroyierten «Staatskatholizismus» beendete. Es folgte eine «Gesund-
schrumpfung» des Christkatholizismus. Damit waren aber die Traume
einer wirksamen Konkurrenzierung des romischen Katholizismus aus-
getrdumt, und der Christkatholizismus horte allmdhlich auf, fiir die

99



politischen Instanzen «interessant» zu sein, was wiederum der politi-
schen Entspannung der kommenden Jahre zugute kam.

Was den Kirchenkampf selbst betrifft, kommen auch die Niederun-
gen zur Sprache: Die étatistischen Repressionsmassnahmen, die eine
weite Bevolkerung in ihrer herkdmmlichen Religionsausiibung storte
und in der Regel gegen den Willen einer Volksmehrheit einen offizi-
osen Kult einzurichten versuchte, erinnern an Vorgédnge in der Fran-
zOsischen Revolution, «allerdings doch mehr mit spiessig-grotesken
Begleiterscheinungen, ohne Blutvergiessen und iiberhaupt ohne den
todlichen Ernst jenes Prizedenzfalles». In der gegenseitigen Polemik
hatte zundchst der Radikalismus einen Vorsprung in den Mitteln der
freisinnigen Presse. Doch gerade im Zeichen dieser Auseinanderset-
zung gewann die katholische Presse an Profil. Den freisinnigen Volks-
versammlungen stehen die romisch-katholischen Gegendemonstratio-
nen gegeniiber, die beeindruckenden Wallfahrten nach Saint-Maurice,
Mariastein und Vorbourg bei Delsberg, die Scharen von Firmlingen
und deren Angehorigen, die aus den radikalen Kantonen zum exilier-
ten Bischof Lachat ins Luzernische zogen.

Naturgemdss wurde der Kulturkampf vor allem auf kantonaler
Ebene ausgetragen. Schwerpunkte der — von Stadler ausfiihrlich dar-
gestellten — Auseinandersetzung bildeten bekanntlich der Berner Jura
und Genf. Wihrend im Berner Jura der politische Charakter der Aus-
einandersetzung in der Darstellung dominiert, gewinnt in Genf mit
der Person von Pére Hyacinthe Loyson auch die religitse Seite an
Profil. Andere Kantone, wo sich der Christkatholizismus stédrker eta-
bliert hat, wie Solothurn und Aargau, gehdren zusammen mit St. Gal-
len, Tessin, Basel und Thurgau zu den «Nebenkriegsschaupldtzen».
Entgegen den Wunschvorstellungen Augustin Kellers identifizierte
sich der Aargau nicht mit den Christkatholiken. Im Kanton Solothurn
bilden die Aufhebung des Benediktinerklosters Mariastein und der
Chorherrenstifte St.Urs und Viktor in der Stadt Solothurn und
St. Leodegar in Schonenwerd weitere Hohepunkte des Kampfes. Schii-
lernd erscheinen die Weltanschauung und die konfessionelle Politik von
Landammann Wilhelm Vigier, der die Absetzung Lachats betrieb, den
Chrstkatholizismus, zu dem er sich selber bekannte, beforderte und es
dann gleichwohl verstand, zur Rekonstituierung der Basler Diozese
unter Bischof Fiala beizutragen. Vigier diirfte am Christkatholizismus
vor allem interessiert gewesen sein, weil er sich von diesem «moder-
nen» Katholizismus mehr Aufgeschlossenheit gegeniiber der Indu-
strialisierung und deren Bediirfnissen erwarten konnte. Unter einem

100



dhnlichen Vorzeichen steht C.F. Bally, «der Typus des christkatho-
lisch engagierten Unternehmers», dem massiver Druck auf seine Be-
legschaft zur Bekehrung zum Christkatholizismus nachgesagt wurde.
Zu den typischen Kulturkampfthemen gehdrte im Kanton Solothurn
die Schulfrage und insbesondere der Streit um den konfessionellen
Religionsunterricht.

In allen betroffenen Kantonen fanden unzidhlige Streitigkeiten um
historische Kirchengebidude und Kirchengerite statt, die — je nach
Standpunkt — von der «alten» oder von der «neuen» Konfession be-
ansprucht wurden. Einige langwierige Prozessverhandlungen erstreck-
ten sich bis in dieses Jahrhundert hinein. Zu den Niederungen geho-
ren die hdsslichen Demonstrationchen der Entweihung von Kirchen
und Friedhofen, welche im Zusammenhang mit der Exkommunika-
tion der Christkatholiken durch Rom standen. Zum damaligen Zeit-
punkt kam fiir die Romisch-Katholiken ein Simultangebrauch mit den
neuen «Schismatikern» nicht in Frage. Zur Polemik gehoren die kli-
scheehaften Feindbilder, von denen die vielvermutete Verkniipfung
von Christkatholizismus und Freimaurerei erwdhnt sei.

Die «letzte Schlacht» des eigentlichen Kulturkampfes war der Ab-
stimmungskampf um den eidgenossischen «Schulvogt» im Jahre 1882.
Die Ausgleichspolitik Leos XIII. und das Abflauen des kirchenpoliti-
schen Interesses in Bund und Kantonen erlaubten die Regelung der
hingigen Dibdzesanfragen. Im Jahre 1883 konnte Mermillod als Bi-
schof von Lausanne und Genf in Freiburg Residenz nehmen, 1890
wurde er Kurienkardinal. Damit war das Projekt des selbstdndigen
Genfer Bistums aufgegeben. Im Jahre 1884 wurde Lachat zum Apo-
stolischen Administrator des Kantons Tessin ernannt unter gleichzeiti-
ger Beforderung zum Titularerzbischof; 1885 konnte Friedrich Fiala,
ein Mann des Ausgleichs, als Bischof von Basel in die St.-Ursen-Kir-
che in Solothurn einziehen; 1888 wurde die Ubereinkunft der Eidge-
nossenschaft mit der Kurie iiber die Errichtung des Bistums von Lu-
gano in Verbindung mit dem Bistum Basel beschlossen. Die Griin-
dung der Universitdt Freiburg im Jahre 1889 darf ebenfalls als Frucht
des Kulturkampfes bezeichnet werden, welche die Wiedererstarkung
des romischen Katholizismus ausdriickt. Im Jahre 1891 war schliess-
lich die Wahl des ersten katholisch-konservativen Bundesrates mog-
lich.

Ausblickend stellt Stadler die Frage, ob denn der Kulturkampf ein
Kampf ohne Sieger und Besiegte gewesen sei. Tatsdchlich hat sich der
romische Katholizismus der staatlichen Angriffe und der Zwangsre-

101



formversuche erwehren kénnen. Der Christkatholizismus ist eine Rand-
erscheinung geblieben. «Wie das Referendum bewies auch das
Pfarrwahlrecht, obwohl von kirchlich-traditionalistischen Kreisen
bekdmpft, seine letztlich konservative Kraft.» Dennoch blieben die
staatlichen Auflagen beim Ausgleich in der Bistumsfrage und die von
der kirchlichen réomisch-katholischen Opposition bekdampfte Verfas-
sungsrevision von 1874 in Kraft. Ahnliches gilt von den meisten revi-
dierten Kantonsverfassungen und etlichen Kirchengesetzen. Umge-
kehrt scheiterte die Zentralisierung des Volksschulwesens. Der Fode-
ralismus bot der Kirche «Chancen der Selbstverwaltung, die es an-
derswo kaum gab». Der Kulturkampf hat zwar die Integration des
«politischen Katholizismus» in den Bundesstaat verzdgert, gleichzei-
tig wuchs aber in dieser Zeit eine pragmatischere jiingere Generation
heran, die sich unbelastet von Sonderbundserinnerungen gegeniiber
den politisch-sozialen Anspriichen des Industriezeitalters aufgeschlos-
sener zeigen konnte.

Obgleich — oder weil — Stadler die sozialgeschichtlichen Hinter-
griinde sehr wohl beriicksichtigt, kommt er zum Schluss, dass das
Thema Kulturkampf trotz der Verbindung der Radikalen mit den
grossen Forderern der Industrialisierung nicht iber Gebiihr 6konomi-
siert werden diirfe. «Der eigentliche Kern der Kulturkdmpfer bestand,
von Ausnahmen abgesehen, weniger aus Unternehmern denn aus zu
Berufspolitikern gewordenen Advokaten, Schulmédnnern, Journalisten
oder Literaten. Deren Motivation aber diirfte neben dem Profilie-
rungsbediirfnis doch vorwiegend ideologisch-weltanschaulich be-
stimmt gewesen sein.» Anderseits beobachtet er auch, dass die Rezep-
tionsbereitschaft fiir die Kampfparolen zum Teil konjunkturabhidngig
war,

Nach 1880 liessen andere Tagesfragen, wie z.B. der Kampf gegen
Alkoholismus und das Schichtverbot, Kirchenpolitisches zurticktre-
ten. Religion wurde immer mehr zur Privatsache. Bezeichnend ist die
abschliessende Feststellung Stadlers, dass die Beseitigung der Aus-
nahmeartikel im Jahre 1973 einerseits ein Ausdruck der Toleranz war,
anderseits aber auch das Zeichen einer gewissen Gleichgiiltigkeit, mit
der man heute den konfessionellen Fragen begegnet. Stadler bemiiht
sich um ein historisch gerechtes Urteil: «Die konservativ-katholische
Offentlichkeit reagierte — mit vollem Recht — sehr sensibilisiert auf das
Vorgehen Berns oder Genfs gegen ihre Minderheiten, fand sich aber —
mit etwas geringerem Recht — bemerkenswert gelassen in die kirchli-
che Repression der nicht unterwerfungswilligen Antiinfallibilisten.

102



Ahnlich, obgleich mit umgekehrter Wertung, reagierte die radikale Of-
fentlichkeit» (S.620).

Die vorgelegte Ubersicht beschriankt sich auf die Hauptlinien der
Ereignisgeschichte. Dahinter verbirgt sich im Text und im ausfiihrli-
chen Anmerkungsteil eine gelegentlich fast erdriickende Fiille von
Einzelinformationen liber Personen und Handlungen, die politischen
Vorstellungen, die weltanschaulichen Beweggriinde. Stets leuchtet der
internationale Hintergrund auf: der deutsche Kulturkampf (dessen
unmittelbare politische Wirkung auf den schweizerischen Radikalis-
mus und die christkatholische Bewegung nicht nur von Greith, son-
dern auch von Segesser u.a. iberschdtzt wurde), der liberale Katholi-
zismus in Frankreich, die italienische Einigung mit ihren Riickwirkun-
gen auf die kirchliche Entwicklung. Sehr eingehend hat Stadler den
diplomatischen Verkehr der Eidgenossenschaft mit der Kurie unter
Beizug der Akten im Vatikanischen Archiv untersucht. Auch das «hi-
storische Kolorit» kommt zur Geltung, wie mit der sinnigen Menii-
karte zum «kulinarischen Abschluss» des Kulturkampfes anldsslich
des Empfanges von Kardinal Mermillod durch den Bundesrat.

4. Kritik

Schon einleitend ist festgestellt worden, dass bei Stadlers Darstellung
die kirchengeschichtliche Betrachtungsweise hinter der politischen zu-
riicktritt. Diese Sicht wird auch beim auslésenden Moment des eigent-
lichen Kulturkampfes deutlich. Die Behandlung der Beschliisse des
Vatikanischen Konzils vom 18.Juli 1870 setzt beim Leser die Kenntnis
ihres Inhaltes und ihrer Bedeutung voraus. Stadler spricht namentlich
nur von der Unfehlbarkeitserkldrung. Auch wenn als Schlagwort die-
ses Dogma Hauptgegenstand der politischen und theologischen Aus-
einandersetzung war, so darf doch das diesem vorangestellte Dogma
vom pépstlichen Primat und Universalepiskopat nicht iibergangen
werden. Wihrend die Unfehlbarkeitserkldrung bloss mit dem Dogma
von 1854 sozusagen riickwirkend und dann achtzig Jahre spater mit
dem Dogma von 1950 konkrete Auswirkungen hatte (wenn man von
der prinzipiellen Wahrheitsfrage und der Diskussion um die Verbind-
lichkeit der Enzyklika « Humanae Vitae» absieht), so zementierte das
Dogma vom Universalepiskopat ausdriicklich einen Kirchenbegriff,
der in der spéteren kirchlichen Gesetzgebung wie z.B. im CIC von
1917 und in der «postkonzilidren» Revision ungebrochene Aktualitit
besitzt.

103



So wie die knappen Kapitel dlterer schweizergeschichtlicher Ge-
samtdarstellungen (zuletzt H. v. Greyerz, «Der Bundesstaat seit 1848»,
in: Handbuch der Schweizer Geschichte) sieht auch Stadler das Wer-
den der Christkatholischen Kirche vorwiegend im Gesamtrahmen der
radikalen Staatskirchenpolitik. Der Titel des einschlidgigen Kapitels
«Die politischen Anfiange des Christkatholizismus» ist dafiir bezeich-
nend. Damit gewinnt die theologische Position des Altkatholizismus
in der Darstellung wenig eigenes Profil. Dementsprechend beschrin-
ken sich die Spezialforschungen, die Stadler selbst durchgefiihrt oder
bei seinen Schiilern angeregt hat, weitgehend auf politische und kir-
chenpolitische Fragen. Fiir die geistesgeschichtlichen und allgemeinen
kirchengeschichtlichen Aspekte stiitzt sich das zum eigentlichen
Handbuch ausgewachsene Werk auf bestehende Spezialliteratur.
Diese ist allerdings sehr umfassend beriicksichtigt worden. Stadlers
Sicht wird durch die Tatsache gestiitzt, dass bei der Konstituierung
des christkatholischen Nationalbistums die Geistlichkeit neben der
stark politisch bestimmten Laienbewegung zunichst eine Nebenrolle
spielte. Grossere geistesgeschichtliche Zusammenhédnge werden ange-
deutet. Stadler bemiiht sich zu zeigen, dass auch die weltanschauliche
Position der «Kulturkdmpfer» ihre geschichtliche Begriindung hat.
Viele breitgestreute Hinweise auf philosophische und theologische
Hintergriinde verlieren sich gelegentlich zwischen ereignisgeschichtli-
chen Einzelheiten. Auch unterscheidet Stadler nicht immer klar zwi-
schen den einzelnen Stromungen, die hier zusammenlaufen: zwischen
«Neo-Aufkldrung» — was das immer heissen mag, dem politischen Li-
beralismus bzw. Radikalismus und einer innerkatholischen theologi-
schen Opposition. Selbst der Begriff des Altkatholizismus bzw. Christ-
katholizismus umfasst zuweilen ein sehr breites Spektrum von Mei-
nungen. Die kirchlichen Motive eines liberalen Politikers reformierter
Konfession sind naturgemdss andere als diejenigen des katholischen
Vertreters derselben politischen Richtung.

Wenn die staatsminnische Uberlegenheit Bundesrat Weltis von
dem feurigen Temperament und der Polemik seines aargauischen
Landsmannes Augustin Keller abgehoben wird, dann ist eben doch zu
bedenken, dass der reformierte Welti von der Auseinandersetzung mit
dem Papsttum iiberhaupt nicht in dem persénlichen Mass betroffen
war wie der Katholik Keller. Welti schrieb zur Inauguration der ka-
tholisch-theologischen Fakultédt in Bern, die im Jahre 1874 «unter dem
Jubel der Reformer» stattfand, in einem Brief: «Das schneidet mir in
die Seele. Wenn Zwingli und Haller wiederkidmen, wie wiirden die

104



diese altcatholischen Messleser und Gotzendiener aus dem Tempel ja-
gen. Es braucht die ganze Verlotterung und Halbheit der heutigen Zeit
dazu, um sich solcher Dinge nicht zu schimen und noch mehr, um sie
als protestantischer Theolog mitzumachen» (S.712 Anm.70). Weltis
Ablehnung des Christkatholizismus, die auch in Ausserungen gegen-
iiber Segesser zum Ausdruck kommt, hat ihm die vermittelnde Hal-
tung beim Abschluss des Kulturkampfes natiirlich sehr erleichtert.
Aus reformierter Sicht blieb der Christkatholizismus ein halber Weg.
Wie viele politisch freisinnige Katholiken sind tatsdchlich, gelegent-
lich tber den Weg einer reformierten Heirat, zum reformierten Be-
kenntnis bergetreten (vgl. unten Bodenheimer)? Umgekehrt sind re-
formierte Einfliisse in der spiteren Entwicklung des Christkatholizis-
mus uniibersehbar. Das historische Problem der besonderen religidsen
Situation politisch radikaler und dennoch kirchlich engagierter Ka-
tholiken bleibt trotzdem bestehen.

Kellers «Amoklauf an Rechtschaffenheit» (S.214) gegen das Lehr-
buch der Moraltheologie des Jesuiten Gury mag teilweise iiber das
Ziel hinausgeschossen sein. Mit dem Hinweis auf die geschichtliche
Herkunft des spitzfindigen Probabilismus von Alfons von Liguori, der
schliesslich von Pius IX. zum «Doctor Ecclesiae» erhoben wurde, ist
die Fragwiirdigkeit dieser moraltheologischen Methode noch nicht
widerlegt. Jedenfalls setzte sich Keller mit einer Problematik ausein-
ander, die ihn aufgrund seines Herkommens zweifellos sehr direkt be-
rithrte.

Ob der romische Probabilismus damit abgesegnet ist, dass er Seges-
ser dazu verhalf, sich in praxi widerwillig den Vatikanischen Dogmen
zu unterwerfen, bleibe dahingestellt. Es mag sein, dass dieser Probabi-
lismus ausserhalb der romischen Kirche akzeptiert worden ist, weil er
auch heute in letzter Konsequenz den wirklichen Gewissensentscheid
zum mindesten aufschiebt und damit den politischen und dkumeni-
schen Konsens erleichtert. Die Dialektik dieses Probabilismus erlaubt
es heute sowohl der romischen Kirchenleitung als auch einer breiten
und lautstarken innerkirchlichen Opposition, ein neues formelles
Schisma zu vermeiden und mit einer weit um sich greifenden Auflo-
sung der kirchlichen Disziplin zu leben. Dariiber diirfen gelegentliche
Riigen und auch schirfere Massregelungen von bekannten Theologen
nicht hinwegtduschen. Das war 1870 anders. Die Reservatio mentalis
diente der Erhaltung der kirchlichen Disziplin und brachte die inner-
kirchliche Opposition zum Schweigen. Trotz der staatlichen Glau-
bens- und Gewissensfreiheit war die Kirche wegen ihrer gesellschaftli-

105



chen Stdarke praktisch eine Zwangskorperschaft. Bei ihrer Ablehnung
der Reservatio mentalis suchten die Altkatholiken die Kirchenspal-
tung nicht. Sie wollten institutionell an ihrer Kirche festhalten. Fiir die
Erhaltung der «alten Kirche» gegen die pipstlichen Neuerungen und
fiir die altkirchlich verstandenen Reformen gab es praktisch kein an-
deres Mittel als die staatliche Gewalt. Es besteht hier eine echte Paral-
lele zur Reformation des 16.Jahrhunderts.

Mit dem Verstdndnis fiir den Kampf Kellers gegen jesuitische Ka-
suistik und fiir heute unbestrittene liberale politische Anliegen kann
nicht der Rechtsbruch der Klosteraufthebung beschénigt werden. Die
Haltung der Christkatholiken gegeniiber den politischen Vorausset-
zungen der Bistumsgriindung vor rund 110 Jahren ist seit jeher zwie-
spaltig gewesen. Fiir die einen sind die damaligen radikalen Fiihrer
heroische Griindergestalten, die ohne Menschenfurcht die Freiheit
des Geistes gegen eine reaktiondre Priesterherrschaft verteidigt haben;
fiir die andern verkdrpern diese Personlichkeiten die unangenehme
Erinnerung daran, dass das altkatholische Bekenntnis gelegentlich die
Hilfe von rechtsstaatlich mehr als zweifelhaften Methoden in An-
spruch genommen hat und womdéglich ohne «Staatskriicken» eine er-
ste Generation nach 1870 schon gar nicht iiberlebt héitte. Die radikale
Griindergeneration hat verschiedentlich kirchliches Brauchtum abge-
schafft, um das sich die Altkatholiken in neuerer Zeit — nicht zuletzt
unter dem Eindruck der réomischen liturgischen Erneuerungsbewe-
gung! — wieder bemiiht haben.

Das historische Dilemma der Christkatholiken lédsst sich kaum bes-
ser umschreiben als mit der Prognose von Jacob Burckhardt vom
April 1873: «Der deutsche Altcatholizismus freilich ist in sich null;
todtgeborener niitzt nichts; jede einzelne Gemeinde die sich aufthun
will, hat schon den Todeskeim eines schweren Widerspruchs in sich:
nimlich eine kleine Quote wirklicher Catholiken und eine Uberzahl
von Aufgekldrten. Ich kann mich deshalb nicht véllig Threr (scil.
Friedrichs v. Preen) Ansicht anschliessen, dass es eine zweite, wesent-
lich protestantische Kirche mit einigen catholischen Ausserlichkeiten
absetzen werde; eher scheint es mir denkbar, dass jene wirklichen Ca-
tholiken sich wieder der romischen, und die Aufgekldrten (weil sie
nicht mehr zuriick konnen) der protestantischen Kirche anschliessen
werden.»? Dass diese Voraussage auch fiir den schweizerischen Alt-

2 J.Burckhardt, Briefe 5, 198; zit. in Teilen Stadler S.524. — Vgl. dhnliche
Ausserungen von Friedrich v. Wattenwyl gegeniiber Segesser anldsslich der
Griindung der katholischen Fakultdt in Bern, zit. Emil F.-J. Miiller-Biichi, Phi-

106



bzw. Christkatholizismus gilt, machen andere Ausserungen Burck-
hardts klar. Fiir die Christkatholiken trostlich mag der dem soeben zi-
tierten Text unmittelbar vorausgehende Satz sein: «Nur ist in meta-
physischen Dingen bos prophezeien, da sich auf diesem Gebiete Un-
erwartetes rasch und maéchtig entwickeln kann.» Burckhardts Bio-
graph Werner Kaegi hat nun seinerseits nur bedingt recht, wenn er die
Richtigkeit der Aussage Burckhardts am Verlauf der «Gesamtkurve»
der zahlenmissigen Entwicklung der altkatholischen Bewegung misst.
Die kirchliche Konsolidierung einer numerisch kleinen Minderheit
von «wirklichen Katholiken» ausserhalb der rémischen Kirche unter
dem Hirtenstab von Eduard Herzog ist ein historisches Faktum, das
noch auf andere historische Wurzeln hinweist als bloss das aufkléreri-
sche Staatskirchentum und den radikalen Liberalismus.

Stadler deutet im kirchen- und geistesgeschichtlichen Bereich die
Beziige zu einem édlteren Reformkatholizismus Wessenbergs und sei-
ner Vorldufer im 18.Jahrhundert an. Es werden auch einige Sailer-
Schiiler aufgezdhlt. Es bleibt aber wie bei Sailer selbst haufig bei den
Namen. Uber ihre Wirkung auf die Frommigkeitsformen bei Kleri-
kern und Laien mdchte man mehr erfahren. Neben einem Aloys Vock
gewinnt der Luzerner Stiftspropst Josef Burkard Leu, der Onkel von
Eduard Herzog, in der Darstellung an Profil. Als publizistisch aktiver
Gegner des Ultramontanismus wére Leu, der zweimal unter den Kan-
didaten fiir eine Wahl zum Bischof von Basel figurierte, den radikalen
Ditzesanstinden persona grata gewesen. Leus widerspriichliche Hal-
tung gegeniiber dem Dogma der Unbefleckten Empfingnis vom Jahre
1854 kommt nun allerdings nicht zur Sprache, so beispielhaft sie fiir
die vorvatikanische Situation der liberalen katholischen Geistlichkeit
ist. Die aus seiner Sicht dem Papst fehlende Legitimation zur einseiti-
gen Verkiindigung der Glaubenslehre erlaubte Leu eine eigentliche
Reservatio mentalis bei der formellen Unterwerfung unter das
Dogma. Die Rezeption des Dogmas von 1854 wird offenbar seiner po-
litisch geringen Wirkung wegen im Gegensatz zum Syllabus von 1864
von Stadler kaum erwdhnt. Schon Leus Biographie von Wiiest schenkt
dem Problem zu wenig Beachtung.

Die Einfliisse des europdischen Umfeldes, die gerne unter dem Be-
griff «liberaler Katholizismus» zusammengefasst werden (vor allem
der Franzosen Lamennais und Montalembert und der deutschen

lipp Anton von Segesser, Freiburg/Schweiz 1977, 191 Anm. 1; vgl. ders. in:
Zschr. fiir Schweiz. Kirchengesch. 64 (1970) 328 ff.

107



Theologie), sind wiederum hdufig nur angedeutet. Wiinschbar wire
eine eingehendere Darstellung der Sache selbst und ihrer Differenzie-
rung in der schweizerischen Rezeption.

Stadler spricht von einem «neuen Katholizismus» und vom «entste-
henden nichtromischen Katholizismus» und behauptet, dass die histo-
rischen Wurzeln des «Katholizismus ohne Rom» bis ins spite
18.Jahrhundert zuriickreichten. (R. Pfister, Kirchengeschichte der
Schweiz 3, 1984, 306 Anm. |, ldsst die Wurzeln des Altkatholizismus
immerhin bis ins 17.Jahrhundert zuriickgehen!) Abgesehen davon,
dass der Begriff «Katholizismus ohne Rom» schon im Hinblick auf
die orthodoxen Kirchen des Ostens unzutreffend ist, trifft er auch das
Selbstverstdndnis der altkatholischen Kirchen nur sehr bedingt. Aber
auch die Wurzeln nicht-reformatorischer lokalkirchlicher Autonomie-
bestrebungen oder vielmehr des Willens zur Erhaltung altkirchlicher
Autonomie der Ortskirchen innerhalb der abendldndischen Kirche
reichen bekanntlich erheblich weiter zuriick.

Die historische Kontinuitdt der altkatholischen Ekklesiologie ist dl-
ter, als das aufklirerische Gewand gelegentlich vermuten ldsst. Dieser
Gesichtspunkt wére zu vertiefen. Der Begriff des Jansenismus deckt
den Episkopalismus der Kirche von Utrecht und verwandter Stromun-
gen im Einflussbereich von Gallikanismus und Josefinismus nicht ab.
Es miisste die unmittelbare Wirkung des «Beispiels der Kirche von
Utrecht» auf den liberalen katholischen Klerus in der Schweiz schon
in der ersten Hilfte des 19.Jahrhunderts gezeigt werden (vgl. Gilg,
Christkatholizismus in Luzern). Febronius (anno 1763) wird zwar atte-
stiert, dass er Traditionen des spatmittelalterlichen Konziliarismus
zeitgerecht zu erneuern verstand. Von den Gedanken, die Aloys Vock
im Jahre 1816 zur Erinnerung an das Konstanzer Konzil in der Schrift
«Der Kampf zwischen Katholizismus und Papsttum im 15.Jahrhun-
dert» aus einer dhnlichen Grundhaltung vortrug, meint Stadler, es
handle sich um eine «Synthese von Urchristentum, Nationalkirche
und Konziliarismus, die Vock idealisiert und in welcher er auch fiir
seine Gegenwart das Heilmittel sieht» (S.61). Vom Kirchenbild Mun-
zingers, das denselben Grundideen entspringt, sagt Stadler (S.151):
«Die Schwiche seines Programms besteht aber darin, dass er bei aller
Berufung auf Geschichte und Tradition ein Gewaltentrennungsprin-
zip wiederzubeleben oder neu einzurichten versucht, dem viel Kiinstli-
ches anhaftet.» Hier scheint die Auffassung durchzuschimmern:
Wenn schon katholisch, dann eben recht, d. h. papstlich und absoluti-
stisch, oder dann wire der zeitlich noch gréssere und revolutionire re-

108



formatorische Riickgriff des 16.Jahrhunderts konsequenter gewesen. —
Sowenig sich das reformatorische Verstdndnis der Urkirche vom Gei-
ste und der historischen Situation des 16.Jahrhunderts trennen lésst,
sosehr ist das Bild, das sich Munzinger von der «alten Kirche der er-
sten Jahrhunderte» machte und das zu verwirklichen er anstrebte, ge-
pragt vom Stand der historischen Erkenntnis der Kirchengeschichte
des 19.Jahrhunderts und von seinem personlichen theologischen Bil-
dungsstand.

Bei Stadler erscheint der konservative Riickgriff auf ein historisie-
rendes dlteres Kirchenbild und der liberale Wille zur Vers6hnung der
Kirche mit dem Geist der Moderne als Widerspruch: «Eine Ableh-
nung der Unfehlbarkeit schloss an sich nicht notwendig auch Ableh-
nung des Papsttums ein, fiihrte dann aber fast zwangsldufig dazu —
auch wegen der schroffen Haltung der Infallibilitdtskirche jeder Kritik
gegeniiber. Dadurch sah sich der kirchliche Liberalismus zum Riick-
zug auf «<altkatholische> Modellvorstellungen gendtigt, die seiner ei-
gentlichen, durchaus zeitgemédssen Ideologie gar nicht entsprechen
konnten. Die enge Bindung der neuen Kirche an die politischen Ge-
walten hat den Widerspruch alsbald hervortreten lassen, der darin be-
stand, dass man eine Anndherung an Frithformen des Christentums
intendierte und letztlich doch nur eine romfrei-parlamentarisierte Kir-
che verwirklichte» (S.358f.). In diesem Abschnitt ist eine falsche Kau-
salitit konstruiert. Der offizielle Altkatholizismus hat das Papsttum
als solches nie «abgelehnt». Von einem «Riickzug des Liberalismus»
auf «altkatholische Modellvorstellungen» kann auch nicht die Rede
sein. Es ist an sich schon fraglich, ob der Liberalismus als eine so ge-
schlossene Ideologie begriffen werden kann; sicher ist er in diesem
Zusammenhang keine Theologie. Was Stadler beobachtet, das ist viel-
mehr die Tatsache, dass sich im Altkatholizismus ein dlteres Kirchen-
bild, das im 19.Jahrhundert als modern empfunden werden konnte,
mit liberalen aufkldrerischen Argumenten verbindet.

Munzinger wusste um die Problematik des Begriffs «altkatholisch»,
den er grundsitzlich auf die ersten Jahrhunderte der Kirchenge-
schichte bezog. Es trifft zu, dass Munzinger in liberaler Manier die
sittliche Funktion der Religion unterstrich und jede schulméssige
Dogmatik als zweitrangig erachtete. Seine Schrift « Papsttum und Na-
tionalkirche» enthilt viele aufklarerische Gemeinplatze. Umgekehrt
betonte er gegeniiber den radikalen Politikern das Festhalten am alten
Glauben. Allem aufkldrerischen Individualismus zum Trotz hielt
Munzinger ausdriicklich an der institutionellen Kirche fest. Er wollte

109



sie jedoch «geistig ldutern». Der musikalisch Begabte vermisste im
Protestantismus das «Gottesdienstliche» mit seiner Poesie (vgl. Drei
Briefe von Walther Munzinger, hg. von Ed.Fischer, in: Zschr. fir
Schweiz. Kirchengesch. 60, 1966). Schliesslich war es Munzinger, der
mit Reinkens und Herzog Vertreter eines positiven katholischen Kir-
chenbildes zur Ubernahme einer geistlichen Fiithrungsrolle in der
schweizerischen altkatholischen Bewegung gerufen hat. Das Urteil
Stadlers, dass Munzingers Bemiihen, die Grundgedanken des Bundes-
staates in die kirchliche Organisation zu iibertragen, der von ihm ge-
planten Nationalkirche jeden charismatischen Charakter nehme und
sie auf Funktionen staatskonformer Verniinftigkeit reduziere und dass
die fundamentale Schwiche der Argumentation Munzingers in der
«Verkennung der katholischen Kirche als einer Heilsanstalt» liege,
wird den wirklichen Vorstellungen Munzingers von der Kirche kaum
gerecht (S.151). Es bedeutet gleichsam, dass umgekehrt die absoluti-
stische Rechtsstruktur der romischen Kirche die unbedingte Voraus-
setzung fir ihre sakramentale charismatische Funktion als «Heilsan-
stalt» sei. Munzingers Sicht der Kirchenverfassung ist jedenfalls histo-
risch richtiger als diejenige Segessers, der in der Studie «Der Cultur-
kampf» von den Papstdogmen behauptet: «Nicht dass in den aufge-
stellten Sdtzen etwas Neues ldge. Denn im ganzen Mittelalter galt die
Lehre von der direkten und unmittelbaren Gewalt des Papstes in der
ganzen Kirche...» Segesser kritisiert anschliessend jedoch die in Staat
und Kirche parallele Verabsolutierung eines im Mittelalter «relati-
ven» Souverdnitdtsbegriffes nach dem Wegfall der mittelalterlichen
Institutionen. Segessers Gedanke ist im historischen Teil unrichtig
und er bleibt in seiner Anwendung auf die Interpretation der Vatika-
nischen Dogmen widerspriichlich?.

Nicht zu bestreiten ist natiirlich die Feststellung Stadlers, dass die
kirchliche Problematik Munzingers und anderer Fithrer der christka-
tholischen Bewegung in der Regel nicht die Problematik des breiten
Voikes war, sosehr jene fiir eine Kirche pladierten, die vom Volke ge-
tragen sein sollte. Wie Stadler anmerkt, hat Munzinger selbst um diese
Schwierigkeit gewusst (S.663 Anm.7). Dass Munzinger seine Ideen

¥ Vgl. E. F.-J. Miiller-Biichi, in: Zschr. fiir Schweiz. Kirchengesch. 69 (1975)
148 ff. und 340ff.; jetzt in: Miiller-Biichi, Segesser, S.286ff., bes. S.300 Anm. |
und S.312, wo er vom «&usserlich Widerspriichlichen» in Segessers Haltung
spricht, das der gegnerische Journalismus herausgestrichen habe.

110



«zu spdt und zu frith» (S.151) vorgetragen hat, bestatigt der Gang der
Geschichte. Damit brauchen die Ideen an sich aus katholischer Sicht
keineswegs abwegig zu sein. Im Gegensatz zu den Kirchen der Refor-
mation betont Munzinger in seiner Schrift «Papsttum und National-
kirche» die Kontinuitdt altkirchlicher (d.h. fiir ihn «altkatholischer»)
Prinzipien in der Geschichte des Katholizismus. Insofern praktisch zu
allen Zeiten die kirchlichen Synoden Vorbilder in weltlichen Ver-
sammlungen besassen und der mittelalterliche weltliche Consensus-
Begriff der altkirchlichen Forderung nach synodaler Einmiitigkeit ent-
spricht, bilden die konstitutionellen Vorstellungen des Konziliarismus
die zeitgemisse Analogie zur korporativen Verfassungsidee des Spat-
mittelalters. In dieser Perspektive kann auch die Weiterentwicklung
des synodalen Prinzips in Verbindung mit Vorstellungen der parla-
mentarischen Demokratie des 19.Jahrhunderts gesehen werden. Auch
wenn der Begriff der Volkssouverdnitdt zu einem katholischen Kir-
chenbild schlecht passt — seine tieferen historischen Wurzeln vielleicht
schon eher, so fusst die Geschichte des Parlamentes auf einem syn-
odalen Consensus-Prinzip. Damit sind hier Fragen um die Rolle des
Bischofs im einzelnen und die Problematik des Mehrheitsprinzips nur
angedeutet.

So wie die Wechselbeziehungen von staatlichen und kirchlichen In-
stitutionen élter sind als die neuzeitliche Demokratie, so ist auch das
Staatskirchentum schweizerischer Prigung bekanntlich dlter als das
Zeitalter der Aufkldrung. Dieses Staatskirchentum ist — wie gelegent-
lich auch anderswo — nicht nur eine Funktion der Staatsallmacht ge-
geniiber der Kirche gewesen, sondern hatte immer wieder auch eine
Schutzfunktion fiir die Lokalkirche gegeniiber dem pépstlichen Zen-
tralismus ausgeiibt. Gerade in den schweizerischen republikanischen
Verhiltnissen kam den politischen Behérden in einem gewissen Um-
fang die Bedeutung einer synodalen Reprasentation des Kirchenvol-
kes gegentiber dem Klerus zu — was schliesslich auch fiir die Kirchen
der schweizerischen Reformation gilt. Dieses Bild ist dann gestort,
wenn die Konfession der politischen Behérde nicht mit derjenigen des
Kirchenvolkes {ibereinstimmt; dabei macht es nichts aus, ob diese Re-
gierung im Gegensatz zum Kirchenvolk katholisch oder reformiert
oder beides nur theoretisch, d.h. vielmehr «radikal-aufklidrerischer»
Konfession ist. Immerhin hat es das Bistum Basel dem Staatskirchen-
tum schweizerischer Priagung zu verdanken, dass sein Domkapitel
noch als einziges der ganzen rémisch-katholischen Weltkirche iiber
ein wirkliches Bischofswahlrecht verfiigt, wobei sich der Papst auf das

111



Konfirmationsrecht beschrinkt?. Auch wenn es zutrifft, dass die Vati-
kanischen Dogmen zunéchst eine weitgehend schon seit dem Tridenti-
num bestehende Kirchenverfassung sanktionierten, brauchte der
Riickgriff Munzingers und anderer auf dltere Verfassungsprinzipien
aus einer schweizerischen konservativen Sicht gar nicht so kiinstlich
zu erscheinen. Diese Vorstellungen haben sich allerdings — ausser im
Christkatholizismus - tatsdchlich nicht durchgesetzt. Die Schwiche
dieser Anliegen lag wohl vor allem in ihrer Verbindung mit dem poli-
tischen Radikalismus — eine Schwiche, derer sich Munzinger nach
1870 sehr wohl bewusst war, wie auch Stadler zeigt.

Der politische Radikalismus, der im Namen einer aufkldrerischen
individuellen Freiheit die alten Freiheiten der eidgendssischen Stinde
eingeschrankt hatte, bedrohte nun auch die Freiheit der Lehre der
Kirchenleitung, um die Freiheit der Lehre einer innerkirchlichen Op-
position zu schiitzen. Dabei bekdmpfte er auch das fromme kirchliche
Brauchtum der Mehrheit. Wie schon zu anderen Zeiten der Ge-
schichte, waren die Ortskirchen auch in diesem «Investiturstreit des
19.Jahrhunderts» bereit, zur Erhaltung der Libertas Ecclesiae das
Biindnis mit dem Papsttum einzugehen. Der kirchliche Alltag brachte
dem Kirchenvolk ja kaum zum Bewusstsein, dass auch damit ein
Stiick kirchlicher Freiheit aufgegeben wurde. Dieses Bewusstsein
sollte erst in der Mitte dieses Jahrhunderts in der rémischen Kirche
wieder erwachen, verbunden mit einem nicht nur neo-aufkldrerischen,
sondern auch kollektivistischen Radikalismus, der die Substanz der
offiziellen Kirchenlehre mehr in Frage stellt, aber offensichtlich dem
Zeitgeist mehr entspricht als die gemdssigt konstitutionellen Vorstel-
lungen Munzingers.

*Vegl. jetzt B. Ehrenzeller, Die Ditzesankonferenz des Bistums Basel, Frei-
burg/Schweiz 1985 (Rezension in dieser Nummer). — Andere zum Teil noch
bestehende Bischofswahlrechte von Domkapiteln oder von Bischofssynoden
unierter Ostkirchen sind dadurch cingeschrinki, dass der péapsilichie informa-
tivprozess iiber die Eignung der Kandidaten grundsitzlich vor der Wahl statt-
findet oder dass das Wahlgremium iiberhaupt nur aus einer von der Kurie vor-
gelegten Liste auswihlen darf. Dem Basler Verfahren am nédchsten kommt das
Wahlrecht des St. Galler Domkapitels, auch in bezug auf das staatliche Strei-
chungsrecht. Das «singulare privilegium» des Heiligen Stuhls fiir das St. Gal-
ler Domkapitel ist in analogen staatskirchenrechtlichen Voraussetzungen des
19. Jahrhunderts begriindet. Vgl. K. Morsdorf, in: Lex fiir Theol. und Kirche 2
(1958) 503f., wo die Angaben iiber die Schweizer Verhiltnisse allerdings feh-
lerhaft sind, und H. Maritz, Das Bischofswahlrecht in der Schweiz, St. Ottilien
1977.

112



Stadler sieht die Anschauungen Munzingers von 1860 «ideologisch
in der Mitte zwischen dem Wessenbergianismus und einem sich an-
kiindigenden Altkatholizismus mit seinem Vertrauen in die Erneue-
rungskraft synodaler Institutionen». Was ist mit dem «sich ankiindi-
genden Altkatholizismus» gemeint? Munzingers Position in der Frage
der Kirchenorganisation wird man als durchaus altkatholisch anspre-
chen konnen, auch im Hinblick auf den nicht-schweizerischen Altka-
tholizismus nach 1870.

Von der schweizerischen christkatholischen Kirchenverfassung sagt
Stadler zu Recht, dass eben diese einen Kompromiss darstellt zwi-
schen radikalen Forderungen und einem konservativen Kirchenbild.
Das zeigt sich besonders in der Frage eines «zu schaffenden Episko-
pates», wie sich Stadler ausdriickt (S.360). Bekanntlich héitten radi-
kale Geistliche und Laien gerne auf einen Bischof iiberhaupt verzich-
tet. Paulin Gschwind stimmte dem Episkopat als «einem notwendigen
Ubel» widerstrebend zu. Er erkannte die Gefahr, dass «unsere aufblii-
henden Gemeinden und Genossenschaften wieder zusammenschmel-
zen, wie eine Handvoll Schnee an der Julisonne zerschmilzt». Fir
Eduard Herzog und Pere Hyacinthe Loyson war der Episkopat fiir die
katholische Kirche eine conditio sine qua non und hitte gar nicht Ge-
genstand einer Debatte sein diirfen. Ihre Haltung wurde von Politi-
kern wie Bodenheimer, Keller und Vigier unterstiitzt — «wohl eher aus
organisatorischen Griinden», wie Stadler meint. Bodenheimer, der
Berner Regierungsrat und Mitbegriinder der dertigen katholisch-theo-
logischen Fakultdt, wird von Stadler zum Jahr 1873 als «iiberzeugter
Altkatholik» bezeichnet (S.356). Spiter vernimmt man, dass auch er
«zu den <abtriinnigen> Katholiken radikaler Weltanschauung» gehort
habe (S.388). «Er forderte zwar den Christkatholizismus, hat sich
dann aber dem Protestantismus zugewandt.» Nach seinem politischen
Scheitern 1878 sei er denn nach Strassburg iibergesiedelt. Kann man
Bodenheimer in einem Zuge mit den beiden andern nennen? Wie
Stadler zeigt, haben Keller und Vigier u.a. das Bischofsamt schliess-
lich als Mittel beniitzt, um die «neue Kirche ... wenn immer moglich
an die Stelle der alten zu setzen» (S.361). Sind bei ihnen die politisch-
opportunistischen Erwigungen allein entscheidend gewesen? Im
Jahre 1870 hatte Augustin Keller gesagt: «Wir haben weder neue
Dogmen noch neue Heilige nétig», und fuhr dhnlich wie Munzinger
fort: « Wir halten den Glauben fest, der schon Jahrtausende gut gewe-
sen ist.» Diese Ausserung apostrophiert Stadler als eine «charakteri-
stische Wende des Klosteraufhebers zum altviterisch Bewahrenden»

113



(S.227). Auch diese Deutung scheint von der Auffassung bestimmt zu
sein, dass das konservative Anliegen schlecht zu den progressiven In-
tentionen der Radikalen passt. Es ist aber auch eine differenziertere
Grundhaltung Kellers denkbar. Auf jeden Fall ruft auch diese Epi-
sode nach einer tieferen Erkldrung der wirklichen Auffassung der Po-
litiker, die dem Christkatholizismus treu blieben, von der traditionel-
len Glaubenslehre, vom Bischofsamt und von der Kirche*. Wie bei
Munzinger diirfte es zweifellos schwierig sein, aus den Ausserungen
von theologisch ungeschulten Pragmatikern eine substantielle Ekkle-
siologie herauslesen zu wollen. Dabei miisste auch die Frage gestellt
werden, wie orthodox und iiberhaupt reflektiert die private Vorstel-
lung vom Wesen der Kirche und der Notwendigkeit des kirchlichen
Amtes bei Geistlichen und Laien war, die zum romischen Katholizis-
mus hielten. Segesser kann nicht fiir alle andern stehen. Ihm attestie-
ren heute auch Christkatholiken ein tieferes Sakramentsverstdndnis.
Nebst andern sehr plausibeln Griinden entspringt Segessers tiefe Ab-
neigung gegeniiber dem Radikalismus seiner kirchlichen Haltung.
Seine schon erwidhnten Inkonsequenzen im kirchlichen Amtsverstdnd-
nis werden aber auch nur zum Teil damit erkldrbar, dass der Jurist Se-
gesser inadiquate Argumente an den theologischen Gehalt und die
ekklesiologischen Folgen der Vatikanischen Dogmen herantrigt.

Stadler meint, der schweizerische Entscheid fiir das Bischofsamt sei
durch die Tatsache beeinflusst gewesen, dass der deutsche Altkatholi-
zismus in Reinkens seit 1873 schon einen Bischof besass. «Praktische
Erwidgungen» hitten mitgespielt. «Da die Sakramente der Firmung
und der Priesterweihe nur von einem Bischof erteilt werden konnten,
wire die schweizerische Nationalkirche ohne Oberhaupt in uner-
wiinschte Abhadngigkeit vom Ausland geraten». Von den Schopfern
der christkatholischen Kirchenverfassung ist tatsdchlich auch so argu-
mentiert worden, in diesem Fall offenbar aus taktischen Griinden.
Denn hier liegt gewissermassen eine petitio principit vor, da diese Ar-
gumentaiion voraussetzt, dass die schweizerischen Christkatholiken
iberhaupt an einem katholischen Sakramentsbegriff und damit auch
Kirchen- und Amtsbegriff festhalten wollten.

Nach dem Wortlaut der heute noch geltenden christkatholischen
Kirchenverfassung wird als das «oberste gesetzgebende und entschei-

4 Vgl. zum Handexemplar von Wessenbergs «Die grossen Kirchenversamm-
lungen des 15. und 16.Jahrhunderts» aus dem Besitz von Augustin Keller bei:
W.Kaegi, Jac. Burckhardt 1, 235f. Anm. 118.

114



dende Organ» die Nationalsynode bezeichnet. Stadlers Verfassungs-
skizze wdre noch dahin zu prézisieren, dass sich die Synode aus dem
Bischof, dem Synodalrat, samtlichen amtierenden Priestern und den
Gemeindedelegierten zusammensetzt. Es handelt sich um einen «Auf-
bau von unten», von den Gemeinden her, wobei aber den Kantonal-
und Kreissynoden fiir die Gesamtkirche keine konstitutive Bedeutung
zukommt. Auch wenn in der Praxis die Laien in der Mehrzahl sind,
behilt der Klerus in der Synode ein beachtliches Gewicht. Die exeku-
tive Verantwortung liegt beim Synodalrat, dessen Mitglieder mehrheit-
lich Laien sind, eingeschlossen der Prdsident. Entgegen dem Verfas-
sungsentwurf von Eduard Herzog ist der Bischof ex officio nicht Pri-
sident, sondern nur gewdohnliches Mitglied des Synodalrates. Formell
kommt ihm damit jurisdiktionell nur eine sehr beschriankte Eigenver-
antwortung zu. Der Bischof ist so etwas wie der geistliche Fachrefe-
rent des Synodalrates. Der von der Synode auf Lebenszeit gewidhlte
Bischof kann von der Synode wegen Verletzung seiner Pflichten mit
Zweidrittelsmehrheit abgesetzt werden. Indem jedoch die Verfassung
dem Bischof alle Rechte, die aus seinem sakramentalen Ordo fliessen,
ausdriicklich zubilligt, anerkennt die Verfassung implicite eine sehr
weitgehende bischoéfliche Entscheidungsgewalt in Fragen der Lehre
und des Gottesdienstes und letztlich auch der Disziplin. Mit andern
Worten kniipft die Verfassung an den historischen Begriff des Episko-
pates an, den sie mit parlamentarischen Vorstellungen einschrinkt.
Die Ordnung der Bischofswahl sowie das Reglement liber die Ge-
schiftsfiihrung des Synodalrates und des Bischofs verdeutlichen diese
Sicht des bischoflichen Amtes. So hat Eduard Herzog sein Bischofs-
amt schliesslich verstanden und ausgeiibt, und die Nationalsynode hat
sich gerade bei Entscheidungen, die ausdriicklich Glaubensfragen be-
trafen, bewusste Zuriickhaltung auferlegt. In der Tat hat sich in der
Verfassungswirklichkeit der «Parlamentarismus» in der christkatholi-
schen Kirche in Grenzen gehalten. Eduard Herzog hat schliesslich mit
seiner Person und seiner Amtsfithrung die Stellung des Bischofs inner-
halb seiner Kirche definiert. Was radikale Politiker und Geistliche
dem Bischof an Amtsautoritit nehmen wollten, das hat Herzog mit
seiner natiirlichen Autoritdt zu einem grossen Teil ausgeglichen. Mit
Recht stellt Stadler fest, dass zwar die christkatholische Kirchenver-
fassung entgegen den Vorstellungen Herzogs den Bischof gegeniiber
Synodalrat und Synode herabgesetzt hat, dass sich aber das Charisma
und der personliche Einfluss des geistlichen Oberhauptes nicht regle-
mentieren liessen. Dem wire beizufligen, dass Herzog mit seinem

115



Amtsverstindnis zweifellos auch durch traditionelle Vorstellungen des
Kirchenvolkes und fiihrender Laien von einer positiven kirchlichen
Einstellung gestiitzt war. In weiten Kreisen des christkatholischen Kir-
chenvolkes hat aber Herzog ein kirchliches Bewusstsein erst wieder
wecken miissen. Hier ist wiederum zu fragen, was an Verlust der
Kirchlichkeit auf die Rechnung des Radikalismus geht und was auf
das Konto der vorvatikanischen Seelsorge.

Wie schon angedeutet, haben die extremeren Radikalen, die sich
seinerzeit als Gegner des Bischofsamtes profilierten, gelegentlich in-
nerhalb des jungen christkatholischen Nationalbistums vornehmlich
auf der Ebene der Kirchgemeinden sozusagen als Bilderstiirmer ge-
wirkt, wobei sie nicht selten von den Pfarrern unterstiitzt wurden. Sie
haben sozusagen einen aufkldrerischen «Vulgirchristkatholizismus»
begriindet, um dessen Uberwindung sich Eduard Herzog zeitlebens,
aber auch spitere Generationen von Geistlichen und Laien bemiiht
haben und sich noch bemiihen.

Stadler spricht von «zwei Katholizismen», die einander im Kultur-
kampf «gegeniiberstanden» (S. 548). Diese Formulierung ist nicht tref-
fend. Die Positionen waren differenzierter und komplizierter. Die
Charakterisierung der ersten Nationalsynode vom 14.Juni 1875 in Ol-
ten durch Stadler (S.361) trifft zweifellos zu: «Alles war niichtern und
solide, wenn auch der Aufschwung einer religiésen Neugeburt fehlte.»
Die durch das Erste Vaticanum herbeigefiihrte neue Situation zwang
zu einer pragmatischen Entscheidung. Damit ist auch die Tatsache er-
klart, warum der Christkatholizismus lange {iber kein genaueres «Pro-
gramm» verfligte, ausgenommen ein paar allgemeine Grundsatzerkla-
rungen, und damit aus romischer Sicht die dussere Kirchenorganisa-
tion vor die Dogmatik stellte.

Wie schon erldutert, waren die radikalen Reformabsichten mit ei-
nem scheinbar widerspriichlichen konservativen Anliegen verkniipft.
Stadler bringt zwar gelegentlich zum Ausdruck, dass sich die Anliegen
radikaler Politiker und der altkatholischen Theologen nicht immer
deckten. So schreibt er von P. Hyacinthe Loyson, den er «neben Her-
zog die einzige wirklich représentative Figur des jungen Christkatholi-
zismus in der Schweiz» (S.440) bezeichnet: «Sein Katholizismus war
aber nicht liberal im Sinne der Erneuerer, sondern romisch-katholisch
mit vorvatikanischer Akzentuierung» (S.336). Meist wird aber der
Christkatholizismus doch wieder bei den Vorstellungen der radikalen
Politiker behaftet. Fiir diese Sicht mag gerade in Genf der Umstand
sprechen, dass sich Loyson wieder nach Frankreich abgesetzt hat mit

116



dem Vorwurf an die Genfer liberalkatholische Kirche, ihr Werk sei
«ni libéral en politique, ni catholique en religion» (S.440).

Auch die radikalen katholischen Politiker wollten zwar im Prinzip
die bestehende Kirche reformieren. Mit ihrem Kirchenverstindnis
und ihren Polizei-Methoden haben sie jedoch den Bruch mit der romi-
schen Hierarchie bewusst in Kauf genommen. Das kann man von
Eduard Herzog und den ihm nahestehenden Personlichkeiten nicht
sagen. Der Begriff «christkatholisch», der sich fiir den Altkatholizis-
mus in der Schweiz durchsetzte, war seinerzeit nicht nur im Kreis um
Wessenberg und der liberalen Geistlichkeit gebrduchlich, wie Stadler
meint, sondern dariiber hinaus in Siiddeutschland, Osterreich und in
der Schweiz sehr verbreitet, gelegentlich innerhalb der romisch-katho-
lischen Kirche sogar noch nach dem Kulturkampf. Seine konfessio-
nelle Verwendung nach 1870 mag zum Teil der Abgrenzung von der
deutschen Bewegung gedient haben. Doch stand auch mit der schwei-
zerischen Bezeichnung die Betonung der Kontinuitét der vorvatikani-
schen Kirche im Vordergrund, die Berufung auf ein Kirchenbild, das
zwar seit der sogenannten Gregorianischen Reform an der Wende
vom 11. zum 12.Jahrhundert und mehr noch durch den tridentini-
schen Zentralismus in Praxis und Lehrmeinungen gestort, jedoch
nicht grundsitzlich dogmatisch aufgehoben war. Sowenig wie der Be-
griff «altkatholisch» bedeutet der Begriff «christkatholisch» ein refor-
matorisches Zuriick zur Urkirche, sondern die Anerkennung der
kirchlichen Tradition, die iiber den sogenannten Friihkatholizismus
hinaus von der West- und Ostkirche gemeinsam getragen wurde.

Im Kulturkampf gab es nicht nur im politischen, sondern auch im
kirchlichen Bereich so etwas wie einen liberal-konservativen Stand-
punkt. Die Vertreter dieser Richtung, allen voran Doéllinger, haben be-
kanntlich die Kirchenspaltung nicht gesucht. Die Beschliisse des Er-
sten Vaticanums und das Verhalten der romischen Hierarchie haben
ihnen aber ein ehrliches Verbleiben in der romisch-katholischen Kir-
chengemeinschaft versperrt. So wurden sie zu «Kirchengriindern» wi-
der Willen. Fir sie waren die Erfinder der vatikanischen Dogmen die
«Katholiken der neuen Richtung» (vgl. im umgekehrten Sinn u.a.
S.446). Reformer in der Tradition Wessenbergs waren jene aber tat-
sdchlich in bezug auf Kult und Disziplin, aber ohne darin den Grund
fiir eine Kirchenspaltung zu erblicken. Sie wollten in der Konsequenz
einer ihnen aufgedringten Lage das altkatholische Kirchenbild auch
in diesen Bereichen reformieren. Dabei hielten sie sich nicht an ein
bloss historisierendes Schema, sondern suchten nebst dem synodalen

117



Anliegen des Frithkatholizismus auch die Idee des Gemeindegottes-
dienstes in der Landessprache mit den Mitteln des 19.Jahrhunderts zu
reaktivieren. Die pastoralen Gesichtspunkte, die sich damit verbinden,
lassen diese Reformen als «modern» erscheinen und treffen sich mit
gewissen Forderungen der Aufklarung. Das gilt vor allem auch von
der Abschaffung von Brauchtum, das man im Widerspruch zum alt-
kirchlichen Kirchen-, Liturgie- und Sakramentsbegriff stehend sah,
wie vor allem dem Zwangszolibat, der Zwangsbeichte, dem Ablass-
und Gebiihrenwesen. Diese Reformvorstellungen kommen bei Stadler
im Rahmen des Programms der freisinnigen Katholiken vor der Kon-
stituierung des christkatholischen Nationalbistums zur Sprache, ihre
Konkretisierung durch die Nationalsynoden nach 1876 wird nicht
mehr behandelt.

Die historisch unerlaubte Frage, was geschehen wire, wenn sich die
Opposition auf dem Vatikanischen Konzil nicht gebeugt hitte und Bi-
schof Greith die Dogmen in seinem Bistum nicht verkiindet hitte, illu-
striert immerhin eine geschichtliche Mdoglichkeit, die nicht einfach
von der Hand zu weisen ist. Der Biograph von Josef Burkard Leu
wagt es allerdings zu behaupten, dass dieser sich als allfdlliger Bischof
von Basel unterworfen hitte, so wie er sich 1854 unterworfen hatte
(G. Wiiest, Diss. phil. Freiburg, Bern/Frankfurt 1974). Dagegen ist im-
merhin auf die schon erwidhnte Reservatio mentalis Leus von 1854
hinzuweisen, die sich eben auf die mangelnde Legitimation des Pap-
stes stiitzte. Dieses Argument wire nach 1870 nicht mehr moglich ge-
wesen. Mit Sicherheit kann nur die Ausserung Herzogs iiber seinen
Onkel gelten: «Es war fur ihn ein grosses Gliick, dass er vor 1870
scheiden durfte.»

Herzogs eigene Haltung kommt klar im Abschiedsbrief an Bischof
Lachat vom 23.September 1872 zum Ausdruck. Stadler attestiert die
«wiirdige Form» und zitiert den Schluss daraus, der eben den ver-
sohnlichen Ton illustriert und Herzogs Uberzeugung, auch nach der
zu erwartenden Exkommunikation fortgesetzt der kathoiischen Kirche
anzugehoren. Leider kommen die tibrigen Abschnitte des Briefes nicht
zur Sprache. Sie hitten exemplarisch zum Verstindnis der theologi-
schen Lage Herzogs und seiner Gleichgesinnten dienen kodnnen: die
grundsiitzlichen Einwendungen gegen die vatikanischen Beschliisse
und die Gewissensproblematik fiir den Fall, dass Herzog einfach ge-
schwiegen hitte. Als Antwort auf den Brief an Bischof Lachat wurde
Herzog zunichst von jenem nur als Priester suspendiert.

Als Herzog, von Krefeld zuriickgekehrt, sein Amt als Pfarrer in Ol-

118



ten antrat, zitierte thn Bischof Lachat vor sich und drohte im Weige-
rungsfalle mit der «excommunicatio latae sententiae». Erst nach der
Bischofsweihe im Jahre 1876 verhdngte der Papst iiber Herzog die
grosse Exkommunikation mit Anathem. Stadler meint dazu, die Mass-
nahme entspreche dem Pathos der kurialen Tradition, sei aber doch
etwas erstaunlich gewesen, da der Bruch schon lange vollzogen war
und die Bildung einer Gegenkirche auch nicht mehr iberraschen
konnte. Aber gerade Stadlers Hinweis darauf, dass im Herbst 1876 die
romisch-katholischen Bischéfe auf kurialen Druck hin (gegen den sie
sich iibrigens verwahrten!) die Gliubigen warnten, der «neuen
Schisma-Kirche» beizutreten, deutet an, dass die Kurie damals die
moglichen Wirkungen der Kirchenspaltung noch iiberschitzte. Zudem
war die formelle Exkommunikation vor der Konstituierung des christ-
katholischen Bistums weniger dringlich. Aus romischer Sicht war sie
nachher eine Selbstverstdndlichkeit. Herzog selbst, den Stadler zitiert,
antwortete in einem Hirtenbrief, dass die Exkommunikation, insofern
sie nichts anderes ist als die Aufhebung der kirchlichen Gemeinschaft,
an den Verhiltnissen, «die wir selbst geschaffen, nichts gedndert»
habe. Stadler fithrt wortlich aus (S.364): «Mit einiger Berechtigung
liess Herzog die Sache auf sich beruhen: die Kirchengemeinschaft mit
Rom sei ldngst aufgehoben, Christus als das alleinige Oberhaupt der
christkatholischen Kirche anerkannt, sein Bischofseid schliesse jede
weitere ausldndische Abhidngigkeit aus.» Damit entsteht der Ein-
druck, Herzog bestitige sozusagen den Austritt aus der rémisch-ka-
tholischen Kirche. Im grosseren Zusammenhang des Hirtenbriefes
wird aber klar, dass sich Herzog, der von der Aufhebung der Kirchen-
gemeinschaft mit dem Papst (nicht mit «Rom») spricht, eigentlich auf
den Standpunkt stellt, dass damit nur die Konsequenzen gezogen wur-
den aus dem Umstand, dass sich im Grunde der Papst selbst mit sei-
ner Amtsanmassung aus der christkatholischen Kirchengemeinschaft
ausgeschlossen hat und dieser schon gar nicht berechtigt sei, «mit sei-
nen Bannspriichen andern Gliedern der christlichen Kirche die Gnade
Gottes und das Heil der Seele zu entziehen» (W.Herzog, S.84). Bei-
pflichten kann man Stadler in der Fortsetzung: «Damit endete der
Dialog, der nie einer hatte werden konnen, weil es in der damaligen
Situation nur um Unterwerfung ging.»

Als Herzog seine Stellung an der theologischen Fakultidt in Luzern
und damit eine vermutlich weiterfiihrende kirchliche Karriere aufgab,
um in dem fernen Krefeld eine altkatholische Pfarrstelle anzunehmen,
konnte er nicht wissen, ob er je in seine Heimat zuriickkehren wiirde,

119



geschweige denn, dass noch grossere Aufgaben, die allerdings mit
mehr Biirde als Wiirde verbunden waren, seiner harrten. Diesem Lu-
zerner Theologen jubelte keine progressive Studentenschaft zu, keine
Massenmedien kanonisierten ithn vorzeitig zum «zweiten Luther».
Von einer langerfristigen materiellen Sicherung durch eine wohldo-
tierte Staatspfrinde mit Dienstfahrzeug konnte auch nicht die Rede
sein. Kennzeichnend fiir Herzog ist auch sein personliches Verhiltnis
zum Zolibat. Obwohl die christkatholische Kirche den Zwangszélibat,
den auch Herzog als Prinzip ablehnte, abgeschafft hatte, behielt Her-
zog den Zolibat fir seine Person bei und hat ihn auch nicht in den
heute wieder liblichen mittelalterlichen Formen verwéssert. Er wollte
eine Relativierung seiner Gewissensentscheidung vermeiden. Stadler
bringt sehr wohl zum Ausdruck, dass Herzog, der auch die Wertschit-
zung Segessers genossen hatte, die wichtigste Schliisselfigur zum Ver-
stindnis des Christkatholizismus bleibt. Er hitte ihm jedoch ein von
den «politischen Anfangen» des Christkatholizismus getrenntes Kapi-
tel widmen diirfen. Auch fiir Herzog vermdgen die allgemeinen Hin-
weise auf seinen Werdegang und seine Studien in Tiibingen und Bonn
fiir ein tieferes Verstindnis seiner Theologie nicht zu geniigen. Es
wurde schon festgestellt, wie er durch seine Persodnlichkeit das Bi-
schofsamt der schweizerischen christkatholischen Kirche geprigt hat.
Gerne wiisste man mehr tiber die Zusammenarbeit des jungen Bi-
schofs mit dem doppelt so alten Augustin Keller, dem ersten Synodal-
ratsprdsidenten (nicht Synodepridsidenten oder «Synodalprisiden-
ten», wie Stadler schreibt). Etwas mehr vernimmt man {iber die Bela-
stung der Beziehungen Herzogs zum bischoflichen Vikar fiir die wel-
sche Schweiz, Eugéne Michaud, dem gleichzeitigen Kollegen Herzogs
an der Berner Fakultdt und spiteren ersten Redaktor der IKZ. Walter
Herzog betont in der Biographie seines Onkels gegensitzliche Auffas-
sungen iiber die zu beférdernden 6kumenischen Kontakte. Wiahrend
Eduard Herzog dem Anglokatholizismus nédherstand, wollte Michaud
vermehrt die Beziehungen zu den Ostkirchen pflegen. Nach Stadler,
der in den Nachlass Michauds im Besitz des inzwischen verstorbenen
Sven Stelling-Michaud Einsicht genommen hat, haben dagegen Kom-
petenzschwierigkeiten, unterschiedliche Auffassungen tber Liturgie-
reform und die Studentendisziplin und persénliche Gegensitze das
Verhiltnis von Bischof und bischoflichem Vikar belastet. Auf die von
Conzemius (Zschr. fiir Schweiz. Kirchengesch. 58, 1964) gegen den
Michaud-Biographen Dederen aufgeworfene Frage, ob es sich nicht
um substantiellere Differenzen wie in der Frage der Unauflaslichkeit

120



der Ehe, der Abschaffung der Beichte, der rigorosen Einfithrung der
Kommunion unter beiden Gestalten handelte, tritt Stadler nicht ein,
obwohl er beide Autoren zitiert. Hinweise finden sich auch auf die
Vorbehalte der Kirche von Utrecht gegen den rechtlichen Status des
schweizerischen Bischofs und den Verzicht auf die Mitwirkung bei der
Weihe Herzogs. Es wiire hier wohl der Ort gewesen, darauf hinzuwei-
sen, dass die Bemerkungen des Erzbischofs von Utrecht vom Jahre
1876 die historisch wesentlich andere Verfassungssituation der «ro-
misch-katholischen Kirche der altbischoflichen Klerisei» der Nieder-
lande charakterisieren. Stadlers Ausdruck «Utrechter Unionskirche»
ist unklar bzw. anachronistisch. Die Utrechter Union der altkatholi-
schen Kirchen ist erst im Jahre 1889 abgeschlossen worden. Auch sie
ist zu einem wesentlichen Teil das Werk von Eduard Herzog, dem es
gelungen war, die hollindischen Bedenken gegeniiber dem schweizeri-
schen Radikalismus zu zerstreuen, und der in der Folge die fihrende
Personlichkeit in der Internationalen Altkatholischen Bischofskonfe-
renz war. Das Vorbild der niederlindischen Kirche diirfte umgekehrt
das Verstdndnis des Bischofsamtes bei den schweizerischen Christka-
tholiken gestidrkt haben.

Diese und andere Aspekte des Wirkens von Herzog fithren zeitlich
und rdumlich an die Grenze von Stadlers Werk und sogar dariiber
hinaus. Zu den Anfédngen des Christkatholizismus gehoren aber — wie
schon erwdhnt — auch die liturgisch-disziplindren Reformbeschliisse
der ersten Nationalsynoden, an denen wiederum Herzog einen mass-
geblichen Anteil hatte. Hervorgehoben seien das christkatholische
Missale und Rituale in der Landessprache, das in der Tradition Wes-
senbergs anstelle der romischen Privatmesse die Gemeindefeier setzt,
und der Katechismus sowie das Gesangbuch von Thiirlings — Themen,
zu denen teilweise historische Einzeluntersuchungen vorliegen.

Stadlers Bemerkung, dass eine etwas einseitige Biographie besser
sei als gar keine, kann man natiirlich nur zustimmen. Aber gerade im
Fall von Eduard Herzog und von Augustin Keller muss das Fehlen ei-
ner weiterfilhrenden wissenschaftlichen Biographie als schwerer Man-
gel empfunden werden. Selbst iiber Segesser, fiir die Zeit vor dem Er-
sten Vaticanum das Paradepferd der Christkatholiken, fiir die Zeit
nachher der Musterknabe der Romisch-Katholiken, ist gerade im Hin-
blick auf sein Verhéltnis zu den Vatikanischen Dogmen das letzte
Wort noch nicht gesprochen.

Die hier beobachteten Verkiirzungen in Stadlers Darstellung des
Christkatholizismus haben ihre Ursachen wohl nicht nur in der ausge-

121



bliebenen Breitenwirkung und den tatsdchlich auf weite Strecken
chaotischen Anfingen der Bistumsgriindung, sondern auch im Man-
gel an einschldagiger Einzelforschung. Damit ist ein Vorwurf an die
christkatholische Kirchengeschichte selbst erhoben. Obwohl die theo-
logische Opposition gegen die vatikanischen Dogmen in Deutschland
gerade in den Reihen der Kirchenhistoriker ihre gewichtigsten Vertre-
ter besass und auch aus dem christkatholischen Klerus — angefangen
bei Eduard Herzog — verschiedene historische Studien zu Spezialfra-
gen hervorgegangen sind, ist gerade in neuerer Zeit wenig vertiefende
historische Literatur zum schweizerischen Christkatholizismus aus
christkatholischer Feder entstanden. Nebst den polemischen oder
apologetischen Schriften der Kulturkampfzeit gibt es Ansitze zu
grundsitzlicherer historischer Fragestellung in lokalen Gedenkschrif-
ten und monographischen Darstellungen, worunter noch immer das
umfénglichere Werk von Otto Gilg iber den Christkatholizismus in
Luzern hervorsticht®. Dazu stossen ein paar juristische Spezialunter-
suchungen zu staatskirchenrechtlichen Fragen und einige populire
Ubersichtsdarstellungen. Auch im Handbuch von Kiiry ist der histori-
sche Bereich naturgemiss in sehr geraffter Form dargestellt. Im Ge-
gensatz zur Kirche von Utrecht, deren historisches Bewusstsein wegen
des hoheren Alters ihrer geschichtlichen Kontinuitit stirker entwik-
kelt 1st, hat es sich die schweizerische christkatholische Kirche als Ver-
dienst angerechnet, auf sich selbst bezogene Historie nur am Rande zu
betreiben und dafiir die wenigen Kriifte, die ihr iiberhaupt zur Verfii-
gung standen, aus einer konfessionalistischen Enge hinaus in einer be-
wussten Zuwendung zu einer weiteren theologischen Tradition der Sy-
stematik und den biblischen Wissenschaften zuzuwenden.

Ende der fiinfziger und in den sechziger Jahren, im Zeichen des
Zweiten Vaticanums, begannen sich romisch-katholische Theologen
und Historiker fiir die effektiven und die vermeintlichen Vorldaufer des
«Aggiornamento» zu interessieren. Der Konziliarismus, Wessenberg

> Von Stadler konnte nicht mehr beriicksichtigt werden der Beitrag von Kurt
Stalder iiber die Christkatholisch-theologische Fakultdt der Universitit Bern
in: Hochschulgeschichte Berns 1528-1984, Zur 150-Jahr-Feier der Universitit
Bern 1984, hg. von Ulrich Im Hofu.a., Bern 1984. — Interessantes Material u.a.
zu Augustin Keller neuestens bei Josef F. Waldmeier, Katholiken ohne Papst,
Ein Beitrag zur Geschichte der christkatholischen Landeskirche des Kantons
Aargau, Aarau 1986.

122



und selbst Dollinger wurden rehabilitiert. Bei diesem wurde der Ein-
wand gegen eine Kirchengriindung («nicht Altar gegen Altar stellen»)
hervorgehoben. Der Altkatholizismus wurde «salonféhig». In diesem
Umfeld entstand eine historische Literatur, die im wesentlichen zeigen
sollte, dass das Vaticanum Il eigentlich den Durchbruch der dlteren
Reformanliegen bedeutet. Das Vaticanum I wird in dieser Literatur in
seiner Bedeutung relativiert und die altkatholische Position als Folge
von Missverstindnissen erklirt, wobei Papst, Kurie und ultramontane
Diozesanbischofe allenfalls der Vorwurf von ungeschicktem oder
inopportunem Verhalten trifft. Hier findet sich immerhin auch die be-
rechtigte Forderung nach der Erforschung der personlichen Religiosi-
tat der radikalen Politiker. Die ilteren reformkatholischen Strodmun-
gen werden sozusagen von dem postkonzilidren romischen Katholizis-
mus vereinnahmt, in der offensichtlichen Meinung, der Altkatholizis-
mus habe nun seine «raison d’étre» verloren. Um 1970 gab es in der
Schweiz romisch-katholische Wiirdentrager hochsten Ranges, die fest
daran glaubten, die Auss6hnung der Altkatholiken mit Rom stehe un-
mittelbar bevor. In gewissen niederldndischen Gemeinden hatten sich
damals schon de facto Interkommunionspraktiken eingespielt, die
eine solche Annahme keineswegs abwegig erscheinen lassen. Unter
diesen Voraussetzungen war aber ein wirkliches historisches Verstidnd-
nis fiir die Anliegen der katholischen Liberalen und fiir die Gewis-
sensentscheidung der altkatholischen Viter kaum moglich.

Als deutlich wurde, dass das Vaticanum II aus altkatholischer Sicht
die eigenen Anliegen nur zum Teil und jedenfalls nicht in den Haupt-
punkten aufgenommen hatte, nahm bezeichnenderweise das romische
Interesse am Alt- oder Christkatholizismus wieder ab, bzw. es redu-
zierte sich auf die Vorgeschichte. Man suchte nun die direkten Verbin-
dungslinien zwischen dem Reformkatholizismus des 19.Jahrhunderts
und den Reformen des Vaticanum II. Das Skandalon des Altkatholi-
zismus Ubergeht man nach Mdoglichkeit in 6kumenischer Diskretion
mit Stillschweigen®.

® Vgl. neuestens auch die Besprechung von Stadlers Werk durch U. Alter-
matt in: Schw.Zschr. fiir Gesch. 37 (1987) 82f., die den Christkatholizismus
mit keinem Wort erwihnt.

123



4. Schluss

Wie eingangs festgestellt, beschrdnken sich die vorangegangenen Er-
wiagungen ihrerseits auf einen bestimmten historischen Gesichtswin-
kel. Zusammenfassend bleibt festzuhalten, dass Stadler nicht nur der
allgemeinen schweizergeschichtlichen Forschung im Bereich des
19.Jahrhunderts, sondern auch der zukiinftigen Erforschung der Ge-
schichte des Christkatholizismus in der Schweiz ein unentbehrliches
Arbeitsinstrument zur Verfligung gestellt hat. Auch abgelegene altka-
tholische Literatur wird sehr vollstindig registriert. Die Darstellung
der Vorgédnge bei der christkatholischen Bistumsgriindung erfolgt viel
detaillierter und umfassender als in den bisherigen einschldgigen
Handbiichern. Die lokalen Vorgédnge bei der Konstituierung christka-
tholischer Kirchgemeinden werden zum Teil sehr minuzios geschil-
dert. Es ist von historischem Nutzen, wenn die alt-, bzw. christkatholi-
sche Kirchengeschichte eine profangeschichtliche Ergénzung und ge-
legentliche Relativierung erfihrt. Umgekehrt regt Stadlers Opus Ma-
gnum zur kirchengeschichtlichen Vervollstindigung und zu weiterer
Forschung an, was fiir die christkatholische Kirchengeschichte eine
Verpflichtung bedeuten miisste, um so mehr, wenn man sich Stadlers
zusammenfassendes Urteil iiber die neu konstituierte christkatholische
Kirche vor Augen hilt (S.364):

«Bei aller politischen Problematik, die dem Christkatholizismus an-
haftete, bestand seine geschichtliche Berechtigung darin, dass er den
Katholiken, die nichts von pépstlicher Unfehlbarkeit wissen wollten,
die Obhut einer eigenen Kirche bot. Anders formuliert: die Bildung
dieser Kirche war der Preis, den Pius IX. fiir die Dogmatisierung sei-
ner Unfehlbarkeit entrichten musste. Ohne diesen entscheidenden
Einschnitt hitten zwar die Spannungen zwischen ultramontanem und
liberalem Katholizismus fortbestanden, aber zur Bildung einer rom-
freien Kirche wire es jedenfalls nicht gekommen. Der Preis mag ange-
sichts der begrenzten Ausbreitung der <ecclesiola in ecclesia> relativ
bescheiden erscheinen. Er hat aber doch dem Katholizismus Sub-
stanzverluste gebracht, die qualitativ schwer abzuschétzen sind.»

Remetschwil Andreas Amiet



	Grundlagen zur Geschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz

