
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 2

Artikel: Grundlagen zur Geschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz

Autor: Amiet, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grundlagen zur Geschichte der Christkatholischen Kirche
der Schweiz

Zum Werk von Peter Stadler. «Der Kulturkampf in der Schweiz,
Eidgenossenschaft und Katholische Kirche im europäischen Umkreis
1848-1888», Verlag Huber, Frauenfeld/Stuttgart 1984. 787 Seiten.

1. Vorbemerkung

Das umfängliche Werk des Zürcher Ordinarius für Neuere Geschichte
kann hier nicht bloss mit einer knappen Rezension vorgestellt werden.
Für sein Thema ist es in Zukunft grundlegend und ruft nebst der

schweizergeschichtlichen Diskussion nach einer intensiveren
kirchengeschichtlichen Auseinandersetzung, die der Aufgabe dieser
Zeitschrift unmittelbar entspricht.

Im Sommer 1985 hat sich der Historische Zirkel Basel mit Stadlers
Werk in einer ausführlichen Aussprache auseinandergesetzt. Dabei
standen die folgenden Gesichtspunkte im Vordergrund:
Liberalkonservativismus und radikales Staatskirchentum sowie Reformkatholizismus

und Ultramontanismus im 19. Jahrhundert, die «alte» und die

«neue» Kirche nach 1870 (das altkatholische Selbstverständnis), die

Wirkungen des Kulturkampfes und Forschungsfragen für die
Zukunft1. Die hier folgende Rezension will diese Diskussion, soweit sie

den Altkatholizismus betrifft, weiterführen. Das Referat über den
Inhalt des Buches hebt die entsprechenden Aspekte hervor. Auch die
anschliessenden kritischen Bemerkungen, die Anstösse für eine künftige

Forschung geben möchten, sind unter der Beschränkung auf diese

Gesichtspunkte zu begreifen.

1 In der Sitzung des Historischen Zirkels vom 15. Juni 1985 unter dem Vorsitz

des Rezensenten sprachen nach einem einleitenden Votum des Autors Peter

Stadler (Zürich): Eduard Vischer (Glarus) über «Liberalkonservativismus
und radikales Staatskirchentum im 19.Jahrhundert», Heidi Bossard-Borner
(Luzern) über den «Standpunkt Philipp Anton von Segessers», Urs Altermatt
(Freiburg) über «Reformkatholizismus und Ultramontanismus im ^.Jahrhun¬
dert», Herwig Aldenhoven (Bern) über «Die Kontinuität des synodalen
Kirchenbegriffs und des staatskirchlichen Prinzips vom Spätmittelalter bis zur
Gründung der altkatholischen Kirche», Kurt Stalder (Bern) und Peter Amiet
(Wettingen/Bern) über «Altkatholisches Kirchenverständnis und altkatholi-

90



2. Das Thema

Für den Leser dieser Zeitschrift verbindet sich mit dem Begriff
«Kulturkampf» in erster Linie die Erinnerung an den Konflikt zwischen
der staatlichen Gewalt und der Kirche römischer Observanz sowie der
innerkatholischen Opposition mit dem Ultramontanismus im Gefolge
der Vatikanischen Dogmen von 1870, in der Zeit also, in der eben die
altkatholische Kirche in Deutschland und die christkatholische Kirche

in der Schweiz sowie die ersten altkatholischen Gemeinden in
Österreich gegründet wurden. In diesem engeren zeitlichen Bereich ist
der Begriff auch geboren worden. Das hier anzuzeigende Werk macht

jedoch im Untertitel klar, dass es den Begriff «Kulturkampf» in einem
weiteren Sinn für die ganze kirchenpolitische Auseinandersetzung des

liberalen Bundesstaates und der radikalen Stände nach dem
Sonderbundskrieg bis zur Lösung der Basler, Genfer und Tessiner Bistumsfrage

bis ins Jahr 1888 verwendet. Damit ist auch angedeutet, dass der

kirchengeschichtliche Teil dieses «Investiturstreites des ^.Jahrhun¬
derts» (Stadler) nicht im Vordergrund steht. Stadlers Werk handelt

vorwiegend vom schweizerischen liberalen Staatskirchentum des

19. Jahrhunderts in seinem Verhältnis zum römischen Katholizismus.

3. Inhalt

Nach einer der Begriffsgeschichte des Kulturkampfes und der aktuellen

Forschungslage gewidmeten Einleitung werden die Voraussetzungen

von der Aufklärung bis zur Regeneration geschildert. Als «Erbe
des 18. Jahrhunderts» werden die staatskirchlichen und episkopalisti-
schen Ideen des Gallikanismus, des Febronianismus und Josephinismus

und ihre Wirkung auf die Schweiz im Fricktal und über Felix Bal-

sche Spiritualität im 19. Jahrhundert», Victor Conzemius (Luzern) über «Die
Wirkungen des Kulturkampfes». - Im Mittelpunkt der anschliessenden
Diskussion standen: Segesser als der einzige permanente Kommentator der Ereignisse

vom Sonderbund bis zum Ende des Kulturkampfes, sein Bestreben, eine
überkonfessionelle konservative Partei zu gründen und seine von derjenigen
Eduard Herzogs abweichenden Haltung nach 1870; im weitern; der Kirchenbegriff

der Christkatholiken, die Frage, ob es nicht auch einen anti-reformier-
ten Kulturkampf gegeben habe (Eglise libre!), das Verhältnis des Kulturkampfes

zur sozialen Frage, die Integration der Römisch-Katholiken im Bundesstaat

nach dem Kulturkampf.

91



thasar in Luzern sowie die schweizerischen Widerstände dagegen kurz
vorgestellt. Dabei wird der aufklärerische Charakter dieser Strömungen

betont und festgehalten, dass die Aufklärung selbst von Anfang
an auch eine ausgesprochen religiöse Kraft gewesen ist. An keine
Konfession gebunden, schafft sie sowohl Voraussetzungen für ökumenische

Verständigung als auch für grundsätzliche Kritik an kirchlicher
Machtpolitik. Es wird auch die Frage nach den grundsätzlichen
Wirkungen des Jansenismus aufgeworfen, die allerdings mangels Spezial-
forschungen offengelassen wird. Deutlichere Spuren haben Helvetik,
Mediation und die Reformen Wessenbergs hinterlassen: Dass der
Helvetik mit ihrem extremen aufklärerischen Staatskirchentum, mit
ihrer Diskriminierung der Geistlichkeit und den Kampfmassnahmen
gegen die Klöster ein eigentlicher Kulturkampf erspart geblieben ist,
das ist wesentlich dem französischen Protektorat zuzuschreiben.

Die Mediation bildet auch im religionspolitischen Bereich einen

Kompromiss zwischen aufklärerisch-revolutionären Idealen und re-
staurativen Tendenzen. Es sind vor allem die neugeschaffenen
paritätischen Kantone Aargau und St. Gallen, wo zu jener Zeit die wichtigsten

politischen Voraussetzungen der dortigen späteren Auseinandersetzung

geschaffen wurden.
Schon 1800 hatte das Wirken von Ignaz Heinrich von Wessenberg

als Generalvikar im Bistum Konstanz begonnen, dessen Schwergewicht

in die Mediationszeit fällt. Stadler unterstreicht die «innere
Widersprüchlichkeit und Tragik» des Wessenbergianismus, dessen
aufklärerisches Wesen grosse Teile des katholischen Landvolkes und des

Klerus überforderte und dessen episkopalistisch-nationalkirchlicher
Charakter in der deutschen Reichskirche verwurzelt war. Die Diözes-
ankantone, die sich um die Trennung vom Bistum Konstanz bemühten,

wollten aber ein schweizerisches Nationalbistum.
Die Restauration brachte den Bundesvertrag mit der Klostergarantie,

die Erweiterung des Kantons Bern um den alten fürstbischöflichen
Jura (das Birseck ging an Basel), die Arrondierung Genfs mit den
katholischen Landgemeinden, die Neuordnung der Bistumsverhältnisse
(Basel, Chur, St. Gallen). Beachtenswert ist der Umstand, dass in der

Bistumsfrage nicht nur die Mediationskantone, sondern auch typisch
restaurative Stände wie Luzern und Solothurn einen betont
staatskirchlichen Standpunkt einnahmen und schliesslich auch gegen den
Willen der Kurie durchsetzten.

Der Geist Wessenbergs wirkte bei einigen katholischen Geistlichen
fort, so besonders in der Person des Aarauer Pfarrers Aloys Vock, der

92



sich auch in der Regenerationszeit als Führer einer liberal gesinnten
innerkatholischen Opposition hervortat.

Die Regeneration bildete schliesslich das unmittelbare Vorfeld für
die kirchenpolitische Lage im Bundesstaat von 1848. In den regenerierten

Kantonen zeichnete sich bald das liberale Dilemma ab: einerseits

die Forderung nach Religionsfreiheit - die allerdings vorerst nur
den beiden grossen christlichen Konfessionen gewährt wird, anderseits

die etatistische Politik im Schul- und Kirchenwesen. Der Ersatz
älterer kirchlicher Kollegien durch staatliche Lehranstalten und eine
verschärfte staatliche Kirchenaufsicht sollten die Verbreitung des
liberalen Gedankengutes im Volke sichern. Die Badener Artikel von 1834

waren zunächst das Werk von liberalen Politikern katholischer
Konfession. Sie markieren «die Kontinuität von der Staatsaufsicht jose-
phinischer Prägung zu einer liberal-nationalstaatlichen Konzeption
von reformkirchlicher Prägung». Die Idee der Schaffung eines

schweizerischen Metropolitanverbandes und der Aktivierung von
Synoden - allerdings unter Staatsaufsicht - bedeutet die Vorwegnahme
wichtigster kirchenpolitischer Programmpunkte der späteren siebziger
und achtziger Jahre. Dort, wo sich eine reformierte Majorität diese

Anliegen zu eigen machte wie in Bern, «verloren sie ihren positiven
Sinn und erstarrten zu Bestandteilen einer eindeutigen Herrschaftsideologie»

gegenüber einer katholischen Minderheit im Jura. Damit
erwuchs der kirchenpolitischen Seite der Auseinandersetzung eine weitere

Komponente: das Wiedererwachen des alten konfessionellen
Haders der Eidgenossen.

Das Bündnis von aufklärerischen Katholiken im liberalen Lager mit
einem antikatholischen Protestantismus ist auch im Aargau in der
Politik von Augustin Keller zu beobachten, die mit vulgäraufklärerischen
antimonastischen Argumenten ihren ersten Höhepunkt in der Kloster-
aufhebung von 1841 erreichte.

Die Jesuitenberufung nach Luzern verschärfte die Lage noch mehr.
Es liegt in der Natur der Sache, dass der Sonderbundskrieg auch
konfessionelle Wunden schlug. Der Bundesstaat von 1848 ist das Werk
der Sieger und trägt vor allem mit dem Jesuitenartikel einen
konfessionspolitischen Stempel. Die NichtWählbarkeit von Geistlichen in
den Nationalrat und in den Bundesrat betrifft auch die reformierte
Kirche, entspringt aber demselben radikalen Misstrauen gegenüber
einer möglichen geistlichen Bevormundung. Zwar fiel die Klostergarantie

des Bundesvertrages von 1815, das Verbot von Klosterneugründungen

aber, wie es 1874 beschlossen wurde, brachte die Achtundvierzi-

93



ger-Verfassung noch nicht. Dennoch ist in den Jahren 1848 und 1849

in verschiedenen Kantonen eine ganze Welle von Klosteraufhebungen
zu beobachten. Hervorzuheben ist die gemässigte Haltung des Solo-
thurners Josef Munzinger, des Vaters von Walther Munzinger, dem

späteren Mitbegründer der christkatholischen Bewegung.
Die Bundesebene betrifft auch die Stellung der Nuntiatur. Es war

eine Illusion der radikalen Bundesbehörden, den Vertreter des Papstes
bloss als Gesandten eines italienischen Mittelstaates behandeln zu
können und ihm jedes Recht kirchlicher Einflussnahme in der
Schweiz absprechen zu wollen. Die Kurie selbst hielt gegenüber dem
Bundesstaat auf kritische Distanz, indem sie sich zunächst nur durch
einen Geschäftsträger mit Sitz in Luzern vertreten liess.

In den schwierigen Anfängen der Etablierung einer katholischen
konservativen Opposition im eidgenössischen Parlament profilierte
sich bald als ein geistiger Führer der Luzerner Philipp Anton von
Segesser. Allerdings war dieser «zu sehr Einzelgänger, um die an sich

schon heterogene Gruppe in den eidgenössischen Räten lenken zu
können oder zu wollen». Beziehungen zu verschiedenen «Gelehrten
protestantischer Konfession, aber altständischer Gesinnung» waren
stärker als zu den ausgesprochenen Reaktionären im eigenen
konfessionellen Lager. Von einem gemässigten konservativen Standpunkt
aus kommentierte und kritisierte der scharfsinnige Politiker, Historiker,

Jurist und Publizist die Vorgänge der folgenden Jahrzehnte.
Da auch der neue Bundesstaat die Kirchenhoheit grundsätzlich den

Kantonen beliess, spielte sich die Auseinandersetzung in Religionsfragen

weiterhin zur Hauptsache in den einzelnen Ständen ab, am schärfsten

zunächst dort, wo ein radikales Regime erst in der Folge des

Sonderbundskrieges an die Macht kam, wie in Freiburg. Die Kampfmass-
nahmen der Freiburger Regierung im Einvernehmen mit den übrigen
Diözesanständen Bern, Waadt, Genf und Neuenburg, die verschärfte
Staatsaufsicht über die Kirche, der Versuch, die kirchliche Opposition
unter der Führung des Bischofs mit Haft, Exil und Absetzung von
Mgr. Marilley zu brechen, erscheinen als eine Vorwegnahme der
späteren Ereignisse um Eugène Lâchât und Gaspard Mermillod. Aus den

Vorgängen der fünfziger Jahre ragen im übrigen hervor die St. Galler
Systemkrise, der lange Weg zum Diözesanseminar des Bistums Basel

und der Diözesankonflikt um den Kanton Tessin.

Um 1860 war eine gewisse konfessionelle Entspannung unverkennbar.

Im Neuenburger Handel hatte sich der Bundesrat aussenpolitisch
behauptet. Der konjunkturelle Aufschwung lenkte das Interesse auch

94



des Volkes von kirchenpolitischen Fragen ab. Die Verwirtschaftli-
chung der Politik wirkte im kirchlichen Bereich vorübergehend
stabilisierend. Im folgenden Jahrzehnt zeigt sich ein deutliches Wiedererstarken

der katholischen Kräfte. Die Bemühungen um gesamtschweizerische

Organisationsformen schlugen sich nieder im Schweizerischen
Studentenverein und in der Gründung des Piusvereins. Der Piusverein
setzte sich unter anderem die «Pflege katholischer Wissenschaft» zum
Ziel, was vor allem die Unterstützung der Neuscholastik zur Abwehr
des Liberalismus bedeutete. Der langjährige Vorsitzende des Piusvereins,

Theodor Scherer-Boccard, stieg damit zu einer Führungsstellung
im schweizerischen Katholizismus auf. Scherer «kann als Verkörperung

eines (Ultramontanen> im damaligen Wortsinn gelten», nämlich
«absolutistisch in den Tendenzen und radikal in den Mitteln» (Bluntschli

1845). Dieser Ultramontanismus stellt (ebenfalls nach Bluntschli)
das reaktionäre Gegenstück zum revolutionären Radikalismus dar. In
den sechziger Jahren begann sich die Niederlassungsfreiheit des

Bundesstaates in Verbindung mit der industriellen Entwicklung auszuwirken,

indem nun auch in traditionell protestantischen Gebieten die
katholische Bevölkerung stark zunahm. Der Piusverein bemühte sich
auch um diese Diasporagebiete intensiv. Den Hintergrund der
schweizerischen Vorgänge dieses Jahrzehntes bildeten der Aufschwung des

europäischen Liberalismus und die Infragestellung des Kirchenstaates
durch das geeinte liberale Italien, was sich auch in den schweizerischen

Diskussionen niederschlug.
Im Jahre 1860 verfasste Walther Munzinger seine Schrift «Papsttum

und Nationalkirche». Sie enthält bekanntlich ein «vorzeitiges»
altkatholisches Programm, das eine Stärkung des schweizerischen Episkopates

gegenüber Rom und eine Wiederbelebung des konziliaren Prinzips

bewirken sollte. Dieses Programm müsste auf den Widerstand der
Ultramontanen stossen, die ihrerseits eine Aktivierung des schweizerischen

Episkopates mit allerdings andern Vorzeichen erwarteten. In
den sechziger Jahren gewann der schweizerische Episkopat tatsächlich

an Profil, zunächst in der Person des St. Gallers Carl Johann
Greith. Dieser war seinerzeit in München in den Görres-Kreis getreten

und stand in regem Briefverkehr mit Döllinger. Der sozialen Frage
gegenüber aufgeschlossen, hat er sich in den hängigen kirchenpolitischen

Fragen aus realpolitischer Einsicht kluge Zurückhaltung auferlegt

und für die Erhaltung des «Status quo» eingesetzt. Im Vatikanischen

Konzil hat er nicht zuletzt im Blick auf die schweizerischen
Verhältnisse gegen die Infallibilität gesprochen. «Es ist wohl der einzige

95



seines Landes, der den Vergleich mit einem Ketteier auszuhalten
vermag.» Der Jurassier Eugène Lâchât war im Jahre 1863 der
Kompromisskandidat für das Bistum Basel, weil der von den Diözesanständen
erwünschte Luzerner Stiftspropst Josef Burkard Leu (der Oheim von
Eduard Herzog) den Domherren zu liberal, die Kandidaten des Di-
özesankapitels den Diözesanständen wiederum zu ultramontan waren.
Nach jahrelanger Landesabwesenheit in Besançon, Albano bei Rom
und im Elsass hat sich Lachat als Pfarrer und Dekan im Jura in politischen

Dingen strikte Zurückhaltung auferlegt. Für ihn sprach auch
das bernische Interesse an einer verstärkten Integration des Juras,
nicht zuletzt wegen Plänen für eine bessere Eisenbahnverbindung der

Bundeshauptstadt mit Frankreich, die eben durch den Jura führen
sollte Die Wahl Lachats wurde sowohl von einem Wilhelm Vigier
als auch von Augustin Keller sehr positiv aufgenommen. Nach guten
Anfängen in der Pflege des Einvernehmens mit den staatlichen Organen

zeigte sich dann immer deutlicher, dass Lachat von seinem
Herkommen mit dem politischen Umfeld, in das er als Bischof des

schwierigen Bistums Basel hineingestellt wurde, zuwenig vertraut war.
Geschadet haben ihm wohl auch die persönliche Verbindung und die
damit verbundene Beeinflussung durch Scherer-Boccard in Solothurn.
Die «Eminence grise» war der Kanzler Duret, der den Bischof im
Konfrontationskurs der kommenden Auseinandersetzungen bestärkt
hat.

Nach aussen noch aktiver als Lachat hat sich Gaspard Mermillod
aus Carouge für die Infallibilität stark gemacht. Der ehrgeizige
Karriere-Kleriker mit seiner Schwäche für die vornehme Welt, im September

1864 als Genfer Hilfsbischof zum Bischof von Hebron i.p.
geweiht, war der Hauptakteur in der Genfer Bistumsfrage und hat
weitgehend gegen den Willen des Freiburger Diözesanbischofs Marilley
auf seine Weise zur Polarisierung in der Westschweiz beigetragen. In
diese sechziger Jahre fallen auch die Anfänge einer schweizerischen
Bischofskonferenz. Deren zentrale Themen waren vorerst die Einführung

der Zivilehe und unter dem Druck der Industrialisierung die

Frage der Reduktion der Feiertage. Die Reformversuche eines P.

Theodosius Fiorentini stellen eine Ausnahme dar gegenüber einem sonst
eher «reaktiven» Verhalten gegenüber der Industrialisierung und dem
dahinter stehenden politischen Liberalismus.

Eine institutionelle Grundlage der Vorgänge nach 1870 bildete u.a.
das Pfarrwahlrecht, das in den fünfziger und sechziger Jahren in den
radikalen Kantonen über Verfassung und Gesetz immer mehr Verbrei-

96



tung fand. Mit der Seminarfrage hängt die ganze Frage der Rekrutierung

der Geistlichkeit zusammen. Der bewusste Widerstand der Kirche

gegen den Zeitgeist, wie er gerade in den Seminarien von Freiburg
und Solothurn zu spüren war, dürfte dem Klerus viele Kräfte entzogen
haben und hat wohl zu einer zunehmend einseitigen ultramontanen
Zusammensetzung einer jüngeren Priestergeneration geführt, die
gerade in den sechziger Jahren deutlich hervortrat.

Das gewichtigste Dokument des römischen Widerstandes gegen den

Liberalismus ist bekanntlich der «Syllabus errorum» vom Jahre 1864.

Die darin enthaltene Verurteilung des Prinzips der Religionsfreiheit
hat den radikalen Politikern die Argumentation erleichtert. Auch die

sogenannten «liberalen Katholiken» in der Schweiz und im Ausland

waren über die Enzyklika unglücklich. Sie sahen sich in ihren
Bemühungen um die Aussöhnung der Kirche mit der modernen Welt
desavouiert. Nachdem das öffentliche Interesse schon abgeklungen war,
haben mit Verspätung die Kantone Thurgau und Aargau die Publikation

der Enzyklika verboten. Damit war eine Verschärfung der Gegensätze

eingeleitet, die sich in weiteren staatskirchlichen Repressions-
massnahmen in verschiedenen Kantonen vor allem in der zweiten
Hälfte der sechziger Jahre auswirken sollte: in der Diskussion um die
Bundesrevision im Zeichen der sogenannten Demokratischen Bewegung,

in der Diskussion um die Zürcher Landeskirche und die
Verfassungsrevision im Thurgau. Im Jura kann von der Entfesselung einer
Konfessionskrise im Zusammenhang mit der Schulfrage gesprochen
werden. Der Streit um das Lehrbuch der Moral des Jesuiten Gury
gipfelte in der Aufhebung des Priesterseminars in Solothurn unmittelbar
vor der Verkündigung der Vatikanischen Dogmen.

Stadler würdigt das Erste Vaticanum als Ausdruck von «Selbstbewahrung

durch Selbsterhöhung», als einen Rückzug ins «Ghetto»
(nach Altermatt) in der Konsequenz von Traditionen, die der katholischen

Reform des 16. Jahrhunderts zu ihren Erfolgen verholfen hatten,
damals allerdings mit Unterstützung des weltlichen Arms. Es sei

darum gegangen, die von den geistigen Bewegungen noch wenig erfass-

ten Volksmassen gegen Einwirkungen einer intellektuellen
Oberschicht, die stets nur eine Minorität bildete, abzusichern. Die römische
Kirche konnte der Zustimmung breiter, gläubiger Bevölkerungsschichten

gewiss sein. Das Konzil und seine Wirkung wird im europäischen

Gesamtrahmen geschildert. Zu den grossen schweizerischen

Opponenten der geplanten Infallibilitätserklärung gehörte bekanntlich

Segesser, wobei dessen Vorbehalte weniger in der Opposition ge-

97



gen die Lehre als solcher als im Zweifel an deren kirchlichen und
politischen Opportunität gesehen wird. Segesser sah im Dogma die
Gefahr der verschärften Verketzerung von Auffassungen, die sich nicht
im Kern der Glaubenswahrheit, sondern vielmehr in der wissenschaftlichen

Form von der offiziellen Kirchenlehre unterschieden. Ein anderer

Gegner, der Stiftspropst Tanner aus Luzern, hat das Konzil schon

frühzeitig verlassen. Bischof Greith vermied es zum Befremden des

Geschäftsträgers Agnozzi, an der entscheidenden Abstimmung
teilzunehmen, und hat Rom ebenfalls rechtzeitig verlassen. Er hat sich später

unterworfen. Wenn sich Mermillod und Lachat nachher zu Hause

für die Vatikanischen Dogmen einsetzten, blieben sie ihrer Haltung im
Konzil selbst treu.

Nach der Darstellung der schweizerischen Reaktionen aus allen
Lagern, der ersten innerkatholischen Proteste, der Rolle der «Katholischen

Stimme aus den Waldstätten» (wie der richtige Titel lautet), des

Streites um Johann Baptist Egli und des konservativen Umsturzes in
Luzern sowie der kirchenpolitischen Aspekte der Debatte um die
Bundesrevision der Jahre 1872 und 1874, lässt Stadler die einlässliche
Schilderung des Kampfausbruches in Genf und im Bistum Basel

folgen. Jener gipfelt in der Verbannung Mermillods, dieser spitzt sich im
Streit um Pfarrer Paulin Gschwind in Starrkirch zu und mündet in die
Absetzung von Bischof Lachat durch die Diözesanstände aus. Der
diplomatische Bruch der Eidgenossenschaft mit dem Vatikan und die
Bundesrevision von 1874 mit den verschärften konfessionspolitischen
Bestimmungen («Ausnahmeartikel») bilden die nächsten Etappen.

Ein eigenes Kapitel ist den «politischen Anfängen des Christkatholizismus»

gewidmet. Es wird auf das deutsche Vorbild für die Organisation

der Protestbewegung hingewiesen. Es kommt zum Ausdruck,
dass die dogmatischen Streitfragen nur eine Oberschicht berührt
haben. Die von den radikalen Politikern und innerkirchlichen Opponenten

erhoffte breite Protestströmung gegen die Unfehlbarkeit des Papstes

ist ausgeblieben. Daran änderten der Kongress der Freisinnigen
Katholiken in Solothurn im Jahre 1871 und der Oltener Katholikentag
von 1872 nichts. Der praktisch nur von Laien getragene «Verein
freisinniger Katholiken» verstand sich vorerst als innerkirchliche Opposition.

Seine politische Färbung war fast unvermeidlich. Die führenden
Persönlichkeiten gehörten auf kantonaler und eidgenössischer Ebene
auch zur liberal-radikalen Führungsschicht. Die religiöse Dimension
steht bei dem allerdings schon 1873 verstorbenen Berner Rechtsprofessor

Walther Munzinger (dem Verfasser von «Papsttum und Natio-

98



nalkirche» vom Jahre 1860) im Vordergrund. Munzinger hoffte, dass

der Kampf- anders als in Deutschland - nicht «von oben herab» mittels

Polizei, sondern «aus dem guten tapferen Geiste des Volkes» und
durch die Gemeinden geführt würde. Munzinger hat den nachmaligen
ersten altkatholischen Bischof Deutschlands, Josef Hubert Reinkens,

zu einer Vortragstournee in die Schweiz gebeten, um hier der
antirömischen Opposition die geistliche Richtung zu geben. Er hat auch dafür

gesorgt, dass seine Vaterstadt Ölten, die nun das eigentliche Zentrum

der antiinfallibilistischen Katholiken war, in Eduard Herzog den

Pfarrer erhielt, der auch zum geistlichen Führer der ganzen entstehenden

christkatholischen Kirche der Schweiz werden sollte.
Unter den Politikern kommt vor allem bei Augustin Keller die Idee

zum Ausdruck, diese Kirche zunächst anstelle des aus seiner Sicht
verwaisten Bistums Basel zu setzen und mit ihr darüber hinaus das alte

Projekt der schweizerischen Nationalkirche zu verwirklichen. Ähnlich
weitgespannte Ziele verfolgte die Berner Regierung bei der Schaffung
der katholisch-theologischen Fakultät, die erst später in
«christkatholisch-theologische Fakultät» umbenannt wurde. Die staatliche Gesetzgebung

hat es vorwiegend in den Kantonen Solothurn und Aargau,
dann auch in Bern, Zürich und Genf antivatikanischen Mehrheiten
und grösseren Minderheiten in einigen Pfarreien erlaubt, sich als

staatlich anerkannte Gemeinden zu behaupten und nebst weiteren

sogenannten Genossenschaften die Trägerschaft für das schweizerische
Nationalbistum zu bilden, das im Jahre 1876 mit der Wahl und Weihe

von Eduard Herzog zum Bischof definitiv konstituiert ist. Bezeichnend

ist die Tatsache, dass der Plan bestand, die Bischofsweihe in der
St.-Ursen-Kathedrale in Solothurn durchzuführen, um eine Ablösung
von Lachat durch den schweizerischen Nationalbischof zu
demonstrieren. Dieses Unterfangen scheiterte am Widerstand einer
römischen Mehrheit der Pfarrgemeindeversammlung in Solothurn. Die
Weihe wurde dann bekanntlich durch Bischof Reinkens in Rheinfelden

vorgenommen. Das Jahr 1878 erscheint als politisches
«Schicksalsjahr» des Christkatholizismus. Nachdem der Nachfolger von «Pio
Nono», Leo XIIL, das strikte päpstliche Nein zu den Kirchengesetzen
in Genf und Bern aufgehoben hatte, durften sich die romtreuen Wähler

an den Pfarrwahlen beteiligen, was insbesondere im Jura den

aufoktroyierten «Staatskatholizismus» beendete. Es folgte eine
«Gesundschrumpfung» des Christkatholizismus. Damit waren aber die Träume
einer wirksamen Konkurrenzierung des römischen Katholizismus
ausgeträumt, und der Christkatholizismus hörte allmählich auf, für die

99



politischen Instanzen «interessant» zu sein, was wiederum der politischen

Entspannung der kommenden Jahre zugute kam.

Was den Kirchenkampf selbst betrifft, kommen auch die Niederungen

zur Sprache: Die étatistischen Repressionsmassnahmen, die eine
weite Bevölkerung in ihrer herkömmlichen Religionsausübung störte
und in der Regel gegen den Willen einer Volksmehrheit einen offiziösen

Kult einzurichten versuchte, erinnern an Vorgänge in der
Französischen Revolution, «allerdings doch mehr mit spiessig-grotesken
Begleiterscheinungen, ohne Blutvergiessen und überhaupt ohne den
tödlichen Ernst jenes Präzedenzfalles». In der gegenseitigen Polemik
hatte zunächst der Radikalismus einen Vorsprung in den Mitteln der

freisinnigen Presse. Doch gerade im Zeichen dieser Auseinandersetzung

gewann die katholische Presse an Profil. Den freisinnigen
Volksversammlungen stehen die römisch-katholischen Gegendemonstrationen

gegenüber, die beeindruckenden Wallfahrten nach Saint-Maurice,
Mariastein und Vorbourg bei Delsberg, die Scharen von Firmlingen
und deren Angehörigen, die aus den radikalen Kantonen zum exilierten

Bischof Lachat ins Luzernische zogen.
Naturgemäss wurde der Kulturkampf vor allem auf kantonaler

Ebene ausgetragen. Schwerpunkte der - von Stadler ausführlich
dargestellten - Auseinandersetzung bildeten bekanntlich der Berner Jura
und Genf. Während im Berner Jura der politische Charakter der
Auseinandersetzung in der Darstellung dominiert, gewinnt in Genf mit
der Person von Père Hyacinthe Loyson auch die religiöse Seite an
Profil. Andere Kantone, wo sich der Christkatholizismus stärker
etabliert hat, wie Solothurn und Aargau, gehören zusammen mit St. Gallen,

Tessin, Basel und Thurgau zu den «Nebenkriegsschauplätzen».
Entgegen den Wunschvorstellungen Augustin Kellers identifizierte
sich der Aargau nicht mit den Christkatholiken. Im Kanton Solothurn
bilden die Aufhebung des Benediktinerklosters Mariastein und der
Chorherrenstifte St. Urs und Viktor in der Stadt Solothurn und
St. Leodegar in Schönenwerd weitere Höhepunkte des Kampfes. Schillernd

erscheinen die Weltanschauung und die konfessionelle Politik von
Landammann Wilhelm Vigier, der die Absetzung Lachats betrieb, den

Christkatholizismus, zu dem er sich selber bekannte, beförderte und es

dann gleichwohl verstand, zur Rekonstituierung der Basler Diözese

unter Bischof Fiala beizutragen. Vigier dürfte am Christkatholizismus
vor allem interessiert gewesen sein, weil er sich von diesem «modernen»

Katholizismus mehr Aufgeschlossenheit gegenüber der
Industrialisierung und deren Bedürfnissen erwarten konnte. Unter einem

100



ähnlichen Vorzeichen steht C.F. Bally, «der Typus des christkatholisch

engagierten Unternehmers», dem massiver Druck auf seine

Belegschaft zur Bekehrung zum Christkatholizismus nachgesagt wurde.
Zu den typischen Kulturkampfthemen gehörte im Kanton Solothurn
die Schulfrage und insbesondere der Streit um den konfessionellen

Religionsunterricht.
In allen betroffenen Kantonen fanden unzählige Streitigkeiten um

historische Kirchengebäude und Kirchengeräte statt, die - je nach

Standpunkt - von der «alten» oder von der «neuen» Konfession
beansprucht wurden. Einige langwierige Prozessverhandlungen erstreckten

sich bis in dieses Jahrhundert hinein. Zu den Niederungen gehören

die hässlichen Demonstratiönchen der Entweihung von Kirchen
und Friedhöfen, welche im Zusammenhang mit der Exkommunikation

der Christkatholiken durch Rom standen. Zum damaligen
Zeitpunkt kam für die Römisch-Katholiken ein Simultangebrauch mit den

neuen «Schismatikern» nicht in Frage. Zur Polemik gehören die
klischeehaften Feindbilder, von denen die vielvermutete Verknüpfung
von Christkatholizismus und Freimaurerei erwähnt sei.

Die «letzte Schlacht» des eigentlichen Kulturkampfes war der
Abstimmungskampf um den eidgenössischen «Schulvogt» im Jahre 1882.

Die Ausgleichspolitik Leos XIII. und das Abflauen des kirchenpolitischen

Interesses in Bund und Kantonen erlaubten die Regelung der

hängigen Diözesanfragen. Im Jahre 1883 konnte Mermillod als

Bischof von Lausanne und Genf in Freiburg Residenz nehmen, 1890

wurde er Kurienkardinal. Damit war das Projekt des selbständigen
Genfer Bistums aufgegeben. Im Jahre 1884 wurde Lachat zum
Apostolischen Administrator des Kantons Tessin ernannt unter gleichzeitiger

Beförderung zum Titularerzbischof; 1885 konnte Friedrich Fiala,
ein Mann des Ausgleichs, als Bischof von Basel in die St.-Ursen-Kir-
che in Solothurn einziehen; 1888 wurde die Übereinkunft der
Eidgenossenschaft mit der Kurie über die Errichtung des Bistums von
Lugano in Verbindung mit dem Bistum Basel beschlossen. Die Gründung

der Universität Freiburg im Jahre 1889 darf ebenfalls als Frucht
des Kulturkampfes bezeichnet werden, welche die Wiedererstarkung
des römischen Katholizismus ausdrückt. Im Jahre 1891 war schliesslich

die Wahl des ersten katholisch-konservativen Bundesrates möglich.

Ausblickend stellt Stadler die Frage, ob denn der Kulturkampf ein

Kampf ohne Sieger und Besiegte gewesen sei. Tatsächlich hat sich der
römische Katholizismus der staatlichen Angriffe und der Zwangsre-

101



formversuche erwehren können. Der Christkatholizismus ist eine
Randerscheinung geblieben. «Wie das Referendum bewies auch das

Pfarrwahlrecht, obwohl von kirchlich-traditionalistischen Kreisen
bekämpft, seine letztlich konservative Kraft.» Dennoch blieben die
staatlichen Auflagen beim Ausgleich in der Bistumsfrage und die von
der kirchlichen römisch-katholischen Opposition bekämpfte
Verfassungsrevision von 1874 in Kraft. Ähnliches gilt von den meisten
revidierten Kantonsverfassungen und etlichen Kirchengesetzen. Umgekehrt

scheiterte die Zentralisierung des Volksschulwesens. Der
Föderalismus bot der Kirche «Chancen der Selbstverwaltung, die es

anderswo kaum gab». Der Kulturkampf hat zwar die Integration des

«politischen Katholizismus» in den Bundesstaat verzögert, gleichzeitig
wuchs aber in dieser Zeit eine pragmatischere jüngere Generation

heran, die sich unbelastet von Sonderbundserinnerungen gegenüber
den politisch-sozialen Ansprüchen des Industriezeitalters aufgeschlossener

zeigen konnte.
Obgleich - oder weil - Stadler die sozialgeschichtlichen Hintergründe

sehr wohl berücksichtigt, kommt er zum Schluss, dass das

Thema Kulturkampf trotz der Verbindung der Radikalen mit den

grossen Förderern der Industrialisierung nicht über Gebühr ökonomisiert

werden dürfe. «Der eigentliche Kern der Kulturkämpfer bestand,
von Ausnahmen abgesehen, weniger aus Unternehmern denn aus zu
Berufspolitikern gewordenen Advokaten, Schulmännern, Journalisten
oder Literaten. Deren Motivation aber dürfte neben dem Profilie-
rungsbedürfnis doch vorwiegend ideologisch-weltanschaulich
bestimmt gewesen sein.» Anderseits beobachtet er auch, dass die
Rezeptionsbereitschaft für die Kampfparolen zum Teil konjunkturabhängig
war.

Nach 1880 liessen andere Tagesfragen, wie z.B. der Kampf gegen
Alkoholismus und das Schächtverbot, Kirchenpolitisches zurücktreten.

Religion wurde immer mehr zur Privatsache. Bezeichnend ist die
abschliessende Feststellung Stadlers, dass die Beseitigung der
Ausnahmeartikel im Jahre 1973 einerseits ein Ausdruck der Toleranz war,
anderseits aber auch das Zeichen einer gewissen Gleichgültigkeit, mit
der man heute den konfessionellen Fragen begegnet. Stadler bemüht
sich um ein historisch gerechtes Urteil: «Die konservativ-katholische
Öffentlichkeit reagierte - mit vollem Recht - sehr sensibilisiert auf das

Vorgehen Berns oder Genfs gegen ihre Minderheiten, fand sich aber -
mit etwas geringerem Recht - bemerkenswert gelassen in die kirchliche

Repression der nicht unterwerfungswilligen Antiinfallibilisten.

102



Ähnlich, obgleich mit umgekehrter Wertung, reagierte die radikale
Öffentlichkeit» (S.620).

Die vorgelegte Übersicht beschränkt sich auf die Hauptlinien der
Ereignisgeschichte. Dahinter verbirgt sich im Text und im ausführlichen

Anmerkungsteil eine gelegentlich fast erdrückende Fülle von
Einzelinformationen über Personen und Handlungen, die politischen
Vorstellungen, die weltanschaulichen Beweggründe. Stets leuchtet der
internationale Hintergrund auf: der deutsche Kulturkampf (dessen
unmittelbare politische Wirkung auf den schweizerischen Radikalismus

und die christkatholische Bewegung nicht nur von Greith,
sondern auch von Segesser u.a. überschätzt wurde), der liberale Katholizismus

in Frankreich, die italienische Einigung mit ihren Rückwirkungen

auf die kirchliche Entwicklung. Sehr eingehend hat Stadler den

diplomatischen Verkehr der Eidgenossenschaft mit der Kurie unter
Beizug der Akten im Vatikanischen Archiv untersucht. Auch das

«historische Kolorit» kommt zur Geltung, wie mit der sinnigen Menükarte

zum «kulinarischen Abschluss» des Kulturkampfes anlässlich
des Empfanges von Kardinal Mermillod durch den Bundesrat.

4. Kritik

Schon einleitend ist festgestellt worden, dass bei Stadlers Darstellung
die kirchengeschichtliche Betrachtungsweise hinter der politischen
zurücktritt. Diese Sicht wird auch beim auslösenden Moment des eigentlichen

Kulturkampfes deutlich. Die Behandlung der Beschlüsse des

Vatikanischen Konzils vom 18. Juli 1870 setzt beim Leser die Kenntnis
ihres Inhaltes und ihrer Bedeutung voraus. Stadler spricht namentlich
nur von der Unfehlbarkeitserklärung. Auch wenn als Schlagwort dieses

Dogma Hauptgegenstand der politischen und theologischen
Auseinandersetzung war, so darf doch das diesem vorangestellte Dogma
vom päpstlichen Primat und Universalepiskopat nicht übergangen
werden. Während die Unfehlbarkeitserklärung bloss mit dem Dogma
von 1854 sozusagen rückwirkend und dann achtzig Jahre später mit
dem Dogma von 1950 konkrete Auswirkungen hatte (wenn man von
der prinzipiellen Wahrheitsfrage und der Diskussion um die Verbindlichkeit

der Enzyklika «Humanae Vitae» absieht), so zementierte das

Dogma vom Universalepiskopat ausdrücklich einen Kirchenbegriff,
der in der späteren kirchlichen Gesetzgebung wie z. B. im CIC von
1917 und in der «postkonziliären» Revision ungebrochene Aktualität
besitzt.

103



So wie die knappen Kapitel älterer schweizergeschichtlicher
Gesamtdarstellungen (zuletzt H. v. Greyerz. «Der Bundesstaat seit 1848»,
in: Handbuch der Schweizer Geschichte) sieht auch Stadler das Werden

der Christkatholischen Kirche vorwiegend im Gesamtrahmen der
radikalen Staatskirchenpolitik. Der Titel des einschlägigen Kapitels
«Die politischen Anfänge des Christkatholizismus» ist dafür bezeichnend.

Damit gewinnt die theologische Position des Altkatholizismus
in der Darstellung wenig eigenes Profil. Dementsprechend beschränken

sich die Spezialforschungen, die Stadler selbst durchgeführt oder
bei seinen Schülern angeregt hat, weitgehend auf politische und
kirchenpolitische Fragen. Für die geistesgeschichtlichen und allgemeinen
kirchengeschichtlichen Aspekte stützt sich das zum eigentlichen
Handbuch ausgewachsene Werk auf bestehende Spezialliteratur.
Diese ist allerdings sehr umfassend berücksichtigt worden. Stadlers
Sicht wird durch die Tatsache gestützt, dass bei der Konstituierung
des christkatholischen Nationalbistums die Geistlichkeit neben der
stark politisch bestimmten Laienbewegung zunächst eine Nebenrolle
spielte. Grössere geistesgeschichtliche Zusammenhänge werden
angedeutet. Stadler bemüht sich zu zeigen, dass auch die weltanschauliche
Position der «Kulturkämpfer» ihre geschichtliche Begründung hat.
Viele breitgestreute Hinweise auf philosophische und theologische
Hintergründe verlieren sich gelegentlich zwischen ereignisgeschichtlichen

Einzelheiten. Auch unterscheidet Stadler nicht immer klar
zwischen den einzelnen Strömungen, die hier zusammenlaufen: zwischen

«Neo-Aufklärung» - was das immer heissen mag, dem politischen
Liberalismus bzw. Radikalismus und einer innerkatholischen theologischen

Opposition. Selbst der Begriff des Altkatholizismus bzw.
Christkatholizismus umfasst zuweilen ein sehr breites Spektrum von

Meinungen. Die kirchlichen Motive eines liberalen Politikers reformierter
Konfession sind naturgemäss andere als diejenigen des katholischen
Vertreters derselben politischen Richtung.

Wenn die staatsmännische Überlegenheit Bundesrat Weltis von
dem feurigen Temperament und der Polemik seines aargauischen
Landsmannes Augustin Keller abgehoben wird, dann ist eben doch zu
bedenken, dass der reformierte Welti von der Auseinandersetzung mit
dem Papsttum überhaupt nicht in dem persönlichen Mass betroffen
war wie der Katholik Keller. Welti schrieb zur Inauguration der

katholisch-theologischen Fakultät in Bern, die im Jahre 1874 «unter dem
Jubel der Reformer» stattfand, in einem Brief: «Das schneidet mir in
die Seele. Wenn Zwingli und Haller wiederkämen, wie würden die

104



diese altcatholischen Messleser und Götzendiener aus dem Tempel
jagen. Es braucht die ganze Verlotterung und Halbheit der heutigen Zeit
dazu, um sich solcher Dinge nicht zu schämen und noch mehr, um sie

als protestantischer Theolog mitzumachen» (S.712 Anm.70). Weltis

Ablehnung des Christkatholizismus, die auch in Äusserungen gegenüber

Segesser zum Ausdruck kommt, hat ihm die vermittelnde
Haltung beim Abschluss des Kulturkampfes natürlich sehr erleichtert.
Aus reformierter Sicht blieb der Christkatholizismus ein halber Weg.
Wie viele politisch freisinnige Katholiken sind tatsächlich, gelegentlich

über den Weg einer reformierten Heirat, zum reformierten
Bekenntnis übergetreten (vgl. unten Bodenheimer)? Umgekehrt sind
reformierte Einflüsse in der späteren Entwicklung des Christkatholizismus

unübersehbar. Das historische Problem der besonderen religiösen
Situation politisch radikaler und dennoch kirchlich engagierter
Katholiken bleibt trotzdem bestehen.

Kellers «Amoklauf an Rechtschaffenheit» (S.214) gegen das Lehrbuch

der Moraltheologie des Jesuiten Gury mag teilweise über das

Ziel hinausgeschossen sein. Mit dem Hinweis auf die geschichtliche
Herkunft des spitzfindigen Probabilismus von Alfons von Liguori, der
schliesslich von Pius IX. zum «Doctor Ecclesiae» erhoben wurde, ist
die Fragwürdigkeit dieser moraltheologischen Methode noch nicht
widerlegt. Jedenfalls setzte sich Keller mit einer Problematik auseinander,

die ihn aufgrund seines Herkommens zweifellos sehr direkt
berührte.

Ob der römische Probabilismus damit abgesegnet ist, dass er Segesser

dazu verhalf, sich in praxi widerwillig den Vatikanischen Dogmen
zu unterwerfen, bleibe dahingestellt. Es mag sein, dass dieser Probabilismus

ausserhalb der römischen Kirche akzeptiert worden ist, weil er
auch heute in letzter Konsequenz den wirklichen Gewissensentscheid

zum mindesten aufschiebt und damit den politischen und ökumenischen

Konsens erleichtert. Die Dialektik dieses Probabilismus erlaubt
es heute sowohl der römischen Kirchenleitung als auch einer breiten
und lautstarken innerkirchlichen Opposition, ein neues formelles
Schisma zu vermeiden und mit einer weit um sich greifenden Auflösung

der kirchlichen Disziplin zu leben. Darüber dürfen gelegentliche
Rügen und auch schärfere Massregelungen von bekannten Theologen
nicht hinwegtäuschen. Das war 1870 anders. Die Reservatio mentalis
diente der Erhaltung der kirchlichen Disziplin und brachte die
innerkirchliche Opposition zum Schweigen. Trotz der staatlichen Glaubens-

und Gewissensfreiheit war die Kirche wegen ihrer gesellschaftli-

105



chen Stärke praktisch eine Zwangskörperschaft. Bei ihrer Ablehnung
der Reservatio mentalis suchten die Altkatholiken die Kirchenspaltung

nicht. Sie wollten institutionell an ihrer Kirche festhalten. Für die

Erhaltung der «alten Kirche» gegen die päpstlichen Neuerungen und
für die altkirchlich verstandenen Reformen gab es praktisch kein
anderes Mittel als die staatliche Gewalt. Es besteht hier eine echte Parallele

zur Reformation des 16. Jahrhunderts.
Mit dem Verständnis für den Kampf Kellers gegen jesuitische

Kasuistik und für heute unbestrittene liberale politische Anliegen kann
nicht der Rechtsbruch der Klosteraufhebung beschönigt werden. Die
Haltung der Christkatholiken gegenüber den politischen Voraussetzungen

der Bistumsgründung vor rund 110 Jahren ist seit jeher
zwiespältig gewesen. Für die einen sind die damaligen radikalen Führer
heroische Gründergestalten, die ohne Menschenfurcht die Freiheit
des Geistes gegen eine reaktionäre Priesterherrschaft verteidigt haben;
für die andern verkörpern diese Persönlichkeiten die unangenehme
Erinnerung daran, dass das altkatholische Bekenntnis gelegentlich die
Hilfe von rechtsstaatlich mehr als zweifelhaften Methoden in
Anspruch genommen hat und womöglich ohne «Staatskrücken» eine
erste Generation nach 1870 schon gar nicht überlebt hätte. Die radikale
Gründergeneration hat verschiedentlich kirchliches Brauchtum
abgeschafft, um das sich die Altkatholiken in neuerer Zeit - nicht zuletzt
unter dem Eindruck der römischen liturgischen Erneuerungsbewegung!

- wieder bemüht haben.
Das historische Dilemma der Christkatholiken lässt sich kaum besser

umschreiben als mit der Prognose von Jacob Burckhardt vom
April 1873: «Der deutsche Altcatholizismus freilich ist in sich null;
todtgeborener nützt nichts; jede einzelne Gemeinde die sich aufthun
will, hat schon den Todeskeim eines schweren Widerspruchs in sich:
nämlich eine kleine Quote wirklicher Catholiken und eine Überzahl

von Aufgeklärten. Ich kann mich deshalb nicht völlig Ihrer (seil.
Friedrichs v. Preen) Ansicht anschliessen, dass es eine zweite, wesentlich

protestantische Kirche mit einigen catholischen Äusserlichkeiten
absetzen werde; eher scheint es mir denkbar, dass jene wirklichen
Catholiken sich wieder der römischen, und die Aufgeklärten (weil sie

nicht mehr zurück können) der protestantischen Kirche anschliessen
werden.»2 Dass diese Voraussage auch für den schweizerischen Alt-

: J. Burckhardt, Briefe 5, 198; zit. in Teilen Stadler S.524. - Vgl. ähnliche
Äusserungen von Friedrich v.Wattenwyl gegenüber Segesser anlässlich der
Gründung der katholischen Fakultät in Bern, zit. Emil F.-J Müller-Büchi, Phi-

106



bzw. Christkatholizismus gilt, machen andere Äusserungen Burck-
hardts klar. Für die Christkatholiken tröstlich mag der dem soeben
zitierten Text unmittelbar vorausgehende Satz sein: «Nur ist in
metaphysischen Dingen bös prophezeien, da sich auf diesem Gebiete
Unerwartetes rasch und mächtig entwickeln kann.» Burckhardts
Biograph Werner Kaegi hat nun seinerseits nur bedingt recht, wenn er die

Richtigkeit der Aussage Burckhardts am Verlauf der «Gesamtkurve»
der zahlenmässigen Entwicklung der altkatholischen Bewegung misst.
Die kirchliche Konsolidierung einer numerisch kleinen Minderheit
von «wirklichen Katholiken» ausserhalb der römischen Kirche unter
dem Hirtenstab von Eduard Herzog ist ein historisches Faktum, das

noch auf andere historische Wurzeln hinweist als bloss das aufklärerische

Staatskirchentum und den radikalen Liberalismus.
Stadler deutet im kirchen- und geistesgeschichtlichen Bereich die

Bezüge zu einem älteren Reformkatholizismus Wessenbergs und seiner

Vorläufer im 18. Jahrhundert an. Es werden auch einige Sailer-
Schüler aufgezählt. Es bleibt aber wie bei Sailer selbst häufig bei den
Namen. Über ihre Wirkung auf die Frömmigkeitsformen bei Klerikern

und Laien möchte man mehr erfahren. Neben einem Aloys Vock
gewinnt der Luzerner Stiftspropst Josef Burkard Leu, der Onkel von
Eduard Herzog, in der Darstellung an Profil. Als publizistisch aktiver
Gegner des Ultramontanismus wäre Leu, der zweimal unter den
Kandidaten für eine Wahl zum Bischof von Basel figurierte, den radikalen
Diözesanständen persona grata gewesen. Leus widersprüchliche
Haltung gegenüber dem Dogma der Unbefleckten Empfängnis vom Jahre
1854 kommt nun allerdings nicht zur Sprache, so beispielhaft sie für
die vorvatikanische Situation der liberalen katholischen Geistlichkeit
ist. Die aus seiner Sicht dem Papst fehlende Legitimation zur einseitigen

Verkündigung der Glaubenslehre erlaubte Leu eine eigentliche
Reservatio mentalis bei der formellen Unterwerfung unter das

Dogma. Die Rezeption des Dogmas von 1854 wird offenbar seiner
politisch geringen Wirkung wegen im Gegensatz zum Syllabus von 1864

von Stadler kaum erwähnt. Schon Leus Biographie von Wüest schenkt
dem Problem zu wenig Beachtung.

Die Einflüsse des europäischen Umfeldes, die gerne unter dem
Begriff «liberaler Katholizismus» zusammengefasst werden (vor allem
der Franzosen Lamennais und Montalembert und der deutschen

lipp Anton von Segesser, Freiburg/Schweiz 1977, 191 Anm. 1 ; vgl. ders. in:
Zschr. für Schweiz. Kirchengesch. 64 (1970) 328 ff.

107



Theologie), sind wiederum häufig nur angedeutet. Wünschbar wäre
eine eingehendere Darstellung der Sache selbst und ihrer Differenzierung

in der schweizerischen Rezeption.
Stadler spricht von einem «neuen Katholizismus» und vom «entstehenden

nichtrömischen Katholizismus» und behauptet, dass die
historischen Wurzeln des «Katholizismus ohne Rom» bis ins späte
18. Jahrhundert zurückreichten. (R. Pfister. Kirchengeschichte der
Schweiz 3, 1984, 306 Anm. 1, lässt die Wurzeln des Altkatholizismus
immerhin bis ins 17.Jahrhundert zurückgehen!) Abgesehen davon,
dass der Begriff «Katholizismus ohne Rom» schon im Hinblick auf
die orthodoxen Kirchen des Ostens unzutreffend ist, trifft er auch das

Selbstverständnis der altkatholischen Kirchen nur sehr bedingt. Aber
auch die Wurzeln nicht-reformatorischer lokalkirchlicher
Autonomiebestrebungen oder vielmehr des Willens zur Erhaltung altkirchlicher
Autonomie der Ortskirchen innerhalb der abendländischen Kirche
reichen bekanntlich erheblich weiter zurück.

Die historische Kontinuität der altkatholischen Ekklesiologie ist

älter, als das aufklärerische Gewand gelegentlich vermuten lässt. Dieser

Gesichtspunkt wäre zu vertiefen. Der Begriff des Jansenismus deckt
den Episkopalismus der Kirche von Utrecht und verwandter Strömungen

im Einflussbereich von Gallikanismus und Josefinismus nicht ab.

Es müsste die unmittelbare Wirkung des «Beispiels der Kirche von
Utrecht» auf den liberalen katholischen Klerus in der Schweiz schon
in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts gezeigt werden (vgl. Gilg.
Christkatholizismus in Luzern). Febronius (anno 1763) wird zwar
attestiert, dass er Traditionen des spätmittelalterlichen Konziliarismus
zeitgerecht zu erneuern verstand. Von den Gedanken, die Aloys Vock
im Jahre 1816 zur Erinnerung an das Konstanzer Konzil in der Schrift
«Der Kampf zwischen Katholizismus und Papsttum im 15. Jahrhundert»

aus einer ähnlichen Grundhaltung vortrug, meint Stadler, es

handle sich um eine «Synthese von Urchristentum, Nationalkirche
und Konziliarismus, die Vock idealisiert und in welcher er auch für
seine Gegenwart das Heilmittel sieht» (S.61). Vom Kirchenbild
Hunzingers, das denselben Grundideen entspringt, sagt Stadler (S. 151):
«Die Schwäche seines Programms besteht aber darin, dass er bei aller
Berufung auf Geschichte und Tradition ein Gewaltentrennungsprinzip

wiederzubeleben oder neu einzurichten versucht, dem viel Künstliches

anhaftet.» Hier scheint die Auffassung durchzuschimmern:
Wenn schon katholisch, dann eben recht, d.h. päpstlich und absolutistisch,

oder dann wäre der zeitlich noch grössere und revolutionäre re-

108



formatorische Rückgriff des 16. Jahrhunderts konsequenter gewesen.-
Sowenig sich das reformatorische Verständnis der Urkirche vom Geiste

und der historischen Situation des 16. Jahrhunderts trennen lässt,
sosehr ist das Bild, das sich Munzinger von der «alten Kirche der
ersten Jahrhunderte» machte und das zu verwirklichen er anstrebte,
geprägt vom Stand der historischen Erkenntnis der Kirchengeschichte
des 19. Jahrhunderts und von seinem persönlichen theologischen
Bildungsstand.

Bei Stadler erscheint der konservative Rückgriff auf ein historisierendes

älteres Kirchenbild und der liberale Wille zur Versöhnung der
Kirche mit dem Geist der Moderne als Widerspruch: «Eine Ablehnung

der Unfehlbarkeit schloss an sich nicht notwendig auch Ablehnung

des Papsttums ein, führte dann aber fast zwangsläufig dazu -
auch wegen der schroffen Haltung der Infallibilitätskirche jeder Kritik
gegenüber. Dadurch sah sich der kirchliche Liberalismus zum Rückzug

auf (altkatholische) Modellvorstellungen genötigt, die seiner

eigentlichen, durchaus zeitgemässen Ideologie gar nicht entsprechen
konnten. Die enge Bindung der neuen Kirche an die politischen
Gewalten hat den Widerspruch alsbald hervortreten lassen, der darin
bestand, dass man eine Annäherung an Frühformen des Christentums
intendierte und letztlich doch nur eine romfrei-parlamentarisierte Kirche

verwirklichte» (S.358L). In diesem Abschnitt ist eine falsche
Kausalität konstruiert. Der offizielle Altkatholizismus hat das Papsttum
als solches nie «abgelehnt». Von einem «Rückzug des Liberalismus»
auf «altkatholische Modellvorstellungen» kann auch nicht die Rede

sein. Es ist an sich schon fraglich, ob der Liberalismus als eine so
geschlossene Ideologie begriffen werden kann; sicher ist er in diesem

Zusammenhang keine Theologie. Was Stadler beobachtet, das ist
vielmehr die Tatsache, dass sich im Altkatholizismus ein älteres Kirchenbild,

das im 19. Jahrhundert als modern empfunden werden konnte,
mit liberalen aufklärerischen Argumenten verbindet.

Munzinger wusste um die Problematik des Begriffs «altkatholisch»,
den er grundsätzlich auf die ersten Jahrhunderte der Kirchengeschichte

bezog. Es trifft zu, dass Munzinger in liberaler Manier die
sittliche Funktion der Religion unterstrich und jede schulmässige
Dogmatik als zweitrangig erachtete. Seine Schrift «Papsttum und
Nationalkirche» enthält viele aufklärerische Gemeinplätze. Umgekehrt
betonte er gegenüber den radikalen Politikern das Festhalten am alten
Glauben. Allem aufklärerischen Individualismus zum Trotz hielt
Munzinger ausdrücklich an der institutionellen Kirche fest. Er wollte

109



sie jedoch «geistig läutern». Der musikalisch Begabte vermisste im
Protestantismus das «Gottesdienstliche» mit seiner Poesie (vgl. Drei
Briefe von Walther Munzinger, hg. von Ed.Fischer, in: Zschr. für
Schweiz. Kirchengesch. 60. 1966). Schliesslich war es Munzinger, der
mit Reinkens und Herzog Vertreter eines positiven katholischen
Kirchenbildes zur Übernahme einer geistlichen Führungsrolle in der
schweizerischen altkatholischen Bewegung gerufen hat. Das Urteil
Stadlers, dass Munzingers Bemühen, die Grundgedanken des Bundesstaates

in die kirchliche Organisation zu übertragen, der von ihm
geplanten Nationalkirche jeden charismatischen Charakter nehme und
sie auf Funktionen staatskonformer Vernünftigkeit reduziere und dass

die fundamentale Schwäche der Argumentation Munzingers in der
«Verkennung der katholischen Kirche als einer Heilsanstalt» liege,
wird den wirklichen Vorstellungen Munzingers von der Kirche kaum
gerecht (S. 151). Es bedeutet gleichsam, dass umgekehrt die absolutistische

Rechtsstruktur der römischen Kirche die unbedingte Voraussetzung

für ihre sakramentale charismatische Funktion als «Heilsanstalt»

sei. Munzingers Sicht der Kirchenverfassung ist jedenfalls historisch

richtiger als diejenige Segessers, der in der Studie «Der Cultur-
kampf» von den Papstdogmen behauptet: «Nicht dass in den
aufgestellten Sätzen etwas Neues läge. Denn im ganzen Mittelalter galt die
Lehre von der direkten und unmittelbaren Gewalt des Papstes in der

ganzen Kirche...» Segesser kritisiert anschliessend jedoch die in Staat

und Kirche parallele Verabsolutierung eines im Mittelalter «relativen»

Souveränitätsbegriffes nach dem Wegfall der mittelalterlichen
Institutionen. Segessers Gedanke ist im historischen Teil unrichtig
und er bleibt in seiner Anwendung auf die Interpretation der
Vatikanischen Dogmen widersprüchlich3.

Nicht zu bestreiten ist natürlich die Feststellung Stadlers, dass die
kirchliche Problematik Munzingers und anderer Führer der
christkatholischen Bewegung in der Regel nicht die Problematik des breiten
Volkes war, sosehr jene für eine Kirche plädierten, die vom Volke
getragen sein sollte. Wie Stadler anmerkt, hat Munzinger selbst um diese

Schwierigkeit gewusst (S.663 Anm. 7). Dass Munzinger seine Ideen

J Vgl. E. F.-J. Müller-Büchi. in: Zschr. für Schweiz. Kirchengesch. 69(1975)
148ff. und 340ff.; jetzt in: Müller-Büchi. Segesser, S.286ff, bes. S.300 Anm. 1

und S.312, wo er vom «äusserlich Widersprüchlichen» in Segessers Haltung
spricht, das der gegnerische Journalismus herausgestrichen habe.

HO



«zu spät und zu früh» (S. 151) vorgetragen hat, bestätigt der Gang der
Geschichte. Damit brauchen die Ideen an sich aus katholischer Sicht
keineswegs abwegig zu sein. Im Gegensatz zu den Kirchen der
Reformation betont Munzinger in seiner Schrift «Papsttum und Nationalkirche»

die Kontinuität altkirchlicher (d.h. für ihn «altkatholischer»)
Prinzipien in der Geschichte des Katholizismus. Insofern praktisch zu
allen Zeiten die kirchlichen Synoden Vorbilder in weltlichen
Versammlungen besassen und der mittelalterliche weltliche Consensus-

Begriff der altkirchlichen Forderung nach synodaler Einmütigkeit
entspricht, bilden die konstitutionellen Vorstellungen des Konziliarismus
die zeitgemässe Analogie zur korporativen Verfassungsidee des

Spätmittelalters. In dieser Perspektive kann auch die Weiterentwicklung
des synodalen Prinzips in Verbindung mit Vorstellungen der
parlamentarischen Demokratie des 19. Jahrhunderts gesehen werden. Auch
wenn der Begriff der Volkssouveränität zu einem katholischen
Kirchenbild schlecht passt - seine tieferen historischen Wurzeln vielleicht
schon eher, so fusst die Geschichte des Parlamentes auf einem
synodalen Consensus-Prinzip. Damit sind hier Fragen um die Rolle des

Bischofs im einzelnen und die Problematik des Mehrheitsprinzips nur
angedeutet.

So wie die Wechselbeziehungen von staatlichen und kirchlichen
Institutionen älter sind als die neuzeitliche Demokratie, so ist auch das

Staatskirchentum schweizerischer Prägung bekanntlich älter als das

Zeitalter der Aufklärung. Dieses Staatskirchentum ist - wie gelegentlich

auch anderswo - nicht nur eine Funktion der Staatsallmacht
gegenüber der Kirche gewesen, sondern hatte immer wieder auch eine
Schutzfunktion für die Lokalkirche gegenüber dem päpstlichen
Zentralismus ausgeübt. Gerade in den schweizerischen republikanischen
Verhältnissen kam den politischen Behörden in einem gewissen
Umfang die Bedeutung einer synodalen Repräsentation des Kirchenvolkes

gegenüber dem Klerus zu - was schliesslich auch für die Kirchen
der schweizerischen Reformation gilt. Dieses Bild ist dann gestört,
wenn die Konfession der politischen Behörde nicht mit derjenigen des

Kirchenvolkes übereinstimmt; dabei macht es nichts aus, ob diese
Regierung im Gegensatz zum Kirchenvolk katholisch oder reformiert
oder beides nur theoretisch, d.h. vielmehr «radikal-aufklärerischer»
Konfession ist. Immerhin hat es das Bistum Basel dem Staatskirchentum

schweizerischer Prägung zu verdanken, dass sein Domkapitel
noch als einziges der ganzen römisch-katholischen Weltkirche über
ein wirkliches Bischofswahlrecht verfügt, wobei sich der Papst auf das

111



Konfirmationsrecht beschränkt4. Auch wenn es zutrifft, dass die
Vatikanischen Dogmen zunächst eine weitgehend schon seit dem Tridentinum

bestehende Kirchenverfassung sanktionierten, brauchte der

Rückgriff Munzingers und anderer auf ältere Verfassungsprinzipien
aus einer schweizerischen konservativen Sicht gar nicht so künstlich
zu erscheinen. Diese Vorstellungen haben sich allerdings - ausser im
Christkatholizismus - tatsächlich nicht durchgesetzt. Die Schwäche
dieser Anliegen lag wohl vor allem in ihrer Verbindung mit dem
politischen Radikalismus - eine Schwäche, derer sich Munzinger nach
1870 sehr wohl bewusst war, wie auch Stadler zeigt.

Der politische Radikalismus, der im Namen einer aufklärerischen
individuellen Freiheit die alten Freiheiten der eidgenössischen Stände

eingeschränkt hatte, bedrohte nun auch die Freiheit der Lehre der

Kirchenleitung, um die Freiheit der Lehre einer innerkirchlichen
Opposition zu schützen. Dabei bekämpfte er auch das fromme kirchliche
Brauchtum der Mehrheit. Wie schon zu anderen Zeiten der
Geschichte, waren die Ortskirchen auch in diesem «Investiturstreit des

19.Jahrhunderts» bereit, zur Erhaltung der Libertas Ecclesiae das

Bündnis mit dem Papsttum einzugehen. Der kirchliche Alltag brachte
dem Kirchenvolk ja kaum zum Bewusstsein, dass auch damit ein
Stück kirchlicher Freiheit aufgegeben wurde. Dieses Bewusstsein
sollte erst in der Mitte dieses Jahrhunderts in der römischen Kirche
wieder erwachen, verbunden mit einem nicht nur neo-aufklärerischen,
sondern auch kollektivistischen Radikalismus, der die Substanz der
offiziellen Kirchenlehre mehr in Frage stellt, aber offensichtlich dem

Zeitgeist mehr entspricht als die gemässigt konstitutionellen Vorstellungen

Munzingers.

4 Vgl. jetzt B. Ehrenzeller. Die Diözesankonferenz des Bistums Basel,
Freiburg/Schweiz 1985 (Rezension in dieser Nummer). - Andere zum Teil noch
bestehende Bischofswahlrechte von Domkapiteln oder von Bischofssynoden
unierter Ostkirchen sind dadurch eingeschränkt, dass der päpstliche Informa-
tivprozess über die Eignung der Kandidaten grundsätzlich vor der Wahl
stattfindet oder dass das Wahlgremium überhaupt nur aus einer von der Kurie
vorgelegten Liste auswählen darf. Dem Basler Verfahren am nächsten kommt das

Wahlrecht des St. Galler Domkapitels, auch in bezug auf das staatliche
Streichungsrecht. Das «singulare Privilegium» des Heiligen Stuhls für das St. Galler

Domkapitel ist in analogen staatskirchenrechtlichen Voraussetzungen des
19. Jahrhunderts begründet. Vgl. K. Mörsdorf. in: Lex für Theol. und Kirche 2

(1958) 503 f., wo die Angaben über die Schweizer Verhältnisse allerdings
fehlerhaft sind, und H. Moritz. Das Bischofswahlrecht in der Schweiz, St.Ottilien
1977.

n:



Stadler sieht die Anschauungen Munzingers von 1860 «ideologisch
in der Mitte zwischen dem Wessenbergianismus und einem sich

ankündigenden Altkatholizismus mit seinem Vertrauen in die
Erneuerungskraft synodaler Institutionen». Was ist mit dem «sich ankündigenden

Altkatholizismus» gemeint? Munzingers Position in der Frage
der Kirchenorgam'saiz'ort wird man als durchaus altkatholisch ansprechen

können, auch im Hinblick auf den nicht-schweizerischen
Altkatholizismus nach 1870.

Von der schweizerischen christkatholischen Kirchenverfassung sagt
Stadler zu Recht, dass eben diese einen Kompromiss darstellt
zwischen radikalen Forderungen und einem konservativen Kirchenbild.
Das zeigt sich besonders in der Frage eines «zu schaffenden Episkopates»,

wie sich Stadler ausdrückt (S.360). Bekanntlich hätten radikale

Geistliche und Laien gerne auf einen Bischof überhaupt verzichtet.

Paulin Gschwind stimmte dem Episkopat als «einem notwendigen
Übel» widerstrebend zu. Er erkannte die Gefahr, dass «unsere
aufblühenden Gemeinden und Genossenschaften wieder zusammenschmelzen,

wie eine Handvoll Schnee an der Julisonne zerschmilzt». Für
Eduard Herzog und Père Hyacinthe Loyson war der Episkopat für die
katholische Kirche eine conditio sine qua non und hätte gar nicht
Gegenstand einer Debatte sein dürfen. Ihre Haltung wurde von Politikern

wie Bodenheimer, Keller und Vigier unterstützt - «wohl eher aus

organisatorischen Gründen», wie Stadler meint. Bodenheimer, der
Berner Regierungsrat und Mitbegründer der dortigen katholisch-theologischen

Fakultät, wird von Stadler zum Jahr 1873 als «überzeugter
Altkatholik» bezeichnet (S.356). Später vernimmt man, dass auch er
«zu den (abtrünnigen) Katholiken radikaler Weltanschauung» gehört
habe (S.388). «Er förderte zwar den Christkatholizismus, hat sich
dann aber dem Protestantismus zugewandt.» Nach seinem politischen
Scheitern 1878 sei er denn nach Strassburg übergesiedelt. Kann man
Bodenheimer in einem Zuge mit den beiden andern nennen? Wie
Stadler zeigt, haben Keller und Vigier u.a. das Bischofsamt schliesslich

als Mittel benützt, um die «neue Kirche wenn immer möglich
an die Stelle der alten zu setzen» (S. 361). Sind bei ihnen die
politischopportunistischen Erwägungen allein entscheidend gewesen? Im
Jahre 1870 hatte Augustin Keller gesagt: «Wir haben weder neue

Dogmen noch neue Heilige nötig», und fuhr ähnlich wie Munzinger
fort: «Wir halten den Glauben fest, der schon Jahrtausende gut gewesen

ist.» Diese Äusserung apostrophiert Stadler als eine «charakteristische

Wende des Klosteraufhebers zum altvaterisch Bewahrenden»

113



(S. 227). Auch diese Deutung scheint von der Auffassung bestimmt zu

sein, dass das konservative Anliegen schlecht zu den progressiven
Intentionen der Radikalen passt. Es ist aber auch eine differenziertere
Grundhaltung Kellers denkbar. Auf jeden Fall ruft auch diese
Episode nach einer tieferen Erklärung der wirklichen Auffassung der
Politiker, die dem Christkatholizismus treu blieben, von der traditionellen

Glaubenslehre, vom Bischofsamt und von der Kirche43. Wie bei

Munzinger dürfte es zweifellos schwierig sein, aus den Äusserungen

von theologisch ungeschulten Pragmatikern eine substantielle
Ekklesiologie herauslesen zu wollen. Dabei müsste auch die Frage gestellt
werden, wie orthodox und überhaupt reflektiert die private Vorstellung

vom Wesen der Kirche und der Notwendigkeit des kirchlichen
Amtes bei Geistlichen und Laien war, die zum römischen Katholizismus

hielten. Segesser kann nicht für alle andern stehen. Ihm attestieren

heute auch Christkatholiken ein tieferes Sakramentsverständnis.
Nebst andern sehr plausibeln Gründen entspringt Segessers tiefe
Abneigung gegenüber dem Radikalismus seiner kirchlichen Haltung.
Seine schon erwähnten Inkonsequenzen im kirchlichen Amtsverständnis

werden aber auch nur zum Teil damit erklärbar, dass der Jurist

Segesser inadäquate Argumente an den theologischen Gehalt und die

ekklesiologischen Folgen der Vatikanischen Dogmen heranträgt.
Stadler meint, der schweizerische Entscheid für das Bischofsamt sei

durch die Tatsache beeinfiusst gewesen, dass der deutsche Altkatholizismus

in Reinkens seit 1873 schon einen Bischof besass. «Praktische

Erwägungen» hätten mitgespielt. «Da die Sakramente der Firmung
und der Priesterweihe nur von einem Bischof erteilt werden konnten,
wäre die schweizerische Nationalkirche ohne Oberhaupt in
unerwünschte Abhängigkeit vom Ausland geraten». Von den Schöpfern
der christkatholischen Kirchenverfassung ist tatsächlich auch so
argumentiert worden, in diesem Fall offenbar aus taktischen Gründen.
Denn hier liegt gewissermassen eine petitio principii vor, da diese

Argumentation voraussetzt, dass die schweizerischen Christkatholiken
überhaupt an einem katholischen Sakramentsbegriff und damit auch
Kirchen- und Amtsbegriff festhalten wollten.

Nach dem Wortlaut der heute noch geltenden christkatholischen
Kirchenverfassung wird als das «oberste gesetzgebende und entschei-

4J Vgl. zum Handexemplar von Wessenbergs «Die grossen Kirchenversammlungen

des 15. und 16. Jahrhunderts» aus dem Besitz von Augustin Keller bei:

W.Kaegi, Jac. Burckhardt 1, 235 f. Anm. 118.

114



dende Organ» die Nationalsynode bezeichnet. Stadlers Verfassungsskizze

wäre noch dahin zu präzisieren, dass sich die Synode aus dem

Bischof, dem Synodalrat, sämtlichen amtierenden Priestern und den

Gemeindedelegierten zusammensetzt. Es handelt sich um einen «Aufbau

von unten», von den Gemeinden her, wobei aber den Kantonal-
und Kreissynoden für die Gesamtkirche keine konstitutive Bedeutung
zukommt. Auch wenn in der Praxis die Laien in der Mehrzahl sind,
behält der Klerus in der Synode ein beachtliches Gewicht. Die exekutive

Verantwortung liegt beim Synodalrat, dessen Mitglieder mehrheitlich

Laien sind, eingeschlossen der Präsident. Entgegen dem

Verfassungsentwurf von Eduard Herzog ist der Bischof ex officio nicht
Präsident, sondern nur gewöhnliches Mitglied des Synodalrates. Formell
kommt ihm damit jurisdiktioneil nur eine sehr beschränkte
Eigenverantwortung zu. Der Bischof ist so etwas wie der geistliche Fachreferent

des Synodalrates. Der von der Synode auf Lebenszeit gewählte
Bischof kann von der Synode wegen Verletzung seiner Pflichten mit
Zweidrittelsmehrheit abgesetzt werden. Indem jedoch die Verfassung
dem Bischof alle Rechte, die aus seinem sakramentalen Ordo fliessen,
ausdrücklich zubilligt, anerkennt die Verfassung implicite eine sehr

weitgehende bischöfliche Entscheidungsgewalt in Fragen der Lehre
und des Gottesdienstes und letztlich auch der Disziplin. Mit andern
Worten knüpft die Verfassung an den historischen Begriff des Episkopates

an, den sie mit parlamentarischen Vorstellungen einschränkt.
Die Ordnung der Bischofswahl sowie das Reglement über die

Geschäftsführung des Synodalrates und des Bischofs verdeutlichen diese

Sicht des bischöflichen Amtes. So hat Eduard Herzog sein Bischofsamt

schliesslich verstanden und ausgeübt, und die Nationalsynode hat
sich gerade bei Entscheidungen, die ausdrücklich Glaubensfragen
betrafen, bewusste Zurückhaltung auferlegt. In der Tat hat sich in der

Verfassungswirklichkeit der «Parlamentarismus» in der christkatholischen

Kirche in Grenzen gehalten. Eduard Herzog hat schliesslich mit
seiner Person und seiner Amtsführung die Stellung des Bischofs innerhalb

seiner Kirche definiert. Was radikale Politiker und Geistliche
dem Bischof an Amtsautorität nehmen wollten, das hat Herzog mit
seiner natürlichen Autorität zu einem grossen Teil ausgeglichen. Mit
Recht stellt Stadler fest, dass zwar die christkatholische Kirchenverfassung

entgegen den Vorstellungen Herzogs den Bischof gegenüber
Synodalrat und Synode herabgesetzt hat, dass sich aber das Charisma
und der persönliche Einfluss des geistlichen Oberhauptes nicht
reglementieren liessen. Dem wäre beizufügen, dass Herzog mit seinem

115



Amtsverständnis zweifellos auch durch traditionelle Vorstellungen des

Kirchenvolkes und führender Laien von einer positiven kirchlichen
Einstellung gestützt war. In weiten Kreisen des christkatholischen
Kirchenvolkes hat aber Herzog ein kirchliches Bewusstsein erst wieder
wecken müssen. Hier ist wiederum zu fragen, was an Verlust der
Kirchlichkeit auf die Rechnung des Radikalismus geht und was auf
das Konto der vorvatikanischen Seelsorge.

Wie schon angedeutet, haben die extremeren Radikalen, die sich
seinerzeit als Gegner des Bischofsamtes profilierten, gelegentlich
innerhalb des jungen christkatholischen Nationalbistums vornehmlich
auf der Ebene der Kirchgemeinden sozusagen als Bilderstürmer
gewirkt, wobei sie nicht selten von den Pfarrern unterstützt wurden. Sie

haben sozusagen einen aufklärerischen «Vulgärchristkatholizismus»
begründet, um dessen Überwindung sich Eduard Herzog zeitlebens,
aber auch spätere Generationen von Geistlichen und Laien bemüht
haben und sich noch bemühen.

Stadler spricht von «zwei Katholizismen», die einander im Kulturkampf

«gegenüberstanden» (S.548). Diese Formulierung ist nicht
treffend. Die Positionen waren differenzierter und komplizierter. Die
Charakterisierung der ersten Nationalsynode vom 14. Juni 1875 in Ölten

durch Stadler (S.361) trifft zweifellos zu: «Alles war nüchtern und
solide, wenn auch der Aufschwung einer religiösen Neugeburt fehlte.»
Die durch das Erste Vaticanum herbeigeführte neue Situation zwang
zu einer pragmatischen Entscheidung. Damit ist auch die Tatsache
erklärt, warum der Christkatholizismus lange über kein genaueres
«Programm» verfügte, ausgenommen ein paar allgemeine Grundsatzerklärungen,

und damit aus römischer Sicht die äussere Kirchenorganisation

vor die Dogmatik stellte.
Wie schon erläutert, waren die radikalen Reformabsichten mit

einem scheinbar widersprüchlichen konservativen Anliegen verknüpft.
Stadler bringt zwar gelegentlich zum Ausdruck, dass sich die Anliegen
radikaler Politiker und der altkatholischen Theologen nicht immer
deckten. So schreibt er von P. Hyacinthe Loyson, den er «neben Herzog

die einzige wirklich repräsentative Figur des jungen Christkatholizismus

in der Schweiz» (S.440) bezeichnet: «Sein Katholizismus war
aber nicht liberal im Sinne der Erneuerer, sondern römisch-katholisch
mit vorvatikanischer Akzentuierung» (S.336). Meist wird aber der
Christkatholizismus doch wieder bei den Vorstellungen der radikalen
Politiker behaftet. Für diese Sicht mag gerade in Genf der Umstand
sprechen, dass sich Loyson wieder nach Frankreich abgesetzt hat mit

116



dem Vorwurf an die Genfer liberalkatholische Kirche, ihr Werk sei

«ni libéral en politique, ni catholique en religion» (S.440).
Auch die radikalen katholischen Politiker wollten zwar im Prinzip

die bestehende Kirche reformieren. Mit ihrem Kirchenverständnis
und ihren Polizei-Methoden haben sie jedoch den Bruch mit der
römischen Hierarchie bewusst in Kauf genommen. Das kann man von
Eduard Herzog und den ihm nahestehenden Persönlichkeiten nicht

sagen. Der Begriff «christkatholisch», der sich für den Altkatholizismus

in der Schweiz durchsetzte, war seinerzeit nicht nur im Kreis um
Wessenberg und der liberalen Geistlichkeit gebräuchlich, wie Stadler

meint, sondern darüber hinaus in Süddeutschland, Österreich und in
der Schweiz sehr verbreitet, gelegentlich innerhalb der römisch-katholischen

Kirche sogar noch nach dem Kulturkampf. Seine konfessionelle

Verwendung nach 1870 mag zum Teil der Abgrenzung von der

deutschen Bewegung gedient haben. Doch stand auch mit der
schweizerischen Bezeichnung die Betonung der Kontinuität der vorvatikanischen

Kirche im Vordergrund, die Berufung auf ein Kirchenbild, das

zwar seit der sogenannten Gregorianischen Reform an der Wende

vom 11. zum 12. Jahrhundert und mehr noch durch den tridentinischen

Zentralismus in Praxis und Lehrmeinungen gestört, jedoch
nicht grundsätzlich dogmatisch aufgehoben war. Sowenig wie der
Begriff «altkatholisch» bedeutet der Begriff «christkatholisch» ein
reformatorisches Zurück zur Urkirche, sondern die Anerkennung der

kirchlichen Tradition, die über den sogenannten Frühkatholizismus
hinaus von der West- und Ostkirche gemeinsam getragen wurde.

Im Kulturkampf gab es nicht nur im politischen, sondern auch im
kirchlichen Bereich so etwas wie einen liberal-konservativen Standpunkt.

Die Vertreter dieser Richtung, allen voran Döllinger, haben
bekanntlich die Kirchenspaltung nicht gesucht. Die Beschlüsse des

Ersten Vaticanums und das Verhalten der römischen Hierarchie haben

ihnen aber ein ehrliches Verbleiben in der römisch-katholischen
Kirchengemeinschaft versperrt. So wurden sie zu «Kirchengründern»
wider Willen. Für sie waren die Erfinder der vatikanischen Dogmen die

«Katholiken der neuen Richtung» (vgl. im umgekehrten Sinn u.a.

S.446). Reformer in der Tradition Wessenbergs waren jene aber
tatsächlich in bezug auf Kult und Disziplin, aber ohne darin den Grund
für eine Kirchenspaltung zu erblicken. Sie wollten in der Konsequenz
einer ihnen aufgedrängten Lage das altkatholische Kirchenbild auch

in diesen Bereichen reformieren. Dabei hielten sie sich nicht an ein

bloss historisierendes Schema, sondern suchten nebst dem synodalen

117



Anliegen des Frühkatholizismus auch die Idee des Gemeindegottesdienstes

in der Landessprache mit den Mitteln des 19. Jahrhunderts zu
reaktivieren. Die pastoralen Gesichtspunkte, die sich damit verbinden,
lassen diese Reformen als «modern» erscheinen und treffen sich mit
gewissen Forderungen der Aufklärung. Das gilt vor allem auch von
der Abschaffung von Brauchtum, das man im Widerspruch zum
altkirchlichen Kirchen-, Liturgie- und Sakramentsbegriff stehend sah,

wie vor allem dem Zwangszölibat, der Zwangsbeichte, dem Ablassund

Gebührenwesen. Diese Reformvorstellungen kommen bei Stadler
im Rahmen des Programms der freisinnigen Katholiken vor der
Konstituierung des christkatholischen Nationalbistums zur Sprache, ihre

Konkretisierung durch die Nationalsynoden nach 1876 wird nicht
mehr behandelt.

Die historisch unerlaubte Frage, was geschehen wäre, wenn sich die

Opposition auf dem Vatikanischen Konzil nicht gebeugt hätte und
Bischof Greith die Dogmen in seinem Bistum nicht verkündet hätte,
illustriert immerhin eine geschichtliche Möglichkeit, die nicht einfach

von der Hand zu weisen ist. Der Biograph von Josef Burkard Leu

wagt es allerdings zu behaupten, dass dieser sich als allfälliger Bischof
von Basel unterworfen hätte, so wie er sich 1854 unterworfen hatte

(G. Wüest. Diss.phil. Freiburg, Bern/Frankfurt 1974). Dagegen ist
immerhin auf die schon erwähnte Reservatio mentalis Leus von 1854

hinzuweisen, die sich eben auf die mangelnde Legitimation des Papstes

stützte. Dieses Argument wäre nach 1870 nicht mehr möglich
gewesen. Mit Sicherheit kann nur die Äusserung Herzogs über seinen
Onkel gelten: «Es war für ihn ein grosses Glück, dass er vor 1870

scheiden durfte.»
Herzogs eigene Haltung kommt klar im Abschiedsbrief an Bischof

Lachat vom 23. September 1872 zum Ausdruck. Stadler attestiert die

«würdige Form» und zitiert den Schluss daraus, der eben den
versöhnlichen Ton illustriert und Herzogs Überzeugung, auch nach der

zu erwartenden Exkommunikation fortgesetzt der katholischen Kirche
anzugehören. Leider kommen die übrigen Abschnitte des Briefes nicht
zur Sprache. Sie hätten exemplarisch zum Verständnis der theologischen

Lage Herzogs und seiner Gleichgesinnten dienen können: die

grundsätzlichen Einwendungen gegen die vatikanischen Beschlüsse

und die Gewissensproblematik für den Fall, dass Herzog einfach
geschwiegen hätte. Als Antwort auf den Brief an Bischof Lachat wurde
Herzog zunächst von jenem nur als Priester suspendiert.

Als Herzog, von Krefeld zurückgekehrt, sein Amt als Pfarrer in 01-

118



ten antrat, zitierte ihn Bischof Lachat vor sich und drohte im
Weigerungsfalle mit der «excommunicatio latae sententiae». Erst nach der
Bischofsweihe im Jahre 1876 verhängte der Papst über Herzog die

grosse Exkommunikation mit Anathem. Stadler meint dazu, die
Massnahme entspreche dem Pathos der kurialen Tradition, sei aber doch
etwas erstaunlich gewesen, da der Bruch schon lange vollzogen war
und die Bildung einer Gegenkirche auch nicht mehr überraschen
konnte. Aber gerade Stadlers Hinweis darauf, dass im Herbst 1876 die
römisch-katholischen Bischöfe auf kurialen Druck hin (gegen den sie

sich übrigens verwahrten!) die Gläubigen warnten, der «neuen
Schisma-Kirche» beizutreten, deutet an, dass die Kurie damals die

möglichen Wirkungen der Kirchenspaltung noch überschätzte. Zudem
war die formelle Exkommunikation vor der Konstituierung des

christkatholischen Bistums weniger dringlich. Aus römischer Sicht war sie

nachher eine Selbstverständlichkeit. Herzog selbst, den Stadler zitiert,
antwortete in einem Hirtenbrief, dass die Exkommunikation, insofern
sie nichts anderes ist als die Aufhebung der kirchlichen Gemeinschaft,
an den Verhältnissen, «die wir selbst geschaffen, nichts geändert»
habe. Stadler führt wörtlich aus (S.364): «Mit einiger Berechtigung
liess Herzog die Sache auf sich beruhen: die Kirchengemeinschaft mit
Rom sei längst aufgehoben, Christus als das alleinige Oberhaupt der
christkatholischen Kirche anerkannt, sein Bischofseid schliesse jede
weitere ausländische Abhängigkeit aus.» Damit entsteht der
Eindruck, Herzog bestätige sozusagen den Austritt aus der römisch-katholischen

Kirche. Im grösseren Zusammenhang des Hirtenbriefes
wird aber klar, dass sich Herzog, der von der Aufhebung der
Kirchengemeinschaft mit dem Papst (nicht mit «Rom») spricht, eigentlich auf
den Standpunkt stellt, dass damit nur die Konsequenzen gezogen wurden

aus dem Umstand, dass sich im Grunde der Papst selbst mit seiner

Amtsanmassung aus der christkatholischen Kirchengemeinschaft
ausgeschlossen hat und dieser schon gar nicht berechtigt sei, «mit
seinen Bannsprüchen andern Gliedern der christlichen Kirche die Gnade
Gottes und das Heil der Seele zu entziehen» (W.Herzog, S.84).
Beipflichten kann man Stadler in der Fortsetzung: «Damit endete der
Dialog, der nie einer hatte werden können, weil es in der damaligen
Situation nur um Unterwerfung ging.»

Als Herzog seine Stellung an der theologischen Fakultät in Luzern
und damit eine vermutlich weiterführende kirchliche Karriere aufgab,
um in dem fernen Krefeld eine altkatholische Pfarrstelle anzunehmen,
konnte er nicht wissen, ob er je in seine Heimat zurückkehren würde,

119



geschweige denn, dass noch grössere Aufgaben, die allerdings mit
mehr Bürde als Würde verbunden waren, seiner barrten. Diesem
Luzerner Theologen jubelte keine progressive Studentenschaft zu, keine
Massenmedien kanonisierten ihn vorzeitig zum «zweiten Luther».
Von einer längerfristigen materiellen Sicherung durch eine wohldotierte

Staatspfründe mit Dienstfahrzeug konnte auch nicht die Rede

sein. Kennzeichnend für Herzog ist auch sein persönliches Verhältnis
zum Zölibat. Obwohl die christkatholische Kirche den Zwangszölibat,
den auch Herzog als Prinzip ablehnte, abgeschafft hatte, behielt Herzog

den Zölibat für seine Person bei und hat ihn auch nicht in den

heute wieder üblichen mittelalterlichen Formen verwässert. Er wollte
eine Relativierung seiner Gewissensentscheidung vermeiden. Stadler
bringt sehr wohl zum Ausdruck, dass Herzog, der auch die Wertschätzung

Segessers genossen hatte, die wichtigste Schlüsselfigur zum
Verständnis des Christkatholizismus bleibt. Er hätte ihm jedoch ein von
den «politischen Anfängen» des Christkatholizismus getrenntes Kapitel

widmen dürfen. Auch für Herzog vermögen die allgemeinen
Hinweise auf seinen Werdegang und seine Studien in Tübingen und Bonn
für ein tieferes Verständnis seiner Theologie nicht zu genügen. Es

wurde schon festgestellt, wie er durch seine Persönlichkeit das
Bischofsamt der schweizerischen christkatholischen Kirche geprägt hat.
Gerne wusste man mehr über die Zusammenarbeit des jungen
Bischofs mit dem doppelt so alten Augustin Keller, dem ersten
Synodalratspräsidenten (nicht Synodepräsidenten oder «Synodalpräsidenten»,

wie Stadler schreibt). Etwas mehr vernimmt man über die
Belastung der Beziehungen Herzogs zum bischöflichen Vikar für die
welsche Schweiz, Eugène Michaud, dem gleichzeitigen Kollegen Herzogs
an der Berner Fakultät und späteren ersten Redaktor der IKZ. Walter
Herzog betont in der Biographie seines Onkels gegensätzliche Auffassungen

über die zu befördernden ökumenischen Kontakte. Während
Eduard Herzog dem Anglokatholizismus näherstand, wollte Michaud
vermehrt die Beziehungen zu den Ostkirchen pflegen. Nach Stadler,
der in den Nachlass Michauds im Besitz des inzwischen verstorbenen
Sven Stelling-Michaud Einsicht genommen hat, haben dagegen
Kompetenzschwierigkeiten, unterschiedliche Auffassungen über Liturgiereform

und die Studentendisziplin und persönliche Gegensätze das

Verhältnis von Bischof und bischöflichem Vikar belastet. Auf die von
Conzemius (Zschr. für Schweiz. Kirchengesch. 58. 1964) gegen den

Michaud-Biographen Dederen aufgeworfene Frage, ob es sich nicht
um substantiellere Differenzen wie in der Frage der Unauflöslichkeit

120



der Ehe, der Abschaffung der Beichte, der rigorosen Einführung der
Kommunion unter beiden Gestalten handelte, tritt Stadler nicht ein,
obwohl er beide Autoren zitiert. Hinweise finden sich auch auf die
Vorbehalte der Kirche von Utrecht gegen den rechtlichen Status des

schweizerischen Bischofs und den Verzicht auf die Mitwirkung bei der
Weihe Herzogs. Es wäre hier wohl der Ort gewesen, darauf hinzuweisen,

dass die Bemerkungen des Erzbischofs von Utrecht vom Jahre
1876 die historisch wesentlich andere Verfassungssituation der
«römisch-katholischen Kirche der altbischöflichen Klerisei» der Niederlande

charakterisieren. Stadlers Ausdruck «Utrechter Unionskirche»
ist unklar bzw. anachronistisch. Die Utrechter Union der altkatholischen

Kirchen ist erst im Jahre 1889 abgeschlossen worden. Auch sie

ist zu einem wesentlichen Teil das Werk von Eduard Herzog, dem es

gelungen war, die holländischen Bedenken gegenüber dem schweizerischen

Radikalismus zu zerstreuen, und der in der Folge die führende
Persönlichkeit in der Internationalen Altkatholischen Bischofskonferenz

war. Das Vorbild der niederländischen Kirche dürfte umgekehrt
das Verständnis des Bischofsamtes bei den schweizerischen Christkatholiken

gestärkt haben.
Diese und andere Aspekte des Wirkens von Herzog führen zeitlich

und räumlich an die Grenze von Stadlers Werk und sogar darüber
hinaus. Zu den Anfängen des Christkatholizismus gehören aber - wie
schon erwähnt - auch die liturgisch-disziplinären Reformbeschlüsse
der ersten Nationalsynoden, an denen wiederum Herzog einen
massgeblichen Anteil hatte. Hervorgehoben seien das christkatholische
Missale und Rituale in der Landessprache, das in der Tradition
Wessenbergs anstelle der römischen Privatmesse die Gemeindefeier setzt,
und der Katechismus sowie das Gesangbuch von Thürlings - Themen,
zu denen teilweise historische Einzeluntersuchungen vorliegen.

Stadlers Bemerkung, dass eine etwas einseitige Biographie besser
sei als gar keine, kann man natürlich nur zustimmen. Aber gerade im
Fall von Eduard Herzog und von Augustin Keller muss das Fehlen
einer weiterführenden wissenschaftlichen Biographie als schwerer Mangel

empfunden werden. Selbst über Segesser, für die Zeit vor dem
Ersten Vaticanum das Paradepferd der Christkatholiken, für die Zeit
nachher der Musterknabe der Römisch-Katholiken, ist gerade im
Hinblick auf sein Verhältnis zu den Vatikanischen Dogmen das letzte
Wort noch nicht gesprochen.

Die hier beobachteten Verkürzungen in Stadlers Darstellung des

Christkatholizismus haben ihre Ursachen wohl nicht nur in der ausge-

121



bliebenen Breitenwirkung und den tatsächlich auf weite Strecken
chaotischen Anfängen der Bistumsgründung, sondern auch im Mangel

an einschlägiger Einzelforschung. Damit ist ein Vorwurf an die
christkatholische Kirchengeschichte selbst erhoben. Obwohl die
theologische Opposition gegen die vatikanischen Dogmen in Deutschland
gerade in den Reihen der Kirchenhistoriker ihre gewichtigsten Vertreter

besass und auch aus dem christkatholischen Klerus - angefangen
bei Eduard Herzog - verschiedene historische Studien zu Spezialfra-
gen hervorgegangen sind, ist gerade in neuerer Zeit wenig vertiefende
historische Literatur zum schweizerischen Christkatholizismus aus
christkatholischer Feder entstanden. Nebst den polemischen oder

apologetischen Schriften der Kulturkampfzeit gibt es Ansätze zu

grundsätzlicherer historischer Fragestellung in lokalen Gedenkschrif-
ten und monographischen Darstellungen, worunter noch immer das

umfänglichere Werk von Otto Gilg über den Christkatholizismus in
Luzern hervorsticht5. Dazu stossen ein paar juristische Spezialuntersuchungen

zu staatskirchenrechtlichen Fragen und einige populäre
Übersichtsdarstellungen. Auch im Handbuch von Küry ist der historische

Bereich naturgemäss in sehr geraffter Form dargestellt. Im
Gegensatz zur Kirche von Utrecht, deren historisches Bewusstsein wegen
des höheren Alters ihrer geschichtlichen Kontinuität stärker entwik-
kelt ist, hat es sich die schweizerische christkatholische Kirche als
Verdienst angerechnet, auf sich selbst bezogene Historie nur am Rande zu
betreiben und dafür die wenigen Kräfte, die ihr überhaupt zur Verfügung

standen, aus einer konfessionalistischen Enge hinaus in einer
bewussten Zuwendung zu einer weiteren theologischen Tradition der
Systematik und den biblischen Wissenschaften zuzuwenden.

Ende der fünfziger und in den sechziger Jahren, im Zeichen des

Zweiten Vaticanums, begannen sich römisch-katholische Theologen
und Historiker für die effektiven und die vermeintlichen Vorläufer des

«Aggiornamento» zu interessieren. Der Konziliarismus, Wessenberg

5 Von Stadler konnte nicht mehr berücksichtigt werden der Beitrag von Kurt
Stalder über die Christkatholisch-iheologische Fakultät der Universität Bern
in: Hochschulgeschichte Berns 1528-1984, Zur 150-Jahr-Feier der Universität
Bern 1984, hg. von Ulrich Im Hofu.a., Bern 1984.- Interessantes Material u.a.
zu Augustin Keller neuestens bei Josef F. Waldmeier. Katholiken ohne Papst,
Ein Beitrag zur Geschichte der christkatholischen Landeskirche des Kantons
Aargau, Aarau 1986.

122



und selbst Döllinger wurden rehabilitiert. Bei diesem wurde der
Einwand gegen eine Kirchengründung («nicht Altar gegen Altar stellen»)
hervorgehoben. Der Altkatholizismus wurde «salonfähig». In diesem

Umfeld entstand eine historische Literatur, die im wesentlichen zeigen
sollte, dass das Vaticanum II eigentlich den Durchbruch der älteren

Reformanliegen bedeutet. Das Vaticanum I wird in dieser Literatur in

seiner Bedeutung relativiert und die altkatholische Position als Folge
von Missverständnissen erklärt, wobei Papst, Kurie und ultramontane
Diözesanbischöfe allenfalls der Vorwurf von ungeschicktem oder

inopportunem Verhalten trifft. Hier findet sich immerhin auch die

berechtigte Forderung nach der Erforschung der persönlichen Religiosität

der radikalen Politiker. Die älteren reformkatholischen Strömungen

werden sozusagen von dem postkonziliären römischen Katholizismus

vereinnahmt, in der offensichtlichen Meinung, der Altkatholizismus

habe nun seine «raison d'être» verloren. Um 1970 gab es in der
Schweiz römisch-katholische Würdenträger höchsten Ranges, die fest
daran glaubten, die Aussöhnung der Altkatholiken mit Rom stehe
unmittelbar bevor. In gewissen niederländischen Gemeinden hatten sich
damals schon de facto Interkommunionspraktiken eingespielt, die
eine solche Annahme keineswegs abwegig erscheinen lassen. Unter
diesen Voraussetzungen war aber ein wirkliches historisches Verständnis

für die Anliegen der katholischen Liberalen und für die
Gewissensentscheidung der altkatholischen Väter kaum möglich.

Als deutlich wurde, dass das Vaticanum II aus altkatholischer Sicht
die eigenen Anliegen nur zum Teil und jedenfalls nicht in den
Hauptpunkten aufgenommen hatte, nahm bezeichnenderweise das römische
Interesse am Alt- oder Christkatholizismus wieder ab, bzw. es

reduzierte sich auf die Vorgeschichte. Man suchte nun die direkten
Verbindungslinien zwischen dem Reformkatholizismus des 19. Jahrhunderts
und den Reformen des Vaticanum IL Das Skandalon des Altkatholizismus

übergeht man nach Möglichkeit in ökumenischer Diskretion
mit Stillschweigen6.

6 Vgl. neuestens auch die Besprechung von Stadlers Werk durch U.Alter-
matt in: Schw.Zschr. für Gesch. 37 (1987) 82f., die den Christkatholizismus
mit keinem Wort erwähnt.

123



4. Schluss

Wie eingangs festgestellt, beschränken sich die vorangegangenen
Erwägungen ihrerseits auf einen bestimmten historischen Gesichtswinkel.

Zusammenfassend bleibt festzuhalten, dass Stadler nicht nur der

allgemeinen schweizergeschichtlichen Forschung im Bereich des

19. Jahrhunderts, sondern auch der zukünftigen Erforschung der
Geschichte des Christkatholizismus in der Schweiz ein unentbehrliches
Arbeitsinstrument zur Verfügung gestellt hat. Auch abgelegene
altkatholische Literatur wird sehr vollständig registriert. Die Darstellung
der Vorgänge bei der christkatholischen Bistumsgründung erfolgt viel
detaillierter und umfassender als in den bisherigen einschlägigen
Handbüchern. Die lokalen Vorgänge bei der Konstituierung
christkatholischer Kirchgemeinden werden zum Teil sehr minuziös geschildert.

Es ist von historischem Nutzen, wenn die alt-, bzw. christkatholische

Kirchengeschichte eine profangeschichtliche Ergänzung und
gelegentliche Relativierung erfährt. Umgekehrt regt Stadlers Opus
Magnum zur kirchengeschichtlichen Vervollständigung und zu weiterer
Forschung an, was für die christkatholische Kirchengeschichte eine

Verpflichtung bedeuten müsste, um so mehr, wenn man sich Stadlers
zusammenfassendes Urteil über die neu konstituierte christkatholische
Kirche vor Augen hält (S.364):

«Bei aller politischen Problematik, die dem Christkatholizismus
anhaftete, bestand seine geschichtliche Berechtigung darin, dass er den

Katholiken, die nichts von päpstlicher Unfehlbarkeit wissen wollten,
die Obhut einer eigenen Kirche bot. Anders formuliert: die Bildung
dieser Kirche war der Preis, den Pius IX. für die Dogmatisierung seiner

Unfehlbarkeit entrichten müsste. Ohne diesen entscheidenden
Einschnitt hätten zwar die Spannungen zwischen ultramontanem und
liberalem Katholizismus fortbestanden, aber zur Bildung einer
romfreien Kirche wäre es jedenfalls nicht gekommen. Der Preis mag
angesichts der begrenzten Ausbreitung der (ecclesiola in ecclesia) relativ
bescheiden erscheinen. Er hat aber doch dem Katholizismus
Substanzverluste gebracht, die qualitativ schwer abzuschätzen sind.»

Remetschwil Andreas Amiet

124


	Grundlagen zur Geschichte der christkatholischen Kirche der Schweiz

