Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 2

Artikel: Der orthodox-altkatholische Dialog
Autor: Papandreou, Damaskinos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Damaskinos Papandreou

Der orthodox-altkatholische Dialog

Ein Modell fiir die Uberwindung der kirchlichen Spaltung zwischen
Abendland und Morgenland?

Anmerkung der Redaktion (vgl. auch S.65): Im Rahmen des Dies Academicus
der Universitit Bern verlieh die Christkatholisch-theologische Fakultit am
5.Dezember 1987 dem orthodoxen Metropoliten der Schweiz, S.E. Dr.theol.
Damaskinos Papandreou, die Wiirde eines Doktors der Theologie ehrenhal-
ber. Dem Jahresbericht der Universitit Bern 1987 ist die Laudatio und die Bio-
graphie des Geehrten entnommen:

« Damaskinos Papandreou, dem Forderer des theologischen Dialoges zwischen
den orthodoxen und den altkatholischen Kirchen, der seit langem als Theologe
und Reprdsentant der Kirche fiir die Begegnung zwischen der morgenlindischen
Orthodoxie und den abendlindischen Kirchen wesentliche Beitrdge geleistet, der
im Gesamtzusammenhang der ékumenischen Gesprdche der Orthodoxie die Be-
deutung des altkatholisch-orthodoxen Dialoges herausgestellt und sich fiir sein
Ziel, die Herstellung kirchlicher Einheit, mit Uberzeugung und Hingabe einge-
setzt hat.»

Damaskinos Papandreou, mit biirgerlichem Namen Basilios, geboren am
23.Februar 1936, heimatberechtigt in Griechenland, griechisch-orthodoxer
Metropolit der Schweiz und Exarch von Europa, mit Wohnsitz in Chambesy,
Genf. Nach dem Studium an der orthodoxen theologischen Fakultét in Chalki
(Istanbul) nahm er den kirchlichen Namen Damaskinos an und wurde zum
Diakon und zwei Jahre spiter zum Priester geweiht. Nach weiteren Studien an
den Universititen Bonn und Marburg wurde er 1966 in Athen zum Doktor der
Theologie promoviert. Mehrere Jahre war er Leiter des orthodoxen monasti-
schen Zentrums bei der Gemeinschaft von Taizé in Frankreich. 1969 wurde er
Leiter des Orthodoxen Zentrums des Okumenischen Patriarchates in Cham-
bésy und verantwortlicher Sekretdr fir die Vorbereitung der Heiligen und
Grossen Synode der Orthodoxen Kirche. Beide Funktionen iibt er bis heute
aus und hat in ihnen sowie als Theologe eine wichtige Rolle fiir die 6kumeni-
schen Gespriache der Orthodoxie gespielt. Von seiner theologischen Arbeit
zeugt auch eine stattliche Reihe von Aufsdtzen und anderen Veréffentlichun-
gen. 1970 wurde er zum Bischof geweiht, und als das Okumenische Patriarchat
1982 eine orthodoxe Ditzese in der Schweiz errichtete, wurde er deren erster
Metropolit. 1980 wurde er Koprésident der orthodox-altkatholischen Kom-
mission fiir den theologischen Dialog, fiir dessen Fortschreiten zum erstrebten
Ziel, der kirchlichen Einheit, er sich mit seinen reichen Kenntnissen unermiid-
lich einsetzt.

Im Zusammenhang mit der Ehrung hielt Metropolit Damaskinos Papan-
dreou am 4. Februar 1988 an der Universitdt Bern eine Gastvorlesung, deren
Text hier wiedergegeben wird.

79



Der konziliare Kontext der Dialoge der orthodoxen Kirche

Man kann von Orthodoxie oder orthodoxen Kirchen im Singular re-
den: man kann aber auch von orthodoxen Kirchen im Plural spre-
chen. Die beiden Begriffe weisen auf die Originalitdt der Orthodoxie
hin: Sie ist weder eine selbstgeniigsam isolierte Ortskirche noch eine
blosse Summe von nebeneinander stehenden Ortskirchen. Sie ist auch
nicht eine universalistisch strukturierte Kirche, die die lokalen Kir-
chen als de 1ure und de facto untergeordnete Teile der einen Kirche
auffasst, noch ist sie eine Art Foderation von Ortskirchen, sondern sie
ist eine Gemeinschaft von vierzehn autokephalen oder autonomen

Ortskirchen, die jede fiir sich den Anspruch erheben kann, die eine,

heilige, katholische und apostolische Kirche zu sein — unter der Vor-

aussetzung, dass sie in Gemeinschaft mit den anderen Lokalkirchen
steht.

Die orthodoxe Kirche bereitet heute in ithrer Gemeinschaft von vier-
zehn Lokalkirchen ein panorthodoxes Konzil vor. Die Themen der
Tagesordnung des Heiligen und Grossen Konzils beziehen sich auf
konkrete, heikle Bereiche des orthodoxen Zeugnisses in der Welt von
heute, d.h.:

a) auf die innere Erneuerung des spirituellen Lebens und die Bezie-
hung zwischen Kirche und Welt — auf der Basis der Kriterien der
Vitertradition und der historischen Praxis der orthodoxen Kirche
(christliche Ideale in der Welt heute; Fastenfrage; Kalenderfrage;
Ehehindernisse);

b) auf die Festigung der Einheit der orthodoxen Kirche im rechten
Glauben und der Liebe, ungeachtet der Jurisdiktionsbereiche der
autokephalen orthodoxen Lokalkirchen — auf der Basis der ortho-
doxen kanonischen Uberlieferung und Praxis (Autokephalie; Au-
tonomie; Diaspora; Diptychen);

c) auf die Neubewertung der Beziehungen der orthodoxen Kirchen
zur librigen christlichen Welt — auf der Basis der orthodoxen Tradi-
tion und Praxis einerseits, und der Erfahrung auf Grund der Teil-
nahme an bilateralen und multilateralen theologischen Dialogen
der zeitgendssischen 6kumenischen Bewegung andererseits.

Die Notwendigkeit einer baldigen Beantwortung des Verhiltnisses
der orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen und Konfessionen ist
von allen orthodoxen Kirchen 6fters unterstrichen worden.

Zu den Beziehungen der orthodoxen Kirche zur gesamten christli-
chen Welt hat die 1II. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz — abge-

80



sehen von der Bewertung der bilateralen Dialoge der orthodoxen Kir-
che mit den Anglikanern, den Altkatholiken, den Altorientalen, den
Romisch-Katholiken, den Lutheranern und den Reformierten — fol-
gende ekklesiologische Stellungnahme unterstrichen:

Die ekklesiologische Problematik

«Die orthodoxe Kirche, die die eine, heilige, katholische und apostoli-
sche Kirche 1st, ist sich threr Verantwortung fiir die Einheit der christ-
lichen Welt voll bewusst. Sie anerkennt die faktische Existenz aller
Kirchen und Konfessionen und glaubt, dass all die Beziehungen, die
sie mit ihnen unterhdlt, auf einer moglichst raschen und objektiven
Kldarung der ganzen ekklesiologischen Frage beruhen miissen, beson-
ders aber auch ihrer Lehre tiber die Sakramente, die Gnade, das Prie-
steramt und die apostolische Sukzession. Die bilateralen theologi-
schen Dialoge, die heute von der orthodoxen Kirche gefiihrt werden,
sind authentischer Ausdruck dieses Bewusstseins der Orthodoxie.»!

Diese ekklesiologische Stellungnahme erinnert uns an eine frithere
Feststellung der interorthodoxen Kommission fiir die Vorbereitung
des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen Kirche:

«Im Bewusstsein der Wichtigkeit der gegenwirtigen Struktur des
Christentums erkennt unsere heilige orthodoxe Kirche, obwohl sie die
eine, heilige, katholische und apostolische Kirche ist, nicht nur die on-
tologische Existenz dieser christlichen Kirchen an, sondern glaubt
auch fest, dass alle diese Beziehungen zu ihnen auf einer moglichst ra-
schen objektiven Erhellung des ekklesiologischen Problems und der
Gesamtheit ihrer Lehre beruhen miissen.»?

Bei der Priifung ihrer Stellung gegeniiber den anderen Kirchen hat
die orthodoxe Kirche eine Reihe aufgeworfener heikler Fragen zu be-
antworten. Wenn die orthodoxe Kirche die Alte ungeteilte Kirche
fortzusetzen und die zum Wesen der Kirche gehérende wahre Einheit
seit Pfingsten zu verkodrpern glaubt, welchen Platz haben dann die an-
deren Kirchengemeinschaften innerhalb der Geschichte der einen
Kirche?

! Beschliisse der III.Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz, in: Una
Sancta 42 (1987) 1, 7.

> Papandreou D., Die Vorbereitung der panorthodoxen Synode. Aktuelle
theologische Fragen und Uberlegungen, in: Auf dem Weg zur Einheit des
Glaubens (Pro Oriente), Wien 1974, 189.

81



Wenn die orthodoxe Kirche sich selbst als die eine, heilige, katholi-
sche und apostolische Kirche versteht, die den apostolischen Glauben
und die Tradition der Alten Kirche und der sieben ersten dkumeni-
schen Konzile unveridndert bewahrt, welches wird die theologische
Auffassung sein, welche die kiinftige panorthodoxe Synode von der
Existenz der iibrigen christlichen Konfessionen haben wird?

Welcher Unterschied besteht in der orthodoxen Ekklesiologie zwi-
schen Schismatikern und Haéretikern? Was kann die von Cyprian ent-
wickelte «Ekklesiologie des Schismas», die sich auf die urspriingliche
Identitdt der Kirche mit der eucharistischen Versammlung griindet,
fiir unsere heutige konkrete kirchliche Situation bedeuten?

Um die Fragen fortzusetzen: Wie verstehen die Orthodoxen die
Wiederherstellung der Einheit der Kirche, die das Ziel unserer ge-
meinsamen heutigen Bestrebungen darstellt?

Welches ist die sakramentale und ekklesiale Grundlage, auf die sich
die Orthodoxen bei ihrem Streben nach Einheit mit den iibrigen Kir-
chen stiitzen, die gemeinsam ihren Glauben an Jesus Christus, den
Herrn und Erloser der Welt, bekennen?

Dies sind die heikelsten und schwierigsten Fragen in unserer heuti-
gen Situation, die aber mindestens gestellt werden miissen und die uns
zwingen, uns auf unser eigenes Verstindnis zu besinnen, es neu zu
durchdenken.

Eine gewisse Antwort auf die bereits aufgeworfenen Fragen gibt die
I11. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz in ihrer Stellungnahme
zum Thema «Orthodoxie und 6kumenische Bewegung»:

«Die orthodoxe Kirche stiitzt die Einheit der Kirche auf die Tatsa-
che, dass diese von unserem Herrn Jesus Christus gegriindet worden
ist, und auf die Gemeinschaft in der heiligen Dreieinheit und den Sa-
kramenten. Diese Einheit kommt in der apostolischen Sukzession und
der Vitertradition zum Ausdruck, und sie wurde bis auf den heutigen
Tag in ihr gelebt. Aufgabe und Pflicht der orthodoxen Kirche ist es,
die ganze Wahrheit, wie sie in der Heiligen Schrift und Tradition ent-
halten ist, zu iibermitteln, denn sie ist es, die der Kirche ihren univer-
salen Charakter gibt.

Die Verantwortung der orthodoxen Kirche und ihre dkumenische
Sendung im Hinblick auf die Einheit der Kirche wurden von den &ku-
menischen Konzilen zum Ausdruck gebracht. Diese haben besonders
das untrennbare Band betont, das zwischen dem rechten Glauben und
der eucharistischen Gemeinschaft besteht. Die orthodoxe Kirche war
immer darum bemiiht, die verschiedenen christlichen Kirchen und

82



Konfessionen zur gemeinsamen Suche nach der verlorenen Einheit
der Christen zu bewegen, damit alle die Einheit im Glauben errei-
chen.»?

Alle Kirchen und Konfessionen werden herausgefordert, durch bi-
laterale und multilaterale Dialoge gemeinsam zu priifen, ob sie von ih-
ren Urspriingen, threm Glauben her zur Wiederherstellung der Einheit
verpflichtet sind oder nicht.

Diese Herausforderung gilt besonders fiir jene Kirchen, die fiir sich
selbst den Anspruch erheben, die eine, heilige, katholische und apo-
stolische Kirche fortzusetzen. Sie sollten ausserhalb ihrer eigenen ka-
nonischen Grenzen, mit denen sie die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche identifizieren, Kirchen im vollen Sinne des Wor-
tes als Kirche anerkennen, wo sie anzuerkennen sind, d.h. Kirchen,
mit denen sie zur «eucharistischen Gemeinschaft» gerufen sind: denn
eucharistische Gemeinschaft, die der Ausdruck und die Kronung der
vollkommenen Gemeinschaft ist, ist nicht moglich, wo eine Trennung
im Eigentlichen der Pistis, des Glaubens, d.h. der Glaubensbekennt-
nisse der grossen alten Konzile, vorliegt oder wo die Grundordnung
der Kirche, das Fortbestehen der altkirchlichen apostolischen Struk-
tur, also die apostolische Sukzession, gestort ist. Diese Elemente sind
nicht voneinander zu trennen. So koénnte man durch Intensivierung
von bilateralen Dialogen Modelle fiir die Einheit schaffen, die den
multilateralen Dialog bereichern kénnten.

Der orthodox-altkatholische Dialog

Diese gegenseitige Anerkennung betrifft den Dialog zwischen der alt-
katholischen und der orthodoxen Kirche. Die III. Vorkonziliare Pan-
orthodoxe Konferenz hat auf eine prophetische Art und Weise den
Dialog mit den Altkatholiken bewertet und seine positive Entwicklung
vorgesehen. Ich zitiere:

«Die III.Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz bringt ihre Ge-
nugtuung zum Ausdruck iiber den bisherigen Verlauf des theologi-
schen Dialogs zwischen der orthodoxen und der altkatholischen Kir-
che, der bald seinem Ende zugeht.

Es wurden bereits zwanzig Texte zu einer dhnlich grossen Anzahl
theologischer, christologischer, ekklesiologischer und soteriologischer
Themen und iber die Gottesmutter und die Sakramente verfasst und

3 Beschliisse, ebd., 12.

83



gemeinsam angenommen. Es ist vorgesehen, dass bei der ndchsten Sit-
zung der gemischten theologischen Kommission Themen aus dem Be-
reich der Sakramentenlehre und der Eschatologie, sowie die Frage der
Voraussetzungen und Folgen der kirchlichen Gemeinschaft erortert
werden...

Der mogliche Erfolg dieses theologischen Dialogs wird sich auch
auf die anderen Dialoge giinstig auswirken und deren Glaubwiirdig-
keit starken.»?

In der Zwischenzeit wurde das Werk der gemeinsamen Kommission
mit ihrer VII. Vollversammlung in Kavala (12.-19. Oktober 1987) voll-
endet: Nach langer und eingehender Diskussion einigten sich die Mit-
glieder auf den endgiiltigen Wortlaut der Texte, die nach der einhelli-
gen Uberzeugung der Orthodoxen und Altkatholiken die Lehre ihrer
Kirche iiber folgende Themen wiedergeben: |. Das Sakrament der
Busse, 2. Das Sakrament der Krankendlung, 3. Das Sakrament der Or-
dination, 4. Das Sakrament der Ehe, 5. Die Lehre von der Vollendung,
6. Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen.

Die Ergebnisse des Dialogs sollen nun den beiden Kirchen zur Er-
moglichung weiterer Schritte vorgelegt werden. Was orthodoxerseits
danach folgt, ist von der IIl. Vorkonziliaren Konferenz in Chambésy
(28.Oktober-6. November 1986) festgelegt worden: «Der Vorsitzende
der interorthodoxen Kommission erstattet hierauf dem Okumenischen
Patriarchen Bericht. Dieser verkiindet dann mit der Zustimmung der
Oberhdupter der orthodoxen Lokalkirchen den Abschluss des Dia-
logs. Kein Dialog wird als beendet betrachtet, solange nicht sein Ab-
schluss durch einen solchen panorthodoxen Beschluss bekanntgege-
ben worden ist.» > Der panorthodoxe Beschluss, dass nach dem positi-
ven Ausgang dieses theologischen Dialoges die kirchliche Gemein-
schaft wiederhergestellt werden soll, muss auf der Einstimmigkeit al-
ler orthodoxen Lokalkirchen beruhen. Die Themenliste wurde erstellt,
um die grundlegenden Fragen des Glaubens und der kirchlichen Ord-
nung festzulegen, die nicht nur das gemeinsame Festhalten an der
kirchlichen Tradition der ersten Jahrhunderte, sondern auch die ent-
sprechende Umsetzung dieser Tradition im Leben der Kirchen heute
nachweisen sollten.

Es versteht sich also von selbst, dass die Gemischte Theologische
Kommission, die im Geiste der Aufrichtigkeit und der Liebe gearbei-

* Beschliisse, ebd., 9-10.
3 Beschliisse, ebd., 8-9.

84



tet hat, mit grosstmoglicher kirchlicher Konsequenz und mit ekklesia-
lem Verantwortungsbewusstsein die iiberlieferten theologischen Fra-
gen behandelte und durch die gemeinsamen Pexte eine annehmbare
theologische Grundlage fiir die Férderung der Idee der Wiederherstel-
lung der kirchlichen Gemeinschaft zwischen der altkatholischen und
der orthodoxen Kirche lieferte®.

Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen

Nach dieser gemeinsamen Grundlage ist die Kirche der «eine Leib
Christi, belebt von dem einen Heiligen Geist. Durch sein Wirken sind
in diesem Leib alle Gldubigen verbunden in der Einheit des Glaubens,
des Gottesdienstes und der kirchlichen Ordnung.

Jede Ortskirche hat ihre Mitte in der heiligen Eucharistie. Es ist
Christus, der zu diesem seinem Mahl einliddt. Deshalb wird es von sei-
ner Kirche unter der Leitung des Bischofs oder eines von ihm beauf-
tragten Priesters gefeiert. ... Weil es Christus ist, der einlddt, ladt die
Kirche zur Teilhabe an der Mahlgemeinschaft ein. Diese schliesst die
Teilhabe an der Aufgabe der Kirche ein, das Evangelium zu verkiin-
den, den Leib Christi aufzubauen und seine Einheit im wahren Glau-
ben und in der Liebe zu bewahren.

Wie die Aufnahme in die Kirche nicht ohne das Bekenntnis des
wahren Glaubens geschieht, so ldsst sich auch das Abendmahl als die
Miite der Kirche nicht ohine den wahren Glauben feiern. Der Christus
des Sakramentes ist kein anderer als der des Glaubens, den die Kirche
aller Zeiten und Orte einmiitig bekennt ...

Wo die Gemeinschaft zerbrochen ist, da kann auch das Herrenmahl
nicht mehr gemeinsam gefeiert werden. Die Wiederherstellung der
Eucharistiegemeinschaft bei fortdauernder Getrenntheit im Glauben
ist in sich ein Widerspruch, weil man dann trotz gemeinsamem Eucha-
ristieempfang in weiterhin voneinander getrennten Kirchen lebt. Ein
solches Handeln nimmt die Existenz getrennter Kirchen als normal
hin und kann dazu fithren, dass Trauer und Reue, die doch zur Uber-
windung der Spaltung notwendig sind, als iiberfliissig erscheinen. Die
Eucharistiegemeinschaft ist vielmehr der Ausdruck der Glaubensge-
meinschaft der einen Kirche...

® Vgl. Abschluss des orthodox-altkatholischen Dialogs. Ansprache des or-
thodoxen Ko-Priasidenten, Metropolit Damaskinos von der Schweiz, in: Una
Sancta 42 (1987) 4, 334-339.

85



Folge und Ausdruck der gemeinsam erkannten Glaubensgemein-
schaft ist die volle, liturgisch-kanonische Gemeinschaft der Kirchen,
die Verwirklichung de®organischen Einheit in dem einen Leib Christi.
Die liturgischen und die kanonischen Folgen, die sich aus der kirchli-
chen Gemeinschaft ergeben, werden von der Kirche aufgrund der
Uberlieferung der ungeteilten Kirche geklirt und geregelt. Diese Ge-
meinschaft bedeutet keine Uniformitdt in der liturgischen Ordnung
und in den kirchlichen Gebriuchen, sondern kommt darin zum Aus-
druck, dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene le-
gitime Entfaltung des einen Glaubens der Alten und ungeteilten Kir-
che bewahren. Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwer-
fung der einen Kirche mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies
wiirde der Wirklichkeit der Gemeinschaft gerade widersprechen. Die
in der vollen Gemeinschaft vereinigten Kirchen erfiillen ithre Aufga-
ben in der Welt nicht isoliert voneinander, sondern grundsitzlich ge-
meinsam.»’

Es stellen sich uns trotzdem ernste Fragen, die uns stindig beschéf-
tigen miissen: Welches ist die Verbindlichkeit der konkreten theologi-
schen Ubereinkiinfte fiir die Kirchen, die wir vertreten? Welches sind
die Beziehungen zwischen den in den bilateralen theologischen Dialo-
gen erzielten Ubereinkiinften und unseren theologischen Ausserungen
zu den manchmal sogar gleichen Themen? Gibt es eine gegenseitige
Beziehung zwischen den bilateralen und den multilateralen Dialogen
und, wenn ja, welche ist sie? In welcher Weise kann z. B. eine lehrmis-
sige Ubereinkunft zwischen Altkatholiken und Orthodoxen iiber die
Autoritdt in der Kirche oder iiber das Haupt der Kirche bindenden
Charakter fiir den offiziellen theologischen Dialog zwischen Romisch-
Katholiken und Orthodoxen haben? Und welches sind — fiir unseren
Dialog — die theologischen und ekklesiologischen Konsequenzen der
Erklarungen der Vertreter der altkatholischen Kirche und der Kirchen
der anglikanischen Gemeinschaft (1931), oder was bedeutet fiir uns
das «Bonner Interkommunionsabkommen» vom Jahre 1931...7 Soll-
ten die Dialogtexte uns nicht auch sensibler machen fiir Abweichun-
gen von der Lehre der eigenen Kirche, stellen sie doch den Ausdruck
des eigenen — sei es des orthodoxen oder des altkatholischen — Glau-
bens dar.

7 Gemeinsam unterzeichnete Texte der VII. und letzten Vollversammlung
der Gemischten Theologischen Kommission fiir den orthodox-altkatholischen
Dialog in Kavala/Griechenland (12.-19.Oktober 1987).

86



Was bedeutet die Erklarung von Sigisbert Kraft, dem Bischof des
katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland, zur Rezep-
tion des orthodox-altkatholischen Dialogs vom 3. Dezember 198778

Wir verstehen die pastoralen oder andere Schwierigkeiten der altka-
tholischen Kirche, doch wire es schwierig anzunehmen, dass sich die
pastorale Praxis richtig entfalten kénnte ohne ihre konsequente Riick-
fithrung auf die grundlegenden Prinzipien unseres Glaubens, welche
von den Mitgliedern der gemischten Dialogkommission in den ge-
meinsamen Texten auf der Grundlage des Kriteriums der Vitertradi-
tion der Alten Kirche niedergelegt und unterschrieben worden sind.

Es gibt Schwierigkeiten, die sich fiir die «Rezeption der nun vorlie-
genden bilateralen (orthodox-altkatholischen) Dialogergebnisse da-
durch ergeben, dass sie mit anderen dkumenischen Vereinbarungen
der altkatholischen Kirche in Spannung stehen. Sollte es dennoch zur
orthodox-altkatholischen Kirchengemeinschaft kommen, kdme die-
sem Ereignis paradigmatische Bedeutung zu.»®

Ich will sehr hoffen, dass sich die Tatsache der gliicklichen Vollen-
dung des theologischen Dialogs als ein fester Anstoss in jeder Rich-
tung auswirken wird, so dass die ganze theologische Anstrengung fiir
die Einheit kirchlich mit demselben Geist der Liebe und des gegensei-
tigen Verstindnisses, mit welchem unser Dialog gefiihrt wurde, bewer-
tet wird.

Auswertungen, Uberlegungen und Perspektiven

Jedenfalls haben wir gemeinsam die Frage beantwortet, dass unsere
Unterschiede im Sinne von verschiedenen legitimen Traditionen des
Ostens und des Westens zu verstehen sind und nicht als Trennungen
in der einen Tradition des Glaubens selbst. Wir haben uns in unserer
urspriinglichen Verwandtschaft, in unserer gemeinsamen Vergangen-
heit wiedergefunden. Wir sind dessen bewusst geworden, dass der
Osten und der Westen trotz all ihrer Besonderheiten organisch zur ei-
nen Christenheit gehoéren.

8 Vgl. Abschluss des orthodox-altkatholischen Dialogs. Erkldarung des Bi-
schofs des katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland, Sigisbert
Kraft, zur Rezeption des orthodox-altkatholischen Dialogs (3.Dezember
1987), in: Una Sancta 42 (1987) 4, 339.

® Abschluss des orthodox-altkatholischen Dialogs, in: Una Sancta 42 (1987)
4, 334.

87



Die Ergebnisse unseres Dialoges stellen einen Beitrag zur Uberwin-
dung von brennenden Polarisierungen und Missverstindnissen dar.
Ich erlaube mir, zwei Beispiele anzufiihren:

1. Man hat oft den christlichen Osten und den Westen als in sich
verstdndliche, unabhingige Einheiten dargestellt. Man hat oft so ein-
fach und schematisch die Trennung verstanden und interpretiert, als
ob die Romisch-Katholiken, die Protestanten, Anglikaner und Altka-
tholiken nidher zueinander stiinden als die Orthodoxen zu den Prote-
stanten, und dies obwohl die Orthodoxen «seit etlichen Jahren Voll-
mitglieder des Oekumenischen Rates der Kirchen sind» '°.

Kann man wirklich so einfach und schematisch feststellen, dass die
Romisch-Katholiken und die Protestanten «eine gemeinsame lateini-
sche Mentalitdt», die Orthodoxen dagegen «eine griechische Mentali-
tit» haben? Wenn mit dem Begriff «Mentalitdt» ein Hinweis auf die
Wurzeln gemeint ist, d. h. den lateinischen und den griechischen Geist,
konnen wir dann alle — unabhingig von unserer kirchlichen und kon-
fessionellen Herkunft — die historische Wahrheit ignorieren, die nicht
zufillig sein kann und ein gemeinsames Erbe darstellt? Die Wahrheit,
derzufolge die geoffenbarte Wahrheit uns zum ersten Mal anvertraut
und iibermittelt wurde, indem sie das Fleisch des griechischen und des
lateinischen Geistes annahm.

Wir haben durch den Dialog eine andere Antwort gegeben. Dieser
christliche Geist — ob lateinisch oder griechisch — bildet ein einziges
Erbe des Westens und des Ostens. Ohne die legitimen theologischen
Entfaltungen im Osten und im Westen zu ignorieren, kdnnen wir fest-
stellen, dass wir iiber alle Differenzen hinaus denselben Glauben
teilen und dass der Osten und der Westen Teile einer einzigen christli-
chen Welt bilden, die nach dem Willen Gottes nicht getrennt sein
sollte. Es ist uns zum Bewusstsein gekommen, dass wir eine gemein-
same Geschichte, einen gemeinsamen Ursprung haben. Dies ist ein
bedeutender 6kumenischer Erfolg von multilateraler Bedeutung.

2. Obwohl die orthodoxe Kirche eine kontinuierliche historische
Identitédt besitzt, behauptet Philip Potter, der frithere Generalsekretir
des Oekumenischen Rates der Kirchen, dass «die orthodoxen Kirchen
dank ihrer Teilnahme an der 6kumenischen Bewegung dazu motiviert
worden sind, im Rahmen eines kiinftigen Konzils eine thnen fehlende

19 Vgl. Philip Potter explique les choix (contestés) du C.O.E., in: La Vie
Protestante (29. Dezember 1978), 1f.

88



Identitdt zu suchen»''. Man hat ebenfalls den Altkatholiken das Feh-
len einer kontinuierlichen Kontinuitdt vorgeworfen. Jedenfalls ist der
Weg zum Konzil dlter als die Griindung des Oekumenischen Rates der
Kirchen.

Uns fehlt nicht die «Identitdt», sondern hochstens das Vermogen,
eine pharisiderhafte Uberbetonung der Identitit und der damit ver-
bundenen Ausschliesslichkeitsanspriiche der Wahrheit zu iiberwin-
den. Uns allen fehlt vielleicht das Vermogen, unseren Fanatismus zu
tiberwinden, damit wir, befreit von unseren Leidenschaften und erfillt
von der Liebe Christi, ausserhalb unserer eigenen, ausschliessenden
kanonischen Grenzen, unsere Briider wiedererkennen konnen. Wir
miissen alle Polarisierungen liberwinden.

Lasst uns deshalb in der wechselseitigen Liebe zu unseren gemein-
samen Wurzeln zuriickkehren — natiirlich nicht in statischer, sondern
in dynamischer Weise, damit wir unsere eigene «lIdentitdt» neu su-
chen, wiederentdecken und neu durchdenken konnen. Dies wollen wir
im Hinblick auf die heutige Welt, die gegenwirtige 6kumenische Rea-
litat, das konkrete «Hier und Jetzt» tun, indem wir unsere Okumene
«im Raum» mit einer Okumene «in der Zeit» bereichern, genauso wie
es in unserem Dialog der Fall war. Dieser hat uns ja iiberzeugt, dass
die wahre Identitdt und Katholizitdt der Kirche weder eine Frage der
Geographie noch der Zahl der Gldubigen ist.

Der Abschluss unseres Dialoges fiel mit jenem Jahre zusammen, in
dem wir das 1200-Jahr-Jubilium des VII.Okumenischen Konzils
feierten. Das VII.Okumenische Konzil ist eine dringende Herausfor-
derung fiir die Uberwindung der Trennung. Dieses Konzil ruft uns
spezifische Fragen des Ostens oder des Westens in Erinnerung, die
von beiden Teilen der Kirche mitgetragen werden sollen, wenn wir
Auswegsmoglichkeiten selbst in unseren Sackgassen finden wollen.
Nur auf diese Weise konnen wir der dringenden Herausforderung ent-
gegentreten, denn es geht darum, abzukldren, ob unsere Unterschiede
im Sinne von verschiedenartigen, legitimen Traditionen zu verstehen
sind, die unser Leben bereichern kénnen, und nicht als Trennungen in
der einen Tradition des Glaubens selbst. Der Dialog zwischen Ortho-
doxen und Altkatholiken stellt in dieser Richtung ein bereicherndes
und belehrendes Modell dar.

""'Vel. Papandreou D., Orthodoxe Stimme zu einem Interview des General-
sekretdrs des Oekumenischen Rates der Kirchen tiber die Orthodoxie, in: Ca-
tholica Unio 47 (1979) 1, 13-18; und in: Una Sancta 34 (1979) 2, 99-104.

89



	Der orthodox-altkatholische Dialog

