
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 2

Artikel: Der orthodox-altkatholische Dialog

Autor: Papandreou, Damaskinos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Damaskinos Papandreou

Der orthodox-altkatholische Dialog

Ein Modell für die Überwindung der kirchlichen Spaltung zwischen

Abendland und Morgenland?

Anmerkung der Redaktion (vgl. auch S.65): Im Rahmen des Dies Academicus
der Universität Bern verlieh die Christkatholisch-theologische Fakultät am
5. Dezember 1987 dem orthodoxen Metropoliten der Schweiz, S.E. Dr.theol.
Damaskinos Papandreou, die Würde eines Doktors der Theologie ehrenhalber.

Dem Jahresbericht der Universität Bern 1987 ist die Laudatio und die
Biographie des Geehrten entnommen:

«Damaskinos Papandreou, dem Förderer des theologischen Dialoges zwischen

den orthodoxen und den altkatholischen Kirchen, der seh langem als Theologe
und Repräsentant der Kirche für die Begegnung zwischen der morgenländischen
Orthodoxie und den abendländischen Kirchen wesentliche Beiträge geleistet, der
im Gesamtzusammenhang der ökumenischen Gespräche der Orthodoxie die
Bedeutung des altkatholisch-orthodoxen Dialoges herausgestellt und sich für sein

Ziel, die Herstellung kirchlicher Einheit, mit Überzeugung und Hingabe eingesetzt

hat.»
Damaskinos Papandreou, mit bürgerlichem Namen Basilios, geboren am

23. Februar 1936, heimatberechtigt in Griechenland, griechisch-orthodoxer
Metropolit der Schweiz und Exarch von Europa, mit Wohnsitz in Chambésy,
Genf. Nach dem Studium an der orthodoxen theologischen Fakultät in Chalki
(Istanbul) nahm er den kirchlichen Namen Damaskinos an und wurde zum
Diakon und zwei Jahre später zum Priester geweiht. Nach weiteren Studien an
den Universitäten Bonn und Marburg wurde er 1966 in Athen zum Doktor der
Theologie promoviert. Mehrere Jahre war er Leiter des orthodoxen monasti-
schen Zentrums bei der Gemeinschaft von Taizé in Frankreich. 1969 wurde er
Leiter des Orthodoxen Zentrums des Ökumenischen Patriarchates in Chambésy

und verantwortlicher Sekretär für die Vorbereitung der Heiligen und
Grossen Synode der Orthodoxen Kirche. Beide Funktionen übt er bis heute
aus und hat in ihnen sowie als Theologe eine wichtige Rolle für die ökumenischen

Gespräche der Orthodoxie gespielt. Von seiner theologischen Arbeit
zeugt auch eine stattliche Reihe von Aufsätzen und anderen Veröffentlichungen.

1970 wurde er zum Bischof geweiht, und als das Ökumenische Patriarchat
1982 eine orthodoxe Diözese in der Schweiz errichtete, wurde er deren erster
Metropolit. 1980 wurde er Kopräsident der orthodox-altkatholischen
Kommission für den theologischen Dialog, für dessen Fortschreiten zum erstrebten
Ziel, der kirchlichen Einheit, er sich mit seinen reichen Kenntnissen unermüdlich

einsetzt.
Im Zusammenhang mit der Ehrung hielt Metropolit Damaskinos Papandreou

am 4. Februar 1988 an der Universität Bern eine Gastvorlesung, deren
Text hier wiedergegeben wird.

79



Der konziliare Kontext der Dialoge der orthodoxen Kirche

Man kann von Orthodoxie oder orthodoxen Kirchen im Singular
reden; man kann aber auch von orthodoxen Kirchen im Plural
sprechen. Die beiden Begriffe weisen auf die Originalität der Orthodoxie
hin: Sie ist weder eine selbstgenügsam isolierte Ortskirche noch eine
blosse Summe von nebeneinander stehenden Ortskirchen. Sie ist auch
nicht eine universalistisch strukturierte Kirche, die die lokalen
Kirchen als de iure und de facto untergeordnete Teile der einen Kirche
auffasst, noch ist sie eine Art Föderation von Ortskirchen, sondern sie

ist eine Gemeinschaft von vierzehn autokephalen oder autonomen
Ortskirchen, die jede für sich den Anspruch erheben kann, die eine,

heilige, katholische und apostolische Kirche zu sein - unter der

Voraussetzung, dass sie in Gemeinschaft mit den anderen Lokalkirchen
steht.

Die orthodoxe Kirche bereitet heute in ihrer Gemeinschaft von
vierzehn Lokalkirchen ein panorthodoxes Konzil vor. Die Themen der

Tagesordnung des Heiligen und Grossen Konzils beziehen sich auf
konkrete, heikle Bereiche des orthodoxen Zeugnisses in der Welt von
heute, d.h.:
a) auf die innere Erneuerung des spirituellen Lebens und die Bezie¬

hung zwischen Kirche und Welt - auf der Basis der Kriterien der
Vätertradition und der historischen Praxis der orthodoxen Kirche
(christliche Ideale in der Welt heute; Fastenfrage; Kalenderfrage;
Ehehindernisse);

b) auf die Festigung der Einheit der orthodoxen Kirche im rechten
Glauben und der Liebe, ungeachtet der Jurisdiktionsbereiche der

autokephalen orthodoxen Lokalkirchen - auf der Basis der orthodoxen

kanonischen Überlieferung und Praxis (Autokephalie;
Autonomie; Diaspora; Diptychen);

c) auf die Neubewertung der Beziehungen der orthodoxen Kirchen
zur übrigen christlichen Welt - auf der Basis der orthodoxen Tradition

und Praxis einerseits, und der Erfahrung auf Grund der
Teilnahme an bilateralen und multilateralen theologischen Dialogen
der zeitgenössischen ökumenischen Bewegung andererseits.

Die Notwendigkeit einer baldigen Beantwortung des Verhältnisses
der orthodoxen Kirche zu den anderen Kirchen und Konfessionen ist

von allen orthodoxen Kirchen öfters unterstrichen worden.
Zu den Beziehungen der orthodoxen Kirche zur gesamten christlichen

Welt hat die III. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz - abge-

80



sehen von der Bewertung der bilateralen Dialoge der orthodoxen Kirche

mit den Anglikanern, den Altkatholiken, den Altorientalen, den

Römisch-Katholiken, den Lutheranern und den Reformierten -
folgende ekklesiologische Stellungnahme unterstrichen:

Die ekklesiologische Problematik

«Die orthodoxe Kirche, die die eine, heilige, katholische und apostolische

Kirche ist, ist sich ihrer Verantwortung für die Einheit der christlichen

Welt voll bewusst. Sie anerkennt die faktische Existenz aller
Kirchen und Konfessionen und glaubt, dass all die Beziehungen, die
sie mit ihnen unterhält, auf einer möglichst raschen und objektiven
Klärung der ganzen ekklesiologischen Frage beruhen müssen, besonders

aber auch ihrer Lehre über die Sakramente, die Gnade, das

Priesteramt und die apostolische Sukzession. Die bilateralen theologischen

Dialoge, die heute von der orthodoxen Kirche geführt werden,
sind authentischer Ausdruck dieses Bewusstseins der Orthodoxie.» '

Diese ekklesiologische Stellungnahme erinnert uns an eine frühere
Feststellung der interorthodoxen Kommission für die Vorbereitung
des Heiligen und Grossen Konzils der orthodoxen Kirche:

«Im Bewusstsein der Wichtigkeit der gegenwärtigen Struktur des

Christentums erkennt unsere heilige orthodoxe Kirche, obwohl sie die
eine, heilige, katholische und apostolische Kirche ist, nicht nur die
ontologische Existenz dieser christlichen Kirchen an, sondern glaubt
auch fest, dass alle diese Beziehungen zu ihnen auf einer möglichst
raschen objektiven Erhellung des ekklesiologischen Problems und der
Gesamtheit ihrer Lehre beruhen müssen.»2

Bei der Prüfung ihrer Stellung gegenüber den anderen Kirchen hat
die orthodoxe Kirche eine Reihe aufgeworfener heikler Fragen zu
beantworten. Wenn die orthodoxe Kirche die Alte ungeteilte Kirche
fortzusetzen und die zum Wesen der Kirche gehörende wahre Einheit
seit Pfingsten zu verkörpern glaubt, welchen Platz haben dann die
anderen Kirchengemeinschaften innerhalb der Geschichte der einen
Kirche?

' Beschlüsse der III.Vorkonziliaren Panorthodoxen Konferenz, in: Una
Sancta 42(1987) 1,7.

2 Papandreou D.. Die Vorbereitung der panorthodoxen Synode. Aktuelle
theologische Fragen und Überlegungen, in: Auf dem Weg zur Einheit des

Glaubens (Pro Oriente), Wien 1974, 189.

81



Wenn die orthodoxe Kirche sich selbst als die eine, heilige, katholische

und apostolische Kirche versteht, die den apostolischen Glauben
und die Tradition der Alten Kirche und der sieben ersten ökumenischen

Konzile unverändert bewahrt, welches wird die theologische
Auffassung sein, welche die künftige panorthodoxe Synode von der
Existenz der übrigen christlichen Konfessionen haben wird?

Welcher Unterschied besteht in der orthodoxen Ekklesiologie
zwischen Schismatikern und Häretikern? Was kann die von Cyprian
entwickelte «Ekklesiologie des Schismas», die sich auf die ursprüngliche
Identität der Kirche mit der eucharistischen Versammlung gründet,
für unsere heutige konkrete kirchliche Situation bedeuten?

Um die Fragen fortzusetzen: Wie verstehen die Orthodoxen die

Wiederherstellung der Einheit der Kirche, die das Ziel unserer
gemeinsamen heutigen Bestrebungen darstellt?

Welches ist die sakramentale und ekklesiale Grundlage, auf die sich
die Orthodoxen bei ihrem Streben nach Einheit mit den übrigen
Kirchen stützen, die gemeinsam ihren Glauben an Jesus Christus, den

Herrn und Erlöser der Welt, bekennen?
Dies sind die heikelsten und schwierigsten Fragen in unserer heutigen

Situation, die aber mindestens gestellt werden müssen und die uns

zwingen, uns auf unser eigenes Verständnis zu besinnen, es neu zu
durchdenken.

Eine gewisse Antwort auf die bereits aufgeworfenen Fragen gibt die

III.Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz in ihrer Stellungnahme
zum Thema «Orthodoxie und ökumenische Bewegung»:

«Die orthodoxe Kirche stützt die Einheit der Kirche auf die Tatsache,

dass diese von unserem Herrn Jesus Christus gegründet worden
ist, und auf die Gemeinschaft in der heiligen Dreieinheit und den
Sakramenten. Diese Einheit kommt in der apostolischen Sukzession und
der Vätertradition zum Ausdruck, und sie wurde bis auf den heutigen
Tag in ihr gelebt. Aufgabe und Pflicht der orthodoxen Kirche ist es,

die ganze Wahrheit, wie sie in der Heiligen Schrift und Tradition
enthalten ist, zu übermitteln, denn sie ist es, die der Kirche ihren universalen

Charakter gibt.
Die Verantwortung der orthodoxen Kirche und ihre ökumenische

Sendung im Hinblick auf die Einheit der Kirche wurden von den
ökumenischen Konzilen zum Ausdruck gebracht. Diese haben besonders
das untrennbare Band betont, das zwischen dem rechten Glauben und
der eucharistischen Gemeinschaft besteht. Die orthodoxe Kirche war
immer darum bemüht, die verschiedenen christlichen Kirchen und

82



Konfessionen zur gemeinsamen Suche nach der verlorenen Einheit
der Christen zu bewegen, damit alle die Einheit im Glauben
erreichen.»3

Alle Kirchen und Konfessionen werden herausgefordert, durch
bilaterale und multilaterale Dialoge gemeinsam zu prüfen, ob sie von
ihren Ursprüngen, ihrem Glauben her zur Wiederherstellung der Einheit
verpflichtet sind oder nicht.

Diese Herausforderung gilt besonders für jene Kirchen, die für sich
selbst den Anspruch erheben, die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche fortzusetzen. Sie sollten ausserhalb ihrer eigenen
kanonischen Grenzen, mit denen sie die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche identifizieren, Kirchen im vollen Sinne des Wortes

als Kirche anerkennen, wo sie anzuerkennen sind, d.h. Kirchen,
mit denen sie zur «eucharistischen Gemeinschaft» gerufen sind: denn
eucharistische Gemeinschaft, die der Ausdruck und die Krönung der

vollkommenen Gemeinschaft ist, ist nicht möglich, wo eine Trennung
im Eigentlichen der Pistis, des Glaubens, d.h. der Glaubensbekenntnisse

der grossen alten Konzile, vorliegt oder wo die Grundordnung
der Kirche, das Fortbestehen der altkirchlichen apostolischen Struktur,

also die apostolische Sukzession, gestört ist. Diese Elemente sind
nicht voneinander zu trennen. So könnte man durch Intensivierung
von bilateralen Dialogen Modelle für die Einheit schaffen, die den

multilateralen Dialog bereichern könnten.

Der orthodox-altkatholische Dialog

Diese gegenseitige Anerkennung betrifft den Dialog zwischen der
altkatholischen und der orthodoxen Kirche. Die III. Vorkonziliare
Panorthodoxe Konferenz hat auf eine prophetische Art und Weise den

Dialog mit den Altkatholiken bewertet und seine positive Entwicklung
vorgesehen. Ich zitiere:

«Die III.Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz bringt ihre
Genugtuung zum Ausdruck über den bisherigen Verlauf des theologischen

Dialogs zwischen der orthodoxen und der altkatholischen
Kirche, der bald seinem Ende zugeht.

Es wurden bereits zwanzig Texte zu einer ähnlich grossen Anzahl
theologischer, christologischer, ekklesiologischer und soteriologischer
Themen und über die Gottesmutter und die Sakramente verfasst und

3 Beschlüsse, ebd., 12.

83



gemeinsam angenommen. Es ist vorgesehen, dass bei der nächsten

Sitzung der gemischten theologischen Kommission Themen aus dem
Bereich der Sakramentenlehre und der Eschatologie, sowie die Frage der

Voraussetzungen und Folgen der kirchlichen Gemeinschaft erörtert
werden...

Der mögliche Erfolg dieses theologischen Dialogs wird sich auch
auf die anderen Dialoge günstig auswirken und deren Glaubwürdigkeit

stärken.»4
In der Zwischenzeit wurde das Werk der gemeinsamen Kommission

mit ihrer VII. Vollversammlung in Kavala (12.-19. Oktober 1987)
vollendet: Nach langer und eingehender Diskussion einigten sich die
Mitglieder auf den endgültigen Wortlaut der Texte, die nach der einhelligen

Überzeugung der Orthodoxen und Altkatholiken die Lehre ihrer
Kirche über folgende Themen wiedergeben: 1. Das Sakrament der
Busse, 2. Das Sakrament der Krankenölung, 3. Das Sakrament der
Ordination, 4. Das Sakrament der Ehe, 5. Die Lehre von der Vollendung,
6. Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen.

Die Ergebnisse des Dialogs sollen nun den beiden Kirchen zur
Ermöglichung weiterer Schritte vorgelegt werden. Was orthodoxerseits
danach folgt, ist von der III. Vorkonziliaren Konferenz in Chambésy
(28.Oktober-6. November 1986) festgelegt worden: «Der Vorsitzende
der interorthodoxen Kommission erstattet hierauf dem Ökumenischen
Patriarchen Bericht. Dieser verkündet dann mit der Zustimmung der

Oberhäupter der orthodoxen Lokalkirchen den Abschluss des

Dialogs. Kein Dialog wird als beendet betrachtet, solange nicht sein
Abschluss durch einen solchen panorthodoxen Beschluss bekanntgegeben

worden ist.»5 Der panorthodoxe Beschluss, dass nach dem positiven

Ausgang dieses theologischen Dialoges die kirchliche Gemeinschaft

wiederhergestellt werden soll, muss auf der Einstimmigkeit
aller orthodoxen Lokalkirchen beruhen. Die Themenliste wurde erstellt,
um die grundlegenden Fragen des Glaubens und der kirchlichen
Ordnung festzulegen, die nicht nur das gemeinsame Festhalten an der
kirchlichen Tradition der ersten Jahrhunderte, sondern auch die
entsprechende Umsetzung dieser Tradition im Leben der Kirchen heute
nachweisen sollten.

Es versteht sich also von selbst, dass die Gemischte Theologische
Kommission, die im Geiste der Aufrichtigkeit und der Liebe gearbei-

4 Beschlüsse, ebd., 9-10.
5 Beschlüsse, ebd., 8-9.

84



tet hat, mit grösstmöglicher kirchlicher Konsequenz und mit ekklesia-
lem Verantwortungsbewusstsein die überlieferten theologischen Fragen

behandelte und durch die gemeinsamen Texte eine annehmbare

theologische Grundlage für die Förderung der Idee der Wiederherstellung

der kirchlichen Gemeinschaft zwischen der altkatholischen und
der orthodoxen Kirche lieferte6.

Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgen

Nach dieser gemeinsamen Grundlage ist die Kirche der «eine Leib
Christi, belebt von dem einen Heiligen Geist. Durch sein Wirken sind
in diesem Leib alle Gläubigen verbunden in der Einheit des Glaubens,
des Gottesdienstes und der kirchlichen Ordnung.

Jede Ortskirche hat ihre Mitte in der heiligen Eucharistie. Es ist

Christus, der zu diesem seinem Mahl einlädt. Deshalb wird es von seiner

Kirche unter der Leitung des Bischofs oder eines von ihm
beauftragten Priesters gefeiert. Weil es Christus ist, der einlädt, lädt die

Kirche zur Teilhabe an der Mahlgemeinschaft ein. Diese schliesst die
Teilhabe an der Aufgabe der Kirche ein, das Evangelium zu verkünden,

den Leib Christi aufzubauen und seine Einheit im wahren Glauben

und in der Liebe zu bewahren.
Wie die Aufnahme in die Kirche nicht ohne das Bekenntnis des

wahren Glaubens geschieht, so lässt sich auch das Abendmahl als die

Mitte der Kirche nicht ohne den wahren Glauben feiern. Der Christus
des Sakramentes ist kein anderer als der des Glaubens, den die Kirche
aller Zeiten und Orte einmütig bekennt...

Wo die Gemeinschaft zerbrochen ist, da kann auch das Herrenmahl
nicht mehr gemeinsam gefeiert werden. Die Wiederherstellung der

Eucharistiegemeinschaft bei fortdauernder Getrenntheit im Glauben
ist in sich ein Widerspruch, weil man dann trotz gemeinsamem
Eucharistieempfang in weiterhin voneinander getrennten Kirchen lebt. Ein
solches Handeln nimmt die Existenz getrennter Kirchen als normal
hin und kann dazu führen, dass Trauer und Reue, die doch zur
Überwindung der Spaltung notwendig sind, als überflüssig erscheinen. Die

Eucharistiegemeinschaft ist vielmehr der Ausdruck der Glaubensgemeinschaft

der einen Kirche...

6 Vgl. Abschluss des orthodox-altkatholischen Dialogs. Ansprache des
orthodoxen Ko-Präsidenten, Metropolit Damaskinos von der Schweiz, in: Una
Sancta ¥2(1987)4, 334-339.

85



Folge und Ausdruck der gemeinsam erkannten Glaubensgemeinschaft

ist die volle, liturgisch-kanonische Gemeinschaft der Kirchen,
die Verwirklichung de1*organischen Einheit in dem einen Leib Christi.
Die liturgischen und die kanonischen Folgen, die sich aus der kirchlichen

Gemeinschaft ergeben, werden von der Kirche aufgrund der
Überlieferung der ungeteilten Kirche geklärt und geregelt. Diese
Gemeinschaft bedeutet keine Uniformität in der liturgischen Ordnung
und in den kirchlichen Gebräuchen, sondern kommt darin zum
Ausdruck, dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene
legitime Entfaltung des einen Glaubens der Alten und ungeteilten Kirche

bewahren. Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwerfung

der einen Kirche mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies
würde der Wirklichkeit der Gemeinschaft gerade widersprechen. Die
in der vollen Gemeinschaft vereinigten Kirchen erfüllen ihre Aufgaben

in der Welt nicht isoliert voneinander, sondern grundsätzlich
gemeinsam.»1

Es stellen sich uns trotzdem ernste Fragen, die uns ständig beschäftigen

müssen: Welches ist die Verbindlichkeit der konkreten theologischen

Übereinkünfte für die Kirchen, die wir vertreten? Welches sind
die Beziehungen zwischen den in den bilateralen theologischen Dialogen

erzielten Übereinkünften und unseren theologischen Äusserungen
zu den manchmal sogar gleichen Themen? Gibt es eine gegenseitige
Beziehung zwischen den bilateralen und den multilateralen Dialogen
und, wenn ja, welche ist sie? In welcher Weise kann z.B. eine lehrmässige

Übereinkunft zwischen Altkatholiken und Orthodoxen über die

Autorität in der Kirche oder über das Haupt der Kirche bindenden
Charakter für den offiziellen theologischen Dialog zwischen Römisch-
Katholiken und Orthodoxen haben? Lind welches sind - für unseren
Dialog - die theologischen und ekklesiologischen Konsequenzen der

Erklärungen der Vertreter der altkatholischen Kirche und der Kirchen
der anglikanischen Gemeinschaft (1931), oder was bedeutet für uns
das «Bonner Interkommunionsabkommen» vom Jahre 1931...? Sollten

die Dialogtexte uns nicht auch sensibler machen für Abweichungen

von der Lehre der eigenen Kirche, stellen sie doch den Ausdruck
des eigenen - sei es des orthodoxen oder des altkatholischen - Glaubens

dar.

7 Gemeinsam unterzeichnete Texte der VII. und letzten Vollversammlung
der Gemischten Theologischen Kommission für den orthodox-altkatholischen
Dialog in Kavala/Griechenland (12.-19. Oktober 1987).

86



Was bedeutet die Erklärung von Sigisbert Kraft, dem Bischof des

katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland, zur Rezeption

des orthodox-altkatholischen Dialogs vom 3. Dezember 1987?8

Wir verstehen die pastoralen oder andere Schwierigkeiten der
altkatholischen Kirche, doch wäre es schwierig anzunehmen, dass sich die

pastorale Praxis richtig entfalten könnte ohne ihre konsequente
Rückführung auf die grundlegenden Prinzipien unseres Glaubens, welche

von den Mitgliedern der gemischten Dialogkommission in den
gemeinsamen Texten auf der Grundlage des Kriteriums der Vätertradition

der Alten Kirche niedergelegt und unterschrieben worden sind.
Es gibt Schwierigkeiten, die sich für die «Rezeption der nun

vorliegenden bilateralen (orthodox-altkatholischen) Dialogergebnisse
dadurch ergeben, dass sie mit anderen ökumenischen Vereinbarungen
der altkatholischen Kirche in Spannung stehen. Sollte es dennoch zur
orthodox-altkatholischen Kirchengemeinschaft kommen, käme
diesem Ereignis paradigmatische Bedeutung zu.»9

Ich will sehr hoffen, dass sich die Tatsache der glücklichen Vollendung

des theologischen Dialogs als ein fester Anstoss in jeder Richtung

auswirken wird, so dass die ganze theologische Anstrengung für
die Einheit kirchlich mit demselben Geist der Liebe und des gegenseitigen

Verständnisses, mit welchem unser Dialog geführt wurde, bewertet

wird.

Auswertungen. Überlegungen und Perspektiven

Jedenfalls haben wir gemeinsam die Frage beantwortet, dass unsere
Unterschiede im Sinne von verschiedenen legitimen Traditionen des

Ostens und des Westens zu verstehen sind und nicht als Trennungen
in der einen Tradition des Glaubens selbst. Wir haben uns in unserer
ursprünglichen Verwandtschaft, in unserer gemeinsamen Vergangenheit

wiedergefunden. Wir sind dessen bewusst geworden, dass der
Osten und der Westen trotz all ihrer Besonderheiten organisch zur
einen Christenheit gehören.

8 Vgl. Abschluss des orthodox-altkatholischen Dialogs. Erklärung des
Bischofs des katholischen Bistums der Altkatholiken in Deutschland, Sigisbert
Kraft, zur Rezeption des orthodox-altkatholischen Dialogs (3. Dezember
1987), in: Una Sancta 42 (1987) 4, 339.

9 Abschluss des orthodox-altkatholischen Dialogs, in: Una Sancta ¥2(1987)
4, 334.

87



Die Ergebnisse unseres Dialoges stellen einen Beitrag zur Überwindung

von brennenden Polarisierungen und Missverständnissen dar.
Ich erlaube mir, zwei Beispiele anzuführen:

1. Man hat oft den christlichen Osten und den Westen als in sich

verständliche, unabhängige Einheiten dargestellt. Man hat oft so
einfach und schematisch die Trennung verstanden und interpretiert, als

ob die Römisch-Katholiken, die Protestanten, Anglikaner und
Altkatholiken näher zueinander stünden als die Orthodoxen zu den
Protestanten, und dies obwohl die Orthodoxen «seit etlichen Jahren
Vollmitglieder des Oekumenischen Rates der Kirchen sind»10.

Kann man wirklich so einfach und schematisch feststellen, dass die
Römisch-Katholiken und die Protestanten «eine gemeinsame lateinische

Mentalität», die Orthodoxen dagegen «eine griechische Mentalität»

haben? Wenn mit dem Begriff «Mentalität» ein Hinweis auf die
Wurzeln gemeint ist, d.h. den lateinischen und den griechischen Geist,
können wir dann alle - unabhängig von unserer kirchlichen und
konfessionellen Herkunft - die historische Wahrheit ignorieren, die nicht
zufällig sein kann und ein gemeinsames Erbe darstellt? Die Wahrheit,
derzufolge die geoffenbarte Wahrheit uns zum ersten Mal anvertraut
und übermittelt wurde, indem sie das Fleisch des griechischen und des

lateinischen Geistes annahm.
Wir haben durch den Dialog eine andere Antwort gegeben. Dieser

christliche Geist - ob lateinisch oder griechisch - bildet ein einziges
Erbe des Westens und des Ostens. Ohne die legitimen theologischen
Entfaltungen im Osten und im Westen zu ignorieren, können wir
feststellen, dass wir über alle Differenzen hinaus denselben Glauben
teilen und dass der Osten und der Westen Teile einer einzigen christlichen

Welt bilden, die nach dem Willen Gottes nicht getrennt sein

sollte. Es ist uns zum Bewusstsein gekommen, dass wir eine gemeinsame

Geschichte, einen gemeinsamen Ursprung haben. Dies ist ein
bedeutender ökumenischer Erfolg von multilateraler Bedeutung.

2. Obwohl die orthodoxe Kirche eine kontinuierliche historische
Identität besitzt, behauptet Philip Potter, der frühere Generalsekretär
des Oekumenischen Rates der Kirchen, dass «die orthodoxen Kirchen
dank ihrer Teilnahme an der ökumenischen Bewegung dazu motiviert
worden sind, im Rahmen eines künftigen Konzils eine ihnen fehlende

10 Vgl. Philip Potter explique les choix (contestés) du CO. E., in: La Vie
Protestante (29. Dezember 1978), If.



Identität zu suchen»". Man hat ebenfalls den Altkatholiken das Fehlen

einer kontinuierlichen Kontinuität vorgeworfen. Jedenfalls ist der

Weg zum Konzil älter als die Gründung des Oekumenischen Rates der
Kirchen.

Uns fehlt nicht die «Identität», sondern höchstens das Vermögen,
eine pharisäerhafte Überbetonung der Identität und der damit
verbundenen Ausschliesslichkeitsansprüche der Wahrheit zu überwinden.

Uns allen fehlt vielleicht das Vermögen, unseren Fanatismus zu

überwinden, damit wir, befreit von unseren Leidenschaften und erfüllt
von der Liebe Christi, ausserhalb unserer eigenen, ausschliessenden
kanonischen Grenzen, unsere Brüder wiedererkennen können. Wir
müssen alle Polarisierungen überwinden.

Lasst uns deshalb in der wechselseitigen Liebe zu unseren gemeinsamen

Wurzeln zurückkehren - natürlich nicht in statischer, sondern
in dynamischer Weise, damit wir unsere eigene «Identität» neu
suchen, wiederentdecken und neu durchdenken können. Dies wollen wir
im Hinblick auf die heutige Welt, die gegenwärtige ökumenische Realität,

das konkrete «Hier und Jetzt» tun, indem wir unsere Ökumene
«im Raum» mit einer Ökumene «in der Zeit» bereichern, genauso wie
es in unserem Dialog der Fall war. Dieser hat uns ja überzeugt, dass

die wahre Identität und Katholizität der Kirche weder eine Frage der
Geographie noch der Zahl der Gläubigen ist.

Der Abschluss unseres Dialoges fiel mit jenem Jahre zusammen, in
dem wir das 1200-Jahr-Jubiläum des VII. Ökumenischen Konzils
feierten. Das VII.Ökumenische Konzil ist eine dringende Herausforderung

für die Überwindung der Trennung. Dieses Konzil ruft uns
spezifische Fragen des Ostens oder des Westens in Erinnerung, die

von beiden Teilen der Kirche mitgetragen werden sollen, wenn wir
Auswegsmöglichkeiten selbst in unseren Sackgassen finden wollen.
Nur auf diese Weise können wir der dringenden Herausforderung
entgegentreten, denn es geht darum, abzuklären, ob unsere Unterschiede
im Sinne von verschiedenartigen, legitimen Traditionen zu verstehen

sind, die unser Leben bereichern können, und nicht als Trennungen in
der einen Tradition des Glaubens selbst. Der Dialog zwischen Orthodoxen

und Altkatholiken stellt in dieser Richtung ein bereicherndes
und belehrendes Modell dar.

" Vgl. Papandreou D.. Orthodoxe Stimme zu einem Interview des
Generalsekretärs des Oekumenischen Rates der Kirchen über die Orthodoxie, in:
Catholica Unio ¥7(1979) 1, 13-18: und in: Una Sancta 34(1979) 2, 99-104.

SO


	Der orthodox-altkatholische Dialog

