Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 78 (1988)

Heft: 1

Artikel: Der altkatholisch-orthodoxe theologische Dialog ist abgeschlossen
Autor: Amiet, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der altkatholisch-orthodoxe theologische Dialog
ist abgeschlossen

Mit der Sitzung der Gemischten Theologischen Kommission fiir den
orthodox-altkatholischen Dialog, welche vom 12. bis 19. Oktober 1987
in Kavala, Griechenland, stattfand, konnte der theologische Dialog
der altkatholischen und orthodoxen Kirchen nach zwolf Jahren er-
folgreich abgeschlossen werden.

Der Metropolit von Philippi, Neapolis (d.i. Kavala) und Thasos,
Prokopios, der vor drei Jahren bereits die Subkommission fiir den
Dialog beherbergt hatte, verwohnte die Dialogkommission mit der be-
rithmten griechischen Gastfreundschaft. Zugleich nahm er als Berater
an ihrer Arbeit teil.

Uber den Dialog sowie dessen Vorbereitung informierte die IKZ re-
gelmissig. Einen Uberblick iiber die fritheren orthodox-altkatholi-
schen Kontakte gibt Christian Oeyen in der IKZ 1/1967, 29-51. Uber
den Stellenwert des jetzigen Dialogs im Gesamten der altkatholischen
O6kumenischen Bemiihungen liegt ein Statement in der IKZ 1/1987,
40-43, vor, welches von allen Altkatholiken, welche 1985 Mitglieder
oder Berater der Kommission waren, verantwortet wird. Was in die-
sem Statement iiber die Bedeutung dieses Dialogs fiir die orthodoxe
Seite gesagt wird, entspricht mehrfachen Ausserungen orthodoxer
Kommissionsmitglieder, vorab des orthodoxen Koprésidenten.

Uber den Charakter der Texte, welche von der Dialogkommission
gemeinsam erstellt worden sind, dariiber, was sie leisten kénnen und
was man von ihnen nicht erwarten darf, stellte Herwig Aldenhoven an
der 17. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz 1976
(IKZ 1/1977, 31f.) Uberlegungen an, die im Ganzen bedenkenswert
bleiben, wenn sie auch fiir die danach erstellten Texte zum Teil weni-
ger zutreffen. Die folgenden Ausziige aus den Schlussansprachen der
beiden Koprisidenten zeigen, welche Arbeit von den beiden Kommis-
sionsteilen, dem altkatholischen und dem orthodoxen, noch zu leisten
ist, und welche Aufgabe sich nun den Kirchen stellt. Aus der Schluss-
ansprache von Bischof Léon Gauthier:

«Beziiglich der Aufnahme eines Dialogs mit den Altkatholiken hat
die IV. Panorthodoxe Konferenz in Chambeésy (1968) einen Beschluss
getroffen, wonach vor der Aufnahme der Arbeit unserer Kommission
gekldart werden sollte, ob «die Vereinbarung iiber die Sakramentsge-
meinschaft) zwischen der Anglikanischen Kirche und unserer Kirche

42



(1931) und ihre Ausweitung (1965) auf die Unabhingige philippini-
sche Kirche, die Spanische bischoflich-reformierte Kirche und die Lu-
sitanische katholisch-evangelisch-apostolische Kirche «<nicht ein un-
iberwindliches Hindernis fiir die Vereinigung der altkatholischen und
der orthodoxen Kirche darstellen>. Unsere Arbeit haben wir ohne
diese «Kldarung> begonnen und einmiitig alle theologischen Texte an-
genommen und unterzeichnet. Der letzte dieser Texte behandelt eben
die Frage «Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgerungen.
Ich zitiere die zwei letzten Punkte dieses Dokumentes: «Wann immer
die Gemeinschaft zerbrochen ist, entsteht fiir die Kirche die Verpflich-
tung, den Bruch zu heilen. Die Wiederherstellung der kirchlichen Ge-
meinschaft ist nicht ausserhalb des einen Leibes Christi moglich, denn
nur in diesem Leib ist die Einheit des Glaubens und die Gemeinschaft
des Heiligen Geistes gegeben. Dabei gilt es nicht nur sorgfaltig zu prii-
fen, ob man einander nahe genug ist, um die Gemeinschaft wiederher-
zustellen, sondern auch, ob die Differenzen so schwerwiegend sind,
dass die Trennung weiterhin bestehen bleiben muss.>»  Und dann:
«Folge und Ausdruck der gemeinsam erkannten Glaubensgemein-
schaft ist die volle liturgisch-kanonische Gemeinschaft der Kirchen,
die Verwirklichung der organischen Einheit in dem einen Leib Christi.
Die liturgischen und die kanonischen Folgen, die sich aus der kirchli-
chen Gemeinschaft ergeben, werden von der Kirche auf Grund der
Uberlieferung der ungeteilten Kirche geklidrt und geregelt. Diese Ge-
meinschaft bedeutet keine Uniformitdt in der liturgischen Ordnung
und in den kirchlichen Gebrduchen, sondern kommt darin zum Aus-
druck, dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene le-
gitime Entfaltung des einen Glaubens der alten und ungeteilten Kir-
che bewahren. Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwer-
fung der einen Kirche mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies
wiirde der Wirklichkeit der Gemeinschaft gerade widersprechen. Die
in der vollen Gemeinschaft vereinigten Kirchen erfiillen ihre Aufga-
ben in der Welt nicht isoliert von einander, sondern grundsitzlich ge-
meinsam.» In diesem Sinne haben die erwdhnten altkatholischen In-
terkommunionsabkommen nicht aufgegeben zu werden, sondern sol-
len in diesem Sinne vertieft und erweitert werden bis zur echten «full
communion>.

Was die geplante «Vereinbarung iiber eine gegenseitige Einladung
zur Teilnahme an der Feier der Eucharistie» zwischen den evangeli-
schen Kirchen Deutschlands (EKD) und dem katholischen Bistum der
Altkatholiken in Deutschland (AKD), in Osterreich und der CSSR be-

43



trifft, soll die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz 1988
Stellung nehmen ...»

Aus der Schlussansprache von Metropolit Damaskinos:

«1. Der offizielle Theologische Dialog zwischen der altkatholischen und der
orthodoxen Kirche lduft mit dieser 7. Vollversammlung in seine Zielgerade ein.
Durch die Annahme der von der Gemischten Subkommission verfassten ge-
meinsamen Textvorlagen ist das der Gemischten Theologischen Kommission
aufgetragene Werk zum Abschluss gebracht. Was orthodoxerseits danach
folgt, ist von der II1. Vorkonziliaren Konferenz in Chambésy (28. Oktober bis
6.November 1986) festgelegt worden: «Der Vorsitzende der interorthodoxen
Kommission erstattet hierauf dem 6kumenischen Patriarchat Bericht. Dieser
verkiindet dann mit der Zustimmung der Oberhdupter der orthodoxen Lokal-
kirchen den Abschluss des Dialogs. Kein Dialog wird als beendet betrachtet,
solange nicht sein Abschluss durch einen solchen panorthodoxen Beschluss
bekanntgegeben worden ist.> Der panorthodoxe Beschluss, dass nach dem po-
sitiven Ausgang unseres theologischen Dialoges die kirchliche Gemeinschaft
wiederhergestellt werden soll, muss auf der Einstimmigkeit aller orthodoxen
Lokalkirchen beruhen. Die Themenliste wurde erstellt, um die grundlegenden
Fragen des Glaubens und der kirchlichen Ordnung festzulegen, die nicht nur
das gemeinsame Festhalten an der kirchlichen Tradition der ersten Jahrhun-
derte, sondern auch die entsprechende Umsetzung dieser Tradition im Leben
der Kirchen heute nachweisen sollten. ...

Die in der Gemischten Theologischen Kommission gefiihrten theologischen
Gespriche zur Erstellung der gemeinsamen Texte fanden in der Tat im Lichte
auch der vorangegangenen bekannten theologischen Gespriche statt und kon-
zentrierten sich vor allem auf die umstrittenen Punkte der Themenliste, da die
Mitglieder der Kommission das klare Bewusstsein hatten, dass ihre Aufgabe
die Kldarung theologischer Unterschiede und die Aufhebung festgestellter
theologischer Differenzen und nicht die erschopfende Niederschrift einer Art
gemeinsamen <Glaubensbekenntnisses> zu jedem Thema war. Eine derartige
Niederschrift wiare zudem nicht nur schwierig, sondern auch gefiahrlich, da sie
zur Erstellung umfangreicher theologischer Texte geftihrt hitte, welche die
Gefahr sprachlicher oder theologischer Ungenauigkeiten, Einseitigkeiten und
Mingel mit sich gebracht hitte, die den theologischen Dialog nicht erleichtert
hitten. Gemeinsames Bewusstsein der Mitglieder der Interorthodoxen Kom-
mission war die Feststellung, dass der theologische Dialog sich auf die er-
schopfende Untersuchung und Ausarbeitung der iiberlieferten theologischen
Gegensiitze beschrinken sollte, damit aufgrund der gemeinsamen kirchlichen
Tradition der ersten Jahrhunderte die Ubereinstimmung im gemeinsamen
Glauben festgestellt und die Uberwindung dieser Widerspriiche gesucht wird.

Dieses Kriterium, das sich auch als iibereinstimmend mit der patristischen
Tradition und Praxis erwies, war das unverriickbare Prinzip nicht nur bei den
gefiithrten theologischen Diskussionen, sondern auch bei der Erstellung der ge-
meinsamen Texte zu jedem Thema; deshalb bestimmte es auch die gesamte
Methodik der Durchfiihrung des theologischen Dialogs. Aus diesem Geist
muss auch die Knappheit der theologischen Texte verstanden werden, welche
eine kurze Beschreibung der theologischen Grundlage zum Ziel hatten, durch

-+



die die Uberwindung oder die Aufhebung einer konkreten theologischen
Differenz moglich erschien. Die iiberlieferten theologischen Differenzen bei
den einzelnen Themen waren auch aus den vorherigen theologischen Gespri-
chen bekannt; ebenso bekannt war von vorneherein auch der absolute Respekt
der Altkatholischen Kirche fiir das Kriterium des authentischen Inhaltes der
patristischen Tradition. ...

3. Die Gemischte Theologische Kommission, die in diesem Geist gearbeitet
hat, ist sich dabei bewusst, dass sie mit ihren schwachen Kriften der ihr aufge-
tragenen Aufgabe bestmdglich entsprach, indem sie gemeinsame theologische
Texte vorbereitete, welche das hohe Mass an theologischer Ubereinstimmung
* sowohl in grundsitzlichen Fragen des Glaubens als auch in den iiberlieferten
Streitpunkten zum Ausdruck bringen, wie diese in der Themenliste des offi-
ziellen theologischen Dialoges beschrieben worden sind. Ausserdem beweist
die Erhebung der gemeinsamen kirchlichen Tradition der ersten Jahrhunderte
zum Kriterium unseres gemeinsamen Glaubens die prinzipiell implizierte
Ubereinstimmung auch in nicht ausreichend besprochenen Fragen oder in
vielleicht unklaren Formulierungen in den gemeinsamen theologischen Tex-
ten. Eventuelle derartige Feststellungen wiirden keineswegs eine Tendenz der
Verdeckung oder des Ausweichens vor einer bestimmten theologischen Pro-
blematik oder gar die Unmoglichkeit einer theologischen Ubereinkunft in ei-
nem festgestellten theologischen Problem bedeuten, da eine derartige Perspek-
tive sowohl vom gewihlten objektiven Kriterium der gemeinsamen patristi-
schen Tradition, als auch vom rein theologischen Ziel des Dialoges her ausge-
schlossen war.

Gerade im Gegenteil hat die Gemischte Theologische Kommission eine be-
zeichnende Sensibilitidt an den Tag gelegt, was die Beurteilung der Kongruenz
zwischen dem Inhalt der gemeinsamen theologischen Texte und gleichzeitiger
Initiativen, z. B. der Problematik der gemeinsamen Abendmahlsvereinbarung
zwischen der altkatholischen und der evangelischen Kirche in Deutschland,
betrifft, obwohl sie dies einfach als klare Inkongruenz zum theologischen In-
halt der unterschriebenen gemeinsamen Texte hitte aufzeigen kénnen. Sowohl
die orthodoxen als auch die altkatholischen Mitglieder der Gemischten Theo-
logischen Kommission legten dabei das gleiche Einfithlungsvermégen fiir die
Fortfiihrung des theologischen Dialogs trotz der unternommenen und seinem
Geist widersprechenden Initiativen an den Tag, wobei die altkatholischen Mit-
glieder nach der Stellungnahme des Prisidenten der Interorthodoxen Kom-
mission offiziell und schriftlich diese Initiative in Deutschland verurteilten
und ihre Zuriickweisung durch das zustindige synodale Gremium forderten
(Amersfoort, 1985). ...

Anldsslich der V.Vollversammlung der Gemischten Theologischen Kom-
mission in Chambésy/Genf (Oktober 1983) hatte der Vortragende folgendes
gesagt: <Es stellen sich uns ernste Fragen, die uns stdndig beschéftigen miis-
sen: Welches ist die Verbindlichkeit der konkreten theologischen Uberein-
kiinfte fiir die Kirchen, die wir vertreten? Welches ist die Beziehung zwischen
den in den bilateralen theologischen Dialogen erzielten Ubereinkiinften und
unseren theologischen Ausserungen zu den manchmal sogar gleichen The-
men? Gibt es eine gegenseitige Beziehung zwischen den bilateralen und den
multilateralen Dialogen, und wenn ja, welche ist sie? In welcher Weise kann

45



z.B. eine lehrmissige Ubereinkunft zwischen Altkatholiken und Orthodoxen
iiber die Autoritdt in der Kirche oder iiber das Haupt der Kirche bindenden
Charakter fiir den offiziellen theologischen Dialog zwischen Rémisch-Katho-
liken und Orthodoxen haben? Und welche sind fiir unseren Dialog die theolo-
gischen und ekklesiologischen Konsequenzen der Erkldrungen der Vertreter
der altkatholischen Kirche und der Kirchen der Anglikanischen Gemeinschaft
(1931), oder was bedeutet fiir uns das <Bonner Interkommunionsabkommen>
vom Jahre 1931 ...» Sollten die Dialogtexte uns nicht auch sensibler machen
fiir Abweichungen von der Lehre der eigenen Kirche, stellen sie doch den
Ausdruck des eigenen, sei es des orthodoxen oder des altkatholischen Glau-
bens dar. ...

Der Abschluss des offiziellen theologischen Dialoges durch die Erschop-
fung der Themenliste und die Unterzeichnung der gemeinsamen theologischen
Texte muss durch die verantwortliche Unterbreitung von Vorschligen an die
Kirchen vollendet werden, wie diese nach unserer Auffassung die theologische
Ubereinstimmung zur Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft an-
wenden kdnnen.

5. Dieser Bericht kénnte gemeinsam von allen Mitgliedern der Gemischten
Theologischen Kommission erstellt werden, aber die unterschiedliche organi-
satorische Struktur unserer Kirchen erleichtert wohl die Abfassung getrennter
Berichte der Mitglieder jeder der beiden Kommissionen, d.h. der Altkatholi-
schen und der Interorthodoxen Kommission, da durch die getrennten Berichte
eine grossere Spezifizierung der Bewertungen und Vorschldge vorgenommen
werden kann. Dennoch sollte die Abfassung getrennter Berichte mehr oder
weniger den Geist widerspiegeln, der in den theologischen Gesprichen der
sieben Vollversammlungen der Gemischten Theologischen Kommission ge-
herrscht hat, und aus dem Inhalt der gemeinsamen theologischen Texte her-
vorgehen, die wir einstimmig angenommen und gemeinsam unterschrieben ha-
ben.

Somit sollte im Bericht:

a) aufgrund der Themenliste die gesamte theologische Arbeit der Kommis-
sion mit besonderer Betonung der gemeinsamen Positionen in den iiberliefer-
ten theologischen Unterschieden, so wie sie in den gemeinsamen theologi-
schen Texten behandelt wurden, dargelegt werden;

b) der theologische Inhalt der gemeinsamen Texte in Hinblick auf das Ziel
des offiziellen theologischen Dialoges, ndmlich die Wiederherstellung der
kirchlichen Gemeinschaft zwischen der altkatholischen und der orthodoxen
Kirche, systematisch ausgewertet werden;

¢) das patristische Fundament der gesamten Methodik der Arbeit der Kom-
mission und die aufgrund dieses Fundamentes vorgenommene theologische
Ausarbeitung gemeinsamer theologischer Texte zu jedem einzelnen Thema un-
terstrichen werden;

d) die Notwendigkeit der Integration der Theologie der gemeinsamen Texte
in die offizielle Lehre und in das Leben der Kirche, also in die Katechese, den
Gottesdienst usw. aufgezeigt werden und dahingehende Vorschldge gemacht
werden. Zu diesem Zweck ist es erforderlich, dass die gemeinsamen Texte in
mehreren Sprachen ver6ffentlicht werden, damit ihre fortschreitende Einbe-
ziehung in das Leben der lokalen Kirchen moglich wira;

46



e) die unmittelbare und erforderliche Notwendigkeit der Anpassung der
kirchlichen Praxis an die in den gemeinsamen Texten erzielten theologischen
Ubereinstimmungen aufgezeigt werden, damit es keine Inkongruenz zwischen
der Theologie der gemeinsamen Texte und den theologischen Voraussetzun-
gen einer eventuell gegensitzlichen kirchlichen Praxis gibt;

f) die jenseits der gemeinsamen theologischen Texte vorhandenen kirchli-
chen Schwierigkeiten bei der Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft
zwischen der altkatholischen und der orthodoxen Kirche klar ausgesprochen
werden, wie z. B. die sakramentale Interkommunion der altkatholischen Kir-
che mit den Anglikanern usw.;

g) das gemeinsame Bewusstsein und der gemeinsame Wunsch aller Mitglie-
der der Gemischten Theologischen Kommission zum Ausdruck gebracht wer-
den, iiber die Moglichkeit unserer Kirchen, die positive theologische Arbeit
der Kommission zur Wiederherstellung der kirchlichen Gemeinschaft zu nut-
zen, welche die geistliche Erfahrung beider Kirche bereichern wird. ...»

Die Notwendigkeit der beiden von Bischof Gauthier erwadhnten Er-
klarungen, welche die Internationale Altkatholische Bischofskonfe-
renz abgeben mochte, sind nicht nur von Interesse fiir die Orthodo-
xen, welche uns so deutlicher sehen konnen, sie sind vielmehr primér
fiir uns Altkatholiken von Wichtigkeit, wie die folgenden kurzen Hin-
weise zeigen.

Unsere Beziehungen zu der anglikanischen Kirche werden hdufig
ungenau dargestellt. Es wird etwa darauf hingewiesen, dass die altka-
tholischen Kirchen der Schweiz und Deutschlands bald nach 1870
eine gewisse Abendmahlsgemeinschaft mit der anglikanischen Kirche
offneten, ohne dass beigefiigt wird, dass die hollidndische Kirche dies
als Gefdhrdung der Gemeinschaft mit ihr ansah und wesentlich des-
wegen die Griindung der Utrechter Union anstrebte. Diese sollte es
verhindern, dass eine einzelne altkatholische Kirche ohne Zustim-
mung der andern dergleichen Schritte unterndhme. Das Protokoll der
Grindung der Utrechter Union zeigt das eindriicklich (seine Verof-
fentlichung wire erwiinscht). Der folgende Passus der Utrechter Ver-
einbarung von 1889 hat also einen zentralen Stellenwert: «§ 5. Die
Mitglieder der Konferenz werden andern Kirchen gegeniiber keine
Verpflichtungen eingehen, ohne dass diese vorher in gemeinschaftli-
cher Beratung besprochen und von allen Mitgliedern gebilligt worden
sind.» (Sachlich identisch wieder in der revidierten Fassung von 1974,
wobei nun nicht nur «Verpflichtungen», sondern auch schon «Bezie-
hungen» betroffen sind.)

Das Interkommunionsabkommen mit den Anglikanern wird héufig
falsch zitiert. Die Bonner Kommission hat 1931 den folgenden Text
als Text des Interkommunionsabkommens vorgeschlagen:

47



I. Jede Kirchengemeinschaft anerkennt die Katholizitit und Selbstindigkeit
der andern und hilt ihre eigene aufrecht.

2. Jede Kirchengemeinschaft stimmt der Zulassung von Mitgliedern der an-
dern zur Teilnahme an den Sakramenten zu.

3. Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die Annahme
aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frommigkeit oder liturgischen Praxis,
die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede glaubt, die
andere halte alles Wesentliche des christlichen Glaubens fest.

Dieser Text ist von anglikanischer Seite auch angenommen worden,
jedoch nicht von altkatholischer Seite. Die Internationale Altkatholi-
sche Bischofskonferenz hat im selben Jahr in Wien vielmehr mit dem
folgenden (einschrinkenden) Text der Interkommunion zugestimmt.

1. Die am 7.September 1931 in Wien versammelte Konferenz der in der Ut-
rechter Union vereinigten altkatholischen Bischofe stimmt auf Grund der An-
erkennung der Giiltigkeit der anglikanischen Weihen der Interkommunion der
altkatholischen Kirchen mit der anglikanischen Kirchengemeinschaft zu.

2. Die Interkommunion besteht in der gegenseitigen Zulassung der Mitglie-
der der beiden Kirchengemeinschaften zu den Sakramenten.

3. Die Interkommunion verlangt von keiner Kirchengemeinschaft die An-
nahme aller Lehrmeinungen, sakramentalen Frémmigkeit oder liturgischen
Praxis, die der andern eigentiimlich ist, sondern schliesst in sich, dass jede
glaubt, die andere halte das Wesentliche des christlichen Glaubens fest.

Die amerikanischen Altkatholiken (die ungefihr die Halfte aller
Altkatholiken darstellen) haben auf «Grund des Bonner Abkom-
mens» die Interkommunion so angenommen, dass sie nur fiir Notfille
gelte oder fiir Bistiimer, da die Bischofe zustimmen. Es erstaunt ange-
sichts dieser Tatsachen, wie die Internationale Altkatholische Bi-
schofskonferenz 1961 die «Interkommunion» in «volle kirchliche Ge-
meinschaft» «umbenennen» konnte, also nicht etwa erweitert hat. In
der Praxis hat man allerdings weithin volle kirchliche Gemeinschaft.
Das Abkommen hingegen ist gerade nach der Terminologie von Lund
1952, welche mit dieser Umbenennung angewendet werden sollte, kei-
neswegs eines zu voller kirchlichen Gemeinschaft, sondern eben bloss
eine Interkommunion.

Es wire gewiss in unserem altkatholischen Interesse, wenn die In-
ternationale Altkatholische Bischofskonferenz die wesentlichen Fak-
ten historisch richtig wiedergeben wiirde und dazu feststellte, dass et-
liches unklar ist, was die Konsequenz nach sich zoge, dass mit den be-
treffenden Kirchen neue Gesprache aufgenommen werden sollten zur
Kldarung und Vertiefung der Gemeinschaft.

Was die Frage der in Deutschland zwischen der altkatholischen und



evangelischen Kirche evtl. getroffenen Vereinbarung betrifft, so wire
man fir eine eindeutige Information dankbar. Ist die Vereinbarung
nun geschlossen und giiltig oder nicht geschlossen aber in Kraft? Ist
die Vereinbarung gar keine Vereinbarung? Dieselben massgebenden
Stellen haben widerspriichliche und unklare Informationen herausge-
geben. Und dann miisste man wissen, ob die Utrechter Vereinbarung
fiir die Mitglieder der Utrechter Union gilt oder ob sie gebrochen wer-
den darf, ohne dass deshalb die Mitgliedschaft in der Utrechter Union
verlorengeht. (Oder ist sie doch nicht gebrochen worden?) Das Aus-
mass der Unklarheit ist gefdhrlich gross, so dass die Vertrauenswiir-
digkeit der Utrechter Union tangiert ist. Zurzeit werden die Fragen
durch eine von der Internationalen Altkatholischen Bischofskonfe-
renz eingesetzte Kommission untersucht. Danach wird die Bischofs-
konferenz entscheiden missen.

Nun haben also die beiden Kommissionsteile, der altkatholische
und der orthodoxe, noch einen Bericht an ihre Kirchen zu erstellen.
Danach ist es Sache der Kirchen, ob sie der Gemeinschaft zustimmen
kénnen.

Bereits in Vorbereitung ist eine Publikation, welche alle Kommis-
sionstexte in deutscher, franzosischer und englischer Sprache (bishe-
rige Ubersetzungen sind ungeniigend, s. IKZ 3/1987, 172—-177) sowie
Erlduterungen enthélt. Peter Amiet

Liste der Teilnehmer an der 7. Sitzung der Gemischten Theologischen
Kommission fiir den orthodox-altkatholischen Dialog

I. Orthodoxe Teilnehmer

Okumenisches Patriarchat: Metropolit Damaskinos von der Schweiz
(Co-Prasident); Prof. Emmanuel Photiadis; Prof. Théodore Zissis (Be-
rater); Metropolit Prokopios von Philippi (Berater)

Patriarchat von Alexandrien: Metropolit Petros von Aksum;
Prof. Dr. Dr. Anastasios Kallis

Patriarchat von Antiochien: Vertreter: Metropolit Damaskinos von
der Schweiz

Patriarchat von Jerusalem: Erzbischof Cornelios von Sebasteia; Me-
tropolit Chrysostomos von Peristerion

49



Patriarchat von Russland: Erzbischof Wladimir von Pskow und Por-
chow; Grigorij Nikolaewitsch Skobej; Prof. Boris Alexandrowitsch
Neljubow

Patriarchat von Ruminien: Pfr. Prof. Dr. Stefan Alexe
Patriarchat von Bulgarien: Prof. Dr. Slav¢o Val€anov

Kirche von Zypern: Suffraganbischof Barnabas von Salamina; Ar-
chim. Pavlos Mantovanis

Kirche von Griechenland: Prof. Johannes Kalogirou; Prof. Vlassios
Phidas (Sekretér)

Kirche von Polen: Dr. Marian Bendza
Kirche der Tschechoslowakei: Protopr. Dr. Radivoj Jakovljevi¢

Kirche von Finnland: Pfr. Matti Sidoroff

I1. Altkatholische Teilnehmer

Holland: Pfr. Drs Koenraad Ouwens

Deutschland: Prof. Dr. Christian Oeyen; Pfarrer Dipl.-Theol. Paul
Berbers (Berater)

Schweiz: Bischof em. Lic. theol. Léon Gauthier (Co-Président);
Prof. Dr. Herwig Aldenhoven; Pfr.Prof. Dr. Peter Amiet (Berater);
Prof. Dr. Urs von Arx (Berater)

Osterreich: Prof. DDr. Ernst Hammerschmidt (Sekretir); Pfr.Dr.
Giinter Dolezal

Polen: Bischof Tadeusz R.Majewski; Bischof Prof. Dr. Maksymilian
Rode; Bischof Doz. Dr.habil. Wiktor Wysoczanski

Kanada und USA: Bischof Dr. Joseph J. Nieminski; Very Rev. Senior
Stanley Skrzypek

Tschechoslowakei: Vertreter: Ehrenkanonikus Dr. Gilinter Dolezal

50



Beschlusstexte

V/5. Die Busse

1. Im Sakrament der Busse werden die nach der Taufe begangenen
Stinden jenen Gldubigen, die aufrichtig bereuen und sie vor dem Prie-
ster bekennen, vergeben. «Die vielfdltige Barmherzigkeit Gottes
kommt den gefallenen Menschen so zu Hilfe, dass nicht nur durch die
Gnade der Taufe, sondern auch durch das Heilmittel der Busse die
Hoffnung auf das ewige Leben wiederhergestellt wird» (Leo I. von
Rom, Ep. 108: MPL 54,1011).

2. Die Vollmacht zur Vergebung der Siinden wurde den Aposteln
vom Herrn verheissen (Mt. 16,19; 18,18) und ihnen nach der Aufer-
stehung auch verliehen: «Wem ihr die Siinden vergebt, dem sind sie
vergeben; wem ihr sie nicht vergebt, dem sind sie nicht vergeben»
(Joh.20,23). Diese Vollmacht wurde von den Aposteln an ihre Nach-
folger weitergegeben. Auf der Grundlage dieser Vollmacht entfaltete
sich das Sakrament der Busse als eine von Gott gestiftete, feste Ein-
richtung im Leben der Kirche, wie die Schriften der Kirchenviter und
die liturgische und kanonische Uberlieferung der Kirche bezeugen.

3. Spender (Liturgen) des Sakramentes der Busse sind der Bischof
und die von ihm beauftragten Priester.

4. Zur Vergebung der Siinden sind die aufrichtige Reue des Herzens
und das Schuldbekenntnis vor dem Priester unerldsslich. Gegeniiber
der urspriinglich 6ffentlichen Busse setzte sich spéter die Busse allein
vor dem Priester durch.

5. Dem Busswilligen gewdhrt Gott die Vergebung der Siinden durch
den Priester: «Was unten die Priester tun, das ldsst oben Gott zur
Wirklichkeit werden, und so bestatigt der Herr das Urteil seiner Die-
ner» (Johannes Chrysostomos, Sac. 3,5: MPG 48,643). «Was immer
von diesen Schliisseln (der Kirche) auf Erden geldst wird, das wird
auch als im Himmel gel6st verheissen» (Augustinus, Sermo 351,5,12:
MPL 39, 1549).

6. Der Priester, der das Sakrament der Busse spendet, kann nach
seinem seelsorgerlichen Ermessen eine Busse auferlegen, und zwar
nicht nur jenen, die von ihren Siinden noch nicht losgesprochen, son-
dern auch jenen, die schon losgesprochen worden sind. Die Auferle-
gung einer Busse, wie sie von der Schrift und der Uberlieferung be-
zeugt wird (vgl. 2.Kor. 2,6-8: Apost. Konst. 2,16.18.41: MPG 1,
625ff., 629ff., 696ff.), zielt darauf, den Siinder geistlich zu bessern

51



und 1hn davor zu bewahren, die gleiche Siinde wieder zu begehen. Die
Busse hat also nicht den Charakter einer Strafe, sondern eines Heil-
mittels (vgl. Basilius der Grosse, Kanon 56: MPG 32, 797).

7. Das Sakrament der Busse wurde eingesetzt fiir alle Getauften, die
nach der Taufe in leichter oder schwerer Weise gesiindigt haben und
wegen ithrer Verfehlungen Reue zeigen. Es gibt keine Siinden und Ver-
fehlungen, die, wenn sie bereut werden, nicht durch das Sakrament
der Busse vergeben werden konnen. «Denn der Herr, der doch alle
Stinden vergeben hat, nahm kein Verbrechen aus» (Ambrosius von
Mailand, Paen. 1,2,5: MPL 16,467).

Der obige Text liber «Die Busse» gibt nach Auffassung der Ge-
mischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die
Lehre der orthodoxen und der altkatholischen Kirche wieder.

(Unterschriften) Kavala, den 17. Oktober 1987

V./6. Die Krankensalbung

1. In seinem erlésenden Wirken auf Erden heilte der Herr Kranke, die
an korperlichen und seelischen Krankheiten litten. Er trug auch sei-
nen Jingern auf, dies zu tun (vgl. Mk. 6,7,13; Mt. 4.23; 9,35). Dem
Beispiel des Herrn und der Apostel folgend, vollzieht die Kirche das
Sakrament der Krankensalbung, bei dem die Gldubigen unter Gebet
mit Ol gesalbt werden zur Gesundung von Leib und Seele: « Wir rufen
dich an, der du alle Macht und Kraft hast..., dass du die heilende
Kraft des Einziggeborenen vom Himmel auf dieses Ol sendest, auf
dass es jenen, die damit gesalbt werden..., zur Beseitigung jeder
Krankheit und Schwiche..., zur Vertreibung jeder Art von Fieber und
Leiden, zur wohltuenden Gnade und zur Vergebung der Siinden, zur
Lebens- und Heilsmedizin, zur Gesundung und Unversehrtheit von
Seele, Leib und Geist, zur vollstindigen Starkung gereiche» (Serapion
von Thmuis, Euch. 29 (17),1. Vgl. Innozenz I. von Rom, Ep. 25,8:
MPL 20,416).

2. Der Apostel Jakobus bezeugt: «Ist jemand von euch krank, so
rufe er die Altesten der Gemeinde zu sich; sie sollen Gebete iiber ihn
sprechen und ihn im Namen des Herrn mit Ol salben. Das gliubige
Gebet wird den Kranken retten, und der Herr wird ihn aufrichten;
wenn er Siinden begangen hat, werden sie ihm vergeben.» (Jak.
5,14-16).

3. Zum Voilzug des Sakramentes sind die Salbung des Kranken mit

52



dem eigens dafiir gesegneten Ol und das Gebet erforderlich. Spender des
Sakramentes sind die Vorsteher der Kirche, also Bischof und Priester.
Wenn moglich, sollten es, wie Jakobus sagt, mehr als ein Spender sein;
wenn keine weitere zugegen sein kdnnen, geniigt auch ein Spender.

4. Friichte des Sakramentes sind die Heilung der Krankheiten und
die Vergebung der Siinden. Wegen seiner zweifachen heilenden Wir-
kung wird das Sakrament in der orthodoxen Kirche auch den Gesun-
den, die sich auf die heilige Kommunion vorbereiten, gespendet; es
ersetzt aber nicht das Sakrament der Busse.

5. Das Sakrament der Krankensalbung konnen alle Getauften emp-
fangen, nicht nur solche, die auf den Tod erkrankt sind.

Der obige Text iiber «Die Krankensalbung» gibt nach Auffassung
der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommis-
sion die Lehre der orthodoxen und der altkatholischen Kirche wieder.

(Unterschriften) Kavala, den 17. Oktober 1987

V/7. Die Ordination

1. Das Amt (ordo), eine grundlegende Einrichtung im Leben der Kir-
che, hat seinen Ursprung und bleibenden Grund in der Sendung der
Apostel durch den auferstandenen Herrn, der ihnen zur Erfiillung ih-
res Auftrages den Heiligen Geist mitgeteilt hat. Dieses Amt muss in
Zusammenhang mit der apostolischen Sukzession (vgl. den Kommis-
sionstext 111/7) verstanden werden, durch die das Heilswerk Chrisii in
der Kirche fortwirkt. Das Neue Testament bezeugt, dass die Apostel
die ihnen libertragene Bevollmichtigung durch Gebet und Handaufle-
gung an andere Minner weitergegeben haben und dass ihnen durch
dieses Gebet und diese Handauflegung die fiir das geistliche Amt no-
tige besondere Gnadengabe von Gott geschenkt wurde (1. Tim. 4,14;
2.Tim. 1,6-14; 2,2: Apg. 14,23: 20,2832).

2. In der Vollmacht, welche die Bischofe von den Aposteln her in
der Weihe empfangen haben, ist die spezielle apostolische Eigen-
schaft, namlich das Apostelamt an sich als ein die ganze Kirche be-
treffender Dienst, den die Apostel als allgemeine Hirten der Kirche
wahrnehmen, nicht eingeschlossen. Dieses Apostelamt hat kein Bi-
schof fiir sich auf Grund der Sukzession empfangen, sondern alle Bi-
schofe haben teil an der Apostolizitit in der Kirche und durch die
Kirche.

3. Das Amt als besondere geistliche Funktion erscheint schon in il-
tester Zeit, trotz einer gewissen Undeutlichkeit im Gebrauch der Ter-

53



mini, in der Gestalt des Bischofs, des Priesters (Presbyters) und des
Diakons. Der Bischof ist als Lehrer, Liturge und Hirt der von ihm ge-
leiteten Ortskirche der Hiiter und Bewahrer ihrer Einheit und der
Wahrheit ihrer Lehre. Da er die Fiille des Amtes hat, vollzieht er auch
alle Sakramente und die tibrigen liturgischen Handlungen und iibt das
Hirtenwerk in seiner Fiille aus. Die Priester (Presbyter) stehen dem Bi-
schof zur Seite, indem sie — mit gewissen Ausnahmen — die Sakra-
mente und die tbrigen liturgischen Handlungen vollziehen, und wir-
ken bei der Verkiindigung des Evangeliums und der geistlichen Unter-
weisung der Gldubigen mit. Die Diakone helfen dem Bischof und den
Priestern (Presbytern) beim Vollzug der Sakramente, beim sozialen
Dienst und bei der ganzen Arbeit der Kirche.

4. Die ungeteilte Kirche hat, abgesehen von der nicht geklédrten Ein-
richtung der Diakoninnen, die Ordination von Frauen nicht zugelas-
sen.

5. Den Kandidaten, der fiir wiirdig befunden wurde, in das Amt ein-
zutreten, weiht der Bischof in der eucharistischen Versammlung der
Kirche durch Gebet und Handauflegung, indem er mit dem Klerus
und dem gldubigen Volk darum betet, dass die Gnade des Heiligen
Geistes, die das Kranke heilt und das Fehlende ergénzt, auf den Ordi-
nanden herabkomme. Die in der «Apostolischen Uberlieferung» des
Hippolyt (¢7) bezeugte, nur im Westen bekannte Praxis, wonach die
anwesenden Priester (Presbyter) bei der Handauflegung durch den Bi-
schof zur Weihe eines Priesters dessen Haupt beriihren, bekundet ihre
Einheit mit dem Bischof und ihre Zustimmung zur Aufnahme des Or-
dinanden in ihr Kollegium, ohne die ausschliessliche Weihevollmacht
des Bischofs in Frage zu stellen. Im Gebet der ganzen Gemeinde und
in der dadurch ausgedriickten Bestitigung zeigt sich die Mitwirkung
und Teilnahme des ganzen Volkes.

6. Die durch die Ordination geschenkte goéttliche Gnade gibt die
Vollmacht zu einem besonderen Dienst in der Verkiindigung des
Evangeliums, im liturgisch-sakramentalen Leben der Kirche und in
der Sammlung und Auferbauung der Gldubigen. Dieser Dienst hat
beim Bischof, beim Priester (Presbyter) und beim Diakon eine andere
Gestalt und Aufgabe. Das durch die Weihegnade geschenkte Amt hat
eine dreifache Aufgabe, weil in ihm das dreifache Amt des Herrn, das
konigliche, das priesterliche und das prophetische, in der Kirche wei-
terwirkt.

7. Die Wirkung der vom Amtstriger gespendeten Sakramente héngt
nicht von dessen persdnlicher Heiligkeit cder Unwiirdigkeit ab, «denn

54



Gott ist es, der uns im Mysterium heiligt» (Johannes Chrysostomos,
Hom. 8,1 in 1. Kor.: MPG 61.69).

Der obige Text iiber «Die Ordination» gibt nach Auffassung der
Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission
die Lehre der orthodoxen und der altkatholischen Kirche wieder.

(Unterschriften) Kavala, den 17. Oktober 1987

V/8. Die Ehe

|. Die Ehe ist eine von Gott gegebene Einrichtung. Sie wurde bei der
Schopfung von Gott als eine Gemeinschaft der Liebe und der gegen-
seitigen Hilfe von Mann und Frau (Gen. 2,18) gestiftet, dann vom
Herrn bestétigt (Mt. 19,4-6) und von ihm durch seine Anwesenheit
bei der Hochzeit zu Kana gesegnet (Joh. 2,1-11).

Gott hat den Menschen als Mann und Frau geschaffen (Gen. 1,27)
und das Zusammenleben der beiden unter seinen besonderen Schutz
und Segen gestellt. Schon im Alten Bund bildete die eheliche Verbin-
dung ein bezeichnendes Bild fiir den Bund Gottes mit seinem Volk.
Im Neuen Bund stellt die Ehe, in der sich Mann und Frau in gegensei-
tiger Liebe und im Glauben verbinden, als grosses Geheimnis die Lie-
bes- und Einheitsbeziehung zwischen Christus und der von ithm gestif-
teten Kirche im Bild dar (vgl. Eph. 5,32).

2. Mit der Ehe hat Gott die Zeugung von Kindern verbunden, als er
das erste Menschenpaar segnete: «Seid fruchtbar und mehret euch,
und bevélkert die Erde» (Gen. 1,28). Dadurch, dass der Mensch Kin-
der zur Welt bringt und sie «in der Zucht und Weisung des Herrn»
(Eph. 6,4) aufzieht, wird er zum Mitarbeiter Gottes, indem er das
Werk des Schopfers weiterfithrt. Durch die Kinder kennt der Mensch
die Gaben der Vaterschaft und Mutterschaft, und er bildet mit seinem
Ehepartner und den Kindern eine Familie, die so etwas wie eine
kleine Kirche, die Hauskirche, ist.

Die Ehe ist das Geheimnis der Liebe par excellence (vgl. Johannes
Chrysostomos, Laud.Max. 3: MPG 51,230). Sie erfiillt ihren Zweck
als Liebesgemeinschaft der Gatten und nicht nur durch die Zeugung
von Kindern und die Mitteilung von Leben (vgl. Eph. 5,25; 1.Sam.
1,8). Diese Liebe und Einheit der Gatten als Hauptzweck der Ehe
wird erreicht, wenn sie in der Gnade des Heiligen Geistes bleiben.

3. Die Kirche, die schon seit alter Zeit die Ehe segnet, «damit sie
dem Herrn entspreche und nicht der Begierde» (Ignatius von Antio-
chien, Polyc. 5,2: MPG 5,724), gibt nicht einfach ihren Segen zur na-

55



tirlichen Vereinigung von Mann und Frau, sondern sie fiigt das neue
Paar in die eucharistische Gemeinschaft ein und stellt so die Ehe in
das Mysterium der Kirche hinein. Der Konsens der Brautleute ist un-
erldsslich fiir die Ehe, die als Sakrament durch die Segnung durch ei-
nen rechtmissigen Amtstrager vollendet wird.

4. Die Heiligkeit der Ehe und der geistliche Charakter der in der
Ehe gesegneten Vereinigung und Gemeinschaft von Personen nach
dem Vorbild der Vereinigung Christi und der Kirche sind der Grund
fiir das kirchliche Bewusstsein, dass die Ehe eine Vereinigung auf Le-
benszeit und unaufléslich ist. Der Herr hat die Heiligkeit und die Un-
aufloslichkeit der Ehe verkiindet (Mt. 19,6), aber er hat ihre Auflo-
sung wegen Unzucht zugestanden (Mt. 5,32; 19,9). Der Apostel Pau-
lus sagt, dass die zweite Ehe nach dem Tod eines der Gatten erlaubt
ist, obwohl er vorzieht, dass die Verwitweten nicht mehr heiraten
(1.Kor. 7,39).

Deshalb gibt es im strengen Sinn eine Auflésung der Ehe nur wegen
Unzucht oder durch den Tod eines der Gatten; aus Nachsicht und
Liebe zu den Menschen kennt die Kirche auch andere, analoge
Griinde. Die Kirche ldsst sich angesichts von Ehen, die ob menschli-
cher Not und Schuld gescheitert sind, in ihrer seelsorgerlichen Praxis
vom gottlichen Gebot und von der gottlichen Vergebungsbereitschaft
leiten.

5. Die Kirche betont in ihrer seelsorgerlichen Praxis die Mann und
Frau in gleicher Weise (vgl. 1.Kor. 7,3f.; Eph. 5,21,33; 1. Petr. 3,1-7)
zukommende Verantwortung fiir die in der Ehe geschenkte Gnade
und fir ihre Berufung, miteinander auch in ihrem Leib Gott zu ver-
herrlichen (1. Kor. 6,12-20; vgl. Hebr. 13,4).

6. Die Ehe ist nicht unvereinbar mit der Ordination. Die Alte Kir
che hat den Weihekandidaten die Wahl zwischen Ehe und Ehelosig-
keit freigestellt und nur die Ehe von Verwitweten nach der Weihe ver-
boten. Was die Verheiratung nach der Ordination betrifft, so erachtete
die Uberlieterung der Alten Kirche das «Versprechen der Ehelosig-
keit» bei der Weihe als Ehehindernis. Ehe und Ehelosigkeit sind ein-
ander nicht entgegengesetzt noch heben sie einander auf’; sie stellen
parallele Wege der christlichen Vervollkommnung dar.

Der obige Text iiber «Die Ehe» gibt nach Auffassung der Gemisch-
ten Orthodox-Altkatholischen Theologischen Kommission die Lehre
der orthodoxen und der altkatholischen Kirche wieder.

(Unterschriften) Kavala, den 17. Oktober 1987

56



VI. Die Lehre von der Vollendung

. Kirche und Endzeit

Das christliche Leben ist auf das Reich Gottes und die Wiederkunft
des Herrn in Herrlichkeit ausgerichtet. Der Glaube der Apostel, dass
«wir hier keine bleibende Stadt haben, sondern die zukiinftige su-
chen» (Hebr. 13,14) und dass «die Gestalt dieser Welt vergeht»
(1.Kor. 7,31), bestimmt den Inhalt der christlichen Hoffnung und be-
wirkt das Bewusstsein der Vergdnglichkeit und Vorldufigkeit dieser
Welt. Die Kirche hielt an der eschatologischen Erwartung stets betont
fest und prédgte dadurch das Leben der Gldubigen.

Die eschatologische Erwartung ist keine inhaltslose Erfahrung,
denn die Endzeit ist schon mitten in der Kirche angebrochen, welche
die in der Geschichte fortschreitende Verwirklichung des Reiches
Gottes darstellt. Die Auferstehung Christi leitet schon seine Wieder-
kunft in Herrlichkeit ein, und die Ausgiessung des Heiligen Geistes er-
offnet die letzte Zeit, die Joel prophezeit hat (Joel 3,1-5: Apg. 2). Die
Zeit von Pfingsten bis zur Wiederkunft des Herrn lebt der Christ als
den «achten Schopfungstag». Durch die Sakramente und die anderen
heiligenden Gnadenmittel empfangen wir in der Kirche das Unter-
pfand des Geistes in der hoffnungsvollen Erwartung der kiinftigen
Freude am Ganzen.

Der Christ driangt nicht deshalb der Zukunft entgegen, weil er von
Abneigung gegeniiber dieser Welt beherrscht wire, vielmehr bezeugt
er durch sein Wirken in der Welt Gottes Liebe: dariiber hinaus ver-
langt es ihn aber, sich am Grdésseren zu erfreuen: «Aber auch wir, ob-
wohl wir als Erstlingsgabe den Geist haben, seufzen in unserem Her-
zen und warten darauf, dass wir mit der Erlésung unseres Leibes als
Sohne offenbar werden» (Rom. 8,23). «Wir klagen nicht das Gegen-
wirtige an, sondern streben nach dem Grosseren» (Johannes Chryso-
stomos, Hom. 14,6 in Rom: MPG 60,531). Fiir die Christen hat der
Tod seine schreckliche Maske abgelegt. Fiir sie ist er der Durchgang
aus der Vergidnglichkeit in die Unvergédnglichkeit. Der Todestag der
Mairtyrer und Heiligen wird von der Kirche als ihr Geburtstag in das
andre Leben gefeiert.

a7



2. Das Leben nach dem Tod

Der Tod, der eine Folge der Siinde Adams ist, beendet fiir den Men-
schen die Zeit der Bewdhrung und des geistlichen Fortschrittes. Des-
halb mahnen das Neue Testament und die Kirchenviter die Gliubi-
gen, die Gnade Gottes, solange sie leben, nicht zu verachten, nach
dem Tod gibt es keine Gelegenheit zur Rettung mehr, sondern es folgt
Gericht und Priifung der Taten (vgl. 2. Kor. 6,2; Gal. 6,10; Basilius
der Grosse, Moral. 1,2.5: MPG 31,700f.,704).

Auf Grund der Taten widhrend ihres Lebens (vgl. 2.Kor. 5.10;
11,15; Rom. 2,5-11) werden die Menschen von Gott gleich nach dem
Tod gerichtet: Die Gerechten und Heiligen werden nahe zu ithm ge-
fiihrt, die Siinder aber weit von ihm weg in die Unterwelt, wie aus dem
Gleichnis vom reichen Mann und vom armen Lazarus erhellt (Luk.
16,19,31), «In Erwartung des Gerichts bleiben die Seelen der From-
men an einem besseren Ort, die der Ungerechten und Bdsen an einem
schlechteren» (Justin, Dial. 5,8: MPG 6,488).

Die Verehrung, welche die Kirche den Heiligen erweist, beruht auf
dem Glauben, dass sie schon in Gottes Nédhe sind und sich in gewisser
Weise schon an der gottlichen Herrlichkeit erfreuen, auf deren Erfah-
rung in Fiille bei der allgemeinen Auferstehung am Jiingsten Tag sie
noch warten. Auf derselben Uberzeugung beruht auch die Anrufung
der Gottesmutter und der Heiligen um Fiirbitte bei Gott, bei dem sie
leben und bei dem sie jederzeit Gehor finden. Das Flehen der Heili-
gen triagt dazu bei, dass sich Gottes Erbarmen den Lebenden zuwen-
det. Dies bildet ein starkes und dauerndes Band zwischen der auf Er-
den kdmpfenden und im Himmel triumphierenden Kirche.

Obwohl die Kirche glaubt und lehrt, dass nach dem Tod ein Hin-
tibergehen aus der Reihe der Stinder in die der Gerechtfertigten nicht
moglich ist, feiert sie — darin einer alten Tradition folgend — im Glau-
ben und in der Hoffnung, dass Gott der Entschlafenen in Barmherzig-
keit gcdenke, die heilige Cucharistie, sie hdlt Gedichtnisgoitesdiensie
und empfiehlt den Gldubigen Werke der Wohltitigkeit. Darin driickt
sich die liebevolle Gemeinschaft der Lebenden mit den Heimgegange-
nen und die Hoffnung auf die eigene Auferstehung aus. «Wir glau-
ben, dass das Gebet denen, fiir die es dargebracht wird, zum grdssten
Nutzen gereicht» (Cyrill von Jerusalem, Cat.Myst. 5,9,10: MPG
33,1116f.).

58



3. Die Auferstehung der Toten und die Erneuerung der Welt

Der ganze gottliche Heilsplan findet seine geschichtliche Vollendung
mit dem Kommen des Herrn in Herrlichkeit. Sein Erscheinen beglei-
ten die Auferstehung der Toten und die Erneuerung der Welt. Das
sind grundlegende Wahrheiten des Glaubens, wie sie in den Glau-
bensbekenntnissen der Alten Kirche enthalten sind. Das nizdno-kon-
stantinopolitanische Bekenntnisverkiindetvon Christus,dasser«wieder-
kommen wird mit Herrlichkeit, zu richten die Lebenden und die To-
ten» und es schliesst mit der Erwartung der Auferstehung: « Wirerwarten
die Auferstehung der Toten und das Leben der kommenden Welt.»

Der Zeitpunkt des zweiten Kommens des Herrn ist unbekannt (Mk.
13,32); deshalb wird den Glaubigen von der Kirche ans Herz gelegt,
immer bereit zu sein und zu wachen, denn der Tag des Herrn kommt
wie der Dieb in der Nacht, zu einer Stunde, da ithn niemand erwartet
(Mk. 13,33-37; Mt. 24,42-44; 1. Thess. 5,2; 2. Petr. 3,10). Die Kirche
hat jede Bemiihung, den Zeitpunkt der Wiederkunft des Herrn zu be-
stimmen, abgelehnt.

Dem allgemeinen Gericht geht die Auferstehung der Toten und die
Erneuerung der Welt voraus. Die Wiederkunft des Herrn féllt zusam-
men mit der Verwandlung aller Menschen und der Welt aus dem Zu-
stand der Verginglichkeit in den der Unvergédnglichkeit (vgl. 1.Kor.
15,51f.; 1.Thess.4,17). Die Leiber der schon Entschlafenen werden
auferweckt und unverweslich mit den Seelen vereinigt zur fritheren in-
nigen Verbundenheit, die der noch Lebenden werden verwandelt, und
die Schopfung wird erneuert (vgl. Rom. 8, 19-22; 2. Petr. 3,13). Die
Kirche glaubt, dass die auferweckten Leiber wie der verherrlichte Leib
des Herrn sein werden. (vgl. auch Johannes Chrysostomos, Delic. 6:
MPG 51,352).

Alle werden zur Auferstehung des Leibes gelangen, damit sie in der
Einheit von Leib und Seele vor dem Herrn erscheinen und nach dem
Gericht sich entweder an der Seligkeit erfreuen oder die ewige Strafe
erleiden. Die ewige Seligkeit der Gerechten und die ewige Strafe der
Ungerechten ist feste Lehre der Heiligen Schrift und der Kirchenviter.

Bei der Wiederkunft Christi wird sich unser tidgliches Gebet um das
Kommen seines Reiches erfiillen, wie es in der Offenbarung bezeugt
wird: «Ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde, denn der er-
ste Himmel und die erste Erde sind vergangen ... und der Tod wird
nicht mehr sein ... und der auf dem Throne sass sprach: Siehe, ich ma-
che alles neu» (Offb. 21, 1-5).

59



Der obige Text iiber «Die Lehre von der Vollendung» gibt nach
Auffassung der Gemischten Orthodox-Altkatholischen Theologischen
Kommission die Lehre der orthodoxen und der altkatholischen Kir-
che wieder.

(Unterschriften) Kavala, den 17. Oktober 1987

VII. Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und Folgerungen

1. Die Kirche ist der eine Leib Christi, belebt von dem einen Heiligen
Geist. Durch sein Wirken sind in diesem Leib alle Glaubigen verbun-
den in der Einheit des Glaubens, des Gottesdienstes und der kirchli-
chen Ordnung.

2. Jede Ortskirche hat ihre Mitte in der heiligen Eucharistie. Es ist
Christus, der zu diesem seinem Mahl einlddt. Deshalb wird es von sei-
ner Kirche unter der Leitung des Bischofs oder eines von ihm beauf-
tragten Priesters gefeiert; und zwar ist es die Kirche als der eine Leib
Christi, die diese Feier vollzieht, und alle, welche die Eucharistie emp-
fangen, werden ein Leib, der Leib Christi. «Das Brot, das ihr auf dem
Altar seht, geheiligt durch das Wort Gottes, ist der Leib Christi. Der
Kelch oder vielmehr, was der Kelch enthilt, geheiligt durch das Wort
Gottes, ist das Blut Christi ... Wenn ihr recht empfangen habt, so seid
ihr, was ihr empfangen habt. Denn der Apostel sagt: Ein Brot, ein
Leib sind wir, die vielen» (Augustinus, Sermo 227: MPL 38,1099).
«Das Brot, das wir brechen, ist es nicht die Gemeinschaft des Leibes
Christi?» Warum sagt er (Paulus) nicht: Teilhabe? Weil er mehr als
das sagen und andeuten will, wie tief die Verbindung ist. Denn kom-
munizieren ist nicht nur teilhaben und Anteil bekommen, sondern
auch vereinigt werden. Wie jener Leib mit Christus vereinigt wird, so
werden auch wir durch dieses Brot mit ihm vereinigt ... Denn nach-
dem er sagte: Gemeinschaft des Leibes, sucht er wiederum, die enge
Beziehung auszudriicken; deshalb fiigt er bei: Weil ein Brot, sind wir
viele ein Leib. «(Was meine ich mit Gemeinschaft (Koinonia)?> sagt er.
Wir sind selbst jener Leib. Denn was ist das Brot. Leib Christi! Was
aber werden die Anteilhabenden? Leib Christi! Nicht viele Leiber,
sondern ein Leib ... Denn nicht wirst du aus einem Leibe genédhrt, je-
ner aber aus einem anderen, sondern alle aus demselben Leib» (Jo-
hannes Chrysostomos, Hom. 24,2 in 1. Kor.: MPG 200f.).

3. Weil es Christus ist, der einlddt, 14dt die Kirche zur Teilhabe an
der Mahlgemeinschaft ein. Diese schliesst die Teilhabe an der Auf-

60



gabe der Kirche ein, das Evangelium zu verkiinden, den Leib Christi
aufzubauen und seine Einheit im wahren Glauben und in der Liebe zu
bewahren.

4. Wie die Aufnahme in die Kirche nicht ohne das Bekenntnis des
wahren Glaubens geschieht, so ldsst sich auch das Abendmahl als die
Mitte der Kirche nicht ohne den wahren Glauben feiern. Der Christus
des Sakramentes ist kein anderer als der des Glaubens, den die Kirche
aller Zeiten und Orte einmiitig bekennt.

5. Die Gemeinschaft umfasst das ganze Leben der Kirche. So heisst
es von ihren Gliedern: «Sie hielten fest an der Lehre der Apostel und
an der Gemeinschaft, am Brotbrechen und am Gebet» (Apg. 2.42)
Der heilige Ignatius schreibt: «...dass ihr alle Mann fiir Mann, jeder
einzelne ohne Ausnahme, gemeinsam in Gnade zusammenkommt, in
einem Glauben und in Jesus Christus, der dem Fleisch nach aus Da-
vids Geschlecht stammt, dem Menschensohn und Gottessohn, um
dem Bischof und dem Presbyterium zu gehorchen mit ungeteiltem
Sinn, ein Brot brechend, das ist die Unsterblichkeitsarznei, Gegengift
gegen den Tod, Gabe, um inflnerfort in Jesus Christus zu leben» (Ig-
natius von Antiochien, Eph. 20,2: MPG 5,661).

6. Wo die Gemeinschaft zerbrochen ist, da kann auch das Herren-
mahl nicht mehr gemeinsam gefeiert werden. Die Wiederherstellung
der Eucharistiegemeinschaft bei fortdauernder Getrenntheit im Glau-
ben ist in sich ein Widerspruch, weil man dann trotz gemeinsamem
Eucharistieempfang in weiterhin voneinander getrennten Kirchen
lebt. Ein solches Handeln nimmt die Existenz getrennter Kirchen als
normal hin und kann dazu fiihren, dass Trauer und Reue, die doch zur
Uberwindung der Spaltung notwendig sind, als iiberfliissig erschei-
nen. Die Eucharistiegemeinschaft ist vielmehr der Ausdruck der Glau-
bensgemeinschaft der einen Kirche.

7. Wann immer die Gemeinschaft zerbrochen ist, entsteht fiir die
Kirche die Verpflichtung, den Bruch zu heilen. Die Wiederherstellung
der kirchlichen Gemeinschaft ist nicht ausserhalb des einen Leibes
Christi moglich, denn nur in diesem Leib ist die Einheit des Glaubens
und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes gegeben. Dabei gilt es
nicht nur sorgfiltig zu priifen, ob man einander nahe genug ist, um die
Gemeinschaft wiederherzustellen, sondern auch, ob die Differenzen
so schwerwiegend sind, dass die Trennung weiterhin bestehen bleiben
muss.

8. Folge und Ausdruck der gemeinsam erkannten Glaubensgemein-
schaft ist die volle, liturgisch-kanonische Gemeinschaft der Kirchen,

61



die Verwirklichung der organischen Einheit in dem einen Leib Christi.
Die liturgischen und die kanonischen Folgen, die sich aus der kirchli-
chen Gemeinschaft ergeben, werden von der Kirche auf Grund der
Uberlieferung der ungeteilten Kirche geklirt und geregelt. Diese Ge-
meinschaft bedeutet keine Uniformitédt in der liturgischen Ordnung
und in den kirchlichen Gebriduchen, sondern kommt darin zum Aus-
druck, dass die beteiligten Kirchen die je geschichtlich gewordene le-
gitime Entfaltung des einen Glaubens der alten und ungeteilten Kir-
che bewahren. Diese Gemeinschaft bedingt auch nicht die Unterwer-
fung der einen Kirche mit ihrer Tradition unter die andere, denn dies
wiirde der Wirklichkeit der Gemeinschaft gerade widersprechen. Die
in der vollen Gemeinschaft vereinigten Kirchen erfiillen ihre Aufga-
ben in der Welt nicht isoliert voneinander, sondern grundséitzlich ge-
meinsam.

Der obige Text tiber «Kirchengemeinschaft: Voraussetzungen und
Folgerungen» gibt nach Auffassung der Gemischten Orthodox-Altka-
tholischen Theologischen Kommission die Lehre der orthodoxen und
der altkatholischen Kirche wieder. .

(Unterschriften) Kavala, den 17. Oktober 1987

62



	Der altkatholisch-orthodoxe theologische Dialog ist abgeschlossen

