
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bibliographie

Das Heilige Russland. 1000 Jahre
russisch-orthodoxe Kirche. Freiburg/
Basel/Wien (1987). 280 S. 4°.
DM 49.80.

Das Buch ist sozusagen eine Huldigung

der beiden grossen Kirchen in
Deutschland an die russische Orthodoxie

zu deren Tausendjahrfeier. Es

soll dem «Westen» ihr Leben und Denken,

ihre Liturgie und Malerei, ihre
Baukunst und den Kirchenschmuck
zeigen und tut das mit einer grossen
Zahl ausserordentlich schöner Farbtafeln.

Sie sind meist Kirchen und
Klosterbauten, vielfach in ihrer
Landschaft, ihrer Ausgestaltung und ihren
Ornamenten und Ikonen, aber auch
dem Leben der russischen Gemeinden
heute, im Gottesdienst und während
Gemeindefeiern, gewidmet. Man sieht
dabei, mit welcher Sorgfalt eine grosse
Anzahl von Kultbauten in letzter Zeit
renoviert worden ist, welchen Glanz
und welche Ausstrahlungskraft sie
besitzen und wie das Kirchenvolk in
ihnen seine christliche Überzeugung
zum Ausdruck bringt. - An der Abfassung

des Buches sind elf Gelehrte aus
beiden Kirchen beteiligt.

Freilich muss das Buch, dasauch ein
Vorwort des Moskauer Patriarchen
enthält, auf die heikle Lage der Kirche
Rücksicht nehmen. So erfährt man
nichts von den vielen Kirchen und
Klöstern, die geschlossen worden sind.
Man sieht keine Abbildungen der in
Gottlosen-Museen verwandelten
Kirchen, natürlich auch keine der Lager,
in denen Christen wegen ihres Glaubens

zu leiden haben. Aber auch der
Text nimmt auf all das Rücksicht. Er
berichtet zwar über den Verlauf des

kirchlichen Lebens seit dem 10. Jh.
einschliesslich der Mission und erwähnt

dabei auch Fragen, die (noch) nicht
endgültig gelöst worden sind. Das alles
geschieht im wesentlichen in dem
Rahmen, der uns bekannt ist. Freilich wird
die Zeit des «Tatarenjochs» -
vielleicht im Sinne der heutigen kirchlichen

(und profanen) Geschichtschreibung

- ganz schwarz gemalt. Die
Mongolen/Tataren behandelten die Kirche
keineswegs mit «äusserstem Terror»
(S. 124), gewährten ihr vielmehr reichlich

Privilegien, deren urkundliche
Bezeugung sich bis zum heutigen Tage
erhalten hat, verzichteten auf ihre
Besteuerung und haben durch ihre - für
diese Zeit ungewöhnliche - Toleranz
das Überleben der Kirche als der Seele
des russischen Volks und Vertreterin
seiner Einheit überhaupt erst ermöglicht

(Der Vf. hat das in seinem Buch
«Die Goldene Horde», 2. Aufl.,
Wiesbaden 1965, besonders S.235-
241, im Einzelnen dargelegt). Hingegen

wird als einziges Beispiel der
«erschwerten Bedingungen» (so S. 155

unten), unter denen die Kirche lebt,
das Leben des Märtyrerbischofs
Athanasios von Kovrov (S. 199-201)
geschildert. Das ist wenig für die Zeit, an
die wirim «Westen» vorallem denken,
wenn von der russischen Kirche die
Rede ist. Auch die Aufspaltung der
Kirche in verschiedene Richtungen,
wie während des 17. Jh.s hinsichtlich
der «Alt-Gläubigen» und dann während

der 1920er Jahre einschliesslich
der Loslösung einer «Ukrainischen
Kirche», wird nur recht kurz erwähnt:
deren heutiges Überleben im Ausland
und ihre Vorstellungen gerade zur
Tausendjahrfeier fallen unter den
Tisch. Hingegen wird die Russische
Auslandskirche (Jordanviller Jurisdiktion)

in der Gestalt des Metropoliten

266



Seraphim (Lade), eines gebürtigen
Deutschen, in ihrer Bedeutung wenigstens

kurz angedeutet (S. 201-203).
Neben dem Abriss des kirchlichen

Lebens in der Vergangenheit - de facto
nur bis 1917-stehen die Lebensbilder
einer Reihe von Heiligen sowie von
führenden Theologen (an deren
Vorstellungen manchmal Kritik geübt
wird: S.94) und von Missionaren.
Dazu tritt die Schilderung der Auffassung

der russischen Orthodoxie von
der Mutter Gottes (die nicht so dogmatisch

festgelegt ist wie in der
römischkatholischen Kirche) und die auch in
der hl. Liturgie eine wesentliche Rolle
spielt, endlich des russischen Kirchengesangs

(mit Noten-Proben) und der
Ikonen, vor deren «Kult der Schönheit»

(S.58) mit Recht gewarnt wird.
Den Beschluss bildet die Darlegung
der gerade in den letzten Jahren
intensivierten ökumenischen Beziehungen
zur römisch-katholischen und zur
deutschen Evangelischen Kirche, wobei

auch aufdas Problem der «unierten
Kirchen» angespielt wurde (S.208).
Aus all dem ergibt sich, was diese Kirche

trotz allen «erschwerten
Bedingungen» der gesamten Christenheit
bietet. Man hätte in diesem
Zusammenhang einen Hinweis auf die Beziehung

dieser beiden Kirchen zu den
andern orthodoxen Kirchen begrüsst, die
bei den Verhandlungen mit der
russischen Orthodoxie natürlich eine Rolle
spielen. Ein sehr einfühlsamer
Abschnitt aus der Feder Fairy von Lilienfelds

beschreibt - zum Teil nur in
Andeutungen -, was an kirchlichem
Leben heute möglich ist und welche Rolle
dabei für den Einzelnen die Rücksicht
auf den Staat und seine atheistische
Einstellung spielt.

Man bedauert, dass dem Buch kein
Registerund auch kein Verzeichnis der
Gleichungen zwischen
russischen/altkirchenslawischen und griechischen

Namen mit ihrer Betonung beigegeben
ist: dabei kommt es dann und wann
(z. B. S. 26, 93, 99) zu kleinen Unebenheiten.

Die beigegebenen Karten
(S. 17, 125) geben nicht alle Orte, aus
denen kirchliche Kunstschätze
abgebildet sind. - Eine Zeittafel
(S. 254-269) und Worterklärungen
liturgischer Begriffe ermöglichen eine
rasche Orientierung.

Das prächtige Buch, durch lima
Reissner sehr sorgfältig redigiert, kann
in dieser Form sicherlich auch im
Rätebunde zur Kenntnis genommen werden.

Die russischen Orthodoxen mögen

ihm entnehmen, welcher Aufmerksamkeit,

welcher Wertschätzung (und
welcher Sorge) sie sich im «Westen»
erfreut, der ja keineswegs so gottlos ist,
wie die Slawophilen im 19. Jh. das
verschiedentlich wahrhaben wollten.

BertoldSpuler

Alfred Plummer: Conversations with
Dr. Döllinger. Edited with introduction

and notes by Robrecht Bou-
dens, with the collaboration of Leo
Kenis. Löwen 1985 (Bibliotheca
ephemeridum theologicarum Lova-
niensium 67), LIV +360 Seiten.

Alfred Plummer, ein anglikanischer
Theologe, kam 1870 kurz vor der
Verkündigung der neuen Papstdogmen
mit einem Empfehlungsschreiben
Newmans zu Döllinger. Die Besuche
wiederholten sich bis 1880 in jedem
Sommer, dann wieder 1882, 1883,

1886, 1889 und nach Döllingers Tod
1890. Plummer notierte nach jedem
Gespräch die für ihn wesentlichen
Dinge. Besonders interessant sind
natürlich die Aufzeichnungen zu den beiden

Bonner Unionskonferenzen 1874

und 1875.

Eine wichtige Frage ist auch Döllingers

Verhältnis zum Altkatholizismus.

267



Um hier ein Urteil abzugeben, kann
man nicht, wie der Herausgeber das

tut, von der römischen Lehre von der
Kirche ausgehen, sondern man muss
versuchen, Döllingers Ansicht von der
Kirche gerecht zu werden. Aus den
Gesprächen mit Plummer ergibt sich, dass

Döllinger von der jeweils am Ort historisch

legitim bestehenden Kirche
ausging. Das war z. B. in Bayern die katholische

(nicht nur die römisch-katholische)

Kirche,in Englanddieanglikani-
sche Established Church (S. 16), in
Utrecht das altkatholische Erzbistum
(S.57, Döllinger 1872 über Erzbischof
Loos: «I have a perfect liberty to hold
communion with the archbishop or
any one else.») und im Osten die orthodoxen

Kirchen. Entsprechend schrieb
er zur Wahl von Bischof Reinkens
gegen eine missbilligende Äusserung
Newmans: «Die Altkatholiken trennen

sich nicht von der R. K. Kirche,
verdammen nicht ihre Mitglieder,
üben aber das unveräusserliche Recht
der Noth- und Selbsthülfe, wie es in der
alten Kirche der ersten Jahrhunderte
auch geschah» (S.99, Anm. 9, Brief
vom 2. April 1874). Die Frage, ob
Döllinger «was in fact the founder of a

Church ofwhich he did not want to be a

member» (S.XXII), ist daher falsch
gestellt.

Zu Recht beklagt der Herausgeber,
dass Döllinger «the great vision» eines
Möhleroder Newman fehlte(S. XII f.),
aber er sieht nicht Döllingers Leistung
als «rezeptives Genie», das durch die
historische Aufarbeitung der
Konflikte die zeitgenössische Polemik und
Apologetik überwindet. Damit konnte
erzürn Vorbild einer «Brückenkirche»
werden, die die «Lima-Papiere» ohne
Probleme annehmen kann, weil sie

sich aufdie Geschichte der Kirche stützen.

Der Herausgeber stellt richtig -
wenn auch bedauernd - fest, Döllinger
«lacked the openness to surmount his
historical objections, to view the total
event in a broader context, and to interpret

it from within a viewpoint grounded

in deeper faith» (S.XXXV).
Döllinger wusste, dass Fakten nicht mit
Ideologien wegzudisputieren sind.

Man kann so nur die eigentlichen
«Conversations with Dr. Döllinger»
wärmstens empfehlen. Einleitung, Noten

und Personenindex mit biographischen

Anmerkungen werden Döllinger

nicht gerecht. H. E. Kessler

268


	Bibliographie

