
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Einladung zur Eucharistie - Eucharistiegemeinschaft -
Kirchengemeinschaft

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einladung zur Eucharistie - Eucharistiegemeinschaft -
Kirchengemeinschaft *

Wenn die Kirche zum Empfang der Eucharistie einlädt, tut sie das im
Namen ihres Herrn Jesus Christus. Er selbst lädt zu dem Mahl ein, zu
dem seine Kirche zusammenkommt, um sich immer wieder die
Gemeinschaft mit ihm und dadurch die Gemeinschaft ihrer Glieder
untereinander schenken zu lassen. Die «koinonia», von der Paulus

spricht, bedeutet gemeinsame Anteilhabe an Leib und Blut Christi
und dadurch Gemeinschaft der Empfangenden untereinander. Besonders

J.Hainz hat in seinem Buch «Koinonia»1 herausgearbeitet, dass

das griechische Wort «koinonia» diese beiden Aspekte - gemeinsame
Anteilhabe an Christus und dadurch Gemeinschaft untereinander - in
einem Ausdruck zusammenfasst, wie das im Deutschen und in anderen

modernen Sprachen nicht möglich ist. Das deutsche Wort
«Gemeinschaft» kann vor allem missverstanden werden als eine Gemeinschaft,

die durch freien Zusammenschluss ihrer Glieder entsteht, während

beim griechischen «koinonia» schon vom Wort her deutlich ist,
dass die Gemeinschaft durch die gemeinsame Anteilhabe, in unserem
Fall die gemeinsame Anteilhabe an Christus, konstituiert wird. Dieses
Verständnis wurde in der alten Kirche durchgehalten, wie besonders
W. Eiert schon früher aufgezeigt hatte2.

Aus der Bedeutung von «koinonia» ergibt sich, dass wir in unserem
Zusammenhang beim Gebrauch des Wortes «Gemeinschaft» immer
durch zusätzliche Erklärungen die naheliegenden Missverständnisse
abwehren müssen. Es kann bei der eucharistischen Gemeinschaft
nicht darum gehen, ein allgemein menschliches Gemeinschaftsbedürfnis

zu befriedigen, sondern es geht darum, immer wieder neu in die
Gemeinschaft mit Christus hineingenommen und dadurch zur
Gemeinschaft untereinander verbunden zu werden. Allerdings wird
dadurch auch menschliches Gemeinschaftsbedürfnis befriedigt, und das

ist von grosser Bedeutung. Aber diese Befriedigung kann nicht das

eigentliche Motiv der eucharistischen Gemeinschaft sein.

* Überarbeitete und gekürzte Fassung des an der Theologenkonferenz in
Löwen, 6.-12. September 1987, gehaltenen Referates.

1 J.Hainz, Koinonia. «Kirche» als Gemeinschaft bei Paulus, BU 16,

Regensburg 1982.
2 W. Eiert. Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der alten Kirche

hauptsächlich des Ostens, Berlin 1954.

257



Diejenigen, die miteinander Eucharistie feiern, bilden also dadurch
die Kirche, den Leib Christi an dem «Ort» - in einem weiten Sinn -,
wo sie feiern. In der Feier der Eucharistie zeigt sich in vorzüglichster
Weise die Einheit der Kirche, ja sie zeigt sich nicht nur, sie wird darin
gelebt. Die Kirche hat die Pflicht, diese Einheit - u.a. auch durch die

Art, wie die Eucharistie gefeiert wird - zu wahren. Das geschieht nicht
zuletzt durch den Vorsitz eines in apostolischer Sukzession ordinierten
Amtsträgers und durch die Verbindung mit dem Bischof, der in
Gemeinschaft mit den anderen Bischöfen steht. Aus praktischen Gründen

kann es notwendig sein, an ein- und demselben «Ort» (in derselben

Stadt) mehrere Eucharistiefeiern zu halten und mehrere konkrete
Eucharistiegemeinschaften zu haben. Der Glaube fordert, dass sich
diese aber doch als eine einzige Kirche verstehen und dies durch
gemeinsame Lebensvollzüge, durch gemeinsame Übernahme von
Verantwortung, durch gemeinsames Handeln und auch durch gegenseitige

Teilnahme an der Eucharistiefeier bezeugen. Diese gegenseitige
Teilnahme geschieht in besonders repräsentativer Form durch die
ordinierten Amtsträger in Ausübung ihrer amtlichen Funktion.

Für die heutige ökumenische Situation besteht in der Frage der
eucharistischen Gemeinschaft das Problem nicht nur in den verschiedenen

Glaubensauffassungen, sondern auch darin, dass wir, wenn wir
über Konfessionsgrenzen hinweg gemeinsam Eucharistie empfangen,
dann doch wieder in getrennten Kirchen weiterleben. Dieser Widerspruch

zwischen gemeinsamem Eucharistieempfang und Leben in
konfessionell getrennten Kirchen ist das Hauptproblem, dem gegenüber

die Frage der Übereinstimmung in der Lehre und im Eucharistieverständnis

untergeordnet ist. Bei römisch-katholischen Äusserungen
erhält die Lehre, insbesondere die von der Eucharistie, oft eine etwas
isolierte Bedeutung für unsere Frage. Gewiss ist die Einheit im
Wesentlichen des Glaubens und im Wesentlichen des Eucharistieverständnisses

eine Voraussetzung dafür, dass gemeinsamer
Eucharistieempfang sinnvoll sein kann. Aber auch weitgehende Übereinstimmung

in Lehre und Eucharistieverständnis löst nicht den Widerspruch
zwischen gemeinsamer Eucharistie und kirchlich getrennter Existenz.

Es ist nicht so, dass die Kirche einen Teil der Christen bzw. die
Glieder bestimmter Konfessionen zur Kommunion einlüde und
andere nicht. Aber es gehört zur Aufgabe der Kirche, die Einladung
Christi zu erklären und auszulegen. Wer ist also eingeladen? Ganz
allgemein gesagt, die Glieder des Leibes Christi, also die Getauften, die
in der Haltung des Glaubens und der Umkehr der Einladung folgen

258



wollen. Zu dieser Haltung gehört die Bereitschaft, Gemeinschaftsverpflichtungen

auf sich zu nehmen und die Einheit des Leibes Christi zu
wahren. Dazu steht in Spannung, wenn jemand nach dem
Kommunionempfang in einer bestimmten Kirche in einer von dieser getrennten

Kirche weiterlebt. Es kann gerechtfertigt, ja geboten sein, diese

Spannung im konkreten Fall auf sich zu nehmen, aber das ist jedesmal
ein verantwortlicher persönlicher Akt, und zwar nicht nur in dem

Sinn, wie es auch die Teilnahme an der Kommunion in der eigenen
kirchlichen Gemeinschaft ist. In der eigenen Gemeinschaft entspricht
der Kommunionempfang ja gerade dem Gemeinschaftscharakter, im
anderen Fall steht er in Widerspruch zur getrennten kirchlichen
Existenz.

In der konkreten Feier nicht von Christus eingeladen muss ich mich
wissen, wenn der Empfang der Kommunion wegen besonderer
Umstände in diesem Fall für mich eine Zustimmung zu gemeinschaftswidrigem

Verhalten, eine Identifikation mit einer wesentlichen Abweichung

vom Glauben der alten Kirche oder gar mit einer Verleugnung
des Evangeliums, z. B. theologischer Begründung der Apartheid,
bedeutete. Dasselbe gilt, wenn der Kommunionempfang für mich geistlich

nicht heilsam wäre, ähnlich wie das beim Büsser der Fall ist. Das
alles heisst, dass diese Entscheidung von meiner Zugehörigkeit zur
Kirche im Sinn der konkreten kirchlichen Gemeinschaft bestimmt
sein muss, aber auch von ganz persönlichen Umständen.

Dass Eucharistiegemeinschaft ihrem Wesen nach Kirchengemeinschaft

ist, wird auch von der theologischen Tradition der altkatholischen

Kirchen bezeugt, und zwar sowohl von repräsentativen Theologen

als auch von kirchenamtlichen Stellungnahmen3. So erklärte
Bischof Urs Küry 1971 vor der Nationalsynode der Christkatholischen

3 Zu erwähnen ist insbesondere die «Erklärung zu dem Bericht der zweiten
Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung (Edinburg, 3.-8. August
1937)», die Erzbischof Andreas Rinkel und Bischof Adolf Küry als Vertreter
der altkatholischen Kirchen abgaben. Sie forderten dort, überall, wo
«Abendmahlsgemeinschaft» (intercommunion) oder korporative Vereinigung (corporate

union) «gesucht werden, soll in allen Lehren des Glaubens, des Amtes
und der Sakramente alle Zweideutigkeit und Unbestimmtheit in den
übereinzukommenden Erklärungen sorgfältig vermieden und aufrichtig ausgemerzt
werden, denn die Einheit kann nur in der offenen und klar zu erkennenden
Wahrheit, niemals in der Vagheit und Mehrdeutigkeit erreicht werden».
(Internationale Kirchliche Zeitschrift [IKZ] 30 [1940], 93.) Vgl. die Ausführungen
von Erzbischof A. Rinkel in seinem Vortrag «Interkommunion», in: IKZ 43

(1953), 209-230, insbes. 210 f. und 229.

259



Kirche der Schweiz, dass trotz allem Verständnis für die ökumenisch
gesinnten Christen, die unter dem Notstand der getrennten
Abendmahlsfeier leiden, eine, wenn auch auf bestimmte Fälle beschränkte

Abendmahlsgemeinschaft verfrüht sei. Vorher müsse nämlich eine

Einigung über die Glaubens- und Bekenntnisgrundlagen erzielt werden.
«Um nur das Wichtigste zu nennen: es müsse zum mindesten zu
einem gegenseitigen Einverständnis darüber kommen, was unter
Offenbarung, Kirche, Bekenntnis, Amt und Amtsnachfolge sowie unter
Sakrament zu verstehen ist. Und dies um so mehr, als es sich bei all diesen

Fragen nicht nur um akademische Theoreme handelt, sondern

um ekklesiologische Wirklichkeiten, die das Leben der Christen
grundlegend bestimmen und die in den verschiedenen Kirchen in
bezug auf das Abendmahl praktisch eine je andere Bewusstseinslage
schaffen.» Und Küry spricht von der Gefahr «einer im Grunde doch

nur vorübergehenden, mehr oder weniger zufälligen Mahlgemeinschaft,

die einen individuellen Charakter im Sinne eines subjektiv-pietistischen,

wenn nicht magischen Sakramentalismus hätte und ohne
echten Bezug zur Kirche als Heilsstiftung Christi und Glaubensgemeinschaft

wäre».
Anschliessend weist Küry daraufhin, dass die altkatholische Kirche

«seit ihrem Bestehen ökumenisch stark engagiert» sei «in der Richtung,

dass sie auf dem Boden der alten ungeteilten Kirche eine

Einigung erstrebt mit denjenigen Kirchen, deren katholischer Charakter
ausser Zweifel steht», wobei er die anglikanische, die römisch-katholische

und die orthodoxe nennt. Daraus ergibt sich für ihn, «dass wir
konsequenter- und loyalerweise nicht gleichzeitig» auf einen Versuch

«eingehen können, eine - wenn auch zeitlich, örtlich und personell
begrenzte - Abendmahlsgemeinschaft herzustellen, in die eine Kirche
nichtkatholischen Charakters oder einzelne ihrer Glieder eingeschlossen

wären». Ein solches Unternehmen würde nach Küry «die Verleugnung

unserer bisherigen, bald auf ein Jahrhundert zurückgehenden
Wiedervereinigungsbestrebungen bedeuten». Küry erinnert daran,
dass «in dieser Frage die Internationale Altkatholische Bischofskonferenz

der Utrechter Union das letzte Wort zu sprechen hätte». Und er

fügt hinzu: «Ich glaube aber sagen zu können, dass die Konferenz die
eben vorgetragene Auffassung grundsätzlich mit mir teilt.» Am
Schluss seiner Erklärung hält Küry fest: «...wir ersehnen mit unseren
römisch-katholischen und evangelischen Brüdern von ganzem Herzen,
dass der Herr unsere Kirchen so zusammenführen möge, dass wir
das eine Mahl miteinander feiern können, das das Mahl der Einheit

260



ist. Aber eben darum betrachten wir das Mahl nicht als Weg und Mittel,

sondern als Ziel und Krönung der Einheit, um die wir weiter
kämpfen, beten und arbeiten werden...»4.

Mit diesen Ausführungen von Bischof Urs Küry stimmt in der
Grundhaltung die amtliche Stellungnahme überein, die Bischof Josef
Brinkhues für das Katholische Bistum der Altkatholiken in Deutschland

1975 zur Studie «Interkommunion» des Deutschen Ökumenischen

Studienausschusses abgab. Er erklärte nämlich, dass für die
Altkatholische Kirche «die eucharistische Kommunion Ausdruck und
Stärkung bewahrter bzw. wiedergewonnener kirchlicher Gemeinschaft
ist, nicht aber ein Mittel zu ihrer Wiederherstellung». Bischof Brinkhues

bestätigte, dass der grundsätzliche Teil einer von Prof. Dr. Werner

Küppers ausgearbeiteten Stellungnahme «voll und ganz der
Auffassung der Altkatholischen Kirche über den Fragenkomplex
(Interkommunion)» entspreche5. Auf einzelne Punkte der Ausführungen
von Küppers werde ich später noch eingehen.

Die oben dargestellte grundsätzliche Haltung hat die altkatholischen

Kirchen nicht dazu geführt, die Angehörigen anderer Kirchen
allgemein vom Kommunionempfang auszuschliessen. In einer früheren

Arbeit6 habe ich die altkatholische Praxis in ihrem Verhältnis zur
Grundsatzfrage auf folgende Weise beschrieben: «Der Zustand der

Trennung ist... nicht normal und darf keineswegs legitimiert, sondern

muss überwunden werden. Dies kann aber nur durch eine echte

Verständigung im Glauben und eine sich daraus ergebende Einheit des

Lebens bei Wahrung aller legitimen Verschiedenheiten geschehen.»7
«Aus diesem Grund wird vom altkatholischen Standpunkt auch die
unterschiedslose (offene Kommunion) ohne Verpflichtung gegenüber

der kirchlichen Gemeinschaft abgelehnt. Doch wird jedenfalls
in den deutschsprachigen altkatholischen Kirchen das Abendmahl
auch Angehörigen anderer christlicher Kirchen gespendet, wenn sie

dies in freier Entscheidung wünschen. Es wird dabei vorausgesetzt,

4 97. Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, 1971, S. 36-39.

5 Sonderausgabe des Materialdienstes der Ökumenischen Centrale (Frankfurt),

März 1976, S.33 f. Die Studie von Küppers ebd. S.43-50, der von Bischof
Brinkhues als altkatholische Stellungnahme autorisierte Abschnitt 2,1 auf
S.47f.

6 H.Aldenhoven. Das ekklesiologische Selbstverständnis der Altkatholischen
Kirchen, in: Österreichisches Archiv für Kirchenrecht 31 (1980), 4, 401^130.

" Ebd., 427 f.

261



dass sie die altkatholische Abendmahlsfeier grundsätzlich bejahen
können und sowohl gegenüber ihrer eigenen als auch gegenüber der
altkatholischen Kirche die Verpflichtung übernehmen, sich entsprechend

ihren Möglichkeiten für die Einheit einzusetzen. Verfehlt ist
eine Interkommunion, die den Zustand der Spaltung verharmlost und
damit verfestigt.»8

Es ist zuzugeben, dass die Verpflichtung, von der hier die Rede ist,
in manchen konkreten pastoralen Situationen kaum praktische Bedeutung

haben kann9. Aber es ist doch wichtig, grundsätzlich festzuhal-

8 Ebd., 428, Anm.60.
9 Insofern ist es nicht ganz unverständlich, wenn sie gelegentlich gar nicht

ausdrücklich erwähnt wird, wie z.B. in der «Bischöflichen Verordnung zur
Feier der heiligen Eucharistie» von Bischof J. Brinkhues (Deutschland, 1971),

wo es unter Ziffer 3 «Aufforderung zum Empfang der heiligen Kommunion»
heisst: «Wir haben nicht die (offene) Kommunion. Die Einladung, zum Tisch
des Herrn zu kommen, sollte bei jeder Eucharistiefeier ausgesprochen werden.
Die Einladung wendet sich an alle anwesenden Gläubigen, die unsern Glauben

an die Wirklichkeit und leibliche Gegenwart des erhöhten Herrn im hl.
Sakrament des Altars mit uns teilen.» Man beachte die an den Anfang gesetzte
Feststellung, dass die altkatholische Kirche nicht die «offene» Kommunion
hat!

Etwas anders äusserte sich Bischof U. Küry in der folgenden Erklärung, die
er selbst als Nachtrag zu der oben (Fn.4) erwähnten Erklärung von 1971

bezeichnete: «Von einer kirchenamtlichen Interkommunion grundsätzlich zu
unterscheiden ist die sogenannte Gastkommunion, das heisst die gelegentliche
Spendung des Abendmahles an bekenntnisverschiedene Einzelpersonen,
insbesondere an evangelische Christen. Der in unserer Kirche von jeher geübten
Praxis entsprechend, halten wir dafür, dass wir auf erfolgte Anfrage hin und
nach einer vorangegangenen Aussprache denjenigen Protestanten das Abendmahl

spenden dürfen, die mit unserer Kirche innerlich verbunden, auf dem
Boden der altkirchlichen Bekenntnisse stehen und bereit sind, unseren Glauben

zu teilen, dass der erhöhte Christus in den Abendmahlsgaben unter der

Einwirkung des Heiligen Geistes mit der Segensmacht seines Kreuzestodes
unter uns gegenwärtig ist. Da die Empfänger allein entscheiden können, ob sie

diesen Glauben mit uns teilen, erfolgen solche Gastkommunionen ganz auf
ihre Verantwortung hin» (98. Session der Nationalsynode der Christkatholischen

Kirche der Schweiz, 1972, S.37; der hier zitierte Abschnitt auch in:
U.Küry. Die altkatholische Kirche, 1982, Anhang 465).

In der Wendung «die mit unserer Kirche innerlich verbunden» wird hier
der Gemeinschaftsbezug der Eucharistie berücksichtigt. Man wird nicht sagen
können, dass zwischen den zitierten Erklärungen der beiden altkatholischen
Bischöfe ein Gegensatz bestehe. Die Unterschiede lassen sich durch den ganz
verschiedenen Kontext erklären. Der von Küry hier vorausgesetzte Fall mit
Anfrage und Aussprache wird in der Praxis eher selten eintreten. Die Kirche

262



ten, dass Kommunionempfang immer auch eine Verpflichtung gegenüber

der Gemeinschaft bedeutet.
Zwischen der grundsätzlichen theologischen Auffassung und der

pastoralen Praxis besteht also in der altkatholischen Tradition eine
gewisse Spannung. Diese darf aber nicht einfach als Inkonsequenz
verstanden werden, sondern sie entspricht der widersprüchlichen Situation

einer Getrenntheit in Konfessionskirchen, die sich aber doch auf
dem Weg zur Einheit wissen. Was den letzten Punkt betrifft,
unterscheidet sich die heutige Situation wesentlich von der der alten Kirche.

Dem wird praktisch von allen katholischen Kirchen dadurch
Rechnung getragen, dass ihre Vertreter mit denen anderer Kirchen
beten, was nach altkirchlichen Grundsätzen auch eine Form von kirchlicher

Gemeinschaft bedeutet und daher mit Häretikern und Schismatikern

ausgeschlossen ist. Die eucharistische Gemeinschaft ist zwar die
intensivste Form der kirchlichen Gemeinschaft, gewissermassen ihr
Herz, und muss deshalb besonders behandelt werden. Aber eine
innere Spannung besteht auch zwischen einer, sei es begrenzten
Gebetsgemeinschaft und getrennter kirchlicher Existenz.

Die altkatholische Kirche muss also in der pastoralen Praxis der
gegebenen widersprüchlichen Situation Rechnung tragen, gleichzeitig
aber unmissverständlich ihre Glaubensüberzeugung über den Charakter

und die Voraussetzungen eucharistischer Gemeinschaft aussprechen10.

Dabei sind die beiden Ebenen der theologischen Grundsätze

darf aber nicht darauf verzichten, ihre Auffassung bekanntzumachen, auch

wenn in der bei jeder Eucharistiefeier gesprochenen Einladung nicht viel
gesagt werden kann.

Bei der von Ch. Oeyen ergänzten Dokumentation im Anhang der 3. Auflage
von U. Küry. Die altkatholische Kirche, fällt auf, dass nur Kürys «Nachtrag» -
ohne Erwähnung des Nachtragcharakters - aufgenommen ist, nicht aber der
grundsätzliche Hauptteil seiner Erklärung. Dadurch entsteht ein falscher
Eindruck.

10 Deutlich wird beides in der Formulierung von Werner Küppers. a.a.O. 5,

S.48: «Im strengen Sinn der theologischen Lehre gibt es demzufolge keine
Trennung von Kirchengemeinschaft und Eucharistiegemeinschaft und damit
im spezifischen, heutigen Sinn des Wortes auch keine (Interkommunion).
Etwaige, individuell und situativ bedingte Ausnahmen oder Grenzüberschreitungen

in Not- und Gewissensfällen sind unter Weitergeltung der genannten
normativen Voraussetzungen durch die kirchliche Autorität und vor ihr in der
Gemeinschaft der Kirche zu verantworten.» Im ganzen Zusammenhang ist
klar, dass es nicht darum geht, dass die erwähnten «Ausnahmen oder
Grenzüberschreitungen» der Häufigkeit nach Ausnahmen sind, sondern ihrem Cha-

263



und ihrer Anwendung auf verschiedene, meistens widersprüchliche
konkrete Situationen deutlich zu unterscheiden, sosehr sie auch im

Zusammenhang miteinander stehen.
So haben Angehörige anderer Kirchen, die bei uns die Kommunion

empfangen möchten, ein Recht darauf zu wissen, dass wir sie ihnen
nicht verweigern. Ebenso haben sie aber auch ein Recht darauf zu
wissen, dass der Kommunionempfang nach altkatholischer Auffassung

an bestimmte Voraussetzungen gebunden ist". Altkatholische
Gläubige haben ein Recht darauf zu wissen, dass ihr eventueller, in
eigener Verantwortung erfolgender Kommunionempfang in einer anderen

Kirche nicht als Abfall von der altkatholischen Kirche betrachtet
wird. Aber die Kirche hat auch die Pflicht, ihre Gläubigen auf die
Problematik eines solchen Kommunionempfanges aufmerksam zu
machen.

Bei alldem ist die Terminologie von nicht zu unterschätzender
Bedeutung. Die früher übliche Terminologie von «Zulassung» und
«Nichtzulassung», die in den altkatholischen Kirchen schon seit

langem wenig gebraucht wurde, ist heute meines Erachtens zu Recht
weithin fallengelassen worden. Es geht nicht um die rechtliche Frage
der Zulassung, sondern darum, ob der Kommunionempfang unter
bestimmten Umständen sinnvoll ist oder nicht12. Die Kirche wird darauf

rakter nach. Differenziert formuliert Küppers auch, wenn er schreibt, dass
Eucharistiegemeinschaft nicht «für sich genommen Mittel» zur Wiederherstellung

der kirchlichen Gemeinschaft sei (a.a.O., S.47). Wenn die Glaubenseinheit

und die Gemeinschaft im Leben gefunden ist, ist die eucharistische
Gemeinschaft ja das Mittel zur Herstellung der Kirchengemeinschaft, aber eben
nicht «für sich genommen». Damit ist jedes magisch-sakramentale Missverständnis

abgewiesen, aber auch die Missdeutung, als wäre die eucharistische
Gemeinschaft nur Besiegelung der juristisch-institutionellen Einheit.

Natürlich muss man sich fragen, in welcher Weise die pastoralen
Grenzüberschreitungen auch die Gemeinschaft betreffen. Ganz allgemein meine ich,
dass das, was pastoral im konkreten Fall die beste vertretbare Anwendung der
theologischen Grundsätze ist, auch am besten der Einheit dient, und umgekehrt:

eine pastoral falsche Anwendung der Grundsätze schadet auch der
Einheit. In diesem Sinn ist pastorale Verantwortung auch ökumenische
Verantwortung. Aber das alles gilt eben nur im unmittelbaren pastoralen Zusammenhang.

An sich sind die Grenzüberschreitungen kein Dienst an der Einheit.
11 Neben den schon genannten wäre insbesondere die Taufe zu erwähnen,

da sich das heute keineswegs mehr von selbst versteht.
12 In einem bestimmten Kontext ist der Begriff der Zulassung allerdings

durchaus legitim, insofern er zum Ausdruck bringt, dass auch die Gemeinschaft

Verantwortung für den Eucharistieempfang der einzelnen trägt. Heute

264



hinweisen müssen, dass der Verzicht auf den gemeinsamen
Kommunionempfang, gerade wenn er schmerzlich empfunden wird, auch ein

Ansporn und damit eine Hilfe auf dem Weg zur Einheit sein kann,
ohne es immer sein zu müssen.

Die heute übliche Terminologie ist in anderer Weise höchst
problematisch. Das scheint mir bei den Ausdrücken «Einladung zur Eucharistie»,

«Gastkommunion» und «eucharistische Gastbereitschaft»
besonders auffällig zu sein. Sie legen alle die Meinung nahe, dass die
Kirche und nicht eigentlich Jesus Christus der Gastgeber ist und
einlädt. Verschärft wird das, wenn von gegenseitiger Einladung die Rede
ist.

Allgemeine Regelungen der Grenzüberschreitungen in der pastoralen

Praxis machen den Eindruck, dass es um etwas Regelbares und
also doch Normgemässes gehe. Sie sollten deshalb nach Möglichkeit
vermieden werden, damit der grundsätzliche Ausnahmecharakter
einer solchen Handlungsweise deutlich bleibt. Noch strenger zu vermeiden

sind auf diesem Gebiet alle vertragsartigen Abkommen zwischen
verschiedenen Konfessionskirchen. Das alles ist aber nicht in einem

negativen Sinn zu verstehen, sondern als Aufforderung, das Ziel, nämlich

die volle katholische Einheit, nicht durch vorschnelle halbe

Lösungen zu verfehlen. Nach dem sprachlichen Ausdruck, der all das

deutlich macht, ist weiter zu suchen. Die altkatholischen Kirchen werden

auch darauf achten müssen, ihr mehr als hundertjähriges Engagement

für die Einheit auf altkirchlicher Grundlage nicht unglaubwürdig

zu machen. Es versteht sich, dass das Festhalten an den theologischen

Grundsätzen ebenso wie die pastoralen Grenzüberschreitungen
nur dann in rechter Weise geschehen, wenn sie vom Gebet für die
Einheit, vom ernsthaften Gespräch zur Überwindung der trennenden
Glaubensdifferenzen und von der praktischen ökumenischen Arbeit
begleitet sind.

Oberdiessbach/Bern Herwig Aldenhoven

ist aber dieser Verständniskontext praktisch nicht mehr gegeben. Wenn Zulassung

aber nur formalrechtlich verstanden und also missverstanden wird, richtet

der Begriff so viel Unheil an, dass man ganz auf ihn verzichten sollte. Die
Gemeinschaft hat dann auf andere Weise ihre Verantwortung wahrzunehmen,
nämlich indem sie deutlich sagt, was sie als Voraussetzung des Kommunionempfangs

betrachtet, und alle auf die eigene Verantwortung aufmerksam
macht.

265


	Einladung zur Eucharistie - Eucharistiegemeinschaft - Kirchengemeinschaft

