Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Einladung zur Eucharistie - Eucharistiegemeinschatft -
Kirchengemeinschatft

Autor: Aldenhoven, Herwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einladung zur Eucharistie — Eucharistiegemeinschaft -
Kirchengemeinschaft *

Wenn die Kirche zum Empfang der Eucharistie einlddt, tut sie das im
Namen ihres Herrn Jesus Christus. Er selbst 14dt zu dem Mahl ein, zu
dem seine Kirche zusammenkommt, um sich immer wieder die Ge-
meinschaft mit ihm und dadurch die Gemeinschaft ihrer Glieder un-
tereinander schenken zu lassen. Die «koinonia», von der Paulus
spricht, bedeutet gemeinsame Anteilhabe an Leib und Blut Christi
und dadurch Gemeinschaft der Empfangenden untereinander. Beson-
ders J. Hainz hat in seinem Buch «Koinonia» ! herausgearbeitet, dass
das griechische Wort «koinonia» diese beiden Aspekte — gemeinsame
Anteilhabe an Christus und dadurch Gemeinschaft untereinander — in
einem Ausdruck zusammenfasst, wie das im Deutschen und in ande-
ren modernen Sprachen nicht moglich ist. Das deutsche Wort «Ge-
meinschaft» kann vor allem missverstanden werden als eine Gemein-
schaft, die durch freien Zusammenschluss threr Glieder entsteht, wih-
rend beim griechischen «koinonia» schon vom Wort her deutlich ist,
dass die Gemeinschaft durch die gemeinsame Anteilhabe, in unserem
Fall die gemeinsame Anteilhabe an Christus, konstituiert wird. Dieses
Verstdndnis wurde in der alten Kirche durchgehalten, wie besonders
W. Elert schon frither aufgezeigt hatte 2.

Aus der Bedeutung von «koinonia» ergibt sich, dass wir in unserem
Zusammenhang beim Gebrauch des Wortes «Gemeinschaft» immer
durch zusitzliche Erkldrungen die naheliegenden Missverstindnisse
abwehren miissen. Es kann bei der eucharistischen Gemeinschaft
nicht darum gehen, ein allgemein menschliches Gemeinschaftsbediirf-
nis zu befriedigen, sondern es geht darum, immer wieder neu in die
Gemeinschaft mit Christus hineingenommen und dadurch zur Ge-
meinschaft untereinander verbunden zu werden. Allerdings wird da-
durch auch menschliches Gemeinschaftsbediirfnis befriedigt, und das
ist von grosser Bedeutung. Aber diese Befriedigung kann nicht das ei-
gentliche Motiv der eucharistischen Gemeinschaft sein.

* Uberarbeitete und gekiirzte Fassung des an der Theologenkonferenz in
Lowen, 6.—12.September 1987, gehaltenen Referates.

' J. Hainz, Koinonia. «Kirche» als Gemeinschaft bei Paulus, BU 16, Re-
gensburg 1982.

2 W. Elert, Abendmahl und Kirchengemeinschaft in der alten Kirche haupt-
sichlich des Ostens, Berlin 1954,

257



Diejenigen, die miteinander Eucharistie feiern, bilden also dadurch
die Kirche, den Leib Christi an dem «Ort» — in einem weiten Sinn —,
wo sie feiern. In der Feier der Eucharistie zeigt sich in vorziiglichster
Weise die Einheit der Kirche, ja sie zeigt sich nicht nur, sie wird darin
gelebt. Die Kirche hat die Pflicht, diese Einheit — u.a. auch durch die
Art, wie die Eucharistie gefeiert wird — zu wahren. Das geschieht nicht
zuletzt durch den Vorsitz eines in apostolischer Sukzession ordinierten
Amtstrdgers und durch die Verbindung mit dem Bischof, der in Ge-
meinschaft mit den anderen Bischéfen steht. Aus praktischen Griin-
den kann es notwendig sein, an ein- und demselben «Ort» (in dersel-
ben Stadt) mehrere Eucharistiefeiern zu halten und mehrere konkrete
Eucharistiegemeinschaften zu haben. Der Glaube fordert, dass sich
diese aber doch als eine einzige Kirche verstehen und dies durch ge-
meinsame Lebensvollziige, durch gemeinsame Ubernahme von Ver-
antwortung, durch gemeinsames Handeln und auch durch gegensei-
tige Teilnahme an der Eucharistiefeier bezeugen. Diese gegenseitige
Teilnahme geschieht in besonders repréisentativer Form durch die or-
dinierten Amtstriger in Ausiibung ihrer amtlichen Funktion.

Fiir die heutige 6kumenische Situation besteht in der Frage der eu-
charistischen Gemeinschaft das Problem nicht nur in den verschiede-
nen Glaubensauffassungen, sondern auch darin, dass wir, wenn wir
iiber Konfessionsgrenzen hinweg gemeinsam Eucharistie empfangen,
dann doch wieder in getrennten Kirchen weiterleben. Dieser Wider-
spruch zwischen gemeinsamem Eucharistieempfang und Leben in
konfessionell getrennten Kirchen ist das Hauptproblem, dem gegen-
iiber die Frage der Ubereinstimmung in der Lehre und im Eucharistie-
verstindnis untergeordnet ist. Bei romisch-katholischen Ausserungen
erhilt die Lehre, insbesondere die von der Eucharistie, oft eine etwas
isolierte Bedeutung fiir unsere Frage. Gewiss ist die Einheit im We-
sentlichen des Glaubens und im Wesentlichen des Eucharistiever-
stindnisses eine Voraussetzung dafiir, dass gemeinsamer Euchari-
stieempfang sinnvoll sein kann. Aber auch weitgehende Ubereinstim-
mung in Lehre und Eucharistieverstindnis 16st nicht den Widerspruch
zwischen gemeinsamer Eucharistie und kirchlich getrennter Existenz.

Es ist nicht so, dass die Kirche einen Teil der Christen bzw. die
Glieder bestimmter Konfessionen zur Kommunion einliide und an-
dere nicht. Aber es gehort zur Aufgabe der Kirche, die Einladung
Christi zu erkldren und auszulegen. Wer ist also eingeladen? Ganz all-
gemein gesagt, die Glieder des Leibes Christi, also die Getauften, die
in der Haltung des Glaubens und der Umkehr der Einladung folgen

258



wollen. Zu dieser Haltung gehort die Bereitschaft, Gemeinschaftsver-
pflichtungen auf sich zu nehmen und die Einheit des Leibes Christi zu
wahren. Dazu steht in Spannung, wenn jemand nach dem Kommu-
nionempfang in einer bestimmten Kirche in einer von dieser getrenn-
ten Kirche weiterlebt. Es kann gerechtfertigt, ja geboten sein, diese
Spannung im konkreten Fall auf sich zu nehmen, aber das ist jedesmal
ein verantwortlicher persénlicher Akt, und zwar nicht nur in dem
Sinn, wie es auch die Teilnahme an der Kommunion in der eigenen
kirchlichen Gemeinschaft ist. In der eigenen Gemeinschaft entspricht
der Kommunionempfang ja gerade dem Gemeinschaftscharakter, im
anderen Fall steht er in Widerspruch zur getrennten kirchlichen Exi-
stenz.

In der konkreten Feier nicht von Christus eingeladen muss ich mich
wissen, wenn der Empfang der Kommunion wegen besonderer Um-
stinde in diesem Fall fiir mich eine Zustimmung zu gemeinschafts-
widrigem Verhalten, eine Identifikation mit einer wesentlichen Abwei-
chung vom Glauben der alten Kirche oder gar mit einer Verleugnung
des Evangeliums, z. B. theologischer Begriindung der Apartheid, be-
deutete. Dasselbe gilt, wenn der Kommunionempfang fiir mich geist-
lich nicht heilsam wire, dhnlich wie das beim Biisser der Fall ist. Das
alles heisst, dass diese Entscheidung von meiner Zugehorigkeit zur
Kirche im Sinn der konkreten kirchlichen Gemeinschaft bestimmt
sein muss, aber auch von ganz personlichen Umstdnden.

Dass Eucharistiegemeinschaft ihrem Wesen nach Kirchengemein-
schaft ist, wird auch von der theologischen Tradition der altkatholi-
schen Kirchen bezeugt, und zwar sowohl von repriasentativen Theolo-
gen als auch von kirchenamtlichen Stellungnahmen?. So erkldrte Bi-
schof Urs Kiiry 1971 vor der Nationalsynode der Christkatholischen

3 Zu erwidhnen ist insbesondere die «Erkldrung zu dem Bericht der zweiten
Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung (Edinburg, 3.-8. August
1937)», die Erzbischof Andreas Rinkel und Bischof Adolf Kiiry als Vertreter
der altkatholischen Kirchen abgaben. Sie forderten dort, iiberall, wo «Abend-
mahlsgemeinschaft» (intercommunion) oder korporative Vereinigung (corpo-
rate union) «gesucht werden, soll ... in allen Lehren des Glaubens, des Amtes
und der Sakramente alle Zweideutigkeit und Unbestimmtheit in den iiberein-
zukommenden Erkldrungen sorgfiltig vermieden und aufrichtig ausgemerzt
werden, denn die Einheit kann nur in der offenen und klar zu erkennenden
Wahrheit, niemals in der Vagheit und Mehrdeutigkeit erreicht werden». (Inter-
nationale Kirchliche Zeitschrift [IKZ] 30 [1940], 93.) Vgl. die Ausfithrungen
von Erzbischof A. Rinkel in seinem Vortrag «Interkommunion», in: IKZ 43
(1953), 209-230, insbes. 210f. und 229.

259



Kirche der Schweiz, dass trotz allem Verstindnis fir die 6kumenisch
gesinnten Christen, die unter dem Notstand der getrennten Abend-
mahlsfeier leiden, eine, wenn auch auf bestimmte Fille beschrinkte
Abendmahlsgemeinschaft verfriiht sei. Vorher miisse ndmlich eine Ei-
nigung iiber die Glaubens- und Bekenntnisgrundlagen erzielt werden.
«Um nur das Wichtigste zu nennen: es miisse zum mindesten zu ei-
nem gegenseitigen Einverstdindnis dariiber kommen, was unter Offen-
barung, Kirche, Bekenntnis, Amt und Amtsnachfolge sowie unter Sa-
krament zu verstehen ist. Und dies um so mehr, als es sich bei all die-
sen Fragen nicht nur um akademische Theoreme handelt, ... sondern
um ckklesiologische Wirklichkeiten, die das Leben der Christen
grundlegend bestimmen und die in den verschiedenen Kirchen in be-
zug auf das Abendmahl praktisch eine je andere Bewusstseinslage
schaffen.» Und Kiiry spricht von der Gefahr «einer im Grunde doch
nur voriibergehenden, mehr oder weniger zufidlligen Mahlgemein-
schaft, die einen individuellen Charakter im Sinne eines subjektiv-pie-
tistischen, wenn nicht magischen Sakramentalismus hitte und ohne
echten Bezug zur Kirche als Heilsstiftung Christi und Glaubensge-
meinschaft wire».

Anschliessend weist Kiiry darauf hin, dass die altkatholische Kirche
«seit threm Bestehen 6kumenisch stark engagiert» sei «in der Rich-
tung, dass sie auf dem Boden der alten ungeteilten Kirche eine Eini-
gung erstrebt mit denjenigen Kirchen, deren katholischer Charakter
ausser Zweifel steht», wobei er die anglikanische, die romisch-katholi-
sche und die orthodoxe nennt. Daraus ergibt sich fiir ihn, «dass wir
konsequenter- und loyalerweise nicht gleichzeitig» auf einen Versuch
«eingehen kénnen, eine — wenn auch zeitlich, ortlich und personell
begrenzte — Abendmahlsgemeinschaft herzustellen, in die eine Kirche
nichtkatholischen Charakters oder einzelne ihrer Glieder eingeschlos-
sen wiren». Ein solches Unternehmen wiirde nach Kiiry «die Verleug-
nung unserer bisherigen, bald auf ein Jahrhundert zuriickgehenden
Wiedervereinigungsbestrebungen bedeuten». Kiiry erinnert daran,
dass «in dieser Frage die Internationale Altkatholische Bischofskonfe-
renz der Utrechter Union das letzte Wort zu sprechen hitte». Und er
fiigt hinzu: «Ich glaube aber sagen zu konnen, dass die Konferenz die
eben vorgetragene Auffassung grundsidtzlich mit mir teilt.» Am
Schluss seiner Erkldrung hélt Kiiry fest: «...wir ersehnen mit unseren
romisch-katholischen und evangelischen Briidern von ganzem Herzen,
dass der Herr unsere Kirchen so zusammenfithren moge, dass wir ...
das eine Mahl miteinander feiern kdnnen, das das Mahl der Einheit

260



ist. Aber eben darum betrachten wir das Mahl nicht als Weg und Mit-
tel, sondern als Ziel und Krénung der Einheit, um die wir weiter
kdmpfen, beten und arbeiten werden...»*.

Mit diesen Ausfithrungen von Bischof Urs Kiiry stimmt in der
Grundhaltung die amtliche Stellungnahme iiberein, die Bischof Josef
Brinkhues fiir das Katholische Bistum der Altkatholiken in Deutsch-
land 1975 zur Studie «Interkommunion» des Deutschen Okumeni-
schen Studienausschusses abgab. Er erklarte ndmlich, dass fiir die Alt-
katholische Kirche «die eucharistische Kommunion Ausdruck und
Starkung bewahrter bzw. wiedergewonnener kirchlicher Gemeinschaft
ist, nicht aber ein Mittel zu ihrer Wiederherstellung». Bischof Brink-
hues bestitigte, dass der grundsitzliche Teil einer von Prof. Dr. Wer-
ner Kiippers ausgearbeiteten Stellungnahme «voll und ganz der Auf-
fassung der Altkatholischen Kirche iiber den Fragenkomplex <Inter-
kommunion»» entspreche’. Auf einzelne Punkte der Ausfiihrungen
von Kiippers werde ich spiter noch eingehen.

Die oben dargestelite grundsitzliche Haltung hat die altkatholi-
schen Kirchen nicht dazu gefiihrt, die Angehorigen anderer Kirchen
allgemein vom Kommunionempfang auszuschliessen. In einer frithe-
ren Arbeit® habe ich die altkatholische Praxis in ihrem Verhiltnis zur
Grundsatzfrage auf folgende Weise beschrieben: «Der Zustand der
Trennung ist ... nicht normal und darf keineswegs legitimiert, sondern
muss liberwunden werden. Dies kann aber nur durch eine echte Ver-
stindigung im Glauben und eine sich daraus ergebende Einheit des
Lebens bei Wahrung aller legitimen Verschiedenheiten geschehen.»’
«Aus diesem Grund wird vom altkatholischen Standpunkt auch die
unterschiedslose <offene Kommunion» ... ohne Verpflichtung gegen-
iber der kirchlichen Gemeinschaft abgelehnt. ... Doch wird jedenfalls
in den deutschsprachigen altkatholischen Kirchen das Abendmahl
auch Angehorigen anderer christlicher Kirchen gespendet, wenn sie
dies in freier Entscheidung wiinschen. Es wird dabei vorausgesetzt,

497.Session der Nationalsynode der Christkatholischen Kirche der
Schweiz, 1971, S.36-39.

5 Sonderausgabe des Materialdienstes der Okumenischen Centrale (Frank-
furt), Mirz 1976, S.33f. Die Studie von Kiippers ebd. S.43-50, der von Bischof
Brinkhues als altkatholische Stellungnahme autorisierte Abschnitt 2,1 auf
S.47f.

¢ H. Aldenhoven, Das ekklesiologische Selbstverstindnis der Altkatholischen
Kirchen, in: Osterreichisches Archiv fiir Kirchenrecht 37 (1980), 4, 401-430.

7Ebd., 427f.

261



dass sie die altkatholische Abendmahlsfeier grundsétzlich bejahen
konnen und sowohl gegeniiber ihrer eigenen als auch gegeniiber der
altkatholischen Kirche die Verpflichtung iibernehmen, sich entspre-
chend ihren Moglichkeiten fiir die Einheit einzusetzen. Verfehlt ist
eine Interkommunion, die den Zustand der Spaltung verharmlost und
damit verfestigt.»®

Es ist zuzugeben, dass die Verpflichtung, von der hier die Rede ist,
in manchen konkreten pastoralen Situationen kaum praktische Bedeu-
tung haben kann®. Aber es ist doch wichtig, grundséitzlich festzuhal-

® Ebd., 428, Anm. 60.

? Insofern ist es nicht ganz unverstdndlich, wenn sie gelegentlich gar nicht
ausdriicklich erwédhnt wird, wie z.B. in der «Bischoflichen Verordnung zur
Feier der heiligen Eucharistie» von Bischof J. Brinkhues (Deutschland, 1971),
wo es unter Ziffer 3 «Aufforderung zum Empfang der heiligen Kommunion»
heisst: « Wir haben nicht die «offene> Kommunion. Die Einladung, zum Tisch
des Herrn zu kommen, sollte bei jeder Eucharistiefeier ausgesprochen werden.
Die Einladung wendet sich an alle anwesenden Gldubigen, die unsern Glau-
ben an die Wirklichkeit und leibliche Gegenwart des erh6hten Herrn im hl. Sa-
krament des Altars mit uns teilen.» Man beachte die an den Anfang gesetzte
Feststellung, dass die altkatholische Kirche nicht die «offene» Kommunion
hat!

Etwas anders dusserte sich Bischof U. Kiiry in der folgenden Erklarung, die
er selbst als Nachtrag zu der oben (Fn.4) erwdhnten Erklirung von 1971 be-
zeichnete: «Von einer kirchenamtlichen Interkommunion grundsitzlich zu un-
terscheiden ist die sogenannte Gastkommunion, das heisst die gelegentliche
Spendung des Abendmahles an bekenntnisverschiedene Einzelpersonen, ins-
besondere an evangelische Christen. Der in unserer Kirche von jeher geiibten
Praxis entsprechend, halten wir dafiir, dass wir auf erfolgte Anfrage hin und
nach einer vorangegangenen Aussprache denjenigen Protestanten das Abend-
mahl spenden dirfen, die mit unserer Kirche innerlich verbunden, auf dem
Boden der altkirchlichen Bekenntnisse stehen und bereit sind, unseren Glau-
ben zu teilen, dass der erhéhte Christus in den Abendmahlsgaben unter der
Einwirkung des Heiligen Geistes mit der Segensmacht seines Kreuzestodes
unter uns gegenwartig ist. Da die Empfanger allein entscheiden kénnen, ob sie
diesen Glauben mit uns teilen, erfolgen solche Gastkommunionen ganz auf
ihre Verantwortung hin» (98.Session der Nationalsynode der Christkatholi-
schen Kirche der Schweiz, 1972, S.37; der hier zitierte Abschnitt auch in:
U. Kiiry, Die altkatholische Kirche, 1982, Anhang 465).

In der Wendung «die mit unserer Kirche innerlich verbunden» wird hier
der Gemeinschaftsbezug der Eucharistie beriicksichtigt. Man wird nicht sagen
konnen, dass zwischen den zitierten Erklarungen der beiden altkatholischen
Bischofe ein Gegensatz bestehe. Die Unterschiede lassen sich durch den ganz
verschiedenen Kontext erklidren. Der von Kiiry hier vorausgesetzte Fall mit
Anfrage und Aussprache wird in der Praxis eher selten eintreten. Die Kirche

262



ten, dass Kommunionempfang immer auch eine Verpflichtung gegen-
tiber der Gemeinschaft bedeutet.

Zwischen der grundsitzlichen theologischen Auffassung und der
pastoralen Praxis besteht also in der altkatholischen Tradition eine ge-
wisse Spannung. Diese darf aber nicht einfach als Inkonsequenz ver-
standen werden, sondern sie entspricht der widerspriichlichen Situa-
tion einer Getrenntheit in Konfessionskirchen, die sich aber doch auf
dem Weg zur Einheit wissen. Was den letzten Punkt betrifft, unter-
scheidet sich die heutige Situation wesentlich von der der alten Kir-
che. Dem wird praktisch von allen katholischen Kirchen dadurch
Rechnung getragen, dass ithre Vertreter mit denen anderer Kirchen be-
ten, was nach altkirchlichen Grundsitzen auch eine Form von kirchli-
cher Gemeinschaft bedeutet und daher mit Haretikern und Schismati-
kern ausgeschlossen ist. Die eucharistische Gemeinschaft ist zwar die
intensivste Form der kirchlichen Gemeinschaft, gewissermassen ihr
Herz, und muss deshalb besonders behandelt werden. Aber eine in-
nere Spannung besteht auch zwischen einer, sei es begrenzten Gebets-
gemeinschaft und getrennter kirchlicher Existenz.

Die altkatholische Kirche muss also in der pastoralen Praxis der ge-
gebenen widerspriichlichen Situation Rechnung tragen, gleichzeitig
aber unmissverstdndlich ihre Glaubensiiberzeugung tiber den Charak-
ter und die Voraussetzungen eucharistischer Gemeinschaft ausspre-
chen'?. Dabei sind die beiden Ebenen der theologischen Grundsitze

darf aber nicht darauf verzichten, ihre Auffassung bekanntzumachen, auch
wenn in der bei jeder Eucharistiefeier gesprochenen Einladung nicht viel ge-
sagt werden kann.

Bei der von Ch. Oeyen ergidnzten Dokumentation im Anhang der 3. Auflage
von U. Kiiry, Die altkatholische Kirche, fillt auf, dass nur Kiirys « Nachtrag» —
ohne Erwdhnung des Nachtragcharakters — aufgenommen ist, nicht aber der
grundsatzliche Hauptteil seiner Erklarung. Dadurch entsteht ein falscher Ein-
druck.

'® Deutlich wird beides in der Formulierung von Werner Kiippers, a.a.0. 5,
S.48: «Im strengen Sinn der theologischen Lehre gibt es demzufolge keine
Trennung von Kirchengemeinschaft und Eucharistiegemeinschaft und damit
im spezifischen, heutigen Sinn des Wortes auch keine Interkommuniomn. ...
Etwaige, individuell und situativ bedingte Ausnahmen oder Grenziiberschrei-
tungen in Not- und Gewissensfillen sind unter Weitergeltung der genannten
normativen Voraussetzungen durch die kirchliche Autoritit und vor ihr in der
Gemeinschaft der Kirche zu verantworten.» Im ganzen Zusammenhang ist
klar, dass es nicht darum geht, dass die erwdhnten «Ausnahmen oder Grenz-
liberschreitungen» der Hdufigkeit nach Ausnahmen sind, sondern ihrem Cha-

263



und ihrer Anwendung auf verschiedene, meistens widerspriichliche
konkrete Situationen deutlich zu unterscheiden, sosehr sie auch im
Zusammenhang miteinander stehen.

So haben Angehorige anderer Kirchen, die bei uns die Kommunion
empfangen mochten, ein Recht darauf zu wissen, dass wir sie ithnen
nicht verweigern. Ebenso haben sie aber auch ein Recht darauf zu
wissen, dass der Kommunionempfang nach altkatholischer Auffas-
sung an bestimmte Voraussetzungen gebunden ist!''. Altkatholische
Glaubige haben ein Recht darauf zu wissen, dass ihr eventueller, in ei-
gener Verantwortung erfolgender Kommunionempfang in einer ande-
ren Kirche nicht als Abfall von der altkatholischen Kirche betrachtet
wird. Aber die Kirche hat auch die Pflicht, ihre Gldubigen auf die
Problematik eines solchen Kommunionempfanges aufmerksam zu
machen.

Bei alldem ist die Terminologie von nicht zu unterschitzender Be-
deutung. Die friiher tbliche Terminologie von «Zulassung» und
«Nichtzulassung», die in den altkatholischen Kirchen schon seit lan-
gem wenig gebraucht wurde, ist heute meines Erachtens zu Recht
weithin fallengelassen worden. Es geht nicht um die rechtliche Frage
der Zulassung, sondern darum, ob der Kommunionempfang unter be-
stimmten Umstdnden sinnvoll ist oder nicht'?. Die Kirche wird darauf

rakter nach. Differenziert formuliert Kiippers auch, wenn er schreibt, dass Eu-
charistiegemeinschaft nicht «fur sich genommen Mittel» zur Wiederherstel-
lung der kirchlichen Gemeinschaft sei (a.a.0., S.47). Wenn die Glaubensein-
heit und die Gemeinschaft im Leben gefunden ist, ist die eucharistische Ge-
meinschaft ja das Mittel zur Herstellung der Kirchengemeinschaft, aber eben
nicht «fiir sich genommen». BPamit ist jedes magisch-sakramentale Missver-
stindnis abgewiesen, aber auch die Missdeutung, als ware die eucharistische
Gemeinschaft nur Besiegelung der juristisch-institutionellen Einheit.

Natiirlich muss man sich fragen, in welcher Weise die pastoralen Grenz-
tberschreitungen auch die Gemeinschaft betreffen. Ganz allgemein meine ich,
dass das, was pastoral im konkreten Fall die beste vertretbare Anwendung der
theologischen Grundsétze ist, auch am besten der Einheit dient, und umge-
kehrt: eine pastoral falsche Anwendung der Grundsiatze schadet auch der Ein-
heit. In diesem Sinn ist pastorale Verantwortung auch dkumenische Verant-
wortung. Aber das alles gilt eben nur im unmittelbaren pastoralen Zusammen-
hang. An sich sind die Grenziiberschreitungen kein Dienst an der Einheit.

I Neben den schon genannten wire insbesondere die Taufe zu erwihnen,
da sich das heute keineswegs mehr von selbst versteht.

2In einem bestimmten Kontext ist der Begriff der Zulassung allerdings
durchaus legitim, insofern er zum Ausdruck bringt, dass auch die Gemein-
schaft Verantwortung fiir den Eucharistieempfang der einzelnen tragt. Heute

264



hinweisen miissen, dass der Verzicht auf den gemeinsamen Kommu-
nionempfang, gerade wenn er schmerzlich empfunden wird, auch ein
Ansporn und damit eine Hilfe auf dem Weg zur Einheit sein kann,
ohne es immer sein zu miissen.

Die heute tibliche Terminologie ist in anderer Weise h6chst proble-
matisch. Das scheint mir bei den Ausdriicken «Einladung zur Eucha-
ristie», «Gastkommunion» und «eucharistische Gastbereitschaft» be-
sonders aufféllig zu sein. Sie legen alle die Meinung nahe, dass die
Kirche und nicht eigentlich Jesus Christus der Gastgeber ist und ein-
ladt. Verschirft wird das, wenn von gegenseitiger Einladung die Rede
ist.

Allgemeine Regelungen der Grenziiberschreitungen in der pastora-
len Praxis machen den Eindruck, dass es um etwas Regelbares und
also doch Normgemaisses gehe. Sie sollten deshalb nach Maoglichkeit
vermieden werden, damit der grundsitzliche Ausnahmecharakter ei-
ner solchen Handlungsweise deutlich bleibt. Noch strenger zu vermei-
den sind auf diesem Gebiet alle vertragsartigen Abkommen zwischen
verschiedenen Konfessionskirchen. Das alles ist aber nicht in einem
negativen Sinn zu verstehen, sondern als Aufforderung, das Ziel, nam-
lich die volle katholische Einheit, nicht durch vorschnelle halbe Lo-
sungen zu verfehlen. Nach dem sprachlichen Ausdruck, der all das
deutlich macht, ist weiter zu suchen. Die altkatholischen Kirchen wer-
den auch darauf achten miissen, ihr mehr als hundertjdhriges Engage-
ment fiir die Einheit auf altkirchlicher Grundlage nicht unglaubwiir-
dig zu machen. Es versteht sich, dass das Festhalten an den theologi-
schen Grundsidtzen ebenso wie die pastoralen Grenziiberschreitungen
nur dann in rechter Weise geschehen, wenn sie vom Gebet fiir die Ein-
heit, vom ernsthaften Gesprich zur Uberwindung der trennenden
Glaubensdifferenzen und von der praktischen dkumenischen Arbeit
begleitet sind.

Oberdiessbach/Bern Herwig Aldenhoven

ist aber dieser Verstandniskontext praktisch nicht mehr gegeben. Wenn Zulas-
sung aber nur formalrechtlich verstanden und also missverstanden wird, rich-
tet der Begriff so viel Unheil an, dass man ganz auf ihn verzichten sollte. Die
Gemeinschaft hat dann auf andere Weise ihre Verantwortung wahrzunehmen,
ndamlich indem sie deutlich sagt, was sie als Voraussetzung des Kommunion-
empfangs betrachtet, und alle auf die eigene Verantwortung aufmerksam
macht.

265



	Einladung zur Eucharistie - Eucharistiegemeinschaft - Kirchengemeinschaft

