
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft -
Kirchengemeinschaft

Autor: Oeyen, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft -
Kirchengemeinschaft *

I. Die Heilige Schrift und die Disziplin der alten Kirche

Nach dem Bericht der Evangelien hat unser Herr Jesus Christus
keinen von seinen Jüngern von der Feier seines Abendmahls
ausgeschlossen - auch Judas nicht, obwohl er seine Gesinnung kannte. Die
zwölf standen dabei für die zwölf Stämme des neuen Israels; die

eschatologische Dimension der ganzen Feier stand deutlich im
Vordergrund (vgl. Mk. 14,25 par.). Beide Elemente stimmen mit der
allgemeinen Ausrichtung der Botschaft Jesu überein: sein Angebot des

Heils gilt für alle Menschen, die umkehren und glauben; und wer es

annimmt, steht in der neuen Gemeinschaft der Geretteten, in der die

Kategorien «dieser Welt» keine Geltung mehr haben, - so dürfen
Zöllner und Sünder, die von den Juden «exkommuniziert» wurden,
ohne Unterschied daran teilnehmen.

Gewiss ist für diese Feier der Vermählung Gottes mit den
Menschen erforderlich, ein Hochzeitskleid zu tragen; doch ist es nicht die

Aufgabe der übrigen Gäste, den Unwürdigen hinauszuwerfen: das

wird erst der Herr bei seiner Wiederkunft tun (vgl. Mat. 22,11-13).
Das Evangelium des Johannes macht deutlich, dass es in der

Eucharistie um Heil und ewiges Leben geht. «Wenn ihr nicht das Fleisch
des Menschensohnes esst und sein Blut trinkt, habt ihr das Leben
nicht in euch» (Joh. 6,53). Darum gilt wohl auch hier, was Jesus
allgemeiner am Anfang dieser Rede sagt: «Wer zu mir kommt, den werde
ich nicht zurückstossen» (Joh. 6,37).

Als Paulus im I. Korintherbrief auf die Praxis der Eucharistiefeier
eingeht, betont er die Notwendigkeit der Einheit und Liebe innerhalb
der Gemeinde: es ist nicht recht, dass einer hungert und andere kostbare

Speisen mitbringen. Dabei sieht er die Einheit mit Christus in der
Eucharistie als Quelle der Einheit unter den Gläubigen: diejenigen,
die Teilhabe am Leib und am Blut des Herrn haben, sind ein Leib,
sind sein Leib (I. Kor. 10,16 und 10,17 gehören zusammen) '.

Zugleich vergleicht er die Feier mit alttestamentlichen kultischen

* Referat, gehalten an der 26. Internationalen Altkatholischen Theologenkonferenz

in Löwen.
1 Vgl. die treffliche Auslegung von Johannes Chrysostomus in seiner Homi-

lie zum I. Korintherbrief 24,2. PG 61, 200 f. W. Elen. Abendmahl und
Kirchengemeinschaft in der alten Kirche, Berlin 1954, 27 f.

236



Handlungen: der Mensch muss sich prüfen, ob er die nötige kultische
Reinheit besitzt, um sich Gott anzunähern. Da die äusseren
Reinheitsvorschriften im Neuen Testament - und vor allem für die Heidenchristen2

- aufgehoben sind, handelt es sich hier gewiss um die innere
Reinheit von schweren Sünden. Diese Prüfung ist aber Sache des

Einzelnen, nicht Gegenstand einer Entscheidung der Gemeinde (vgl.
I.Kor. 11,26-29).

Paulus kennt aber auch den mit einem Fluch verbundenen
Ausschluss aus der Gemeinde (Anathema, d.i. «an den Satan übergeben»
I.Kor. 5,4; vgl. I.Tim. 1,20). Er nennt in seinen Briefen zwei Fälle:
den Blutschänder von Korinth (I. Kor. 5,1-13) und diejenigen, die den
Galatern «anderes verkündigen als das Evangelium, das wir euch
gebracht haben» (Gal. 1,8-9), hier wohl diejenigen, die die Beobachtung
der jüdischen Gesetze als heilsnotwendig von den Heidenchristen
verlangten. Nach jüdischer Denkweise sollen dieser Fluch und der
Ausschluss aus der Kirchengemeinschaft einen irdischen Ersatz für den

ewigen Fluch und den ewigen Ausschluss darstellen, sind also als

heilsame Strafe gemeint: «er soll in seinem leiblichen Dasein vernichtet
werden, damit sein Geist am Tag des Herrn gerettet wird» (I.Kor.
5,5). Doch ist die Frage berechtigt, in welchem Verhältnis dieser Satz

zum Geist des Evangeliums steht; nicht umsonst führen viele
Handschriften bei Lk. 9,56 den Zusatz «Der Menschensohn ist nicht gekommen,

das Leben der Menschen zu vernichten, sondern zu erhalten».
Geht es in den echten paulinischen Briefen um Ermahnung und
Belehrung des Apostels, die zur Lösung von konkreten Fragen in den
Gemeinden führen sollten, so enthalten die am Ende des 1. Jahrhunderts

entstandenen Pastoralbriefe zum erstenmal eine Sammlung von
Vorschriften der Kirchendisziplin. Wichtig in unserem Zusammenhang

ist die Bestimmung, dass man mit den häretischen Sekten keine
Gemeinschaft halten soll. Hier geht es nicht nur um eucharistische
Gemeinschaft, sondern um jede Art von Gemeinschaft. Man soll sie

meiden, sie nicht ins Haus nehmen und sie nicht grüssen, «denn wer
ihn grüsst, der hat teil an seinen bösen Werken» (ILTim. 3,5: Tit.
3,10; IL Joh. 10; vgl. I. Kor. 5,11 : «mit ihm nicht verkehren und nicht
mit ihm Mahl halten»).

Im Anschluss an das Neue Testament hat sich die Disziplin der al-

2 Das «Apostelkonzil» ordnete an, dass die Heidenchristen nur die
Enthaltungsforderungen erfüllen sollten, die für NichtJuden galten, wenn sie im
Bereich Israels lebten: «von Götzendienst, von Unzucht, von nicht ausgeblutetem

Fleisch und von Blutgenuss» (vgl. Lev. 17 f.).

237



ten Kirche entwickelt3. In ihr wurden vier Gruppen von Personen

vom Empfang der Eucharistie ausgeschlossen:
a) Die Nichtchristen: die Eucharistie ist die Feier der Jünger des

Herrn, d.h. derjenigen, die seiner Lehre folgen. Es ist darum klar, dass

Juden und Heiden nicht daran teilnehmen dürfen. Die Didaché
schreibt: «Niemand esse und trinke von eurer Eucharistie, ausser dem
auf den Namen des Herrn Getauften; denn auch hiervon gilt das Wort
des Herrn: gebt das Heilige nicht den Hunden» (Did. 9,5 vgl. 10,6).
Der Ruf der ostkirchlichen Liturgie: «das Heilige den Heiligen!» steht
im gleichen Zusammenhang: die Heiligen sind hier die Getauften.
Nach dem Zeugnis des Origenes durften allerdings interessierte
Nichtchristen als «Hörer» beim Wortgottesdienst anwesend sein4.

b) Die Katechumenen bis zur Taufe, da sie erst dadurch Christen im
vollen Sinn wurden. Als Lernende durften sie am Wortgottesdienst
teilnehmen, aber nicht an der Eucharistiefeier. Nach der ägyptischen
Kirchenordnung dürfen sie sich nicht am Friedenskuss beteiligen,
«denn ihr Kuss wäre nicht rein»5.

c) Die öffentlichen Sünder: diese waren auf Zeit von der Gemeinde
der Gläubigen getrennt. Waren sie bereit zur Busse, mussten sie eine
Zeit als öffentliche Büsser verbringen. Ihre Stellung war ähnlich wie
die der Katechumenen, da das Busssakrament eine Art zweite Taufe
darstellte. Nach einer Bewährungszeit wurden sie zur Teilnahme am
Wortgottesdienst zugelassen, aber nicht an der Eucharistiefeier. Basilius,

der die Busszeit in verschiedene Etappen einteilt, sieht allerdings
vor, dass sie in der letzten Zeit bei der Eucharistiefeier mit den Gläubigen

stehen dürfen, ohne zu kommunizieren6.
d) Die nicht zur Gemeinschaft der katholischen Ortskirchen gehö-
3 Eine patristisch und theologisch ausgezeichnete Studie über das Thema

bietet W. Eiert. Abendmahl und Kirchengemeinschaft (vgl. Fn. 1). Der Verfasser

überträgt allerdings zu einfach die altkirchliche Praxis auf die heutige
Situation der Kirchen. So lehnt er nicht nur erzwungene Unionen ab, sondern
auch undifferenziert jegliche Einladung anderer Christen. Manche unsachlichen

Bemerkungen über das Bischofsamt (es hätte die Rechtgläubigkeit und
Einheit der Kirche nicht immer gewährleistet, auch die Häretiker hätten ihre
Bischöfe gehabt) wird man ihm leichter verzeihen; die Frage bleibt aber
berechtigt, warum man die eucharistische Disziplin der alten Kirche heute
übernehmen sollte, und nicht ihre Auffassung über das Amt.

4 Nach einer einführenden Unterweisung und dem Versprechen, ein ordentliches

Leben zu führen. Vgl. c.Cels. III, 51.
5 77i. Schermann. Die allgemeine Kirchenordnung, 1914, 62 (II, 43). Gemeint

ist die in der Taufe verliehene Reinheit von Sünden.
6 Basilius, canon 56. Ähnlich auch Gregor v. Nyssa, can. 5.

238



renden Häretiker und Schismatiker. In Anlehnung an Mt. 18,17 wurden

diejenigen, die nach wiederholter Ermahnung «nicht auf die Kirche

hören», den «Heiden und Zöllnern» gleichgestellt. Um die
Angehörigen der häretischen Sekten besser erkennen zu können, wurden
von den einzelnen Ortskirchen Kataloge von Häresien aufgestellt7.

In späterer Zeit wurde es üblich, reisenden Christen einen förmlichen

Brief von ihrem Bischof, also eine Art kirchlichen Ausweis
mitzugeben, damit sie in anderen Gemeinden kommunizieren durften.

Grundsätzlich blieb in allen diesen Punkten die Praxis der Kirche
konstant. Was den Ausschluss von Sündern betrifft, schreibt noch
Thomas von Aquin, der Priester müsste einem öffentlichen Sünder,
der die Kommunion begehrt, diese verweigern; bei nicht öffentlichen
Sünden, die der Priester anderweitig erfahre, etwa über die Beichte,
dürfte er sie nicht verweigern8. Allerdings gab es Schwankungen bei
der Beurteilung, welche Sünde schwer genug war, um von der Eucharistie

auszuschliessen. Ursprünglich galten als solche die drei
Hauptsünden: Götzendienst, Mord und Ehebruch. Nach und nach wurde
der Sündenkatalog erweitert und der Ausschluss von der Kommunion
von Fall zu Fall verschieden befristet, bis schliesslich auch der
Verstoss gegen irgendwelche kirchliche Bestimmungen ausreichte, um
von der Eucharistie ausgeschlossen zu werden. In der Sammlung von
Kanones, die unter dem Namen des Konzils von Elvira überliefert
wurde, wird demjenigen, der eine Schwester seiner verstorbenen Frau

heiratet, für fünf Jahre verboten, zu kommunizieren; wer trotz Verbots
seine Fruchte zuerst vom Bischof segnen lässt und dann von einem
Juden, soll völlig von der Kirche abgetrennt werden («damit sie unseren
Segen nicht ungültig und unwirksam machen»); wer Kerzen tagsüber
in den Friedhöfen anzündet «und damit die Geister der Heiligen
beunruhigt», soll ausgestossen werden von der kirchlichen Gemeinschaft9.

Solche Bestimmungen galten wiederum in anderen Lokalkir-

' Zusammengestellt bei R.A. Lipsius, Die Quellen der ältesten Ketzergeschichte,

Leipzig 1875. Ein zu Beginn des 3. Jahrhunderts, wahrscheinlich in
Rom verfasster Katalog von Häresien wurde fälschlich Tertullian zugeschrieben

(Adversus omnes haereses. ed. E.Kroymann, CSEL XLVII, 213-226: CC

II, 1400-1410). Alle Kataloge haben vermutlich eine gemeinsame Quelle, die
aus dem 2. Jahrhundert stammt.

8 S. Th.III, q.80, a.6. Er begründet die Unterscheidung folgendermassen:
«Da jeder Christ, dadurch dass er getauft ist, zum Tisch des Herrn zugelassen
ist, darf ihm sein Recht nur auf Grund einer öffentlichen Tatsache weggenommen

werden.»
9 Elvira can. 61,49,34. F. Lauchen. Die Kanones der altkirchlichen Konzi-

239



chen nicht. Ähnliche Schwankungen und Übertreibungen sind in der

Handhabung des Ausschlusses von Häretikern und Schismatikern zu
merken. Der römische Papst Viktor brach im 2. Jahrhundert die
Gemeinschaft mit den kleinasiatischen Kirchen wegen der Frage des

Ostertermins, wogegen Irenäus von Lyon protestierte10. Später wurde
oft schnell bei Streiten über Fragen des Glaubens oder der Disziplin
die Gemeinschaft abgebrochen.

Da auch hier die Lokalkirchen autonom über ihre Angelegenheiten
entschieden, gab es immer wieder den Fall, dass eine Lokalkirche mit
zwei anderen in Gemeinschaft stand, die sich aber untereinander
exkommuniziert hatten. In der orthodoxen Kirche, die die altkirchliche
Autonomie bewahrt hat, standen noch 1870-1945 das Patriarchat von
Konstantinopel und die bulgarische Kirche untereinander in Schisma,
während das Moskauer Patriarchat die Gemeinschaft zu beiden
aufrecht hielt.

Bemerkenswert ist die Verschärfung des Begriffs der Häresie. Basilius

von Cäsarea, der sich dafür auf ältere Überlieferungen beruft,
kennt drei Arten von Trennungen:

a) Häretiker wurden diejenigen genannt, die Grunddogmen leugneten,

d.h. in der Praxis die trinitarischen und christologischen Dogmen
der grossen ökumenischen Konzile.

b) Schismatiker waren diejenigen, mit denen es zwar Lehrdifferenzen

gab, aber in weniger wichtigen Punkten.
c) Parasynagogen waren Gruppen, die aus rein disziplinaren Gründen

getrennt waren".
In der späteren Zeit wird die Tendenz bemerkbar, immer mehr die

lien, Freiburg 1896, 19-23. Nach M.Meigne. Concile ou Collection d'Elvire?,
in: RHE 70(1979), 361-387, stammen nur die ersten 21 Kanones aus der
vermutlich im Jahr 303 abgehaltenen Synode der spanischen Bischöfe in Elvira.
Die übrigen (darunter auch die später umgedeutete Bestimmung, dass verheiratete

Kleriker sich ihren Ehefrauen nicht entziehen sollten) sind gegen Ende
des 4. Jahrhunderts hinzugefügt worden. Vgl. H.J. Vogels. Pflichtzölibat, München

1978, 37 f.
10 Eusebius. H. e. V, 24,9. Die Frage des Ostertermins war nicht völlig

nebensächlich: Es ging um die objektive Übereinstimmung der Ordnung der
Erlösung in der Feier des Kirchenjahres mit der kosmischen Ordnung der Schöpfung,

die durch astronomische Berechnungen festzustellen ist. Das erklärt
auch die späteren Trennungen aus diesem Grund, die bis zum 8. Jahrhundert
(England) dauerten. Trotzdem ist festzuhalten, dass ein Ausschluss von der
Eucharistie aus diesem Grund nicht gerechtfertigt ist.

11 Ep. 188, can. 1 ; PG 32, 665; vgl. Konzil von Antiochien 341, can.5;
Konstantinopel, can.6.

240



Schismatiker der zweiten Klasse zu «Häretikern» der ersten Klasse zu
machen. Typisch dafür ist der Streit mit den Donatisten, die in allen
Hauptdogmen mit der Grosskirche einig waren. Sie wurden darum als
«Schismatiker» eingeordnet. Gegen Ende des Streites versucht man
aber immer neu, sie zu «Häretikern» zu erklären, ganz offensichtlich,
weil der römische Staat, inzwischen christlich geworden, Sanktionen

gegen die Häretiker verhängte, aber nicht gegen die Schismatiker. Die
Erklärung der Donatisten zu Häretikern bedeutete, dass sie vom
römischen Staat verfolgt wurden, was auch praktisch ihr Ende brachte.

Die Argumente, warum dieselben, die früher als Schismatiker
galten, jetzt zu Häretikern erklärt wurden, waren zwei:

a) Man erhöhte die Zahl der wesentlichen Wahrheiten und nahm
auch Punkte hinein, die konziliar noch nicht ausdiskutiert waren, z. B.

die Gültigkeit der Sakramente oder die universalistisch verstandene

Ekklesiologie.
b) Man stellte die Regel auf, dass ein Schisma auf die Dauer zur

Häresie wird12.

Ziel dieser Massnahmen war es nicht, zu einer Vereinigung mit den

Donatisten zu gelangen, sondern sie zu vernichten, nachdem man die

Hoffnung auf eine Verständigung aufgegeben hatte.
Auch hier war die Trennung nicht allein mit dem Ausschluss von

der Feier der Eucharistie verbunden, sondern es wurden der Gruss

und jede Art von Verkehr unterlassen. Der donatistische Schriftsteller
Cresconius hatte z. B. einen Traktat gegen Augustinus geschrieben,
den dieser erst lange Zeit später zu Gesicht bekam. Er schreibt in seiner

Antwort, dass er nicht wisse, ob diese je den Cresconius erreichen
werde13.

Zu dieser Praxis der alten Kirche, die schon in Mt. 18 und den
Pastoralbriefen angelegt ist, scheinen mir drei Bemerkungen angebracht:

a) Es handelt sich um die Übernahme einer jüdischen Praxis, nicht
eines christlichen Gebots. Gerade Jesus hat sich an die Vorschrift,
Heiden und Zöllner zu meiden, nicht gehalten.

b) Das Ziel dieser Praxis ist es nicht, die Einheit zwischen getrennten

Christen auf die Dauer wiederherzustellen, sondern eine für
gefährlich gehaltene Richtung durch Unterbrechung jeden Kontakts
unschädlich zu machen, ja wenn möglich zu vernichten. Wenn es darum
ging, vorübergehende Schismata zu beseitigen, wurden ganz andere

12 Vgl. Augustinus, Contra Cresconium, II, 7,9: CSEL, 52, 367, 13-16:
«haeresis autem schisma inveteratum»; II, 8,10; CSEL, 368, 21-27.

13 Contra Cresconium, I, 1,1; CSEL 52, 325, 1-25.

241



Prinzipien angewandt, die auch altkirchlich waren, nämlich Dialog
und konziliarer Prozess.

c) Es ging nicht nur um den Ausschluss vom Empfang der Eucharistie,

sondern um die Unterbrechung aller menschlichen und kirchlichen

Kontakte14.

d) Es ging um Disziplinarmassnahmen, die in vielen Fällen mindestens

am Sterbebett ausser Kraft gesetzt werden konnten. Die Bischöfe
hatten auch die Vollmacht, im Einzelfall z. B. die Busszeit zu verkürzen

oder zu verlängern15.
e) Diese Praxis funktionierte im Rahmen einer Gemeinschaft von

autonomen Lokalkirchen, in der die Entscheidungen zuerst am Ort,
d.h. durch die beteiligte Lokalkirche, getroffen wurden, dann aber

von den anderen Lokalkirchen übernommen wurden, - oder auch
nicht. Dabei war durchaus möglich, dass einzelne Lokalkirchen im

gleichen Fall nach bestem Wissen und Gewissen verschiedene
Entscheidungen trafen.

Demgegenüber sollten wir uns heute auch fünf Fragen stellen:
a) Ob es nicht andere, übergeordnete Prinzipien des Evangeliums

gibt, denen man u. U. eher folgen sollte, wie Vergebung, Versöhnung,
Nächstenliebe, Suchen nach der Einheit der Kirche.

b) Ob es nicht andere Prinzipien im Leben der alten Kirche gab, die
hilfreicher wären für die Beseitigung der heutigen Trennungen der
Christenheit. Das wären z.B. der Wille, bei Trennungen den Dialog
nicht zu unterbrechen und das Suchen nach Einheit im Rahmen des

konziliaren Prozesses. Dem von M. Parmentier erwähnten Beispiel des

Entgegenkommens des Konzils von Konstantinopel den Pneumatomachen

gegenüber möchte ich die Verhandlungen zwischen den
Kirchen von Alexandrien und Antiochien in den Jahren 431-433, nachdem

im Konzil von Ephesus die Differenzen nicht ausgeräumt worden

waren, hinzufügen. Diese und andere Fälle bestätigen die Grundthese
des Referates von H.G. Stobbe, dass Einheit im Bekenntnis die konziliare

Gemeinschaft voraussetzt, und nicht umgekehrt.
c) Alle historischen Kirchen weichen heute in ihrer Praxis von der

alten Kirche ab. Denn diese Praxis konsequent zu übernehmen, würde

14 Ignatius v. Antiochien. Smyrn. 7, 2: «Sich von ihnen fernhalten, weder
einzeln noch gemeinsam (mit> ihnen reden» (Hss. : vor ihnen). Irenäus. Adv. Haer.

III, 4: Johannes verlässt das Bad in Ephesus, als er darin einen Häretiker
erblickt.

15 Synode von Ankyra 314, can. 5. Massgeblich dafür sollte die Philanthropie

sein.

242



bedeuten, dass man nicht nur die Mitglieder anderer Konfessionen

vom Empfang der Eucharistie ausschliesst, sondern auch, dass jedes
gemeinsame Gebet mit ihnen verboten sein muss, ja auch sie zu grüssen

oder sich gegenseitig zu besuchen. Es ist vom Standpunkt der
alten Kirche aus inkonsequent, dass man Amtsträgern getrennter
Kirchen erlaubt, im Ornat und sogar im Chorraum an einer Eucharistiefeier

teilzunehmen, ihnen vielleicht eine Lesung oder die Predigt
überträgt, den Friedensgruss gibt und dann vom Empfang der Eucharistie
ausschliesst. Wenn es also Gründe gibt, von der altkirchlichen Praxis
in allen diesen Punkten abzuweichen, muss man sich fragen, warum
diese Praxis allein noch bei der Zulassung zum Empfang der Eucharistie

unverändert übernommen werden sollte. In der alten Kirche wäre
es undenkbar gewesen, dass Lieder von Häretikern für den
gottesdienstlichen Gebrauch übernommen würden. Wenn man heute Lieder
von evangelischen Verfassern übernimmt, zeigt man damit, dass man
diese Kirchen nicht als häretisch im altkirchlichen Sinn betrachtet.
Damit fällt auf die Frage der Zulassung zur Eucharistie auch ein

neues Licht.
d) Wenn der Ausschluss von der Eucharistie am Sterbebett

aufgelockert werden konnte, dann bedeutet dies, dass eine solche Auflockerung

auch in anderen Fällen grundsätzlich möglich ist. In die gleiche
Richtung weist die Tatsache, dass die einzelnen Bischöfe Vollmachten
hatten, zeitlich befristete Ausschlüsse zu verkürzen oder zu verlängern.

Es ist jedenfalls nicht grundsätzlich gegen die Ordnung der alten
Kirche, wenn heute einzelne Lokalkirchen Ausnahmen für bestimmte
Fälle zulassen.

e) Die Handlungsfähigkeit der Lokalkirchen ist heute durch die
feste Zugehörigkeit zu konfessionellen Verbänden oft geschwächt oder

sogar kaum vorhanden. Es sollte ein altkatholisches Anliegen sein, die

Handlungsfähigkeit der Lokalkirchen zu stärken. Eine gewisse
Pluriformität in der Zulassung zur Feier der Eucharistie innerhalb der
Utrechter Union ist darum nicht unbedingt von Übel, sondern sie könnte
auch ein Zeichen der Mündigkeit der einzelnen Lokalkirchen im
altkirchlichen Sinn sein.

II. Die altkatholische Praxis

In der Praxis der altkatholischen Kirchen - vor allem Deutschlands
und der Schweiz - gibt es zahlreiche Fälle von Zulassung zum Empfang

der Eucharistie schon vor der formellen kirchlichen Einigung.

243



Das ist zunächst mit den Anglikanern geschehen, mit denen erst 1931

ein formelles Abkommen vorlag.
Im Jahr 1879 feierten in Bern die altkatholischen Bischöfe Herzog

und Reinkens mit dem anglikanischen Bischof Cotteril und Gästen

aus Frankreich und England die erste öffentliche Interkommunion.
Dies ist nicht etwa hinter verschlossenen Türen geschehen oder
geheimgehalten worden, sondern wurde am Sonntag, dem 10. August, in
der Berner Pfarrkirche öffentlich gefeiert. Bischof Reinkens hielt die

Eucharistiefeier, H. Loyson, zu dieser Zeit altkatholischer Geistlicher
in Paris, die Predigt, Bischof Cotteril reichte den Gläubigen den

Kelch, Bischof Herzog die Hostien. Die Pressekommentare im
«Katholik» (Bern) und «Deutschen Merkur» (München) sehen darin ein
«hervorragendes Beispiel der Interkommunion»16 und scheinen
Probleme nur darin zu vermuten, dass Reinkens ohne Beschluss seiner

Synode an der Spendung der Kommunion unter beiden Gestalten
mitwirkte.

Im Jahr 1880 reiste Bischof Herzog nach den USA, wo er wiederholt

in anglikanischen Gemeinden firmte und die Eucharistie feierte.
Er schrieb im März 1881 darüber einen Hirtenbrief und veröffentlichte

dazu noch eine besondere Schrift unter dem Titel «Gemeinschaft

mit der anglo-amerikanischen Kirche»1".
Die Bischöfe Reinkens und Herzog besuchten nach einer offiziellen

Einladung die anglikanische Kirche in England im Jahr 1881 und
empfingen in Cambridge gemeinsam die Kommunion. Bischof Reinkens

verfasste im November 1881 darüber einen Hirtenbrief. Er
erklärte darin unter anderem: «Jeder Katholik muss sich in der
anglikanischen Abendmahlsfeier heimisch fühlen, von katholischem Geiste

angeweht» 1S.

Die deutsche altkatholische Synode erlaubte 1883, den Anglikanern
die Eucharistie unter beiden Gestalten auszuteilen. Die Diskussion
auf der Synode betraf wiederum die Frage der Spendung des Kelches.
Es war der Pfarrer der Koblenzer Gemeinde, Bergmann, der diesen

Antrag gestellt hatte und zugleich einen zweiten Teil, in dem beantragt
wurde, dass auch Altkatholiken die Kommunion unter beiden Gestalten

empfangen dürften. Die Synodalrepräsentanz befürwortete nur
den ersten Teil des Antrags, die Anglikaner betreffend. Diskutiert
wurde nur über den Laienkelch, die Berechtigung der Zulassung von

16 Deutscher Merkur, 1879, 274.
'" Bern 1881.
18 HJ. Reinkens. Hirtenbriefe. Bonn 1897, 83-95.

244



Mitgliedern einer anderen Kirche wurde von niemandem in Frage
gestellt. Dazu half selbstverständlich der in den Unionskonferenzen
erreichte Konsens, und auch die Erklärung der Lambeth-Konferenz von
1878, die sich zum Begriff des «depositum», bekannte, des anvertrauten

Glaubensgutes, das die Kirche zu bewahren und zu bezeugen hat,
«in den Bekenntnissen des Christentums niedergelegt, von den
unbestrittenen Generalkonzilien angenommen, durch die Übereinstimmung

der ungeteilten Kirche in den Schriften der alten Väter festgehalten

und verteidigt»19. Die Synodalrepräsentanz hatte erklärt: «Die
englische Kirche ist, wie schon auf den Unionskonferenzen festgestellt
worden ist, als ein Teil der katholischen Kirche anzusenen, es sind
ihre Bischöfe als katholische Bischöfe anzusehen, ihre Priester als

Priester, also auch sind dieselben in der Lage, das heilige Abendmahl
als ein wirkliches Abendmahl zu feiern, und wir deshalb nicht in der
Lage, wenn ein Anglikaner das heilige Abendmahl begehrt, ihm
dasselbe zu verweigern.»20 Bischof Reinkens erliess noch eine Verordnung,

die die Art der Spendung näher regelte: es sollten zuerst die
Anglikaner aufgefordert werden, zu kommunizieren, dann die Altkatholiken»21.

All dies waren offizielle und feierlich vollzogene Schritte. Dennoch
bestand zwischen den beteiligten Kirchen keine formelle
Kirchengemeinschaft. Der zweite Vorsitzende der Synodal-Repräsentanz, F. von
Schulte, erklärte 1897 offiziell, dass die Altkatholiken keine
Kirchengemeinschaft mit der anglikanischen Kirche geschlossen hätten. Es

läge vor eine Brüderlichkeit, eine Annäherung; das Austeilen der
Kommunion, wenn es verlangt wird, sei ein Liebeswerk22. Der Begriff
des Liebeswerkes wurde gern von Bischof Reinkens benutzt. Es

stimmt mit der schon in seinem ersten Hirtenbrief 1873 erklärten
Auffassung überein: «Nur Einer hat den Schlüssel Davids, welcher öffnet
und Niemand schliesset, nicht öffnet und Niemand öffnet (Apoc.
3,7); dieser Eine hat die Schlüsselgewalt nur der Kirche anvertraut,
und welche sie ausüben, sind Verwalter, nichts mehr. Die Schätze zu
spenden, nicht zu verweigern ist ihr Beruf.» «Es ist das Haus Gottes,

"Zitiert nach O. Steinwachs. Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus,
IKZ 1911, 477f.; Deutscher Merkur 1878, 280 (hier übersetzt aus dem «Guardian»).

20 Verhandlungen der achten Synode der Altkatholiken des Deutschen
Reiches, Bonn 1883, 63.

21 Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt 6 (1883). 35.
22 Deutscher Merkur, 1897, Nr. 12, 20. März.

245



in dem er waltet; da giebt es unter den Hausgenossen keine Knechte,
sondern alle sind Kinder Gottes..., er darf und kann nicht neue
Befehle erteilen und aus der Übertretung neue Todsünden erfinden, um
den Kindern Gottes unter dem Vorwande des Ungehorsams statt des

Brodes einen Stein, statt des Fisches eine Schlange, statt des Segens
Fluch vorzusetzen und sie aus dem Hause ihres Vaters zu jagen.»23
Hier wird deutlich, wie die päpstliche Praxis, durch immer neue Dogmen

und Gebote den Kreis der Zugelassenen einzuschränken, zur
altkatholischen Haltung führte, im ursprünglichen altkirchlichen Sinn

nur die klassischen Todsünden als Hindernisse anzusehen und gültige
Sakramente und echten Glauben auch dort zu entdecken, wo Rom
diese Anerkennung verweigerte.

Aus dem Gesagten bleibt festzuhalten:
a) Vor 1931 gab es kein formelles Abkommen zwischen den anglikanischen

und den altkatholischen Kirchen.
b) Trotzdem wurde nach beiden Seiten die Zulassung zur Eucharistie

praktiziert, und zwar in Deutschland, in der Schweiz und wohl
auch in Österreich, gelegentlich auch in Holland23a).

c) Dieses geschah auf der Basis einer bewusst festgestellten
Übereinstimmung im Wesen des Glaubens (Unionskonferenzen, Erklärung
der Lambeth-Konferenz, der Synodal-Repräsentanz), die jedoch nicht

23 HJ. Reinkens. Hirtenbriefe, Bonn 1897, 16.
23a Qer erste aktenkundige Fall der Zulassung eines Anglikaners zur

altkatholischen Eucharistie ist sogar in Utrecht im Jahr 1875 geschehen. Der
anglikanische Geistliche F.W. Puller, auf der Durchreise zur zweiten Bonner
Unionskonferenz, bat nach seinem eigenen Zeugnis den altkatholischen
Dekan von Utrecht (der neugewählte Erzbischof Heykamp war nicht in der
Stadt), ihm zu erlauben, an der Kommunion teilzunehmen. Der Dekan
befragte ihn über seinen Glauben an die wirkliche Präsenz des Herrn im Sakrament

und erlaubte ihm. am nächsten Tag zu kommunizieren. Vgl. C. B. Moss.
The Old Catholic Movement, London 21964, 333 f. Puller berichtet ausserdem,
dass er gehört hätte, einige andere Anglikaner hätten ebenfalls bei den
Altkatholiken in Utrecht kommuniziert. Dieses Zeugnis ist auch darum wichtig, weil
die holländische Kirche zu dieser Zeit Zweifel über die Gültigkeit der anglikanischen

Weihen hatte. Für die Zulassung zur Eucharistie wurde nur nach der
Taufe und dem eucharistischen Glauben gefragt. Das entspricht der Praxis der
anderen altkatholischen Kirchen.

Moss schreibt ebd., die christkatholische Synode hätte im Jahr 1879 offiziell
erlaubt, den Anglikanern die Eucharistie zu spenden. Aus dem Bericht in «Der
Katholik» 2 (1879), 181-184 geht aber nur hervor, dass auf Antrag von Bischof
Herzog eine Resolution angenommen wurde, in der die Synode ihre Ansicht
ausspricht, «in wesentlichen Dingen mit der anglo-amerikanischen Kirche auf
dem gleichen christlichen und katholischen Boden zu stehen».

246



in allen Einzelheiten ausgearbeitet wurde und nicht durch einen Akt
der massgebenden Organe der Kirche bestätigt worden war.

Das Abkommen von 1931 stellt eine Glaubensübereinstimmung in
«allem Wesentlichen des christlichen Glaubens» fest, ohne sie jedoch
ausführlich zu formulieren. Urs Küry zitiert als Begründung: «In
Würdigung der Tatsache, dass die bestehenden Unterschiede völlige
Übereinstimmung in allen Lehrpunkten nicht zulassen, dass aber
andererseits die wesentlichen Lehrgrundlagen beider Kirchen katholisch
sind, wird auf eine besondere Darlegung der gemeinsamen
Glaubensgrundlagen verzichtet, da eine solche der Formulierung eines neuen
Glaubensbekenntnisses gleichkäme.»24 Mit anderen Worten haben
beide Kirchen die alten Glaubensbekenntnisse gemeinsam, sie erkennen

darüber hinaus, dass die offiziellen Lehrdokumente der anderen
Kirche von ihnen als katholisch angesehen werden, ohne sie selbst zu
übernehmen, dass aber andererseits Unterschiede bestehen, die es

nicht möglich machen, ein ausführliches Bekenntnis zu formulieren.
Zugleich macht die Wahl der Worte «Lehrpunkte» und «neues
Glaubensbekenntnis» deutlich, dass man die Differenzen mehr auf dem
Gebiet der Lehre als auf dem Gebiet des Bekenntnisses vermutet und
darum ein Fragezeichen hinter der Notwendigkeit eines solchen

neuen Bekenntnisses setzt. Jedenfalls wurde auf die völlige
Übereinstimmung im Bekenntnis (etwa auf die Zahl der ökumenischen Konzile)

vor dem Abschluss der Interkommunion verzichtet.
Es ist in den altkatholischen Kirchen eine alte Praxis, Christen aus

den römisch-katholischen, orthodoxen, altorientalischen und evangelischen

Kirchen die Kommunion auszuteilen, wenn diese es

wünschen. In einem Beitrag im «Altkatholischen Boten» begrüsst es Thürlings

im Jahr 1882, dass Mitglieder befreundeter Kirchen an der
altkatholischen Eucharistie teilnehmen. Das scheint sich nicht auf die
Anglikaner allein zu beziehen25.

24 U.Küry. Die Altkatholische Kirche, Stuttgart/Frankfurt 31982, 110. Der
Satz kommt im Protokoll der Verhandlungen nicht vor; eine Wortmeldung von
Bischof Adolf Küry («Es sei nicht ratsam, ein neues Glaubensbekenntnis zu

skizzieren») geht in diese Richtung. Vgl. auch den Hirtenbrief von Bischof
A.Küry: «Die Interkommunion mit der Kirche von England», Bern 1932, 10.

25 Für die Osterzeit. Altkatholischer Bote, 1882, 49. Angesichts der Tatsache,
dass zahlreiche Gäste besonders in der Osterzeit an der altkatholischen
Eucharistiefeier teilnehmen, stellt Thürlings fest, dass die altkatholische Kirche von
der Vereinigung mit Christus und miteinander, die sich in der Eucharistie
vollzieht, niemanden ausschliesst; sie darf aber verlangen, dass jeder Teilnehmer
es auch ernst mit dieser Vereinigung meine. Er meint darum, dass «Mitglieder

247



Für die deutsche Kirche kodifizierte Bischof Brinkhues diese Praxis
in einer Verordnung im Jahr 1971. Darin werden diejenigen anwesenden

Gläubigen eingeladen, «die unseren Glauben an die Wirklichkeit
und leibliche Gegenwart des erhöhten Herrn im heiligen Sakrament
des Altars mit uns teilen»26.

Bischof U. Küry erklärte seinerseits im offiziellen Bericht vor der
Synode im Jahr 1972, die sogenannte «Gastkommunion» sei von einer
kirchenamtlichen Interkommunion grundsätzlich zu unterscheiden. Es

sei darum «der in unserer Kirche von jeher geübten Praxis entsprechend

erlaubt, nach Aussprache einzelnen Evangelischen gelegentlich
das Abendmahl zu spenden, wenn diese auf dem Boden der altkirchlichen

Bekenntnisse stehen und unseren Glauben an die Gegenwart des

Herrn in den Abendmahlsgaben teilen»27. Küry korrigierte damit
Äusserungen, die er ein Jahr zuvor vor der Synode gemacht hatte,
nach Gesprächen in der Kirche, und sprach hier ganz offensichtlich
als Hirte und nicht als Privatperson. Er gibt ausserdem ein Zeugnis
dafür, dass es sich um eine «seit jeher» geübte Praxis handelt.

Zum Schluss sei hier auf die verschiedenen früheren Stellungnahmen

der Internationalen Bischofskonferenz zu diesem Fragenkomplex
hingewiesen. In diesen Stellungnahmen zu Unionsverhandlungen der

anglikanischen Kirchen in Indien und in England mit den Methodisten

ist eine doppelte Sorge erkennbar:
a) vor der Gefahr der Aufgabe oder Verundeutlichung der Katholizität

(Schrift, Tradition, Glauben, Einheit im Amt) zu warnen.
Insbesondere wurde gemahnt, dass in Indien die reformatorischen Bekenntnisse

neben dem Nizänum bestehen blieben, und dass nicht bischöflich

ordinierte Geistliche ohne WiederOrdination integriert wurden;
b) trotzdem nicht auszuschliessen, dass Gott in der festgefahrenen

konfessionellen Situation auch auf ungewöhnliche Wege führen
könnte, um die Einheit zu erreichen.

Über Südindien wird gesagt: «Dieser Weg mag. wenn Gott es will,
zu einem befriedigenden Ende führen.» «Bei allen Mängeln und

Geanderer, befreundeter Kirchen» (d.h. wohl Anglikaner und Evangelische)
zuzulassen seien, nicht aber diejenigen Mitglieder der römisch-katholischen
Kirche, die nur das Sakrament begehren und nicht bereit zu einem Beitritt und
Bekenntnis zur altkatholischen Kirche seien.

26 U.Küry. a.a.O., 465.
-'" U.Küry. a.a.O., 465. Vollständiger Text des Berichtes in: Christkatholisches

Kirchenblatt. 1972, 175. Vgl. dazu auch den Bericht des Bischofs zur
Synode 1971.

248



fahren darf man es nicht als unmöglich erachten, dass Gott diesen

menschlich-schwachen, vielleicht sogar menschlich-verworrenen
Versuch gebrauchen will. Ein Wachstum auf katholische Wahrheit hin,
die sich eines Tages zur vollen Katholizität entwickeln kann, wag sich
hier manifestieren. So betrachtet, erwarten wir im Vertrauen auf die

Führung von Gottes Heiligem Geist die Entwicklung der Zukunft.»
Zu dem anglikanisch-methodistischen Unionsplan und dem

Schema des «Versöhnungsgottesdienstes» schreibt die Bischofskonferenz:

«Über alle Bedenken hinaus hat die IBK ein starkes Vertrauen
in die Glaubenshaltung der Kirche von England. In dieser Überzeugung

meint die IBK dem (Ordinal) gegenüber ein klares Ja sagen zu
müssen, dem Schema gegenüber kein absolutes Nein sagen zu dürfen.

Bei aller Besorgnis, die aus dem hier Gesagten hervorgeht und die
für die IBK schwerwiegend ist, hat die IBK den Eindruck, dass die
Kirche von England eine tapfere Tat im Glauben eingeht, in der von
vornherein ein verneinendes Urteil auszusprechen sie kein Recht
hat.»28

So wird hier das Ziel der Einheit sehr deutlich umschrieben und
seine Verbindlichkeit hervorgehoben, ohne die Möglichkeit einer
schrittweisen Annäherung an dieses Ziel von vornherein abzulehnen.
Die Bischofskonferenz nimmt eine abwartende Haltung und vertraut
auf die Führung des Heiligen Geistes, die an ihren Früchten zu erkennen

sein wird.

III. Theologische Reflexion

1. In jeder Entscheidung, die die Zulassung zur Eucharistie betrifft,
muss die Kirche zwei Forderungen gerecht werden: der Verwirklichung

der Heiligkeit der Kirche und der Unversehrtheit des apostolischen

Glaubens; und dem Geist des Evangeliums als Angebot der

Versöhnung, der Vergebung der Sünden, der Barmherzigkeit, als Geist
der Liebe und Friedfertigkeit, des Trachtens nach Einheit, ohne «das

eigene zu suchen».
a) Die erste Forderung geht von dem aus, was die Kirche als

Gemeinschaft der Heiligen und der Glaubenden sein soll. Mit anderen
Worten geht es hier um ein Idealbild der Kirche. Die ideale Gestalt
der Kirche ist eine himmlisch-eschatologische Grösse. Die Kirche hier
auf Erden wird dieses Ideal nie voll verwirklichen können; doch
trachtet sie ständig danach, diesem Bild ähnlich zu werden.

28 U.Küry. a.a.O., 350f., 412; IKZ 1969, 152f.

249



Heiligkeit ist ein urreligiöser, vom Alten Testament übernommener
Begriff, der von dort her auch im Neuen Testament geführt wird. Die
Christen nennen sich die Heiligen, aber nicht im Sinne der
Werkgerechtigkeit, sondern weil sie von Gott durch Christus geheiligt worden
sind. Die Suche nach einer «reinen» Gemeinde von heiligmässigen
Menschen ist ein alttestamentliches Anliegen. Aber das Leben im
Glauben im Geist des Neuen Testamentes verträgt sich nicht mit der
Gesinnung eines öffentlichen, unbussfertigen Sünders.

Der Glaube soll in der Kirche einer sein (Eph 4,1 ff.). Er ist ebenfalls

Gottes Gabe, und nicht etwas, was der Mensch macht. Doch es

kann in der Formulierung des Glaubens an das Heilwerk Gottes in
Jesus Christus auch Verschiedenheiten geben. Das Suchen nach einer

völlig einheitlichen Formulierung des Glaubens ist ein hellenistisch
bedingtes Streben, das Gefahr läuft, zu vergessen, dass Gottes
Geheimnis nie ganz angemessen in Worten ausgedrückt werden kann.
Von der Kirche ausgeschlossen werden nur die hartnäckigen Häretiker,

die zentrale Wahrheiten des Glaubens trotz wiederholter Ermahnung

öffentlich leugnen.
b) Die Suche nach Übereinstimmung mit dem Idealbild der Kirche

soll im Rahmen des Geistes des Evangeliums gesehen und verwirklicht

werden. Die Anweisung: «Wenn er auf die Kirche (d.i. hier die
Ortskirche) nicht hört, sei er dir wie ein Zöllner oder Heide», muss in
dem Kontext gesehen werden, dass Jesus ebenfalls auffordert, siebzig
mal sieben mal zu vergeben, um den Strohhalm im Auge des Bruders

zu sehen nicht den Balken im eigenen Auge zu vergessen, und auch,
dass er tatsächlich mit Zöllnern und Sündern und sogar mit Heiden
verkehrt hat. Darum ist die Handhabung von kirchlichen Regeln und
Ordnungen nie starr und schematisch; es muss vielmehr der konkrete
Einzelfall im Licht der Barmherzigkeit und der Liebe im Auge behalten

werden. Es ist darum verfehlt, in jedem Abweichen von «kirchlichen

Regeln» in der Zulassung zur Eucharistie gleich Glaubensmangel

zu sehen. Die alte Kirche hat eine Entwicklung in der Busspraxis
gekannt. Zunächst wurden die Sterbenden versöhnt und durften
kommunizieren, auch wenn sie ihre Busszeit noch nicht abgeschlossen hatten.

Wenn sie nicht starben, mussten sie in einigen Kirchen ihre Busszeit

nachholen, in anderen galten sie weiter als Versöhnte. Die Synode
von Ankyra 314 gab den Bischöfen Vollmacht, die Busszeiten je nach
Verhalten des Büssers zu verkürzen oder zu verlängern29. Später wur-

29 Vgl. oben Fn.15.

250



den bestimmte Zeiten der Busse besonders frommen oder verdienstvollen

Büssern nachgelassen (das ist der Ursprung der Ablässe).
Schliesslich fiel die Praxis der öffentlichen Busse fast völlig weg; sie

hatte nur noch für die Kleriker und Ordensleute eine Bedeutung.
Trotz der Fragwürdigkeit mancher Entwicklungen war es schliesslich
die Einsicht, dass Gott uns in Christus wirklich vergibt, die zu einer

barmherzigeren Praxis geführt hat. Hinsichtlich der von der jeweiligen
Ortskirche Getrennten war es auch in vielen Fällen die Regel, dass sie

am Sterbebett die Sakramente empfangen durften. Diese Bestimmung
ist auch im römisch-katholischen Kirchenrecht immer enthalten gewesen.

Barmherzigkeit und Liebe müssen aber besonders dort walten, wo
getaufte Christen «im guten Glauben» irren, d.h. dass sie sich nicht
bewusst sind, falschen Lehren anzuhängen. Zu der «bona fides»
kommt heute hinzu, dass im Zuge der ökumenischen Bewegung die

Versöhnungsbereitschaft und das Streben nach Einheit auf allen Seiten

gewachsen ist.
2. Die Eucharistie hat nicht nur einen gemeinschaftlichen, sondern

auch einen persönlichen Charakter.
Sie ist also nicht nur die Feier der christlichen Gemeinde, sie ist

auch die Nahrung des Gläubigen, die ihn mit Christus verbindet und
in der ihm ewiges Leben zuteil wird. Dem Christen wird in der Feier
der Eucharistie und im Empfang der Kommunion Heil zuteil, d.h. die
Teilhabe am Geheimnis des Todes und der Auferstehung Jesu Christi.
Dieser Aspekt der Eucharistie ist sogar ganz vorherrschend im
Johannesevangelium: «Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt, hat das

ewige Leben» (Joh. 6,54). Und bei Paulus steht auch zuerst die koinonia

des Leibes und des Blutes Christi da (I.Kor. 10,16), d.h. die
Teilhabe am Leib und am Blut des Herrn (die lateinische Übersetzung von
koinonia, d.i. communio bedeutet den Empfang der Eucharistie), erst
dann wird v. 17 gesagt, darum sind wir alle ein Leib, die wir alle von
einem Brot essen. Einen Christen vom Empfang der Eucharistie aus-

zuschliessen, bedeutet, ihm das zentrale Heilmittel des Neuen Bundes

zu verwehren.
Darum hat die Kirche nicht jeden, der irgendeinen dogmatischen

Irrtum vertrat, sofort von der Eucharistie ausgeschlossen, sondern nur
die unverbesserlichen Häretiker. Es war nie die Praxis der Kirche, vor
jedem Empfang der Kommunion eine theologische Prüfung abzunehmen;

würde man das tun, dann gäbe es sicher sehr viele Christen,
sowohl in den grossen Kirchen als auch in unseren Gemeinden, die sie

in irgendeinem Punkt nicht bestehen würden! Die Zulassung zur Eu-

251



charistie ist nicht ein Preis, der nur denjenigen zugestanden wird, die
ein bestimmtes Niveau an Rechtgläubigkeit, Heiligkeit und
Gemeinschaftsgeist aufweisen; sie ist vielmehr der Normalfall für jeden
gläubigen, getauften Christen, so dass der Ausschluss vom Empfang der
Eucharistie eine schwere Strafe darstellt. Darum hat die Kirche zuerst
am Sterbebett und dann auch in anderen Fällen ihre Praxis gemildert,
um geistlichen Schaden von den Betroffenen abzuwenden. Die Sakramente

sind ja für die Menschen (sacramenta propter homines) gestiftet

worden.
Diese Gesichtspunkte scheinen mir übrigens in der gemeinsamen

Stellungnahme einer Gesprächskommission der Christkatholischen und
der Römisch-katholischen Kirche der Schweiz nicht gebührend berücksichtigt

zu werden. Das Dokument argumentiert so, als ob die
Eucharistiefeier nur da wäre, um die Einheit der Kirche zu bestätigen30.

3. Man sollte sich immer neu fragen: Was bedeutet Einheit im
Glauben, was Einheit im Bekenntnis des Glaubens und was Einheit in
der Lehre?

a) Glaube ist mehr als die intellektuelle Bejahung von formulierten
Sätzen. Glaube ist das Erfasstsein der ganzen Person durch den Kontakt

mit einem Geheimnis. Gott ist wesenhaft Geheimnis; dass er uns
in Christus erlöst, ist ebenfalls Geheimnis. Man kann das Geheimnis
dogmatisch korrekt in Worte fassen und trotzdem weit von ihm
entfernt sein. Ein rein intellektueller Konsens ist noch nicht die Einheit
in dem einen Glauben. Von einer rein theoretischen Bejahung von
«Glaubenswahrheiten» sagt der Jakobusbrief: «Auch die Dämonen
glauben und erzittern» (Jak. 2,19). Vom heiligen Antonius wird
erzählt, dass er in seinem Alter von der Wüste nach Alexandrien kam,

30 IKZ 1987, 53-61. Die Forderung des Dokuments, gemeinsame Teilnahme
an der Eucharistie würde als Voraussetzung auch Gemeinschaft in allen
praktischen Dingen verlangen, scheint die bestehenden Bistums- und Pfarreigrenzen

nicht zu berücksichtigen und ist in dieser pauschalen Form nicht praktikabel.

Das Dokument übersieht, dass das CIC 1983 der römisch-katholischen
Kirche can.844 nicht nur an «Kranke, Flüchtlinge oder andere Gruppen»
denkt, sondern den allgemeinen Ausdruck benutzt: «Immer wenn die Notwendigkeit

gegeben ist oder ein wahrer spiritueller Nutzen es ratsam macht» (§ 2,
§ 5), was auch z.B. ökumenische Gottesdienste einschliessen kann. Der Satz:
«Interkommunionsabkommen gleich welcher Stufe sind daher unkirchlich»
verurteilt auch die römisch-katholische Kirche, die gerade ein solches Abkommen

mit der syrisch-orthodoxen abgeschlossen hat (vgl. L. Klein. Bericht zur
ökumenischen Lage in der Bundesrepublik 1986, Materialdienst der ökumenischen

Zentrale, 1986, Nr.3, 4L).

252



um den rechtgläubigen Bischöfen im Kampf gegen die Arianer zu helfen.

Als in einer Kirchenversammlung viele Erklärungen über die
Gottheit Christi gegeben wurden, stand er nur auf und sagte: «Ich
habe ihn gesehen.» Danach war Schweigen.

b) Bekenntnis des Glaubens ist der immer neue Versuch, die Erfahrung

dieses Geheimnisses in Worte zu fassen. Dieses ist äusserst

schwierig, aber nicht unmöglich. Gott hat auch in der Heiligen Schrift
sich der Sprache bedient, um über das Geheimnis des Heils zu
sprechen. Das Bekenntnis fasst in wenigen Worten oder Sätzen das
Wesentliche der christlichen Botschaft: «Jesus ist auferstanden»; «Jesus

ist der Messias»; «Jesus ist der Herr». Diese Sätze werden später
erweitert mit Gott dem Vater, der Jesus zum Herrn erhöht hat, und dem

Heiligen Geist, mit dem er zum Messias gesalbt worden ist. Die dann
von der Kirche angenommenen Bekenntnisse beschreiben jeweils kurz
das Werk der drei Personen. Doch sogar diese einfachen Sätze können
missverstanden oder zur reinen Formel ausgeleert werden. Daher ist
Bekenntnis des Glaubens eine ständige Aufgabe (dies ist der Sinn des

Projektes der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung:
«Bekenntnis des apostolischen Glaubens heute»). Bekenntnis hat immer
einen doxologischen Charakter, es ist auch dazu bestimmt, im Gottesdienst

gesungen zu werden. Ein Benediktiner sagte, er könne den
Definitionen des I.Vatikanums nicht die gleiche Würde wie den Sätzen
des Glaubensbekenntnisses einräumen, denn es sei nicht möglich zu
singen: «Et in unum infallibilem summum pontificem».

c) Lehre ist der weitergehende Versuch, sich rational Rechenschaft
über die Bedeutung des Bekenntnisses zu geben, es in ein System zu
bringen, vor Missdeutungen zu schützen. Lehre ist unentbehrlich, weil
der menschliche Verstand weder vom Glauben ausgeschaltet werden
kann noch darf («credo quia absurdum» ist kein christlicher Satz),
auch weil nur mit seiner Hilfe das Bekenntnis rein und frei von
Fehlinterpretationen gehalten werden kann.

Einheit im Glauben ist unbedingt notwendig, weil es nur einen
Glauben gibt (Gal. 4,1), durch den Erlösung geschenkt wird. Einheit
im Bekenntnis ist von äusserster Wichtigkeit für das Leben der Kirche
als Gemeinschaft. Einheit in der Lehre ist mindestens so weit wichtig,
dass es nicht geschehen darf, dass ein Teil der Kirche die Lehre des

anderen Teils als häretisch empfindet oder empfinden muss.
4. Treue zur alten Kirche bedeutet nicht Repristination, d.h.

Wiederaufleben oder Fortführen aller Einzelheiten des kirchlichen Lebens
in den ersten Jahrhunderten.

253



Es geht vielmehr darum, wie Bischof Küry es ausdrückt, die
Grundentscheidungen der alten Kirche in der heutigen Situation nachzuvoll-
ziehen31. Die Institutionen und Gesetze der alten Kirche lassen sich
nicht in allen Punkten auf die heute veränderte Situation übertragen.
Nicht die Praxis der Exkommunikation kann heute helfen, Einheit unter

den historischen Kirchen wieder herzustellen, sondern der Dialog
in einer konziliaren Gemeinschaft, der auch aus der Praxis der alten
Kirche stammt.

5. Eigentliche Häresie kann es nur dort geben, wo das Zentrum des

christlichen Glaubens zerstört wird.
Andere Differenzen in der Lehre und der Verfassung der Kirche

haben ihre Wichtigkeit, müssen aber nicht immer als kirchentrennend
wirken. Sie sollten im Gegenteil in einem konziliaren Gespräch bereinigt

werden, das entsprechend dem Referat von H.G. Stobbe nach der
gegenseitigen Anerkennung als Kirche und nicht als Voraussetzung
dafür geschehen sollte.

6. Wir Altkatholiken haben die Exkommunikationen der anderen
Kirchen der heutigen Ökumene nicht mit übernommen.

Das ist in bezug auf die römisch-katholische Kirche ganz
offensichtlich. Rom hat die Altkatholiken 1871 und 1873 exkommuniziert.
Die Altkatholiken haben aber die Exkommunikation nicht erwidert.
Anfängliche Tendenzen, die die römisch-katholische Kirche für häretisch

erklären wollten, konnten sich nicht durchsetzen32. Bischof Reinkens

hat auf die Enzyklika des Papstes, die ihn und seine Befolger
nach seiner Bischofsweihe exkommunizierte, mit den Worten des

Apostels Paulus geantwortet: «Segnet, die euch verfolgen, segnet, und
fluchet ihnen nicht. Vergeltet niemandem Böses mit Bösem. Womög-

31 U.Küry. a.a.O., 126-128.
32 Der am zweiten Altkatholikenkongress 1872 angenommene Antrag III,

betreffend die Rechte der Altkatholiken, argumentiert in den Erwägungen
juristisch, durch das erste Vatikanum sei ein neues Kirchenwesen entstanden,
das als «neukatholische Secte» bezeichnet wird; doch zur Abstimmung kamen
nur die Punkte I—VIII der Vorlage (vgl. Verhandlungen des zweiten
Altkatholiken-Kongresses zu Köln, Köln 1872, 106). Döllinger schrieb am 11. Juni 1874

an E. Michaud, der anfänglich auch solche Ideen hegte: «Eine Trennung gibt
es ohne Zweifel; aber es ist unendlich besser, sagen zu können: Ihr trennt euch
von uns, um uns zu zwingen, eure neuen Dogmen zu bekennen, als zu sagen:
ich trenne mich von euch, weil ich euch ansehe als behaftet mit dem Makel der
Häresie» (RITh 7/1899, 253 - Übersetzung vom Verf.).

254



lieh, soviel an euch ist, habt Frieden mit allen Menschen» (Röm.
12,14.17 f.)33.

Was die Orthodoxe Kirche des Ostens betrifft, erklärte schon der
erste Altkatholikenkongress im Jahr 1871, dass die Trennung mit ihr
«ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren
dogmatischen Unterschieden begründet ist»34. Die Altkatholische
Kirche der Niederlande nahm im Jahr 1922 die Verurteilung der
Ostkirche als schismatisch durch ihr Konzil im Jahr 1763 zurück und
erklärte, dass sie «ohne Einschränkung den katholischen Charakter der

griechischen oder morgenländischen Kirche anerkenne»35.
Was die Kirchen der Reformation betrifft, hat die Utrechter Erklärung

im Jahr 1889 festgestellt, dass die altkatholischen Kirchen das

Konzil von Trient nur insofern anerkennen, als es mit der Lehre der
alten Kirche übereinstimmt. Die Entscheidungen dieses Konzils, die
die Disziplin betreffen, werden von ihnen nicht angenommen36. Die
Fragen, die die katholischen und reformatorischen Christen voneinander

trennen, sind noch nicht abschliessend von einem ökumenischen
Konzil behandelt worden. Darum besteht nach altkatholischer Auffassung

hier keine gegenseitige Exkommunikation, sondern der Weg ist
offen für einen wirklichen konziliaren Dialog, der die Einheit im
Bekenntnis wiederherstellen soll.

7. Exkommunikationen haben nicht erreicht, was sie bezweckten.
Die Arianer sind nicht ausgestorben, weil man sie exkommuniziert
hatte. Im Gegenteil: solange sie sich von den Katholiken im Westgotenreich

isolierten, konnten sie sich halten; als sie die gesellschaftlichen

Schranken aufhoben und in den Dialog traten, wurden sie katholisch.

Dasselbe gilt für die Monophysiten, die innerhalb des Römischen

Reiches weiter mit der Grosskirche verhandelten und so die
Einheit mit einigen Kompromissen im fünften ökumenischen Konzil
wiederherstellten. Die ausserhalb der Grenzen des Römischen
Reiches in der Isolation lebenden Monophysiten starben aber nicht aus,
sondern existierten weiter bis heute.

Es ist auch nicht wahr, dass eine Häresie durch die Isolierung von

33 J. H. Reinkens. Hirtenbriefe, 41.
34 Vgl. Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-

Congresses abgehalten vom 22.-24. September 1871 in München, München
1871, 10-21: Küry. a.a.O., 451.

35 Erklärung der altkatholischen Kirche der Niederlande, 7. Juni 1922,
abgedruckt in der IKZ 1925, 12.

36 Utrechter Erklärung, Art. 5, Küry, a. a. O., 453.

255



den anderen Kirchen immer radikaler in der Lehre wird, bis sie sich
selbst zerstört. Im Gegenteil: Bewegungen, die am Anfang ziemlich
extrem waren, werden auf die Dauer viel moderater. Extreme

Meinungen können sich auf die Dauer nicht halten, ausserdem geschieht
doch noch immer ein gewisser Austausch mit den anderen Kirchen,
was den vermittelnden Tendenzen hilft, sich mindestens zum Teil
durchzusetzen. So stehen z.B. die nicht-chalkedonensischen Kirchen
heute der Christologie von Chalkedon näher als zur Zeit der
Trennung.

Darum sollte man nicht fragen, ob die Eucharistie ein Mittel zur
Einheit sei, sondern ob der Ausschluss von der Eucharistie ein sinnvolles

Mittel sei, den Irrtum aus der Kirche zu beseitigen. Im Zustand der
Gemeinschaft und des Dialogs setzt sich die Wahrheit besser durch
als im Zustand der Trennung und der gegenseitigen Exkommunikation.

8. Auf Exkommunikationen so weit wie möglich zu verzichten, ist
nicht ein Zeichen der Schwäche, sondern der Stärke. Der Schwache
isoliert sich, weil er Angst hat, in der Auseinandersetzung den anderen

unterlegen zu sein. Etwa z.B., weil die einfachen Gemeindemitglieder
schlecht ausgebildet sind und Gefahr laufen, zur anderen Meinung
überzuwechseln. Oder weil die anderen stärkere finanzielle Mittel
haben, die Menschen mit schwachem Glauben anlocken könnten, usw.

Die altkatholischen Väter haben keine Angst vor der Auseinandersetzung

gehabt. Rom hat verboten, das Buch des Jansenius zu lesen
oder aufzubewahren. Die Jansenisten haben aber nicht verboten,
römische Bücher zu lesen. Man sollte ruhig vergleichen dürfen. Franz
Heinrich Reusch nannte auch in seinem Briefwechsel mit Döllinger
das Motto, das den deutschen Altkatholiken nach 1870 Kraft vermittelte:

«Magna est Veritas et praevalet» (III. Esr. 4,41)3". Haben wir
auch Vertrauen daran. Suchen wir, Gemeinschaft zu stiften, wo es nur
möglich ist, nicht Trennungen aufrecht zu erhalten. Nur so kann
Ökumene wachsen.

Bonn Christian Oeyen

37 Reusch an Döllinger, 14. April 1872, Bischöfliches Archiv Bonn. Die
wissenschaftliche Edition des Briefwechsels durch Ch. Oeyen und H. E. Kessler ist
in Vorbereitung.

256


	Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft - Kirchengemeinschaft

