Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft -
Kirchengemeinschatft

Autor: Oeyen, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einladung zur Eucharistie — eucharistische Gemeinschaft —
Kirchengemeinschaft *

I. Die Heilige Schrift und die Disziplin der alten Kirche

Nach dem Bericht der Evangelien hat unser Herr Jesus Christus kei-
nen von seinen Jingern von der Feier seines Abendmahls ausge-
schlossen — auch Judas nicht, obwohl er seine Gesinnung kannte. Die
zwolf standen dabei fiir die zwolf Stimme des neuen Israels; die
eschatologische Dimension der ganzen Feier stand deutlich im Vor-
dergrund (vgl. Mk. 14,25 par.). Beide Elemente stimmen mit der allge-
meinen Ausrichtung der Botschaft Jesu iiberein: sein Angebot des
Heils gilt fiir alle Menschen, die umkehren und glauben; und wer es
annimmt, steht in der neuen Gemeinschaft der Geretteten, in der die
Kategorien «dieser Welt» keine Geltung mehr haben, - so diirfen
Zollner und Siinder, die von den Juden «exkommuniziert» wurden,
ohne Unterschied daran teilnehmen.

Gewiss ist fiir diese Feier der Vermidhlung Gottes mit den Men-
schen erforderlich, ein Hochzeitskleid zu tragen; doch ist es nicht die
Aufgabe der ibrigen Giste, den Unwirdigen hinauszuwerfen: das
wird erst der Herr bei seiner Wiederkunft tun (vgl. Mat. 22,11-13).

Das Evangelium des Johannes macht deutlich, dass es in der Eu-
charistie um Heil und ewiges Leben geht. « Wenn ihr nicht das Fleisch
des Menschensohnes esst und sein Blut trinkt, habt ithr das Leben
nicht in euch» (Joh. 6,53). Darum gilt wohl auch hier, was Jesus allge-
meiner am Anfang dieser Rede sagt: « Wer zu mir kommt, den werde
ich nicht zuriickstossen» (Joh. 6,37).

Als Paulus im I. Korintherbrief auf die Praxis der Eucharistiefeier
eingeht, betont er die Notwendigkeit der Einheit und Liebe innerhalb
der Gemeinde: es ist nicht recht, dass einer hungert und andere kost-
bare Speisen mitbringen. Dabei sieht er die Einheit mit Christus in der
Eucharistie als Quelle der Einheit unter den Glaubigen: diejenigen,
die Teilhabe am Leib und am Blut des Herrn haben, sind ein Leib,
sind sein Leib (I. Kor. 10,16 und 10,17 gehdren zusammen)'.

Zugleich vergleicht er die Feier mit alttestamentlichen kultischen

* Referat, gehalten an der 26.Internationalen Altkatholischen Theologen-
konferenz in Lowen.

' Vgl. die treffliche Auslegung von Johannes Chrysostomus in seiner Homi-
lie zum I. Korintherbrief 24,2. PG 61, 200f. W. Elert, Abendmahl und Kirchen-
gemeinschaft in der alten Kirche, Berlin 1954, 27f.

236



Handlungen: der Mensch muss sich priifen, ob er die notige kultische
Reinheit besitzt, um sich Gott anzunidhern. Da die dusseren Reinheits-
vorschriften im Neuen Testament — und vor allem fiir die Heidenchri-
sten? — aufgehoben sind, handelt es sich hier gewiss um die innere
Reinheit von schweren Siinden. Diese Priifung ist aber Sache des Ein-
zelnen, nicht Gegenstand einer Entscheidung der Gemeinde (vgl.
[.Kor. 11,26-29).

Paulus kennt aber auch den mit einem Fluch verbundenen Aus-
schluss aus der Gemeinde (Anathema, d.i. «an den Satan {ibergeben»
[.Kor. 5,4; vgl. 1.Tim. 1,20). Er nennt in seinen Briefen zwei Fille:
den Blutschidnder von Korinth (I. Kor. 5,1-13) und diejenigen, die den
Galatern «anderes verkiindigen als das Evangelium, das wir euch ge-
bracht haben» (Gal. 1,8-9), hier wohl diejenigen, die die Beobachtung
der jiidischen Gesetze als heilsnotwendig von den Heidenchristen ver-
langten. Nach jidischer Denkweise sollen dieser Fluch und der Aus-
schluss aus der Kirchengemeinschaft einen irdischen Ersatz fiir den
ewigen Fluch und den ewigen Ausschluss darstellen, sind also als heil-
same Strafe gemeint: «er soll in seinem leiblichen Dasein vernichtet
werden, damit sein Geist am Tag des Herrn gerettet wird» (I. Kor.
5,5). Doch ist die Frage berechtigt, in welchem Verhdiltnis dieser Satz
zum Geist des Evangeliums steht; nicht umsonst fithren viele Hand-
schriften bei Lk. 9,56 den Zusatz «Der Menschensohn ist nicht gekom-
men, das Leben der Menschen zu vernichten, sondern zu erhalten».
Geht es in den echten paulinischen Briefen um Ermahnung und Be-
lehrung des Apostels, die zur Losung von konkreten Fragen in den
Gemeinden fiihren sollten, so enthalten die am Ende des 1.Jahrhun-
derts entstandenen Pastoralbriefe zum erstenmal eine Sammlung von
Vorschriften der Kirchendisziplin. Wichtig in unserem Zusammen-
hang ist die Bestimmung, dass man mit den hiretischen Sekten keine
Gemeinschaft halten soll. Hier geht es nicht nur um eucharistische
Gemeinschaft, sondern um jede Art von Gemeinschaft. Man soll sie
meiden, sie nicht ins Haus nehmen und sie nicht griissen, «denn wer
ihn griisst, der hat teil an seinen bdsen Werken» (II.Tim. 3,5; Tit.
3,10; I1.Joh. 10; vgl. I.Kor. 5,11: «mit ihm nicht verkehren und nicht
mit ihm Mahl halten»).

Im Anschluss an das Neue Testament hat sich die Disziplin der al-

? Das «Apostelkonzil» ordnete an, dass die Heidenchristen nur die Enthal-
tungsforderungen erfiillen sollten, die fur Nichtjuden galten, wenn sie im Be-
reich Israels lebten: «von Goétzendienst, von Unzucht, von nicht ausgeblute-
tem Fleisch und von Blutgenuss» (vgl. Lev. 17f.).

237



ten Kirche entwickelt®. In ihr wurden vier Gruppen von Personen
vom Empfang der Eucharistie ausgeschlossen:

a) Die Nichtchristen: die Eucharistie ist die Feier der Jiinger des
Herrn, d. h. derjenigen, die seiner Lehre folgen. Es ist darum klar, dass
Juden und Heiden nicht daran teilnehmen diirfen. Die Didacheé
schreibt: « Niemand esse und trinke von eurer Eucharistie, ausser dem
auf den Namen des Herrn Getauften; denn auch hiervon gilt das Wort
des Herrn: gebt das Heilige nicht den Hunden» (Did. 9,5 vgl. 10,6).
Der Ruf der ostkirchlichen Liturgie: «das Heilige den Heiligen!» steht
im gleichen Zusammenhang: die Heiligen sind hier die Getauften.
Nach dem Zeugnis des Origenes durften allerdings interessierte
Nichtchristen als «Hérer» beim Wortgottesdienst anwesend sein®.

b) Die Katechumenen bis zur Taufe, da sie erst dadurch Christen im
vollen Sinn wurden. Als Lernende durften sie am Wortgottesdienst
teilnehmen, aber nicht an der Eucharistiefeier. Nach der dgyptischen
Kirchenordnung diirfen sie sich nicht am Friedenskuss beteiligen,
«denn ihr Kuss wire nicht rein»>.

¢) Die offentlichen Siinder: diese waren auf Zeit von der Gemeinde
der Glaubigen getrennt. Waren sie bereit zur Busse, mussten sie eine
Zeit als offentliche Biisser verbringen. Thre Stellung war dhnlich wie
die der Katechumenen, da das Busssakrament eine Art zweite Taufe
darstellte. Nach einer Bewidhrungszeit wurden sie zur Teilnahme am
Wortgottesdienst zugelassen, aber nicht an der Eucharistiefeier. Basi-
lius, der die Busszeit in verschiedene Etappen einteilt, sieht allerdings
vor, dass sie in der letzten Zeit bei der Eucharistiefeier mit den Gldu-
bigen stehen diirfen, ohne zu kommunizieren®.

d) Die nicht zur Gemeinschaft der katholischen Ortskirchen geho-

* Eine patristisch und theologisch ausgezeichnete Studie tiber das Thema
bietet W. Elert, Abendmahl und Kirchengemeinschaft (vgl. Fn.1). Der Verfas-
ser ilibertragt allerdings zu einfach die altkirchliche Praxis auf die heutige Si-
tuation der Kirchen. So lehnt er nicht nur erzwungene Unionen ab, sondern
auch undifferenziert jegliche Einladung anderer Christen. Manche unsachli-
chen Bemerkungen iiber das Bischofsamt (es hitte die Rechtgldubigkeit und
Einheit der Kirche nicht immer gewihrleistet, auch die Héretiker hétten ihre
Bischofe gehabt) wird man ihm leichter verzeihen; die Frage bleibt aber be-
rechtigt, warum man die eucharistische Disziplin der alten Kirche heute iiber-
nehmen sollte, und nicht ihre Auffassung iiber das Amt.

4 Nach einer einfithrenden Unterweisung und dem Versprechen, ein ordent-
liches Leben zu fithren. Vgl. c.Cels. III, S1.

> Th. Schermann, Die allgemeine Kirchenordnung, 1914, 62 (11, 43). Gemeint
ist die in der Taufe verliehene Reinheit von Siinden.

¢ Basilius, canon 56. Ahnlich auch Gregor v. Nyssa, can. 5.

238



renden Hairetiker und Schismatiker. In Anlehnung an Mt. 18,17 wur-
den diejenigen, die nach wiederholter Ermahnung «nicht auf die Kir-
che horen», den «Heiden und Zollnern» gleichgestellt. Um die Ange-
horigen der hidretischen Sekten besser erkennen zu konnen, wurden
von den einzelnen Ortskirchen Kataloge von Héaresien aufgestellt’.
In spéterer Zeit wurde es iiblich, reisenden Christen einen férmli-
chen Brief von ithrem Bischof, also eine Art kirchlichen Ausweis mit-
zugeben, damit sie in anderen Gemeinden kommunizieren durften.
Grundsitzlich blieb in allen diesen Punkten die Praxis der Kirche
konstant. Was den Ausschluss von Sindern betrifft, schreibt noch
Thomas von Aquin, der Priester miisste einem o6ffentlichen Siinder,
der die Kommunion begehrt, diese verweigern; bei nicht 6ffentlichen
Siinden, die der Priester anderweitig erfahre, etwa iiber die Beichte,
dirfte er sie nicht verweigern®. Allerdings gab es Schwankungen bei
der Beurteilung, welche Siinde schwer genug war, um von der Eucha-
ristie auszuschliessen. Urspriinglich galten als solche die drei Haupt-
siinden: Gétzendienst, Mord und Ehebruch. Nach und nach wurde
der Siindenkatalog erweitert und der Ausschluss von der Kommunion
von Fall zu Fall verschieden befristet, bis schliesslich auch der Ver-
stoss gegen irgendwelche kirchliche Bestimmungen ausreichte, um
von der Eucharistie ausgeschlossen zu werden. In der Sammlung von
Kanones, die unter dem Namen des Konzils von Elvira iiberliefert
wurde, wird demjenigen, der eine Schwester seiner verstorbenen Frau
heiratet, fiir fiinf Jahre verboten, zu kommunizieren; wer trotz Verbots
seine Friichte zuerst vom Bischof segnen ldsst und dann von einem Ju-
den, soll vollig von der Kirche abgetrennt werden («damit sie unseren
Segen nicht ungiiltig und unwirksam machen»); wer Kerzen tagsiiber
in den Friedhofen anziindet «und damit die Geister der Heiligen
beunruhigt», soll ausgestossen werden von der kirchlichen Gemein-
schaft®. Solche Bestimmungen galten wiederum in anderen Lokalkir-

7 Zusammengestellt bei R.A. Lipsius, Die Quellen der iltesten Ketzerge-
schichte, Leipzig 1875. Ein zu Beginn des 3.Jahrhunderts, wahrscheinlich in
Rom verfasster Katalog von Hiresien wurde félschlich Tertullian zugeschrie-
ben (Adversus omnes haereses, ed. E. Kroymann, CSEL XLVII, 213-226; CC
II, 1400-1410). Alle Kataloge haben vermutlich eine gemeinsame Quelle, die
aus dem 2.Jahrhundert stammt.

$S. Th.1II, q.80, a.6. Er begriindet die Unterscheidung folgendermassen:
«Da jeder Christ, dadurch dass er getauft ist, zum Tisch des Herrn zugelassen
ist, darf ihm sein Recht nur auf Grund einer 6ffentlichen Tatsache weggenom-
men werden.»

® Elvira can.61,49,34. F. Lauchert, Die Kanones der altkirchlichen Konzi-

239



chen nicht. Ahnliche Schwankungen und Ubertreibungen sind in der
Handhabung des Ausschlusses von Héiretikern und Schismatikern zu
merken. Der romische Papst Viktor brach im 2.Jahrhundert die Ge-
meinschaft mit den kleinasiatischen Kirchen wegen der Frage des
Ostertermins, wogegen Irendus von Lyon protestierte !°. Spiter wurde
oft schnell bei Streiten iiber Fragen des Glaubens oder der Disziplin
die Gemeinschaft abgebrochen.

Da auch hier die Lokalkirchen autonom tiiber ihre Angelegenheiten
entschieden, gab es immer wieder den Fall, dass eine Lokalkirche mit
zwel anderen in Gemeinschaft stand, die sich aber untereinander ex-
kommuniziert hatten. In der orthodoxen Kirche, die die altkirchliche
Autonomie bewahrt hat, standen noch 1870-1945 das Patriarchat von
Konstantinopel und die bulgarische Kirche untereinander in Schisma,
wihrend das Moskauer Patriarchat die Gemeinschaft zu beiden auf-
recht hielt.

Bemerkenswert ist die Verschiarfung des Begriffs der Héresie. Basi-
lius von Cisarea, der sich dafiir auf iltere Uberlieferungen beruft,
kennt drei Arten von Trennungen:

a) Héretiker wurden diejenigen genannt, die Grunddogmen leugne-
ten, d.h. in der Praxis die trinitarischen und christologischen Dogmen
der grossen 6kumenischen Konzile.

b) Schismatiker waren diejenigen, mit denen es zwar Lehrdifferen-
zen gab, aber in weniger wichtigen Punkten.

c) Parasynagogen waren Gruppen, die aus rein disziplindren Griin-
den getrennt waren''.

In der spiteren Zeit wird die Tendenz bemerkbar, immer mehr die

lien, Freiburg 1896, 19-23. Nach M. Meigne, Concile ou Collection d’Elvire?,
in: RHE 70 (1979), 361-387, stammen nur die ersten 21 Kanones aus der ver-
mutlich im Jahr 303 abgehaltenen Synode der spanischen Bischofe in Elvira.
Die tibrigen (darunter auch die spéter umgedeutete Bestimmung, dass verhei-
ratete Kleriker sich ihren Ehefrauen nicht entziehen sollten) sind gegen Ende
des 4.Jahrhunderts hinzugefiigt worden. Vgl. H. J. Vogels, Pflichtzélibat, Miin-
chen 1978, 37f.

'* Eusebius, H. e. V, 24,9. Die Frage des Ostertermins war nicht véllig ne-
bensichlich: Es ging um die objektive Ubereinstimmung der Ordnung der Er-
16sung in der Feier des Kirchenjahres mit der kosmischen Ordnung der Schop-
fung, die durch astronomische Berechnungen festzustellen ist. Das erkldrt
auch die spateren Trennungen aus diesem Grund, die bis zum 8. Jahrhundert
(England) dauerten. Trotzdem ist festzuhalten, dass ein Ausschluss von der
Eucharnistie aus diesem Grund nicht gerechtfertigt ist.

"' Ep. 188, can.1; PG 32, 665; vgl. Konzil von Antiochien 341, can.5; Kon-
stantinopel, can.6.

240



Schismatiker der zweiten Klasse zu «Héretikern» der ersten Klasse zu
machen. Typisch dafir ist der Streit mit den Donatisten, die in allen
Hauptdogmen mit der Grosskirche einig waren. Sie wurden darum als
«Schismatiker» eingeordnet. Gegen Ende des Streites versucht man
aber immer neu, sie zu «Hiretikern» zu erklidren, ganz offensichtlich,
weil der romische Staat, inzwischen christlich geworden, Sanktionen
gegen die Hiretiker verhédngte, aber nicht gegen die Schismatiker. Die
Erkliarung der Donatisten zu Héretikern bedeutete, dass sie vom rémi-
schen Staat verfolgt wurden, was auch praktisch ihr Ende brachte.

Die Argumente, warum dieselben, die frither als Schismatiker gal-
ten, jetzt zu Héaretikern erkliart wurden, waren zwei:

a) Man erhohte die Zahl der wesentlichen Wahrheiten und nahm
auch Punkte hinein, die konziliar noch nicht ausdiskutiert waren, z. B.
die Giiltigkeit der Sakramente oder die universalistisch verstandene
Ekklesiologie.

b) Man stellte die Regel auf, dass ein Schisma auf die Dauer zur
Hiresie wird '2.

Ziel dieser Massnahmen war es nicht, zu einer Vereinigung mit den
Donatisten zu gelangen, sondern sie zu vernichten, nachdem man die
Hoffnung auf eine Verstindigung aufgegeben hatte.

Auch hier war die Trennung nicht allein mit dem Ausschluss von
der Feier der Eucharistie verbunden, sondern es wurden der Gruss
und jede Art von Verkehr unterlassen. Der donatistische Schriftsteller
Cresconius hatte z.B. einen Traktat gegen Augustinus geschrieben,
den dieser erst lange Zeit spiter zu Gesicht bekam. Er schreibt in sei-
ner Antwort, dass er nicht wisse, ob diese je den Cresconius erreichen
werde .

Zu dieser Praxis der alten Kirche, die schon in Mt. 18 und den Pa-
storalbriefen angelegt ist, scheinen mir drei Bemerkungen angebracht:

a) Es handelt sich um die Ubernahme einer jiidischen Praxis, nicht
eines christlichen Gebots. Gerade Jesus hat sich an die Vorschrift,
Heiden und Zéllner zu meiden, nicht gehalten.

b) Das Ziel dieser Praxis ist es nicht, die Einheit zwischen getrenn-
ten Christen auf die Dauer wiederherzustellen, sondern eine fiir ge-
fahrlich gehaltene Richtung durch Unterbrechung jeden Kontakts un-
schidlich zu machen, ja wenn moglich zu vernichten. Wenn es darum
ging, voriibergehende Schismata zu beseitigen, wurden ganz andere

12Vgl. Augustinus, Contra Cresconium, II, 7,9; CSEL, 52, 367, 13-16:
«haeresis autem schisma inveteratum»; II, 8,10; CSEL, 368, 21-27.
13 Contra Cresconium, I, 1,1; CSEL 52, 325, 1-25.

241



Prinzipien angewandt, die auch altkirchlich waren, ndmlich Dialog
und konziliarer Prozess.

¢) Es ging nicht nur um den Ausschluss vom Empfang der Euchari-
stie, sondern um die Unterbrechung aller menschlichen und kirchli-
chen Kontakte 4.

d) Es ging um Disziplinarmassnahmen, die in vielen Fillen minde-
stens am Sterbebett ausser Kraft gesetzt werden konnten. Die Bischofe
hatten auch die Vollmacht, im Einzelfall z. B. die Busszeit zu verkiir-
zen oder zu verldngern 'S

e) Diese Praxis funktionierte im Rahmen einer Gemeinschaft von
autonomen Lokalkirchen, in der die Entscheidungen zuerst am Ort,
d.h. durch die beteiligte Lokalkirche, getroffen wurden, dann aber
von den anderen Lokalkirchen iibernommen wurden, — oder auch
nicht. Dabei war durchaus moglich, dass einzelne Lokalkirchen im
gleichen Fall nach bestem Wissen und Gewissen verschiedene Ent-
scheidungen trafen.

Demgegeniiber sollten wir uns heute auch fiinf Fragen stellen:

a) Ob es nicht andere, iibergeordnete Prinzipien des Evangeliums
gibt, denen man u. U. eher folgen sollte, wie Vergebung, Verséhnung,
Nichstenliebe, Suchen nach der Einheit der Kirche.

b) Ob es nicht andere Prinzipien im Leben der alten Kirche gab, die
hilfreicher wiren fiir die Beseitigung der heutigen Trennungen der
Christenheit. Das wiren z.B. der Wille, bei Trennungen den Dialog
nicht zu unterbrechen und das Suchen nach Einheit im Rahmen des
konziliaren Prozesses. Dem von M. Parmentier erwdhnten Beispiel des
Entgegenkommens des Konzils von Konstantinopel den Pneumato-
machen gegeniiber mdchte ich die Verhandlungen zwischen den Kir-
chen von Alexandrien und Antiochien in den Jahren 431-433, nach-
dem im Konzil von Ephesus die Differenzen nicht ausgerdumt worden
waren, hinzufiigen. Diese und andere Fille bestitigen die Grundthese
des Referates von H.G.Stobbe, dass Einheit im Bekenntnis die konzi-
liare Gemeinschaft voraussetzt, und nicht umgekehrt.

¢) Alle historischen Kirchen weichen heute in ihrer Praxis von der
alten Kirche ab. Denn diese Praxis konsequent zu ibernehmen, wiirde

4 Ignatius v. Antiochien, Smyrn. 7, 2: «Sich von ihnen fernhalten, weder ein-
zeln noch gemeinsam «mit> ithnen reden» (Hss.: vor ihnen). Irendus, Adv. Haer.
[11, 4: Johannes verldsst das Bad in Ephesus, als er darin einen Héretiker er-
blickt.

!> Synode von Ankyra 314, can.5. Massgeblich dafiir sollte die Philanthro-
pie sein.

242



bedeuten, dass man nicht nur die Mitglieder anderer Konfessionen
vom Empfang der Eucharistie ausschliesst, sondern auch, dass jedes
gemeinsame Gebet mit ihnen verboten sein muss, ja auch sie zu griis-
sen oder sich gegenseitig zu besuchen. Es ist vom Standpunkt der al-
ten Kirche aus inkonsequent, dass man Amtstrigern getrennter Kir-
chen erlaubt, im Ornat und sogar im Chorraum an einer Eucharistie-
feier teilzunehmen, ihnen vielleicht eine Lesung oder die Predigt iiber-
tragt, den Friedensgruss gibt und dann vom Empfang der Eucharistie
ausschliesst. Wenn es also Griinde gibt, von der altkirchlichen Praxis
in allen diesen Punkten abzuweichen, muss man sich fragen, warum
diese Praxis allein noch bei der Zulassung zum Empfang der Euchari-
stie unveridndert libernommen werden sollte. In der alten Kirche wire
es undenkbar gewesen, dass Lieder von Haéretikern fiir den gottes-
dienstlichen Gebrauch iibernommen wiirden. Wenn man heute Lieder
von evangelischen Verfassern iibernimmt, zeigt man damit, dass man
diese Kirchen nicht als hidretisch im altkirchlichen Sinn betrachtet.
Damit fillt auf die Frage der Zulassung zur Eucharistie auch ein
neues Licht.

d) Wenn der Ausschluss von der Eucharistie am Sterbebett aufge-
lockert werden konnte, dann bedeutet dies, dass eine solche Auflocke-
rung auch in anderen Fillen grundsatzlich méglich ist. In die gleiche
Richtung weist die Tatsache, dass die einzelnen Bischofe Vollmachten
hatten, zeitlich befristete Ausschliisse zu verkiirzen oder zu verldn-
gern. Es ist jedenfalls nicht grundsétzlich gegen die Ordnung der alten
Kirche, wenn heute einzelne Lokalkirchen Ausnahmen fiir bestimmte
Fille zulassen.

e) Die Handlungsfahigkeit der Lokalkirchen ist heute durch die fe-
ste Zugehorigkeit zu konfessionellen Verbidnden oft geschwicht oder
sogar kaum vorhanden. Es sollte ein altkatholisches Anliegen sein, die
Handlungsfdhigkeit der Lokalkirchen zu stirken. Eine gewisse Pluri-
formitét in der Zulassung zur Feier der Eucharistie innerhalb der Ut-
rechter Union ist darum nicht unbedingt von Ubel, sondern sie konnte
auch ein Zeichen der Miindigkeit der einzelnen Lokalkirchen im alt-
kirchlichen Sinn sein.

I1. Die altkatholische Praxis

In der Praxis der altkatholischen Kirchen — vor allem Deutschlands
und der Schweiz — gibt es zahlreiche Fille von Zulassung zum Emp-
fang der Eucharistie schon vor der formellen kirchlichen Einigung.

243



Das ist zundchst mit den Anglikanern geschehen, mit denen erst 1931
ein formelles Abkommen vorlag.

Im Jahr 1879 feierten in Bern die altkatholischen Bischdfe Herzog
und Reinkens mit dem anglikanischen Bischof Cotteril und Gésten
aus Frankreich und England die erste 6ffentliche Interkommunion.
Dies ist nicht etwa hinter verschlossenen Tiiren geschehen oder ge-
heimgehalten worden, sondern wurde am Sonntag, dem 10. August, in
der Berner Pfarrkirche offentlich gefeiert. Bischof Reinkens hielt die
Eucharistiefeier, H. Loyson, zu dieser Zeit altkatholischer Geistlicher
in Paris, die Predigt, Bischof Cotteril reichte den Gldubigen den
Kelch, Bischof Herzog die Hostien. Die Pressekommentare im «Ka-
tholik» (Bern) und «Deutschen Merkur» (Miinchen) sehen darin ein
«hervorragendes Beispiel der Interkommunion» '® und scheinen Pro-
bleme nur darin zu vermuten, dass Reinkens ohne Beschluss seiner
Synode an der Spendung der Kommunion unter beiden Gestalten mit-
wirkte.

Im Jahr 1880 reiste Bischof Herzog nach den USA, wo er wieder-
holt in anglikanischen Gemeinden firmte und die Eucharistie feierte.
Er schrieb im Mirz 1881 dariiber einen Hirtenbrief und veroffent-
lichte dazu noch eine besondere Schrift unter dem Titel «Gemein-
schaft mit der anglo-amerikanischen Kirche» .

Die Bischofe Reinkens und Herzog besuchten nach einer offiziellen
Einladung die anglikanische Kirche in England im Jahr 1881 und
empfingen in Cambridge gemeinsam die Kommunion. Bischof Rein-
kens verfasste im November 1881 dariiber einen Hirtenbrief. Er er-
klarte darin unter anderem: «Jeder Katholik ... muss sich in der angli-
kanischen Abendmahlsfeier heimisch fihlen, von katholischem Geiste
angeweht» 18,

Die deutsche altkatholische Synode erlaubte 1883, den Anglikanern
die Eucharistie unter beiden Gestalten auszuteilen. Die Diskussion
auf der Synode betraf wiederum die Frage der Spendung des Kelches.
Es war der Pfarrer der Koblenzer Gemeinde, Bergmann, der diesen
Antrag gestellt hatte und zugleich einen zweiten Teil, in dem beantragt
wurde, dass auch Altkatholiken die Kommunion unter beiden Gestal-
ten empfangen diirften. Die Synodalreprdsentanz befiirwortete nur
den ersten Teil des Antrags, die Anglikaner betreffend. Diskutiert
wurde nur iiber den Laienkelch, die Berechtigung der Zulassung von

1® Deutscher Merkur, 1879, 274.

17 Bern 1881.
'8 H.J. Reinkens, Hirtenbriefe, Bonn 1897, 83-95.

244



Mitgliedern einer anderen Kirche wurde von niemandem in Frage ge-
stellt. Dazu half selbstverstandlich der in den Unionskonferenzen er-
reichte Konsens, und auch die Erklarung der Lambeth-Konferenz von
1878, die sich zum Begriff des «depositum», bekannte, des anvertrau-
ten Glaubensgutes, das die Kirche zu bewahren und zu bezeugen hat,
«in den Bekenntnissen des Christentums niedergelegt, von den unbe-
strittenen Generalkonzilien angenommen, durch die Ubereinstim-
mung der ungeteilten Kirche in den Schriften der alten Viter festge-
halten und verteidigt» '°. Die Synodalreprisentanz hatte erklirt: «Die
englische Kirche ist, wie schon auf den Unionskonferenzen festgestellt
worden ist, als ein Teil der katholischen Kirche anzusehen, es sind
ihre Bischofe als katholische Bischoéfe anzusehen, ihre Priester als
Priester, also auch sind dieselben in der Lage, das heilige Abendmahl
als ein wirkliches Abendmahl zu feiern, und wir deshalb nicht in der
Lage, wenn ein Anglikaner das heilige Abendmahl begehrt, ihm das-
selbe zu verweigern.» 2® Bischof Reinkens erliess noch eine Verord-
nung, die die Art der Spendung nédher regelte: es sollten zuerst die An-
glikaner aufgefordert werden, zu kommunizieren, dann die Altkatholi-
ken» 2!,

All dies waren offizielle und feierlich vollzogene Schritte. Dennoch
bestand zwischen den beteiligten Kirchen keine formelle Kirchenge-
meinschaft. Der zweite Vorsitzende der Synodal-Reprisentanz, F.von
Schulte, erklidrte 1897 offiziell, dass die Altkatholiken keine Kirchen-
gemeinschaft mit der anglikanischen Kirche geschlossen hatten. Es
ldge vor eine Briiderlichkeit, eine Anniherung; das Austeilen der
Kommunion, wenn es verlangt wird, sei ein Liebeswerk ?2. Der Begriff
des Liebeswerkes wurde gern von Bischof Reinkens benutzt. Es
stimmt mit der schon in seinem ersten Hirtenbrief 1873 erkldrten Auf-
fassung liberein: «Nur Einer hat den Schliissel Davids, welcher 6ffnet
und Niemand schliesset, nicht 6ffnet und Niemand 6ffnet (Apoc.
3,7); dieser Eine hat die Schliisselgewalt nur der Kirche anvertraut,
und welche sie ausiiben, sind Verwalter, nichts mehr. Die Schitze zu
spenden, nicht zu verweigern ist ihr Beruf.» «Es ist das Haus Gottes,

12 Zitiert nach O. Steinwachs, Die Unionsbestrebungen im Altkatholizismus,
IKZ 1911, 477f.; Deutscher Merkur 1878, 280 (hier iibersetzt aus dem «Guar-
dian»).

20 Verhandlungen der achten Synode der Altkatholiken des Deutschen Rei-
ches, Bonn 1883, 63.

21 Amtliches Altkatholisches Kirchenblatt 6 (1883), 35.

22 Deutscher Merkur, 1897, Nr.12, 20. Mirz.

245



in dem er waltet; da giebt es unter den Hausgenossen keine Knechte,
sondern alle sind Kinder Gottes..., er darf und kann nicht neue Be-
fehle erteilen und aus der Ubertretung neue Todsiinden erfinden, um
den Kindern Gottes unter dem Vorwande des Ungehorsams statt des
Brodes einen Stein, statt des Fisches eine Schlange, statt des Segens
Fluch vorzusetzen und sie aus dem Hause ihres Vaters zu jagen.» 2
Hier wird deutlich, wie die papstliche Praxis, durch immer neue Dog-
men und Gebote den Kreis der Zugelassenen einzuschrdnken, zur alt-
katholischen Haltung fiihrte, im urspriinglichen altkirchlichen Sinn
nur die klassischen Todsiinden als Hindernisse anzusehen und giiltige
Sakramente und echten Glauben auch dort zu entdecken, wo Rom
diese Anerkennung verweigerte.

Aus dem Gesagten bleibt festzuhalten:

a) Vor 1931 gab es kein formelles Abkommen zwischen den anglika-
nischen und den altkatholischen Kirchen.

b) Trotzdem wurde nach beiden Seiten die Zulassung zur Euchari-
stie praktiziert, und zwar in Deutschland, in der Schweiz und wohl
auch in Osterreich, gelegentlich auch in Holland 232).

¢) Dieses geschah auf der Basis einer bewusst festgestellten Uber-
einstimmung im Wesen des Glaubens (Unionskonferenzen, Erklarung
der Lambeth-Konferenz, der Synodal-Représentanz), die jedoch nicht

33 H. J. Reinkens, Hirtenbriefe, Bonn 1897, 16.

233 Der erste aktenkundige Fall der Zulassung eines Anglikaners zur altka-
tholischen Eucharistie ist sogar in Utrecht im Jahr 1875 geschehen. Der angli-
kanische Geistliche F.W.Puller, auf der Durchreise zur zweiten Bonner
Unionskonferenz, bat nach seinem eigenen Zeugnis den altkatholischen De-
kan von Utrecht (der neugewihlte Erzbischof Heykamp war nicht in der
Stadt), ihm zu erlauben, an der Kommunion teilzunehmen. Der Dekan be-
fragte ihn liber seinen Glauben an die wirkliche Prisenz des Herrn im Sakra-
ment und erlaubte thm, am ndchsten Tag zu kommunizieren. Vgl. C. B. Moss,
The Old Catholic Movement, London 21964, 333 f. Puller berichtet ausserdem,
dass er gehort hitte, einige andere Anglikaner hétten ebenfalls bei den Altka-
tholiken in Utrecht kommuniziert. Dieses Zeugnis ist auch darum wichtig, weil
die holldndische Kirche zu dieser Zeit Zweifel iiber die Giiltigkeit der anglika-
nischen Weihen hatte. Fir die Zulassung zur Eucharistie wurde nur nach der
Taufe und dem eucharistischen Glauben gefragt. Das entspricht der Praxis der
anderen altkatholischen Kirchen.

Moss schreibt ebd., die christkatholische Synode hitte im Jahr 1879 offiziell
erlaubt, den Anglikanern die Eucharistie zu spenden. Aus dem Bericht in «Der
Katholik» 2 (1879), 181-184 geht aber nur hervor, dass auf Antrag von Bischof
Herzog eine Resolution angenommen wurde, in der die Synode ihre Ansicht
ausspricht, «in wesentlichen Dingen mit der anglo-amerikanischen Kirche auf
dem gleichen christlichen und katholischen Boden zu stehen».

246



in allen Einzelheiten ausgearbeitet wurde und nicht durch einen Akt
der massgebenden Organe der Kirche bestétigt worden war.

Das Abkommen von 1931 stellt eine Glaubensiibereinstimmung in
«allem Wesentlichen des christlichen Glaubens» fest, ohne sie jedoch
ausfithrlich zu formulieren. Urs Kiiry zitiert als Begriindung: «In
Wiirdigung der Tatsache, dass die bestehenden Unterschiede vollige
Ubereinstimmung in allen Lehrpunkten nicht zulassen, dass aber an-
dererseits die wesentlichen Lehrgrundlagen beider Kirchen katholisch
sind, wird auf eine besondere Darlegung der gemeinsamen Glaubens-
grundlagen verzichtet, da eine solche der Formulierung eines neuen
Glaubensbekenntnisses gleichkdame.» ¢ Mit anderen Worten haben
beide Kirchen die alten Glaubensbekenntnisse gemeinsam, sie erken-
nen dariiber hinaus, dass die offiziellen Lehrdokumente der anderen
Kirche von ihnen als katholisch angesehen werden, ohne sie selbst zu
libernehmen, dass aber andererseits Unterschiede bestehen, die es
nicht moglich machen, ein ausfiihrliches Bekenntnis zu formulieren.
Zugleich macht die Wahl der Worte «Lehrpunkte» und «neues Glau-
bensbekenntnis» deutlich, dass man die Differenzen mehr auf dem
Gebiet der Lehre als auf dem Gebiet des Bekenntnisses vermutet und
darum ein Fragezeichen hinter der Notwendigkeit eines solchen
neuen Bekenntnisses setzt. Jedenfalls wurde auf die vollige Uberein-
stimmung im Bekenntnis (etwa auf die Zahl der 6kumenischen Kon-
zile) vor dem Abschluss der Interkommunion verzichtet.

Es ist in den altkatholischen Kirchen eine alte Praxis, Christen aus
den romisch-katholischen, orthodoxen, altorientalischen und evange-
lischen Kirchen die Kommunion auszuteilen, wenn diese es wiin-
schen. In einem Beitrag im «Altkatholischen Boten» begriisst es Thiir-
lings im Jahr 1882, dass Mitglieder befreundeter Kirchen an der altka-
tholischen Eucharistie teilnehmen. Das scheint sich nicht auf die An-
glikaner allein zu beziehen %.

2 U, Kiiry, Die Altkatholische Kirche, Stuttgart/Frankfurt #1982, 110. Der
Satz kommt im Protokoll der Verhandlungen nicht vor; eine Wortmeldung von
Bischof Adolf Kiiry («Es sei nicht ratsam, ein neues Glaubensbekenntnis zu
skizzieren») geht in diese Richtung. Vgl. auch den Hirtenbrief von Bischof
A.Kiiry: «Die Interkommunion mit der Kirche von England», Bern 1932, 10.

35 Fur die Osterzeit, Altkatholischer Bote, 1882, 49. Angesichts der Tatsache,
dass zahlreiche Giiste besonders in der Osterzeit an der altkatholischen Eucha-
ristiefeier teilnehmen, stellt Thiirlings fest, dass die altkatholische Kirche von
der Vereinigung mit Christus und miteinander, die sich in der Eucharistie voll-
zieht, niemanden ausschliesst; sie darf aber verlangen, dass jeder Teilnehmer
es auch ernst mit dieser Vereinigung meine. Er meint darum, dass «Mitglieder

247



Fir die deutsche Kirche kodifizierte Bischof Brinkhues diese Praxis
in einer Verordnung im Jahr 1971. Darin werden diejenigen anwesen-
den Gldubigen eingeladen, «die unseren Glauben an die Wirklichkeit
und leibliche Gegenwart des erhdhten Herrn im heiligen Sakrament
des Altars mit uns teilen» 26,

Bischof U.Kiiry erklirte seinerseits im offiziellen Bericht vor der
Synode im Jahr 1972, die sogenannte «Gastkommunion» sei von einer
kirchenamtlichen Interkommunion grundsitzlich zu unterscheiden. Es
sel darum «der in unserer Kirche von jeher gelibten Praxis entspre-
chend erlaubt, nach Aussprache einzelnen Evangelischen gelegentlich
das Abendmahl zu spenden, wenn diese auf dem Boden der altkirchli-
chen Bekenntnisse stehen und unseren Glauben an die Gegenwart des
Herrn in den Abendmahlsgaben teilen»?’. Kiiry korrigierte damit
Ausserungen, die er ein Jahr zuvor vor der Synode gemacht hatte,
nach Gespriachen in der Kirche, und sprach hier ganz offensichtlich
als Hirte und nicht als Privatperson. Er gibt ausserdem ein Zeugnis
dafiir, dass es sich um eine «seit jeher» geiibte Praxis handelt.

Zum Schluss sei hier auf die verschiedenen fritheren Stellungnah-
men der Internationalen Bischofskonferenz zu diesem Fragenkomplex
hingewiesen. In diesen Stellungnahmen zu Unionsverhandlungen der
anglikanischen Kirchen in Indien und in England mit den Methodi-
sten ist eine doppelte Sorge erkennbar:

a) vor der Gefahr der Aufgabe oder Verundeutlichung der Katholi-
zitdt (Schrift, Tradition, Glauben, Einheit im Amt) zu warnen. Insbe-
sondere wurde gemahnt, dass in Indien die reformatorischen Bekennt-
nisse neben dem Nizdnum bestehen blieben, und dass nicht bischof-
lich ordinierte Geistliche ohne Wiederordination integriert wurden;

b) trotzdem nicht auszuschliessen, dass Gott in der festgefahrenen
konfessionellen Situation auch auf ungewoOhnliche Wege fiihren
kénnte, um die Einheit zu erreichen.

Uber Siidindien wird gesagt: «Dieser Weg mag, wenn Gott es will,
zu einem befriedigenden Ende fithren.» «Bei allen Mingeln und Ge-

anderer, befreundeter Kirchen» (d.h. wohl Anglikaner und Evangelische) zu-
zulassen seien, nicht aber diejenigen Mitglieder der rémisch-katholischen Kir-
che, die nur das Sakrament begehren und nicht bereit zu einem Beitritt und
Bekenntnis zur altkatholischen Kirche seien.

2 U. Kiiry, a.a.0., 465.

" U. Kiiry, a.a.0., 465. Vollstandiger Text des Berichtes in: Christkatholi-
sches Kirchenblatt, 1972, 175. Vgl. dazu auch den Bericht des Bischofs zur
Synode 1971.

248



fahren ... darf man es nicht als unmaoglich erachten, dass Gott diesen
menschlich-schwachen, vielleicht sogar menschlich-verworrenen Ver-
such gebrauchen will. ... Ein Wachstum auf katholische Wahrheit hin,
die sich eines Tages zur vollen Katholizitdt entwickeln kann, mag sich
hier manifestieren. ... So betrachtet, erwarten wir im Vertrauen auf die
Fiihrung von Gottes Heiligem Geist die Entwicklung der Zukunft.»

Zu dem anglikanisch-methodistischen Unionsplan und dem
Schema des «Versshnungsgottesdienstes» schreibt die Bischofskonfe-
renz: «Uber alle Bedenken hinaus hat die IBK ein starkes Vertrauen
in die Glaubenshaltung der Kirche von England. ... In dieser Uberzeu-
gung meint die IBK dem «Ordinal> gegeniiber ein klares Ja sagen zu
miissen, dem Schema gegeniiber kein absolutes Nein sagen zu diirfen.
... Bei aller Besorgnis, die aus dem hier Gesagten hervorgeht und die
fir die IBK schwerwiegend ist, hat die IBK den Eindruck, dass die
Kirche von England eine tapfere Tat im Glauben eingeht, in der von
vornherein ein verneinendes Urteil auszusprechen sie kein Recht
hat.» 28

So wird hier das Ziel der Einheit sehr deutlich umschrieben und
seine Verbindlichkeit hervorgehoben, ohne die Maglichkeit einer
schrittweisen Anndherung an dieses Ziel von vornherein abzulehnen.
Die Bischofskonferenz nimmt eine abwartende Haltung und vertraut
auf die Fiihrung des Heiligen Geistes, die an ihren Friichten zu erken-
nen sein wird.

II1. Theologische Reflexion

[. In jeder Entscheidung, die die Zulassung zur Eucharistie betrifft,
muss die Kirche zwei Forderungen gerecht werden: der Verwirkli-
chung der Heiligkeit der Kirche und der Unversehrtheit des apostoli-
schen Glaubens; und dem Geist des Evangeliums als Angebot der
Versohnung, der Vergebung der Siinden, der Barmherzigkeit, als Geist
der Liebe und Friedfertigkeit, des Trachtens nach Einheit, ohne «das
eigene zu suchen».

a) Die erste Forderung geht von dem aus, was die Kirche als Ge-
meinschaft der Heiligen und der Glaubenden sein soll. Mit anderen
Worten geht es hier um ein Idealbild der Kirche. Die ideale Gestalt
der Kirche ist eine himmlisch-eschatologische Grdsse. Die Kirche hier
auf Erden wird dieses Ideal nie voll verwirklichen konnen; doch
trachtet sie stindig danach, diesem Bild dhnlich zu werden.

8 U. Kiiry, a.a.0., 3501, 412; IKZ 1969, 152f.

249



Heiligkeit ist ein urreligioser, vom Alten Testament {ibernommener
Begriff, der von dort her auch im Neuen Testament geftihrt wird. Die
Christen nennen sich die Heiligen, aber nicht im Sinne der Werkge-
rechtigkeit, sondern weil sie von Gott durch Christus geheiligt worden
sind. Die Suche nach einer «reinen» Gemeinde von heiligméssigen
Menschen ist ein alttestamentliches Anliegen. Aber das Leben im
Glauben im Geist des Neuen Testamentes vertrdgt sich nicht mit der
Gesinnung eines Offentlichen, unbussfertigen Siinders.

Der Glaube soll in der Kirche einer sein (Eph 4,1{f.). Er ist eben-
falls Gottes Gabe, und nicht etwas, was der Mensch macht. Doch es
kann in der Formulierung des Glaubens an das Heilwerk Gottes in Je-
sus Christus auch Verschiedenheiten geben. Das Suchen nach einer
vollig einheitlichen Formulierung des Glaubens ist ein hellenistisch
bedingtes Streben, das Gefahr lduft, zu vergessen, dass Gottes Ge-
heimnis nie ganz angemessen in Worten ausgedriickt werden kann.
Von der Kirche ausgeschlossen werden nur die hartndckigen Héreti-
ker, die zentrale Wahrheiten des Glaubens trotz wiederholter Ermah-
nung Offentlich leugnen.

b) Die Suche nach Ubereinstimmung mit dem Idealbild der Kirche
soll im Rahmen des Geistes des Evangeliums gesehen und verwirk-
licht werden. Die Anweisung: « Wenn er auf die Kirche (d.i. hier die
Ortskirche) nicht hort, sei er dir wie ein Zollner oder Heide», muss in
dem Kontext gesehen werden, dass Jesus ebenfalls auffordert, siebzig
mal sieben mal zu vergeben, um den Strohhalm im Auge des Bruders
zu sehen nicht den Balken im eigenen Auge zu vergessen, und auch,
dass er tatsdchlich mit Zollnern und Siindern und sogar mit Heiden
verkehrt hat. Darum ist die Handhabung von kirchlichen Regeln und
Ordnungen nie starr und schematisch; es muss vielmehr der konkrete
Einzelfall im Licht der Barmherzigkeit und der Liebe im Auge behal-
ten werden. Es ist darum verfehlt, in jedem Abweichen von «kirchli-
chen Regeln» in der Zulassung zur Eucharistie gleich Glaubensman-
gel zu sehen. Die alte Kirche hat eine Entwicklung in der Busspraxis
gekannt. Zundchst wurden die Sterbenden verséhnt und durften kom-
munizieren, auch wenn sie ihre Busszeit noch nicht abgeschlossen hat-
ten. Wenn sie nicht starben, mussten sie in einigen Kirchen ihre Buss-
zeit nachholen, in anderen galten sie weiter als Versohnte. Die Synode
von Ankyra 314 gab den Bischofen Vollmacht, die Busszeiten je nach
Verhalten des Biissers zu verkiirzen oder zu verlidngern®. Spater wur-

2 Vgl. oben Fn. 15.

250



den bestimmte Zeiten der Busse besonders frommen oder verdienst-
vollen Bissern nachgelassen (das ist der Ursprung der Ablisse).
Schliesslich fiel die Praxis der 6ffentlichen Busse fast vollig weg; sie
hatte nur noch fiir die Kleriker und Ordensleute eine Bedeutung.
Trotz der Fragwiirdigkeit mancher Entwicklungen war es schliesslich
die Einsicht, dass Gott uns in Christus wirklich vergibt, die zu einer
barmherzigeren Praxis gefiithrt hat. Hinsichtlich der von der jeweiligen
Ortskirche Getrennten war es auch in vielen Fillen die Regel, dass sie
am Sterbebett die Sakramente empfangen durften. Diese Bestimmung
ist auch im rémisch-katholischen Kirchenrecht immer enthalten gewe-
sen. Barmherzigkeit und Liebe miissen aber besonders dort walten, wo
getaufte Christen «im guten Glauben» irren, d.h. dass sie sich nicht
bewusst sind, falschen Lehren anzuhidngen. Zu der «bona fides»
kommt heute hinzu, dass im Zuge der 6kumenischen Bewegung die
Versohnungsbereitschaft und das Streben nach Einheit auf allen Sei-
ten gewachsen ist.

2. Die Eucharistie hat nicht nur einen gemeinschaftlichen, sondern
auch einen persénlichen Charakter.

Sie ist also nicht nur die Feier der christlichen Gemeinde, sie ist
auch die Nahrung des Gl4aubigen, die ihn mit Christus verbindet und
in der ihm ewiges Leben zuteil wird. Dem Christen wird in der Feier
der Eucharistie und im Empfang der Kommunion Heil zuteil, d. h. die
Teilhabe am Geheimnis des Todes und der Auferstehung Jesu Christi.
Dieser Aspekt der Eucharistie ist sogar ganz vorherrschend im Johan-
nesevangelium: «Wer mein Fleisch isst und mein Blut trinkt, hat das
ewige Leben» (Joh. 6,54). Und bei Paulus steht auch zuerst die koino-
nia des Leibes und des Blutes Christi da (I. Kor. 10, 16), d. h. die Teil-
habe am Leib und am Blut des Herrn (die lateinische Ubersetzung von
koinonia, d.i. communio bedeutet den Empfang der Eucharistie), erst
dann wird v. 17 gesagt, darum sind wir alle ein Leib, die wir alle von
einem Brot essen. Einen Christen vom Empfang der Eucharistie aus-
zuschliessen, bedeutet, ihm das zentrale Heilmittel des Neuen Bundes
zu verwehren.

Darum hat die Kirche nicht jeden, der irgendeinen dogmatischen
Irrtum vertrat, sofort von der Eucharistie ausgeschlossen, sondern nur
die unverbesserlichen Hiretiker. Es war nie die Praxis der Kirche, vor
jedem Empfang der Kommunion eine theologische Priifung abzuneh-
men; wiirde man das tun, dann gibe es sicher sehr viele Christen, so-
wohl in den grossen Kirchen als auch in unseren Gemeinden, die sie
in irgendeinem Punkt nicht bestehen wiirden! Die Zulassung zur Eu-

251



charistie ist nicht ein Preis, der nur denjenigen zugestanden wird, die
ein bestimmtes Niveau an Rechtgldubigkeit, Heiligkeit und Gemein-
schaftsgeist aufweisen; sie ist vielmehr der Normalfall fir jeden glédu-
bigen, getauften Christen, so dass der Ausschluss vom Empfang der
Eucharistie eine schwere Strafe darstellt. Darum hat die Kirche zuerst
am Sterbebett und dann auch in anderen Fillen ihre Praxis gemildert,
um geistlichen Schaden von den Betroffenen abzuwenden. Die Sakra-
mente sind ja fiir die Menschen (sacramenta propter homines) gestif-
tet worden.

Diese Gesichtspunkte scheinen mir iibrigens in der gemeinsamen
Stellungnahme einer Gesprachskommission der Christkatholischen und
der Romisch-katholischen Kirche der Schweiz nicht gebiihrend beriick-
sichtigt zu werden. Das Dokument argumentiert so, als ob die Eucha-
ristiefeier nur da wire, um die Einheit der Kirche zu bestédtigen3°.

3. Man sollte sich immer neu fragen: Was bedeutet Einheit im
Glauben, was Einheit im Bekenntnis des Glaubens und was Einheit in
der Lehre?

a) Glaube ist mehr als die intellektuelle Bejahung von formulierten
Sdtzen. Glaube ist das Erfasstsein der ganzen Person durch den Kon-
takt mit einem Geheimnis. Gott ist wesenhaft Geheimnis; dass er uns
in Christus erlost, ist ebenfalls Geheimnis. Man kann das Geheimnis
dogmatisch korrekt in Worte fassen und trotzdem weit von ihm ent-
fernt sein. Ein rein intellektueller Konsens ist noch nicht die Einheit
in dem einen Glauben. Von einer rein theoretischen Bejahung von
«Glaubenswahrheiten» sagt der Jakobusbrief: «Auch die Damonen
glauben und erzittern» (Jak. 2,19). Vom heiligen Antonius wird er-
zahlt, dass er in seinem Alter von der Wiiste nach Alexandrien kam,

30 IKZ 1987, 53-61. Die Forderung des Dokuments, gemeinsame Teilnahme
an der Eucharistie wiirde als Voraussetzung auch Gemeinschaft in allen prak-
tischen Dingen verlangen, scheint die bestehenden Bistums- und Pfarreigren-
zen nicht zu beriicksichtigen und ist in dieser pauschalen Form nicht praktika-
bel. Das Dokument iibersieht, dass das CIC 1983 der romisch-katholischen
Kirche can.844 nicht nur an «Kranke, Fliichtlinge oder andere Gruppen»
denkt, sondern den allgemeinen Ausdruck benutzt: «Immer wenn die Notwen-
digkeit gegeben ist oder ein wahrer spiritueller Nutzen es ratsam macht» (§ 2,
§ 5), was auch z.B. 6kumenische Gottesdienste einschliessen kann. Der Satz:
«Interkommunionsabkommen gleich welcher Stufe sind daher unkirchlich»
verurteilt auch die romisch-katholische Kirche, die gerade ein solches Abkom-
men mit der syrisch-orthodoxen abgeschlossen hat (vgl. L. Klein, Bericht zur
dkumenischen Lage in der Bundesrepublik 1986, Materialdienst der 6kumeni-
schen Zentrale, 1986, Nr.3, 4f).

252



um den rechtgldaubigen Bischéfen im Kampf gegen die Arianer zu hel-
fen. Als in einer Kirchenversammlung viele Erkldrungen lber die
Gottheit Christi gegeben wurden, stand er nur auf und sagte: «Ich
habe 1hn gesehen.» Danach war Schweigen.

b) Bekenntnis des Glaubens ist der immer neue Versuch, die Erfah-
rung dieses Geheimnisses in Worte zu fassen. Dieses ist dusserst
schwierig, aber nicht unmdéglich. Gott hat auch in der Heiligen Schrift
sich der Sprache bedient, um iiber das Geheimnis des Heils zu spre-
chen. Das Bekenntnis fasst in wenigen Worten oder Siatzen das We-
sentliche der christlichen Botschaft: «Jesus ist auferstanden»; «Jesus
ist der Messias»; «Jesus ist der Herr». Diese Sdtze werden spater er-
weitert mit Gott dem Vater, der Jesus zum Herrn erhdht hat, und dem
Heiligen Geist, mit dem er zum Messias gesalbt worden ist. Die dann
von der Kirche angenommenen Bekenntnisse beschreiben jeweils kurz
das Werk der drei Personen. Doch sogar diese einfachen Sitze kénnen
missverstanden oder zur reinen Formel ausgeleert werden. Daher ist
Bekenntnis des Glaubens eine stindige Aufgabe (dies ist der Sinn des
Projektes der Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung: «Be-
kenntnis des apostolischen Glaubens heute»). Bekenntnis hat immer
einen doxologischen Charakter, es ist auch dazu bestimmt, im Gottes-
dienst gesungen zu werden. Ein Benediktiner sagte, er konne den De-
finitionen des 1. Vatikanums nicht die gleiche Wiirde wie den Sitzen
des Glaubensbekenntnisses einrdumen, denn es sei nicht moglich zu
singen: «Et in unum infallibilem summum pontificem».

c) Lehre ist der weitergehende Versuch, sich rational Rechenschaft
iber die Bedeutung des Bekenntnisses zu geben, es in ein System zu
bringen, vor Missdeutungen zu schiitzen. Lehre ist unentbehrlich, weil
der menschliche Verstand weder vom Glauben ausgeschaltet werden
kann noch darf («credo quia absurdum» ist kein christlicher Satz),
auch weil nur mit seiner Hilfe das Bekenntnis rein und frei von Fehl-
interpretationen gehalten werden kann.

Einheit im Glauben ist unbedingt notwendig, weil es nur einen
Glauben gibt (Gal. 4,1), durch den Erldsung geschenkt wird. Einheit
im Bekenntnis ist von dusserster Wichtigkeit fiir das Leben der Kirche
als Gemeinschaft. Einheit in der Lehre ist mindestens so weit wichtig,
dass es nicht geschehen darf, dass ein Teil der Kirche die Lehre des
anderen Teils als hédretisch empfindet oder empfinden muss.

4. Treue zur alten Kirche bedeutet nicht Repristination, d.h. Wie-
deraufleben oder Fortfiihren aller Einzelheiten des kirchlichen Lebens
in den ersten Jahrhunderten.

209



Es geht vielmehr darum, wie Bischof Kiiry es ausdriickt, die Grund-
entscheidungen der alten Kirche in der heutigen Situation nachzuvoll-
ziehen?'. Die Institutionen und Gesetze der alten Kirche lassen sich
nicht in allen Punkten auf die heute verdnderte Situation iibertragen.
Nicht die Praxis der Exkommunikation kann heute helfen, Einheit un-
ter den historischen Kirchen wieder herzustellen, sondern der Dialog
in einer konziliaren Gemeinschaft, der auch aus der Praxis der alten
Kirche stammt.

5. Eigentliche Héresie kann es nur dort geben, wo das Zentrum des
christlichen Glaubens zerstort wird.

Andere Differenzen in der Lehre und der Verfassung der Kirche ha-
ben ithre Wichtigkeit, miissen aber nicht immer als kirchentrennend
wirken. Sie sollten im Gegenteil in einem konziliaren Gesprich berei-
nigt werden, das entsprechend dem Referat von H. G. Stobbe nach der
gegenseitigen Anerkennung als Kirche und nicht als Voraussetzung
dafiir geschehen sollte.

6. Wir Altkatholiken haben die Exkommunikationen der anderen
Kirchen der heutigen Okumene nicht mit iibernommen.

Das ist in bezug auf die rémisch-katholische Kirche ganz offen-
sichtlich. Rom hat die Altkatholiken 1871 und 1873 exkommuniziert.
Die Altkatholiken haben aber die Exkommunikation nicht erwidert.
Anfiangliche Tendenzen, die die romisch-katholische Kirche fiir hire-
tisch erkldren wollten, konnten sich nicht durchsetzen 2. Bischof Rein-
kens hat auf die Enzyklika des Papstes, die ihn und seine Befolger
nach seiner Bischofsweihe exkommunizierte, mit den Worten des
Apostels Paulus geantwortet: «Segnet, die euch verfolgen, segnet, und
fluchet thnen nicht. Vergeltet niemandem Boses mit Bosem. Womdg-

' U. Kiiry, a.a.0., 126-128.

32 Der am zweiten Altkatholikenkongress 1872 angenommene Antrag III,
betreffend die Rechte der Altkatholiken, argumentiert in den Erwigungen ju-
ristisch, durch das erste Vatikanum sei ein neues Kirchenwesen entstanden,
das als «neukatholische Secte» bezeichnet wird; doch zur Abstimmung kamen
nur die Punkte I-VIII der Vorlage (vgl. Verhandlungen des zweiten Altkatholi-
ken-Kongresses zu Koéln, Kéln 1872, 106). Dollinger schrieb am 11.Juni 1874
an E.Michaud, der anfianglich auch solche Ideen hegte: «Eine Trennung gibt
es ohne Zweifel; aber es ist unendlich besser, sagen zu kénnen: Ihr trennt euch
von uns, um uns zu zwingen, eure neuen Dogmen zu bekennen, als zu sagen:
ich trenne mich von euch, weil ich euch ansehe als behaftet mit dem Makel der
Hiresie» (RITh 7/1899, 253 — Ubersetzung vom Verf.).

254



lich, soviel an euch ist, habt Frieden mit allen Menschen» (Rom.
12,14.17F)%,

Was die Orthodoxe Kirche des Ostens betrifft, erkldarte schon der
erste Altkatholikenkongress im Jahr 1871, dass die Trennung mit ihr
«ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleichbaren
dogmatischen Unterschieden begriindet ist» . Die Altkatholische
Kirche der Niederlande nahm im Jahr 1922 die Verurteilung der Ost-
kirche als schismatisch durch ihr Konzil im Jahr 1763 zuriick und er-
klarte, dass sie «ohne Einschriankung den katholischen Charakter der
griechischen oder morgenlidndischen Kirche anerkenne» .

Was die Kirchen der Retormation betrifft, hat die Utrechter Erkla-
rung im Jahr 1889 festgestellt, dass die altkatholischen Kirchen das
Konzil von Trient nur insofern anerkennen, als es mit der Lehre der
alten Kirche tibereinstimmt. Die Entscheidungen dieses Konzils, die
die Disziplin betreffen, werden von ihnen nicht angenommen?*. Die
Fragen, die die katholischen und reformatorischen Christen voneinan-
der trennen, sind noch nicht abschliessend von einem 6kumenischen
Konzil behandelt worden. Darum besteht nach altkatholischer Auffas-
sung hier keine gegenseitige Exkommunikation, sondern der Weg ist
offen fiir einen wirklichen konziliaren Dialog, der die Einheit im Be-
kenntnis wiederherstellen soll.

7. Exkommunikationen haben nicht erreicht, was sie bezweckten.
Die Arianer sind nicht ausgestorben, weil man sie exkommuniziert
hatte. Im Gegenteil: solange sie sich von den Katholiken im Westgo-
tenreich isolierten, konnten sie sich halten; als sie die gesellschaftli-
chen Schranken aufhoben und in den Dialog traten, wurden sie katho-
lisch. Dasselbe gilt fiir die Monophysiten, die innerhalb des Romi-
schen Reiches weiter mit der Grosskirche verhandelten und so die
Einheit mit einigen Kompromissen im fiinften ékumenischen Konzil
wiederherstellten. Die ausserhalb der Grenzen des Rdmischen Rei-
ches in der Isolation lebenden Monophysiten starben aber nicht aus,
sondern existierten weiter bis heute.

Es ist auch nicht wahr, dass eine Héiresie durch die Isolierung von

33 J. H. Reinkens, Hirtenbriefe, 41.

34 Vgl. Stenographischer Bericht iiber die Verhandlungen des Katholiken-
Congresses abgehalten vom 22.-24.September 1871 in Miinchen, Miinchen
1871, 10-21: Kiiry, a.a.0., 451.

> Erklarung der altkatholischen Kirche der Niederlande, 7.Juni 1922, abge-
druckt in der IKZ 1925, 12.

3¢ Utrechter Erkldrung, Art. 5, Kiiry, a.a.0., 453.

255



den anderen Kirchen immer radikaler in der Lehre wird, bis sie sich
selbst zerstort. im Gegenteil: Bewegungen, die am Anfang ziemlich
extrem waren, werden auf die Dauer viel moderater. Extreme Mei-
nungen konnen sich auf die Dauer nicht halten, ausserdem geschieht
doch noch immer ein gewisser Austausch mit den anderen Kirchen,
was den vermittelnden Tendenzen hilft, sich mindestens zum Teil
durchzusetzen. So stehen z.B. die nicht-chalkedonensischen Kirchen
heute der Christologie von Chalkedon ndher als zur Zeit der Tren-
nung.

Darum sollte man nicht fragen, ob die Eucharistie ein Mittel zur
Einheit sei, sondern ob der Ausschluss von der Eucharistie ein sinnvol-
les Mittel sei, den Irrtum aus der Kirche zu beseitigen. Im Zustand der
Gemeinschaft und des Dialogs setzt sich die Wahrheit besser durch
als im Zustand der Trennung und der gegenseitigen Exkommunika-
tion.

8. Auf Exkommunikationen so weit wie moglich zu verzichten, ist
nicht ein Zeichen der Schwiche, sondern der Stidrke. Der Schwache
isoliert sich, weil er Angst hat, in der Auseinandersetzung den anderen
unterlegen zu sein. Etwa z. B., weil die einfachen Gemeindemitglieder
schlecht ausgebildet sind und Gefahr laufen, zur anderen Meinung
iiberzuwechseln. Oder weil die anderen stirkere finanzielle Mittel ha-
ben, die Menschen mit schwachem Glauben anlocken konnten, usw.

Die altkatholischen Viter haben keine Angst vor der Auseinander-
setzung gehabt. Rom hat verboten, das Buch des Jansenius zu lesen
oder aufzubewahren. Die Jansenisten haben aber nicht verboten, ré-
mische Biicher zu lesen. Man sollte ruhig vergleichen diirfen. Franz
Heinrich Reusch nannte auch in seinem Briefwechsel mit Déllinger
das Motto, das den deutschen Altkatholiken nach 1870 Kraft vermit-
telte: «Magna est veritas et praevalet» (III.Esr. 4,41)3". Haben wir
auch Vertrauen daran. Suchen wir, Gemeinschaft zu stiften, wo es nur
moglich ist, nicht Trennungen aufrecht zu erhalten. Nur so kann Oku-
mene wachsen,

Bonn Christian Oeyen

37 Reusch an Dollinger, 14. April 1872, Bischofliches Archiv Bonn. Die wis-
senschaftliche Edition des Briefwechsels durch Ch. Oeven und H. E. Kessler ist
in Vorbereitung.

256



	Einladung zur Eucharistie - eucharistische Gemeinschaft - Kirchengemeinschaft

