
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 77 (1987)

Heft: 4

Artikel: Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer
Gemeinschaft?

Autor: Stobbe, Heinz-Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer
Gemeinschaft?

Eine Thesenreihe und Erläuterungen
aus römisch-katholischer Sicht

These I:

Die ökumenische Bewegung befindet sich gegenwärtig in einer
krisenhaften, also ambivalenten Situation, die auf weg- und richtungsweisende

Entscheidungen hindrängt, deren dogmatischer bzw.
systematisch-theologischer Kern in der Notwendigkeit einer substantiellen
Übereinstimmung im Kirchenverständnis besteht.

Die Erläuterung dieser These geschieht in Form der

These II:

Die Notwendigkeit eines ekklesiologischen Grundkonsenses resultiert
aus dem Fehlen einer gemeinsamen Zielvorstellung der Ökumene, das

die ökumenische Bewegung mit einer handlungslähmenden
Orientierungskrise bedroht. Sie verleiht der gängigen Rede von der Stagnation
der Ökumene ihr begrenztes Recht und erklärt zugleich, weshalb sich
der ökumenische Fortschritt verlangsamt hat.

Im Jahr 1978 fand im Ökumenischen Institut Bossey die erste

Begegnung im Rahmen des Forums über bilaterale Gespräche statt,
angeregt durch die Sekretäre der konfessionellen Weltbünde und
durchgeführt in der administrativen Verantwortung des Sekretariats der
Kommission für Glauben und Kirchenverfassung. Das Ziel dieses

Treffens bestand darin, Informationen über den Stand der bilateralen
Dialoge auszutauschen und sich über die jeweiligen Vorstellungen
bezüglich ihrer besonderen Rolle im Gesamt der ökumenischen Bewegung

zu verständigen. Der Bericht über die Diskussion in Bossey, die
sich während der ersten Zusammenkunft auf das Thema «Konzeptionen

der Einheit» konzentrierte, beginnt mit folgenden beachtenswerten

Feststellungen*.

Seit den Anfängen der ökumenischen Bewegung ist immer wieder versucht
worden, das gemeinsame Ziel gemeinsam zu beschreiben. Diese langwierigen
Bemühungen und auch die Diskussionen im Forum zeigen, dass die Kirchen

* Alle Hervorhebungen in den Zitaten stammen von mir.

223



ernsthafte Anstrengungen machen müssen, um über das Wesen der von uns
erstrebten Einheit Übereinstimmung zu erzielen. Diese Übereinstimmung ist
erforderlich, wenn wir gemeinsam vorankommen wollen. Darum müssen sich die
an bilateralen Gesprächen Beteiligten immer wieder um Klärung ihrer
Einheitskonzepte bemühen und sich auf ein grundlegendes Einheitskonzept einigen.
von dem sich Kriterien für die Beurteilung von Unionsmodellen herleiten
lassen. '

Ganz ähnlich formuliert die Gemeinsame römisch-katholische/
evangelisch-lutherische Kommission im Vorwort zu ihrem Anfang
1980 veröffentlichten Dokument «Wege zur Gemeinschaft». Dort
heisst es:

Die Gemeinsame Kommission hat im Laufe ihrer Arbeit die Überzeugung

gewonnen, dass ein weiterer Fortschritt in den zwischenkirchlichen Beziehungen
Klarheit und ein gewisses Mass an Übereinstimmung sowohl hinsichtlich des Zieles

als auch der konkreten Schritte zur Einheit hin verlangt. Es ist eine Gesamtschau

nötig, um zu sehen, wie sich die verschiedenen im Dialog behandelten
Themen und die Aufgabenstellungen für eine Zusammenarbeit in das Gesamtbild

einpassen, so dass wir nicht in Widersprüchen oder Missverständnissen
reden und handeln.2

Das vorgegebene Thema der folgenden Überlegungen ist ohne
Zweifel im Kontext dieser notwendigen Klärung angesiedelt, es

enthält allerdings insofern eine wichtige Vorentscheidung, als es die
Aufmerksamkeit direkt auf ein bestimmtes Konzept kirchlicher Einheit,
nämlich das Modell konziliarer Gemeinschaft, lenkt und auf diese

Weise einen Referenzrahmen schafft, auf den sich die erbetenen
Ausführungen aus römisch-katholischer Sicht beziehen sollen. Dieses

Vorgehen versteht sich keineswegs von selbst, denn es wäre durchaus

denkbar, die Frage nach dem Stellenwert des Bekenntnisses mit der

Frage nach der möglicherweise ja vorhandenen spezifisch römisch-katholischen

Vorstellung kirchlicher Einheit zu verbinden, weil nicht
ohne weiteres vorausgesetzt werden kann, dass die römisch-katholische

Kirche das Konzept konziliarer Gemeinschaft billigt und
unterstützt. Die aufgrund dieser Sachlage erforderliche Begründung für die
Wahl dieses Konzepts skizziert die

1 Zitiert nach: G. Gassmann/H. Meyer. Die Einheit der Kirche. Voraussetzungen

und Gestalt, Genf 1983 (LWB-Report 15 [1983]), Anhang 2, 35.
2 Gemeinsame römisch-katholische/evangelisch-lutherische Kommission,

Wege zur Gemeinschaft. Alle unter einem Christus, Paderborn/Frankfurt am
Main 1980, 7.

224



These III:
Im Zusammenhang der ekklesiologischen Debatte über das Ziel der
ökumenischen Bewegung kommt dem Konzept konziliarer Gemeinschaft

eine besondere Bedeutung zu - und zwar weniger aufgrund seiner

inhaltlichen Merkmale, sondern in erster Linie wegen seines
historischen und «strategischen» Gewichts, das sich im Rückblick auf den
Verlauf der Diskussion erkennen lässt.

Man muss sich, um diese These zu verstehen, wenigstens kurz die

Lage des theologischen Gesprächs über die kirchliche Einheit
vergegenwärtigen, wie sie sich nach der Gründung des Oekumenischen Rates

im Jahre 1948 darstellte, jener Institution der Ökumene also, die
der grosse Ökumeniker E. Schlink einmal mit gutem Grund als «wohl
das paradoxeste Gebilde der bisherigen Kirchengeschichte» bezeichnet

hat3. Das Grundparadoxon des Rates lag, auf einen knappen Nenner

gebracht, darin, dass seine Väter eine verbindliche Unverbindiich-
keit zum Verfassungsprinzip erhoben hatten, ein Geniestreich, ohne
den vermutlich alle Pläne und Vorarbeiten blosses Papier geblieben
wären. Bereits 1950 allerdings sah sich der Zentralausschuss genötigt,
eine offizielle Erklärung, das berühmte Toronto-Statement, zu
veröffentlichen, um gewissen Missverständnissen entgegenzuwirken, die
deshalb nahe lägen, so der Zentralausschuss damals, weil der
Oekumenische Rat der Kirchen der Versuch sei, «das Problem der
zwischenkirchlichen Beziehungen in einer Weise anzupacken, die neu
und ohne geschichtliches Vorbild ist»4. Zu diesem Zweck bringt die

Erklärung zunächst, d.h. vor einer positiven Aufgaben- und
Wesenbestimmung, eine Reihe von «Negationen» zum Ausdruck, von denen
die fünfte, für den hier infragestehenden Zusammenhang interessanteste,

folgendermassen lautet:

Wenn eine Kirche Mitglied des Oekumenischen Rates ist, bedeutet das

nicht, dass sie damit eine bestimmte Lehre über das Wesen der kirchlichen
Einheit annimmt.5

Diese Aussage enthielt einen wesentlichen Bestandteil dessen, was
E. Lange später treffend das «Toronto-Tabu» nennen sollte6. Man

3 E. Schlink. Der kommende Christus und die kirchlichen Traditionen.
Beiträge zum Gespräch zwischen den getrennten Kirchen, Göttingen 1961, 13.

4 Zitat nach: Die Einheit der Kirche. Material der ökumenischen Bewegung,
hrg. von L. Vischer, München 1965 (Theologische Bücherei Bd. 30), 252.

5 A.a.O., 255.
6 Zitat nach: Bericht aus Nairobi 1975. Ergebnisse - Erlebnisse - Ereignisse.

Offizieller Bericht der Fünften Vollversammlung des Oekumenischen Rates

225



darf bezweifeln, dass von den Autoren der Toronto-Erklärung irgend
jemand im Ernst glaubte, die mit ihr aufgerichtete Schutzmauer würde
sich für immer aufrechterhalten lassen, trotzdem markierte sie für
mindestens zwei Jahrzehnte die klare Grenze der Einheitsdiskussion
innerhalb des OeRK und noch 1971, während der Löwener Tagung
der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung, stiess Willem
Visser't Hooft auf entschiedenen und einhelligen Widerspruch, als er
anregte, darüber nachzudenken, ob es nicht an der Zeit sei, Toronto
zu revidieren7. - Vor diesem Hintergrund erstaunt es doch einigermassen,

feststellen zu müssen, dass nur wenige Jahre später niemand
protestierte, als die Fünfte Vollversammlung des OeRK in Nairobi (1975)
eine Verfassungsänderung beschloss, die de facto einen Bruch mit
dem Toronto-Tabu bedeutete. Im Abschnitt über «Funktionen und
Ziele» des Rates nämlich heisst es in bezug auf den Aufgabenbereich
des Rates, es gehöre - an erster Stelle! - zu ihm,

die Kirchen aufzurufen zu dem Ziel der sichtbaren Einheit im einen Glauben
und der einen eucharistischen Gemeinschaft, die ihren Ausdruck im Gottesdienst

und im gemeinsamen Leben in Christus findet, und auf diese Einheit
zuzugehen, damit die Welt glaube.8

Es liegt auf der Hand, dass die beiden wichtigsten Festlegungen
dieses Textes, also die Verpflichtung zu sichtbarer Einheit und zu eu-
charistischer Gemeinschaft, keineswegs mit den ekklesiologischen
Vorstellungen aller Mitgliedskirchen zusammenstimmen, der Rat folglich,

abweichend von Toronto, von Nairobi an ein eigenes Einheitskonzept

vertritt. - Selbstverständlich kam diese Entwicklung nicht
über Nacht; es setzte sich darin eine Linie fort und durch, die bereits
in Neu-Delhi begonnen hatte, als die Vierte Vollversammlung
erstmals eine Einheitsformel zu formulieren wagte9. In diesem Sinne völlig

konsequent, hat sich auch Nairobi nicht damit begnügt, die Verfassung

des Rates zu ändern, sondern fuhr in der Arbeit der Sektion II

der Kirchen, 23. November bis 10. Dezember 1975 in Nairobi/Kenia, hrg. von
H. Krüger/W. Müller-Römheld. Frankfurt am Main 1976, 327.

7 E. Lange, Die ökumenische Utopie oder Was bewegt die ökumenische
Bewegung? Am Beispiel Löwen 1971: Menscheneinheit - Kircheneinheit,
Stuttgart/Berlin 1972, 70.

8 Vgl. a.a.O., 68.

'Vgl. dazu den Bericht der Sektion «Einheit» in: Neu-Delhi 1961.
Dokumentarbericht über die Dritte Vollversammlung des Ökumenischen Rates der
Kirchen, hrg. von W.A. Visser t'Hooft, Stuttgart 1962, 131-149, bes. 130.

226



über die Einheit der Kirche fort, ein bestimmtes Modell kirchlicher
Einheit zu favorisieren und zu konkretisieren: das Modell konziliarer
Gemeinschaft. Ausdrücklich betont der Sektionsbericht, der Begriff
«konziliare Gemeinschaft» unterscheide sich nicht vom Begriff der

«organischen Einheit», wie ihn die Neu-Delhi-Formel umrissen hatte,
sondern diene dazu, diese «näher zu bestimmen». Um den Begriff der
konziliaren Gemeinschaft zu erläutern, zitiert der Bericht den

einschlägigen Text der Konsultation von Salamanca:

Die eine Kirche ist als konziliare Gemeinschaft von Gemeinden (local
churches) zu verstehen, die ihrerseits tatsächlich vereinigt sind. In dieser konziliaren

Gemeinschaft hat jede der Gemeinden zusammen mit den anderen volle
Katholizität, sie bekennt denselben apostolischen Glauben und erkennt daher
die anderen als Glieder derselben Kirche Christi an, die von demselben Geist
geleitet werden.10

Dies vor Augen, muss allerdings unterstrichen werden: «Konziliare
Gemeinschaft im eigentlichen Sinne setzt die Einheit der Kirche
voraus.»" Mit anderen Worten: Die Tatsache, dass der Oekumenische
Rat der Kirchen das Konzept konziliarer Gemeinschaft verfolgt,
enthebt die ökumenische Theologie keineswegs von der Pflicht und
Notwendigkeit, ein gemeinsames Verständnis kirchlicher Einheit zu
erarbeiten. Dies führt zwangsläufig zu

These IV:

Die theologische Auseinandersetzung mit dem Konzept konziliarer
Gemeinschaft vollzieht sich naturgemäss stets vom Boden einer
bestimmten konfessionellen Tradition aus und muss dabei überdies ihr
Verhältnis zu anderen Einheitsvorstellungen berücksichtigen.

Man mag sich fragen, worin angesichts der mit dieser These
angedeuteten Sachlage eigentlich der Fortschritt gegenüber dem Stand der

Dinge nach Toronto liegen soll. Solche auf den ersten Blick verständliche

Skepsis übersieht jedoch einen bedeutsamen Umstand, den

heute keine konfessionelle Theologie mehr ignorieren kann oder
zumindest dürfte. Theologisches Nachdenken über die Einheit der Kirche

vollzieht sich von nun an nicht mehr nur in Verantwortung gegenüber

der jeweils eigenen Tradition, sondern auch in Verantwortung
gegenüber einer ökumenischen Lehrtradition, die durch den Begriff

10 Bericht aus Nairobi, a.a.O., 26.

"A.a.O., 27.

227



der konziliaren Gemeinschaft repräsentiert wird, so dass keine
konfessionelle Theologie sich mehr darauf beschränken kann, von ihrer
konfessionellen Basis aus andere konfessionelle Traditionen in den Blick
zu nehmen und zu beurteilen; vielmehr muss jede konfessionelle
Theologie fortan zugleich ihr besonderes Erbe im Licht jener
ökumenischen Tradition reflektieren, die sich im Verlauf der
zwischenkirchlichen Lehrgespräche herausgebildet hat. Gewiss kommt dieser
Tradition keine formell bindende Autorität zu, doch darf diese richtige

Einsicht nicht dazu verleiten, die aus ihr erwachsende moralische
und geistliche Verpflichtung zu unterschätzen oder gar zu leugnen, die
für römisch-katholische Theologen letzten Endes in dem vom
Vatikanum II so klar ausgesprochenen Bekenntnis zum Wirken des Heiligen

Geistes in der ökumenischen Bewegung wurzelt. Auch eine
gesunde Portion Skepsis gegenüber der Theologie sollte zumindest die

Möglichkeit nicht ausschliessen, in ihrer Arbeit den Beistand des Geistes

zu erkennen und anzuerkennen.
Kurzum, es lässt sich nur schwer bestreiten, dass sich die ökumenische

Gesprächslage ziemlich tiefgreifend verändert hat. Das Geschäft
ökumenischer Theologie ist dadurch freilich keineswegs leichter
geworden, eher im Gegenteil. Wer, zum Beispiel, die kirchlich-theologische

Rezeption der Konvergenztexte von Lima über Taufe, Eucharistie

und Amt aufmerksam beobachtet, kann sich unschwer davon
überzeugen, wie schwer es offenkundig fällt, von der überkommenen
Vorstellung Abstand zu nehmen, allein die jeweils eigene Tradition
habe als kritischer Massstab ökumenischer Gesprächsergebnisse zu
gelten, und einzuräumen, dass diese Ergebnisse umgekehrt zu
kritischen An- und Rückfragen an das jeweilige konfessionelle Erbe nötigen

und berechtigen können. Um so wichtiger dürfte es sein, sich
gerade im Kontext der Diskussion über die verschiedenen Einheitsvorstellungen

auf den bereits bestehenden Konsens zu besinnen und sich

an ihm zu orientieren. Was dieser Konsens beinhaltet und was nicht,
wird festgehalten in der

These V:

Alle im ökumenischen Dialog der Gegenwart ernsthaft diskutierten
Konzeptionen und Modelle kirchlicher Einheit stimmen in ihren
Grundprinzipien überein, sie unterscheiden sich lediglich in bezug auf
ihre wechselseitige strukturelle Zuordnung.

Geht man von der ziemlich plausiblen Annahme aus, wonach jede

228



konfessionelle bestimmte Ekklesiologie ein bestimmtes Konzept
kirchlicher Einheit impliziert, kann es in Anbetracht der Vielzahl der
an der ökumenischen Bewegung beteiligten Kirchen nicht verwundern,

dass im ökumenischen Dialog zunächst einmal tatsächlich eine

ganze Reihe unterschiedlicher Vorstellungen über das Ziel der Bewegung

zur Geltung gebracht wurde. In einer kürzlich publizierten
Dissertation hat der amerikanische Theologe Jude D. Weisenbeck insgesamt

neun unterscheidbare Modelle namhaft gemacht12. Der
Anschein einer unüberwindbaren Vielfalt verschwindet, sobald die
verschiedenen Modelle auf die ihnen zugrunde liegenden Prinzipien hin
verglichen werden. Das Ergebnis eines solchen Vergleichs wurde im
Verlauf einer Konsultation zwischen dem Oekumenischen Rat und
Vertretern weltweiter Konfessionsfamilien im Jahre 1978 mit folgenden

Worten zusammengefasst:

Im Blick auf Einheitskonzepte und -modeile wurden Übereinkünfte erzielt,
die freilich noch nicht abgeschlossen und endgültig sind. Sie erlauben uns
jedoch, diese Diskussion weiterzuführen und unsere Aufmerksamkeit auf jene
vier Forderungen für die Einheit zu konzentrieren, die im Forum definiert
worden sind: a) Beendigung von Vorurteilen und Feindschaft; Aufhebung von
Verurteilungen; b) gemeinsame Teilhabe an einem Glauben; c) gegenseitige
Anerkennung von Taufe, Eucharistie und Amt; d) Einigung über Wege zu
gemeinsamer Beschlussfassung und gemeinsamem Handeln. Diese Forderungen
scheinen uns für jedwede Verwirklichung wahrer kirchlicher Einheit grundlegend
zu sein, ungeachtet der Frage, welchem Einheitsmodell man in einer bestimmten

Situation und auf einer bestimmten kirchlichen Ebene den Vorzug geben
möchte.13

Dass diese Feststellung auf jeden Fall auch für das Konzept konziliarer

Gemeinschaft Gültigkeit besitzt, geht aus dem Bericht vom
Ersten Forum über bilaterale Gespräche hervor, der eingangs schon einmal

zitiert wurde. Er zählt mit Blick auf die Voraussetzung konziliarer
Gemeinschaft die genannten vier Prinzipien auf und fügt hinzu:
«Diese vier Voraussetzungen sind trotz unterschiedlicher Auslegung
durch die Kirchen allgemein anerkannt.»14

Der Hinweis auf die Unterschiede im Verständnis der Prinzipien
führt zwangslos zur Darstellung der römisch-katholischen Sicht des

Problems und damit zur

12 Vgl. J.D. Weisenbeck S.D.S, Conciliar Fellowship and the Unity of the
Church, Roma 1986, 62-103.

13 Zitiert nach: Gassmann/Meyer. a.a.O., 55/56.
"Zitiert nach: Gassmann/Mever. a.a.O., 36.

229



These VI:

In der römisch-katholischen Ekklesiologie stehen die Prinzipien der
Einheit im Glauben, in den Sakramenten und im Amt nicht auf der
gleichen Ebene nebeneinander, es existiert vielmehr eine spezifische
Asymmetrie zwischen den beiden material-konstitutiven Prinzipien
der Einheit im Glauben und in den Sakramenten auf der einen und
dem formal-konstitutiven Prinzip der Einheit im Amt bzw. der
Leitung der Kirche auf der anderen Seite.

Es würde sicherlich zu weit führen, die Begründung dieser These
ausführlich anhand der dogmatisch verpflichtenden Lehräusserungen
der römisch-katholischen Kirche darzulegen. Stattdessen soll, um sie

wenigstens andeutungsweise sichtbar zu machen, ein längerer
Abschnitt aus einem Dokument über die Bedingungen der Einheit zitiert
werden, das von der Gemeinsamen Arbeitsgruppe zwischen der
römisch-katholischen Kirche und dem OeRK 1975 vorgelegt wurde und
sich eingehend mit dem Verständnis konziliarer Gemeinschaft befasst.
Es heisst dort unter anderem:

Wir geben zu bedenken, dass die Erforschung des Konzepts der Konziliarität
als eines Aspektes des Lebens der Kirche nach einer korrespondierenden

Studie über die Art personaler, pastoraler Sorge verlangt, die am besten die
konziliare Entwicklung nähren und stärken kann. Konzile erfordern eine
geeignete Leitung. Auf jeder Ebene kirchlichen Lebens bedarf es sowohl des

konziliaren Elements wie auch einer Form personaler Aufsicht, die den
Beitrag jedes Mitglieds einzubeziehen und zu koordinieren vermag. Dennoch
finden wir in der Geschichte und der gegenwärtigen Erfahrung häufig einen
Konflikt zwischen den personalen und den korporativen Aspekten der kirchlichen

Ordnung, zwischen, beispielsweise, den bischöflichen und synodalen
Elementen kirchlicher Leitung. Daher gibt es einen Bedarf an Studienarbeit
bezüglich dieser und anderer Themen wie etwa der folgenden: die Rolle des

Bischofs in der Kirche; die wechselseitigen Beziehungen und Verantwortlichkeiten

eines Bischofs und seiner Synode; die Aufgaben bestimmter Bischöfe
inmitten ihrer bischöflichen Mitbrüder auf den verschiedenen Ebenen kirchlichen

Lebens, und die unterschiedlichen lehrmässigen Grundlagen, auf denen
diese basieren.15

Vor diesem Hintergrund dürfte leicht zu verstehen sein, weshalb die

bislang einzige offizielle lehramtliche Äusserung zum römisch-katholischen

Verständnis der Konziliarität das Schwergewicht der Definition

voll und ganz auf die Einheit der Ortskirchen legt:

15 In: What Unity Requires. Papers and report on the unity of the church,
Geneva 1976 (FaO Paper Nr. 77), 14-17, dort 16. Übersetzung von mir.

230



Die Konziliarität. die für das Leben der katholischen Kirche charakteristisch

ist und von Zeit zu Zeit in Ökumenischen Konzilien und Provinzialkon-
zilien ihren Ausdruck findet, ist begründet auf der vollen Gemeinschaft der
Ortskirchen untereinander und mit der Kirche Roms, welche «der ganzen
Liebesgemeinschaft vorsteht». Diese Gemeinschaft kommt zum Ausdruck im
Bekenntnis des Glaubens, in der Feier der Sakramente, der Ausübung des Amtes
und der Annahme der ökumenischen Konzilien.16

Man sieht, wie leicht selbst ein lehramtlicher Text den irreführenden

Eindruck einer blossen Reihung der konstitutiven Prinzipien
kirchlicher Einheit erwecken kann; dennoch dürfte das Gefälle hinreichend

deutlich hervortreten: Im Vordergrund steht die um und durch
den Bischof geeinte Ortskirche, die dank des bischöflichen Amtes
zugleich in Gemeinschaft mit allen übrigen Bischofs- bzw. Ortskirchen
steht, wobei offenkundig der Kirche Roms noch einmal eine besondere

Rolle zugesprochen wird. Die Konsequenz, die aus dieser

Communio-Ekklesiologie hinsichtlich des Verhältnisses von gemeinsamem

Bekenntnis und Kirchengemeinschaft zu ziehen ist, wird in
zugespitzter Form herausgestellt durch die

These VII:

Infolge der eigentümlichen Struktur ihres Einheitskonzepts kann die
römisch-katholische Kirche grundsätzlich keinem Bekenntnis als
solchem und für sich genommen den Charakter einer konstitutiven
Voraussetzung von Kirchengemeinschaft zuerkennen.

Es ist zuzugestehen, dass diese These die Sachlage provozierend
scharf umreisst, und sie scheint kraft dieser provozierenden Schärfe
bestens geeignet, allerlei Ängste und Vorurteile zu bestätigen, denen

zufolge die römisch-katholische Ekklesiologie das Lehramt allen
anderen Instanzen und Normen kirchlichen Lebens überordnet, seien es

nun Bekenntnisse oder sogar die Heilige Schrift. Obschon aus
römisch-katholischer Perspektive betrachtet derlei Bedenken letzten Endes

als unbegründet erscheinen, muss doch um der Klarheit willen
zunächst der strukturelle Vorrang des formal-konstitutiven Prinzips des

Amtes behauptet werden. Mit Recht hat daher die ausserordentliche

Bischofssynode von 1985 einerseits darauf aufmerksam gemacht, dass

16 Sekretariat zur Förderung der Einheit der Christen, Die ökumenische
Zusammenarbeit auf regionaler, nationaler und örtlicher Ebene, eingeleitet und
kommentiert von W.Becker. Trier 1976 (Nachkonziliare Dokumentation
Bd. 56), 116/117.

231



die Communio-Ekklesiologie keinesfalls «auf rein organisatorische
Fragen oder Probleme» reduziert werden darf, «die lediglich die
Gewalten in der Kirche betreffen», auf der anderen Seite aber zugleich
betont:

Aber dennoch ist die «Communio»-Ekklesiologie die Grundlage für die
Ordnung in der Kirche und besonders für die rechte in ihr bestehende Beziehung

zwischen Einheit und Vielfalt.1"

Vor diesem Hintergrund bleibt der römisch-katholischen Theologie,
um die von nicht-römisch-katholischer Seite gehegten Befürchtungen
auszuräumen, kein anderer Weg als der, mit allem Nachdruck zu
unterstreichen, dass die besondere Stellung des (Lehr-) Amtes keinem
anderen Zweck dient und dienen darf, als der Wahrheit der Offenbarung
und, darin einbeschlossen, der Wahrheit der Heiligen Schrift
bleibende Geltung zu verschaffen. In paradox anmutender Weise lässt
sich deshalb sagen, dass die funktionelle Vor- und Überordnung des

Amtes im Gesamt der Einheitsstruktur ausschliesslich darauf abzielt,
den absoluten Vorrang von Offenbarung und Schrift zu sichern. Das
Vatikanum II hat in der dogmatischen Konstitution «Dei Verbum»
diese Zweckbestimmung des Amtes unmissverständlich festgeschrieben:

Die Aufgabe aber, das geschriebene oder überlieferte Wort Gottes verbindlich

zu erklären, ist nur dem lebendigen Lehramt der Kirche anvertraut, dessen

Vollmacht im Namen Christi ausgeübt wird. Das Lehramt ist nicht über dem
Wort Gottes, sondern dient ihm. indem es nichts lehrt, als was überliefert ist, weil
es das Wort Gottes aus göttlichem Auftrag und mit dem Beistand des Heiligen
Geistes voll Ehrfurcht hört, heilig bewahrt und treu auslegt und weil es alles, was
es als von Gott geoffenbart zu glauben vorlegt, aus diesem einen Schatz des
Glaubens schöpft.I8

Im Licht dieser Glaubensüberzeugung muss jedes Bekenntnis relativiert,

d.h. zur Vorgabe des Glaubens selber in Beziehung gesetzt werden.

Die Folge solcher Bezogenheit für den Stellenwert, dem ein
gemeinsames Bekenntnis für die Kirchengemeinschaft zukommt, soll
festgehalten werden in der abschliessenden

" In: Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die ausserordentliche Bischofssynode

'85. Die Dokumente mit einem Kommentar von W. Kasper. Freiburg
u.a. 1986, 34/35.

n Aei 0epßvu Nr. 10 (zit. nach: K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines
Konzilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten Vatikanum, Freiburg/Breisgau r
1984, 372/373).

232



These Vili:
Das ekklesiale Gewicht eines Bekenntnisses hängt vollständig davon
ab, ob und inwieweit es als sachgerechter Ausdruck des apostolischen
Glaubens erkannt und anerkannt werden kann. Um diese
Übereinstimmung von Bekenntnis und apostolischem Glauben erkennen zu
können, bedarf es einer reflexiven Urteilsbildung - von der
römischkatholischen Ekklesiologie als ordentliche und ausserordentliche
Lehrverkündigung bezeichnet -, dessen Subjekt nur das Lehramt sein

kann, in dem sich und durch das sich die Gemeinschaft der Kirche
selbst gegenübertritt. Die Gemeinsamkeit des Bekenntnisses kann
deshalb nur dann und insoweit als materiale Voraussetzung von
Kirchengemeinschaft gelten, als der gemeinsame Bekenntnisinhalt definitiv
als mit dem apostolischen Glauben übereinstimmend erklärt worden
ist. Da es sich bei einem solchen Akt definitiver Erklärung zugleich
um die Erkenntnis der geoffenbarten Wahrheit und der Selbsterkenntnis

der Gemeinschaft als Kirche handelt, weil und insofern die Kirche
in ihrer Existenz vollkommen vom Wort Gottes abhängt, muss das

ekklesiale «Wir», das sich im gemeinsamen Bekenntnis ausdrückt, als

dem Akt gemeinsamen Bekennens vorgängig gedacht werden. In
diesem Sinne schafft das gemeinsame Bekenntnis keine konziliare
Gemeinschaft, sondern es verhält sich umgekehrt: die Gemeinschaft
schafft ein gemeinsames Bekenntnis, in dem sie sich durch ihre
autoritativen Organe als Gemeinschaft im apostolischen Glauben wieder-er-
kennt.

Es dürfte nicht ganz überflüssig sein, auf die Notwendigkeit
hinzuweisen, jede vorschnelle Engführung im Begriff «Bekenntnis» zu
vermeiden. Er meint ja ursprünglich weit mehr als nur einen verbalen
oder gar nur lehrmässigen Ausdruck des Glaubens. Tatsächlich äussert

sich der Glaube, wie die Gemeinsame Arbeitsgruppe in ihrem
Studiendokument «Auf dem Weg zu einem Bekenntnis des gemeinsamen

Glaubens» (1980) festgestellt hat,

in verschiedener Weise: liturgisches Leben, katechetische Unterweisung,
ausdrückliche Verkündigung des Wortes und Zeugnis vor der Welt sind die
wesentlichsten. Denn wirklich zu glauben, schliesst ein Leben in Treue zu
Christus ein, d.h. die eigene Existenz ihm zu unterwerfen und jegliche Handlung

unter seine Autorität zu stellen. Wo immer Christen im Namen ihres
Glaubens gemeinsam Stellung nehmen oder gemeinsam für Werte einstehen,
die vom Evangelium empfohlen werden, stellt deshalb eine solche gemeinsame

Aktion ein Bekenntnis ihres Glaubens dar."

19 In: H.Meyer u.a., Dokumente wachsender Übereinstimmung. Sämtliche

233



Nicht die Gemeinsamkeit des Bekennens als solche und für sich
genommen begründet, wie der Text verdeutlicht, die Gemeinschaft im
Glauben, sondern diese findet darin in vielfältiger Form ihren
folgerichtigen Ausdruck. Die Gemeinschaft im Glauben abergründet ihrerseits

in der Christus-Treue des Glaubens, und so fährt das Studiendokument

mit Recht fort:

Aber sie [sc: die Christen, HGS] müssen auch wissen, wer derjenige ist, an
den sie glauben; wer der Gott ist, von dem er Zeugnis ablegt: was der konkrete
Inhalt des Heils ist, das er bringt.20

Da sich also einerseits der apostolische Glaube aufgrund seiner Natur

in Wort und Tat öffentlich artikulieren muss, auf der anderen Seite

jedoch nicht jede dem Leben der Kirche entspringende Äusserung als

sinn- und sachgemässer Ausdruck des Glaubens gelten darf, braucht
die Kirche mit innerer Notwendigkeit die Fähigkeit, ihren Glauben in
den verschiedenen Bekenntnissen identifizieren zu können, eine
Fähigkeit im übrigen, die, obzwar dem Amt verliehen, eben nicht primär
eine potestas meint, sondern mit dem Aspekt der Gewalt einzig um
der Gemeinschaft willen verbunden ist. Wie das Studiendokument
ausführt, ist

der Glaube, der sich in den Symbolen oder konziliaren Erklärungen
niederschlägt, auch derjenige, der im Leben der Gemeinschaft zum Ausdruck
kommt, sich dort nährt und vertieft. Die Glaubensformeln finden ihre Bedeutung

nur, wenn sie mit der Gesamtheit der christlichen Erfahrung verbunden
sind. Das ist übrigens der Grund, warum man in der Periode, die wir als die
aufbauende bezeichnen, einmütig anerkannt hat, dass die Treue zu Christus im
Sinne der eindeutigen Zustimmung zu den dogmatischen Behauptungen par
excellence in dem eucharistischen Gedächtnismahl, dem Sakrament der
Gemeinschaft am Leib Christi, bekannt wird. Als Hüter des Glaubensgutes hat
das apostolische Amt die Funktion, Gewährsmann des Bandes zwischen der
eucharistischen Feier jeder Gemeinschaft - und damit auch ihres Glaubens -
und derjenigen anderer Gemeinschaften zu sein, und somit auch des Bandes
zwischen allen und der apostolischen Gemeinschaft.21

Es bleibt demnach aus römisch-katholischer Sicht dabei: Voraussetzung

konziliarer Gemeinschaft kann ein gemeinsames Bekenntnis nur
dann sein, wenn es durch die «Hüter des Glaubensgutes» als Bekennt-

Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene
1931-1982, Paderborn/Frankfurt am Main 1983, 675-684, dort 676.

20 Ebda.
21 A.a.O., 679.

234



nis der Wahrheit erkannt und bestätigt wird. Daher muss, weil und
insofern es bei all diesen Überlegungen um getrennte Kirchen ging und

geht, dem Akt gemeinsamen Bekennens unbedingt ein Akt oder Prozess

der Rezeption des gemeinsamen Bekenntnisses folgen, durch den

sich die beteiligten Kirchen gegenseitig als Gemeinschaften innerhalb
einer sie übergreifenden Gemeinschaft identifizieren, die kein Fortbestehen

der Trennung mehr erlaubt. Wie immer eine solche wechselseitige

Anerkennung sich konkret vollziehen mag, ihr muss auf jeden
Fall irgendein «amtlicher» Charakter eignen, denn nur er verleiht ihr
jene bindende Wirkung, kraft deren sich eine Gemeinschaft als ganze
verpflichtet. So gesehen markiert die Frage nach dem Amt in der Kirche

für die römisch-katholische Theologie nach wie vor genau den

Punkt, an dem, wie es Ernst Lange einmal schön gesagt hat, aus dem

Spiel mit der ökumenischen Möglichkeit der ökumenische Ernstfall
wird.

Münster/Westfalen Heinz-Günther Stobbe

235


	Gemeinsames Bekenntnis als Voraussetzung konziliarer Gemeinschaft?

